Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1983)

Heft: 2

Artikel: Calvin et la catholicité évangélique
Autor: Stauffer, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 135-156

CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE

RICHARD STAUFFER

A la question «Qu’est-ce qu’une Eglise catholique en une période de
schisme?», il m’appartient d’apporter, au début de ce cycle de conférences,
la «réponse de Jean Calvin». Cette réponse tient tout entiére dans le titre
de mon exposé!. En faisant du Réformateur de Genéve le pionnier de la
catholicité évangélique, je ne me dissimule pas les réactions auxquelles je
peux donner naissance. Il peut paraitre paradoxal en effet, scandaleux
meéme, d’affirmer devant un auditoire qui compte sans doute maints catho-
liques que I’'homme qui, aprés I'impulsion décisive donnée par Luther, a
finalement assis la Réforme sur des fondements qui ont résisté jusqu’a ce
jour a été un des protagonistes de I'unité chrétienne?. Et, pourtant, au-dela
de cet apparent paradoxe, il y a une indéniable vérité. C’est elle que
Jessayerai de mettre en lumiére. J’examinerai, dans une premiere partie, le
souci de la catholicité qui a habité Calvin. Dans une deuxiéme partie, je
montrerai les efforts que celui-ci a déployés pour essayer de regrouper la
chrétienté évangélique du XVI© siécle. Dans une troisiéme partie, enfin, je
reléverai les éléments constitutifs de la catholicité retenus par Calvin et, de
maniére négative, puisque le XVI© siécle a été malheureusement un siécle de
déchirure pour la chrétienté, les limites de cette catholicité évangélique.

|

On a affirmé parfois que Calvin devait son souci de I'unité de I’Eglise a
'enseignement qu’il avait recu de Bucer, le Réformateur de Strasbourg,

| J’ai déja abordé le probléme qui sera traité au cours de cet exposé dans un
article de La Revue réformée (n° 81, 1970/1, p. 1-17) intitulé «Calvin, pionnier de
I'unité chrétienne». Avec I'accord du pasteur Pierre Marcel, directeur de cette revue,
J’en reprends ici un certain nombre de passages.

2 Sur le probléme abordé dans cet exposé, cf. JEAN CADIER, « Calvin, homme de
'union des Eglises», in: La Revue réformée, n° 52, 1962/4, p. 11-20; GOUNTER GLOEDE,
«Calvinus oecumenicus», in: Johannes Calvin, Berlin, 1963, p. 9-26; GOTTFRIED W.
LOCHER, Calvin Anwalt der Okumene, Zollikon, 1960; JouN T. McNEILL, « Calvin as
an Ecumenical Churchman », in: Church History, 1963/1964, et Unitive Protestantism:
The Ecumenical Spirit and Its Persistent Expression, Richmond (Virginie), 2¢ éd. 1964;
WILLEM NuUENHUIS, Calvinus oecumenicus: Calvijn en de eenheid der kerk in het licht
van zijn briefwisseling, La Haye, 1958 ; G. REICHEL, Calvin als Unionsmann, Tiibingen,
1909; et OTTO WEBER, « Die Einheit der Kirche bei Calvin», in: Calvin-Studien 1959,
eéd. par JORGEN MoLTMANN, Neukirchen, 1960, p. 130-143.



136 RICHARD STAUFFER

qu’il a fréquenté durant les années 1538 a 1541. Tel n’est pourtant pas le
cas. Ce souci est antérieur au séjour de Calvin dans la capitale de I’Alsace.
Il apparait déja dans la premiére édition de I’ Institution de la religion chré-
tienne, publiee en 1536. Bien plus: il animait déja le jeune Calvin; il
’empécha méme durant un temps d’adhérer a la Réforme vers laquelle il se
sentait attiré. Dans sa Seconde défense. contre les calomnies de Westphal,
Calvin nous livre en effet une étrange confidence: il nous y déclare que les
disputes entre Luther et Zwingli I'ont détourné, durant une certaine période,
de I'idéal évangelique. « Commengant un peu a sortir des ténebres de la
papauté et ayant pris quelque petit gott a la saine doctrine, quand je lisais
en Luther qu’Oecolampade et Zwingli ne laissaient rien ¢€s sacrements que
des figures nues et des représentations sans la vérité, je confesse que cela me
détourna de leurs livres, en sorte que je m’abstins longtemps d’y lire...» 3. Et
Calvin de poursuivre en soulignant que la division des protestants sur le
dogme eucharistique lui était en scandale.

Ce souci de I'unité, ce besoin de catholicité, Calvin le manifeste de la
facon la plus nette dans de nombreux textes. Quand il aborde, dans I’ Insti-
tution de la religion chrétienne par exemple, I'article du Credo relatif a la
«sainte Eglise catholique », il ne voit pas seulement en celle-ci I'Eglise invi-
sible, mais bien I’Eglise visible. Cette Eglise visible est la multitude
répandue dans le monde qui adore Dieu et le Christ, qui témoigne de sa foi
en baptisant, qui affirme son unité dans la célébration de ’eucharistie, qui
est fidéle a la Bible et qui défend le ministére de la prédication®. Je cite:
«Souvent par le nom de I’Eglise, I’Ecriture sainte signifie toute la multitude
des hommes, laquelle, étant éparse en diverses régions du monde, fait une
méme profession d’honorer Dieu et Jésus-Christ, a le baptéme pour témoi-
gnage de sa foi, en participant a la céne proteste d’avoir unité en doctrine et
en charité, est consentante a la Parole de Dieu, et de laquelle elle veut
garder la prédication suivant le commandement de Jésus-Christ »°,

A T'égard de cette Eglise visible, nous avons le devoir d’étre en commu-
nion. Calvin n’hésite pas a lui appliquer la déclaration de saint Cyprien:
Extra Ecclesiam nulla salus®. « Hors le giron d’icelle, écrit-il, on ne peut
espérer rémission des péchés ni salut aucun»’. C’est que, tributaire encore

3 Recueil des opuscules, c'est-a-dire petits traités de M. Jean Calvin, Genéve, 1566,
p. 1503. Je modernise 'orthographe du XVIe siécle tout au long de cet article.

4 Sur le rdle important et souvent méconnu que le ministére pastoral joue dans la
définition calvinienne de I’Eglise, cf. I'ouvrage de LEOPOLD SCHUMMER, Le ministére
pastoral dans I'Institution chrétienne de Calvin @ la lumiére du troisiéme sacrement,
Wiesbaden, 1965.

3 Institution de la religion chrétienne (abrégée désormais: IRC), 1V/1/7.

6 Ep. 73, XXI; Ep. 4, 1V, 3.

7 IRC 1V/1/4.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 137

de saint Cyprien, qui, dans son De Ecclesiae catholicae unitate, affirmait:
Habere non potest Deum patrem, qui Ecclesiam non habet matrem?, Calvin
estime que I’Eglise visible est la mére de ceux qui ont Dieu pour Pére®. Or
cette Eglise est une. Otto Weber a trés justement remarqué que, sur les
vingt-neuf paragraphes que comporte le chapitre premier du livre IV de
I’ Institution de la religion chrétienne, dix-neuf parlent de I'unité de I’'Eglise '°.
Une unité qui tient au fait que le Christ est la seule téte de I'Eglise. A une
téte unique correspond en effet un seul corps. Commentant I Co 12,12,
Calvin affirme ainsi que I'Eglise, I'Eglise visible, est «le corps mystique et
spirituel de Christ»!!. Mais la similitude de la téte et du corps n’est pas la
seule qu’utilise le Réformateur. Faisant écho a Ep 5, reprenant une expres-
sion chére a saint Bernard et aux mystiques, il recourt a la similitude de
I'époux et de I’épouse. Au seul époux qu’est le Christ n’appartient qu’une
seule épouse: I’Eglise ',

On pourrait citer d’autres textes qui montrent a I’évidence que Calvin
n’évacue pas la catholicité de la foi évangélique. Je me bornerai a une seule
citation, tirée du Catéchisme de 1542/1545. A la question du maitre:
«Qu’est-ce que I'Eglise catholique?», I'éléve y est appelé a répondre:
«C’est la compagnie des fidéles, que Dieu a ordonnés et élus a la vie éter-
nelle ». Et au maitre qui poursuit: « Est-il nécessaire de croire cet article?»,
le catéchuméne déclare: «Oui bien, si nous ne voulons faire la mort de
Jesus-Christ oisive, et tout ce qui a déja été récité, car le fruit qui en procéde
est 'Eglise» 13, Si I’'on rétorquait que ces textes se rapportent dans la pensée
de Calvin a I’Eglise invisible que Dieu seul connait, il faudrait relever la
suite de la quinziéme section du méme Catéchisme. Au pasteur qui
demande: «Que veut dire ce mot catholique, ou universelle?», I'éléve
répond: « C’est pour signifier que, comme il n’y a qu'un chef des fideles
(sous-entendez évidemment: Jésus-Christ), aussi tous doivent étre unis en
un corps. Tellement qu’il n’y a pas plusieurs Eglises, mais une seule,
laquelle est épandue par tout le monde» 4. Ces mots sont clairs, ils ne lais-
sent aucun doute sur la pensée du Réformateur: la notion d’un pluralisme
ecclésiastique lui est totalement étrangeére.

De ce que je viens de relever, il résulte évidemment que Calvin a horreur
du schisme. Il n’hésite pas a dire que ceux qui s’écartent de « quelque com-

8 Op. cit.,, éd. de Pierre de Labriolle, Paris, 1942, § 6, p. 12.

% « 1l n’est pas licite de séparer ces deux choses que Dieu a conjointes: c’est que
I'Eglise soit mére de tous ceux desquels il est Pére » (IRC IV/I/1).

OCf. art. cit., p. 131.

' Commentaires sur le Nouveau Testament, tome 3, Paris, 1855, p. 451b.

12Cf. IRC IV/1/10 et TV/VIII/13.

13 Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten
Kirche, éd. par Wilhelm Niesel, Zollikon-Zurich, 2¢ éd. s. d., p. 12-13.

14 Ibid., p. 13.



138 RICHARD STAUFFER

pagnie chrétienne en laquelle il y a le ministére de sa Parole (celle de Dieu
évidemment) et de ses sacrements » sont des «traitres et apostats de la chré-
tienté» 1°, Se révolter contre 1'Eglise, cC’est s’élever contre Dieu lui-méme,
c’est commettre le plus atroce des crimes. Voyez la-dessus le premier cha-
pitre du livre 1V de I’ Institution intitulé: « De la vraie Eglise, avec laquelle
nous devons garder union, pource qu’elle est mére de tous les fidéles».
Voyez I’ Epitre au Roi dans laquelle Calvin entend prouver a Frangois I¢*
que les réeformés ne sont ni des rebelles, ni des novateurs. Voyez le De neces-
sitate reformandae Ecclesiae ou il déclare a Charles Quint: « Nous ne nous
sommes pas sépares de I’Eglise et nous ne nous trouvons pas hors de sa
communion » '®, ‘

Mais, alors, comment Calvin situe-t-il la Réforme par rapport a ’Eglise
romaine? Pour répondre a cette question, il faut descendre sur le terrain de
la polémique du X VI siecle et citer des textes dont les catholiques voudront
bien excuser la véhémence. Aux yeux du Réformateur de Genéve, il s’agit
en effet de distinguer entre la vraie et la fausse Eglise. La vraie Eglise visible
se reconnait a deux notae ou deux symbola. Ces deux notes, ces deux sym-
boles sont la pure prédication de ’Evangile et 'administration des sacre-
ments conformément a I'ordonnance du Christ. « Partout, écrit Calvin, ou
nous voyons la Parole de Dieu étre purement préchée et écoutée, les sacre-
ments étre administrés selon I'institution de Christ, 1a il ne faut douter nulle-
ment qu’il n’y ait Eglise»!”. Comme vous ’aurez remarqué, Calvin ne fait
que reprendre I’enseignement de Melanchthon dans l'article VII de la
Confession d’Augsbourg.

Or les deux notes qui caractérisent la vraie Eglise sont absentes de la
«papauté», pense le Réformateur francais. « Au lieu du ministére de la
Parole, écrit-il, il y a un gouvernement pervers et confit de mensonges,
lequel éteint ou étouffe la pure clarté de la doctrine. Au lieu de la sacrée
céne de notre Seigneur, il y a un sacrilege exécrable. Le service de Dieu y
est du tout defiguré par diverse forme de superstitions. La doctrine sans
laquelle la chrétienté ne peut consister y est ensevelie ou rejetée » '8, En pei-
gnant ce tableau trés noir de ce qu’il nomme la « papauté », Calvin omet de
parler du baptéme. Ce n’est pas par hasard! Comme Giovanni Miegge I'a
rappelé !?, le baptéme est un de ces vestigia Ecclesiae, un de ces « vestiges de
I’Eglise » qui font que, pour Calvin, I'Eglise de Rome, a laquelle il refuse la
qualification pure et simple d’Eglise (c’est bien pour cela qu’il la nomme la
«papauté»), n’a pas perdu pourtant tout caractére ecclésial.

15 [RC TV/1/10.

16 Calvini opera (abrégé désormais: CO), vol. VI, col. 519.

T IRC 1V/19.

18 JRC 1V/11/2.

19 Cf. « Vestigia Ecclesiae, signes de I'Eglise dans les Eglises », in: Verbum caro,
Ne 43, Neuchatel, 1957, p. 200-212.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 139

La doctrine des notes de I’Eglise rappelée, celle des vestiges esquissée, je
reviens @ mon propos. Ces doctrines ont pour conséquence, aux yeux du
Réformateur, que I’Eglise romaine, méme si elle a conservé le baptéme, ne
peut pas étre, n’est pas ’Eglise catholique, I’Eglise universelle fondée par le
Christ. Aussi Calvin (contrairement aux protestants, qui, comme I’a montré
Jaques Courvoisier?, commenceront au XVIII¢ siécle a trouver génant
I'adjectif « catholique ») revendique-t-il la notion de catholicité. Pour lui, les
réformés n’ont pas fait « divorce avec I'Eglise de Dieu»2!. Ils ne sauraient
étre accusés d’« hérésie et de schisme » 22, parce qu’ils sont fondés sur le roc
des apotres et des prophétes. Je cite: « Maintenant que les avocats du pape
crient que nous sommes hérétiques, d’autant que nous avons abandonné
leur Eglise, comme ainsi soit que la seule cause de I’abandonner ait été
pource qu’on n’y souffre nullement que la vérité y soit préchée. Je laisse
cela encore, qu’ils nous en ont chassé avec leur foudre d’excommunication,
laquelle seule raison néanmoins est suffisante pour nous absoudre, sinon
qu’ils veuillent condamner les apOtres comme schismatiques avec nous, vu
que la cause est semblable. » 23

Dans une telle perspective, ce ne sont pas les réformeés qui apparaissent
comme schismatiques, mais les «papistes» qui «se fardent du nom de
I’Eglise » 4, Comme on le voit, devant le schisme du XVI¢ siécle, Calvin
plaide non coupable. Dans le De necessitate reformandae Ecclesiae, il va
jusqu’a dire que les « papistes» sont seuls responsables d’avoir déchiré la
robe sans couture de I’Eglise, seuls responsables d’avoir écartelé le corps du
Christ.

Un texte me parait résumer de maniére remarquable ce que je viens
d’esquisser, Il est tiré de la Réponse que Calvin a rédigée, en 1539/1540%,
contre le cardinal Sadolet, évéque de Carpentras, un humaniste de valeur
qui était partisan d’une réforme disciplinaire et morale, qui avait écrit aux
Genevois pour les inviter a rentrer dans le giron de I’Eglise. De maniére
quelque peu rapide, méconnaissant les mobiles authentiquement religieux
qui avaient amené un certain nombre d’hommes a élever une protestation
douloureuse contre I'institution ecclésiastique de leur temps, Sadolet avait
accusé Calvin d’étre un fauteur de schisme. A cette accusation, le Reforma-
teur répond en ces termes %:

0 Cf. De la Réforme au protestantisme. Essai d'ecclésiologie réformée, Paris, 1977,
p. 190.

21 [RC 1V/11)2.

22 JRC TV/11/5.

3 IRC 1V/11/6.

24 JRC III/XX11/4.

25 1539: édition latine; 1540: édition frangaise.

26 Bien qu’AuGUST LANG (cf. « Die Bekehrung Johannes Calvin », in: Studten zur
Geschichte der Theologie und der Kirche, vol. 2/1, Leipzig, 1897, p.31ss.) et KARL



140 RICHARD STAUFFER

«Au regard de ce qu’ils m’ont objecté que je me suis séparé de I'Eglise,
en cela ne m’en sens rien coupable, si d’aventure celui ne doit étre réputé
pour traitre, lequel voyant les soudards épars et écartés, vaguant ¢a et la et
délaissant leurs rangs, éléve I’enseigne de capitaine, et les rappelle et remet
en leur ordre. Car tous les tiens, Seigneur, étaient tellement égarés, que non
seulement ils ne pouvaient entendre ce qu’on leur commandait, mais aussi il
semblait qu’ils eussent mis en oubli, et leur capitaine, et la bataille, et le ser-
ment qu’ils y avaient fait. Et moi, pour les retirer d’un tel erreur, n’ai point
mis au vent une étrangére enseigne, mais celui tien noble étendard, qu'’il
nous est nécessaire de suivre si nous voulons étre enrélés au nombre de ton
peuple» 27,

Ayant ainsi proclameé la légitimité de sa vocation — elle repose, selon
lui, sur le fait qu’il n’a rien annoncé d’autre que I’Evangile —, Calvin
aborde la question redoutable de la responsabilité du schisme. Faisant allu-
sion a la hiérarchie romaine, il déclare: « Ceux qui devaient retenir les dits
soudards en leur ordre... ont mis les mains sur moi. Et pource que constam-
ment je persistais, ils m’ont résisté avec grande violence et a-t-on commence
griévement a se mutiner, tant que le combat s’est enflammé jusques a
rompre 'union. Mais de quel coté soit la faute et coulpe, c’est maintenant a
toi, Seigneur, de le dire et prononcer. De ma part, j’ai toujours montré en
paroles et en faits quel désir j’avais 4 union et concorde...» %8,

Ces paroles doivent étre prises pour ce qu’elles veulent étre: une confes-
sion devant Dieu qui connait les pensées et les cceurs. I n’est pas question
pour nous de nous servir de ces paroles pour trancher le probléme du par-
tage des responsabilités dans le schisme du XVI¢ siecle. C’est a4 Dieu qu’il
appartient de juger, et sans doute nous estime-t-il tous coupables! En
revanche, les propos de Calvin dans I’ Epitre a Sadolet peuvent nous rap-
peler le dramatique conflit de conscience qui s’est posé a de nombreux
croyants au X VIe siécle, et le sens aigu de la catholicité, le besoin d’unité qui
n’a cessé d’habiter les Réformateurs.

II

«J’ai toujours montré en paroles et en faits quel désir j’avais a union et
concorde...» Ces mots de Calvin nous aménent a la deuxieme partie de cet

MULLER (cf. « Calvins Bekehrung », in: Nachrichten der Gesellschaft der Wissen-
schaften Géattingen; Philologisch-historische Klasse, Gottingen, 1905, p. 243 ss.) esti-
ment nécessaire d’utiliser avec prudence les données de la Réponse a Sadolet, je crois
impossible d’en nier I'accent autobiographique.

27 Trois traités, Paris, 1934, p. 83.

28 Ibid., p. 83.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 141

exposé. Nous y verrons comment le Réformateur a essayé de réaliser, a
défaut d’une union qui aurait rassemblé tous les chrétiens dans une Eglise
catholique réformée, une catholicité évangélique, qui, avec les réformés,
aurait compris les zwingliens, les luthériens, les anglicans... et tous ceux qui,
dans le respect des formes établies, entendaient professer ce qu’on appelait
alors le « pur Evangile de Jésus-Christ ».

Parlons d’abord des efforts entrepris par Calvin du co6té des disciples de
Zwingli, le Réformateur de Zurich et d’'une bonne partie de la Suisse aléma-
nique. Comme chacun sait, Zwingli et Luther s’étaient opposés au Colloque
de Marbourg sur la question de la présence du Christ dans I’eucharistie.
D’accord sur tous les points, ils n’avaient pu s’entendre sur cette question-
la. Je rappelle le quinziéme et dernier article de Marbourg: « Quoique nous
n’ayons point été présentement d’accord sur la question de savoir si le vrai
corps et le vrai sang du Seigneur sont présents corporellement (leiblich)
dans le pain et dans le vin de la céne, chaque partie témoignera cependant
de la charité chrétienne a lautre, autant que sa conscience le per-
mettra... » 2, Derriére cette formulation qui tentait de sauver les apparences,
on devine le contentieux qui opposait le Réformateur de Wittenberg a celui
de Zurich. Alors que Luther insistait sur les mots « Ceci est mon corps» et
soulignait la présence réelle du Christ dans, avec et sous les espéces du pain
et du vin, Zwingli mettait ’accent sur les termes « Faites ceci en mémoire de
moi» et relevait dans la sainte céne son aspect de mémorial.

En face de ces divergences, Calvin essaya de jouer le role de médiateur.
Il se chargea d’autant plus facilement de cette mission que sa conception de
I'eucharistie lui paraissait réconcilier les intentions véritables de Luther et
de Zwingli. Avec Luther, le Réformateur francais entendait rendre justice a
la profondeur religieuse de la céne: il ne pouvait se satisfaire du mémorial
zwinglien. Avec Zwingli, il ne pouvait admettre la conception «matéria-
liste» de la présence corporelle défendue par maints luthériens. Il essaya
donc de défendre Luther et les luthériens devant les zwingliens, et de se
faire I’avocat de ces derniers contre les luthériens extrémistes.

Son irénisme en cette affaire se manifesta dans son Petit traité de la
sainte céne, de 1541. Ecrit en francais, cet opuscule ne fut malheureusement
traduit en latin qu’en 1545. De telle sorte que Luther ne put en prendre
connaissance que peu de temps avant sa mort! Le Réformateur de Witten-
berg ne s’y trompa point. A en croire Christophe Pezel, I'un de ses confi-
dents, il aurait reconnu qu’il aurait pu confier a Calvin la défense de ses
conceptions; il aurait admis que, si Oecolampade et Zwingli s’étaient
exprimés dans les termes du Réformateur frangais, jamais il n’y aurait eu de
querelle eucharistique parmi les protestants. D’apres Pezel, Luther aurait dit

2 Cf. I'original allemand in: Das Marburger Religionsgespréich 1529, éd. par Ger-
hard May, Giitersloh, 1970, p. 69-70.



142 RICHARD STAUFFER

de Calvin aprés avoir parcouru son traité sur la céne: « C’est certainement
un homme savant et pieux; j'aurais pu, au début, lui confier toute I'affaire
dans ce débat. Pour moi, je reconnais que, si la partie opposée en avait fait
autant, nous nous serions bientot entendus. Car si Oecolampade et Zwingli
s’étaient exprimés ainsi au début, nous ne serions jamais arrivés a une si
longue dispute » 0.

Mais Calvin ne se borna pas a rédiger le Petit traité de la sainte céne.
Voyant s’envenimer toujours davantage les rapports entre luthériens et
zwingliens, il n’épargna ni son temps ni sa peine pour essayer de réparer la
bréche qui s’ouvrait ainsi au flanc du protestantisme. Ne pouvant réunir
d’un seul coup ceux qui se séparaient sur la question eucharistique, il congut
d’abord un rapprochement avec les partisans de Zwingli. L’idée était inté-
ressante. Le protestantisme continental était alors divisé en trois familles
spirituelles, gravitant autour de Wittenberg, de Zurich et de Genéve. Rap-
procher Genéve et Zurich, c’était réduire de trois a deux les mouvements
nés de la Réforme. Plus encore, c’était un premier pas vers la constitution
d’une catholicité évangélique.

Calvin entra donc en rapport avec Bullinger, le successeur de Zwingli.
Apres un long échange de correspondance, aprés une sérieuse réflexion
théologique (elle dura plusieurs années), les deux hommes concluaient en
1549, au nom de leurs Eglises, le fameux Accord de Zurich®'. Important par
son contenu (il dépassait en effet le symbolisme zwinglien pour affirmer
que Dieu accomplit vraiment en nous, par son Saint-Esprit, ce que les
sacrements figurent pour nos yeux et pour nos sens), il fut décisif quant a
ses répercussions sur I’histoire du protestantisme. Désormais, comme I'a
remarqué Emile Doumergue, les fils de la Réforme furent, sur le continent,
groupés en deux familles?2.

Mais cela n’aurait di étre qu'un premier pas, pour Calvin. A sa grande
tristesse, cependant, I’ Accord de Zurich, qui, en raison de la caution des
Genevois, aurait di dédouaner les disciples de Zwingli aux yeux des luthé-
riens, ne fut pas compris en Allemagne. Il contenait en effet un article,
I'article XXIV, qui était de nature a choquer les luthériens. Aprés avoir
condamneé «la sotte imagination des papistes» quant a la transsubstantia-
tion, cet article ajoutait: « Or nous n’estimons pas que ce soit moindre
absurdité d’enfermer Jésus-Christ sous le pain ou I'accoupler au pain que
de dire que le pain soit transsubstantié en son corps» .

30 Cité par EMILE DOUMERGUE, Jean Calvin. Les hommes et les choses de son
temps, tome 2, Lausanne, 1902, p. 573.

31 On en trouvera le texte avec le commentaire de Calvin, la Bréve résolution sur
les disputes qui ont été de notre temps quant aux sacrements..., in: Calvin, homme
d’Eglise, Genéve, 2¢ éd. 1971, p. 131-191.

32 Cf. op. cit., tome 5, Lausanne, 1917, p. 368.

3 Calvin, homme d’Eglise, p. 141.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 143

Insensibles au fait que I’Accord de Zurich devait préparer une entente
plus large, préparer une fraternité plus réelle entre les protestants, les disci-
ples de Luther se montrérent peut-étre plus intransigeants que leur maitre.
Ils n’épargneérent pas les critiques a Calvin. Mais celui-ci demeura persuadé
jusqu’a la fin de sa carriére que, si Luther avait vécu plus longtemps, il
aurait acquiesce a I’ Accord de Zurich. 11 écrivait ainsi, en 1554, 4 Marbach,
pasteur a Strasbourg: «Si cet excellent serviteur de Dieu et fidéle docteur de
I’Eglise, Martin Luther, était encore vivant, il ne serait pas si sévére et
implacable que de refuser son assentiment a cette confession, a savoir que
ce que les sacrements figurent nous est réellement donné, et que, par consé-
quent, nous participons dans la céne au corps et au sang du Christ. Com-
bien souvent Luther a-t-il dit qu’il ne combattait pour rien d’autre que ceci,
a savoir que le Seigneur ne se moque pas de nous avec des signes vides » 34,
Et, quelques années plus tard, en 1560, le Réformateur de Genéve écrivait
au recteur Matthias Schenck, d’Augsbourg: « Wittenberg a produit, je le
confesse, quelques personnalités pieuses et courageuses. Mais la plupart
croient étre de fidéles imitateurs de Luther en s’enflant d’une prétention
arrogante au lieu de la largeur d’esprit dont cet homme était doté. Il advint
la méme chose jadis a Jérusalem, lorsque, du temps des apotres, la vraie
piété était florissante et considérée. Car il n’y eut pas de pires ennemis des
communauteés pagano-chrétiennes que ceux qui venaient de Jérusalem et se
prétendaient les vrais disciples de Jacques et des autres» .

*
* *

Apreés les efforts déployés par Calvin du coté des zwingliens, qui, si I'on
se borne a considérer ceux-ci, ont été couronnés de succes, les démarches
entreprises par les réformés en direction des luthériens méritent, elles aussi,
un bref examen. Relevons d’abord que ce n’est pas pour de simples raisons
tactiques que Calvin a recherché I'union avec le protestantisme allemand.
Durant son séjour a Strasbourg, le Réformateur frangais avait eu I'occasion
de participer, aux cotés des théologiens luthériens, a ces Colloques de
Haguenau, de Worms et de Ratisbonne, qui, comme I'a montré Pierre
Fraenkel %, nous apparaissent aujourd’hui comme les grandes occasions du
XVI€ siécle ou protestants et papistes auraient pu s’entendre. Au cours de
ces rencontres, Calvin avait lié de solides amitiés parmi les luthériens, avec
Melanchthon en particulier. Bien plus, pour participer a ces rencontres,
pour pouvoir y représenter Strasbourg, il avait di signer cette charte du
luthéranisme qu’est la Confession d’Augsbourg, non pas, comme on I'a pré-

34 CO, vol. XV, col. 212-213.

35.CO, vol. XVIII, col. 61 s., et RUDOLF vVON THADDEN, « Calvin et le progrés de la
Réforme dans I'Empire », in: La Revue réformée, N° 80, 1969/4, p. 18.

3 Cf. Einigungsbestrebungen in der Reformationszeit, Wiesbaden, 1965.



144 RICHARD STAUFFER

tendu souvent, dans sa version de 1540, la Confessio augustana variata, mais
dans sa version primitive, comme I’a montré Willem Nijenhuis3’, I Inva-
riata de 1530.

Ainsi, des liens étroits rattachaient Calvin aux luthériens modérés. C’est
par eux, par Melanchthon surtout, qu’il essaya de gagner le protestantisme
allemand a la cause de la catholicité évangélique. Mais Melanchthon n’était
pas homme a influencer durablement ses coreligionnaires. Le pas le plus
considérable qu’il fit sur la voie d’un rapprochement fut peut-étre la modifi-
cation qu'il apporta en 1540 a l'article X de la Confession d’Augsbourg,
relatif a la sainte ceéne, dans un sens qui devait faciliter le ralliement des
protestants de la Haute Allemagne et des « moyenneurs » 38,

Tout cela était bien timide. Et tout cela, néanmoins, fut mis en question
apres la promulgation de I’ Accord de Zurich. De 1549 a 1556, un pasteur de
Hambourg, du nom de Westphal, mit au service de sa hargne théologique
une plume infatigable: il s’en prit a Calvin, coupable a ses yeux d’avoir pac-
tisé avec les disciples de Zwingli. Et Calvin, qui, dans la polémique, pouvait
faire preuve d’une ironie mordante, répondit sur le méme ton a I’énergu-
mene qui le malmenait. On était loin de la catholicité évangélique; et le
spectacle de ces protestants qui se battent est, avec quatre siécles de recul,
peu édifiant a contempler.

Ce serait une erreur, pourtant, de penser que Calvin s’accommodait de
ces querelles. Au moment méme ou, emporté par son tempérament de
controversiste, il s’est engagé dans un dialogue de sourds avec Westphal, il
soupire aprés I'unité. Bien plus, il met tout en ceuvre pour qu’une véritable
communion unisse tous les fils de la Réforme. La meilleure preuve de ce
que j’'avance est qu'une année apres la fin de la controverse avec Westphal,
en 1557, Calvin dépéche en Allemagne deux ambassadeurs. Il les a choisis
avec le plus grand soin. Ce sont Guillaume Farel, son ainé et son ami, et
Théodore de Beéze, son futur successeur a Genéve. Aprés avoir visite les
cantons suisses, ces deux hommes vont se rendre a Strasbourg et a Heidel-
berg. Leur mission n’a qu’un but: prouver aux luthériens que les réformés
voient dans la céne autre chose qu'un symbole, leur montrer qu’ils y regoi-
vent le corps et le sang du Christ, et, leur ayant prouvé cela, leur demander
de les considérer comme des freres.

Ainsi, a une époque ou les voyages sont malaisés, Calvin délégue ses
représentants auprés des protestants allemands. A peine revenus de leur

31 Cf. Ecclesia reformata. Studies on the Reformation, Leyde, 1972, p. 113.

38 Au texte de I’ Invariata: De coena Domini docent, quod corpus et sanguis Christi
vere adsint et distribuantur vescentibus in coena Domini, Melanchthon substitua dans
la Variata la formulation: De coena Domini docent, quod cum pane et vino vere exhi-
beantur corpus et sanguis Christi vescentibus in coena Domini. Cf. Die Bekenntnis-
schriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Gottingen, 4¢ éd. 1959, p. 64-65.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 145

expedition, Beéze et Farel repartent pour Worms, la méme année 1557. Et
quand Farel, décidément trop vieux pour se mettre en route, devra se
confiner dans sa paroisse de Neuchétel, Béze continuera ces missions de
rapprochement (il n’y en aura pas moins de quatre jusqu'en 1559). A
chaque fois, il y sera question de I'unité, qui, pour reprendre les termes
d’'une adresse des princes protestants d’Allemagne au roi de France com-
posée probablement par Calvin, doit exister entre tous ceux qui gardent «la
doctrine de I’Eglise catholique de notre Seigneur Jésus-Christ contenue
dans les livres des prophétes et des apdtres, dans les symboles et anciens
docteurs » %,

En face de ces démarches répétées et finalement vaines, on pourrait étre
tent¢ de penser que Calvin poursuivait des chiméres, et qu'au fur et a
mesure que celles-ci s’évanouissaient, il s’obstinait dans son réve. On pour-
rait croire aussi que le besoin d'unité de Calvin, que son désir d’une catholi-
cité évangelique était une vue de I’esprit sans incidence pratique. Il n’en est
rien. Nous avons a ce sujet une lettre de 1554, adressée aux Anglais de
Wesel, en Allemagne, qui offre toute la clarté désirable. A ces Anglais qui
ont di quitter leur patrie sous le régne de Marie la Sanglante a cause de
leurs convictions évangéliques, et qui, réfugiés en Allemagne, sont tentés de
ne pas fréquenter le culte luthérien parce qu’il a conserve 'usage des cierges
et de I’hostie, a ces Anglais, donc, Calvin rappelle qu’il ne faut pas créer de
division pour quelques cérémonies qui ne mettent pas en peéril I'essence de
la foi.

Voici quelques extraits de cette étonnante épitre: « Pour autant que vous
n’étes qu'un membre particulier, non seulement vous pouvez licitement,
mais aussi devez supporter et souffrir telles infirmités qu’il n’est pas en vous
de corriger. Nous n’estimons pas que d’avoir des chandelles allumeées en la
cene et du pain figuré (= hostie) soient choses indifférentes pour y
consentir ni les approuver, mais trop bien pour s’accommoder a ['usage qui
en sera déja regu, quand nous n’aurons pas l'autorité pour y remédier...
Quand nous viendrions en quelque lieu ou il y aurait forme diverse, il n’y a
celui de nous qui, par dépit d’'une chandelle ou d’une chasuble, se voulut
separer du corps de I’Eglise, et par ce moyen se priver de I'usage de la céne.
Il nous faut garder de scandaliser ceux qui sont encore détenus en telle
infirmité, comme si vous les rejetiez par trop légére occasion... Il nous faut
accommoder les uns aux autres en toutes les cérémonies qui n’emportent
point de préjudice 4 la confession de notre foi, afin que I'unité de I'Eglise ne
se dissipe pas par notre trop grande rigueur ou chagrin» . Outre qu’il
montre la portée pratique des ouvertures faites par Calvin aux luthériens, ce

39.C0, vol. XVII, col. 101.
40 Lettres de Jean Calvin, éd. par Jules Bonnet, tome ¢, Paris, 1854, p. 420-421.



146 RICHARD STAUFFER

texte est intéressant. Il révéle que jamais le Réformateur frangais n’a vu
dans des formes qui lui paraissaient contestables, mais qui ne voilaient pas
la vérité évangélique, des raisons suffisantes de faire sécession.

%
* *

Jai parlé des efforts déployés par Calvin du coté des disciples de
Zwingli et de Luther. Il faut dire un mot aussi de ses rapports avec I’Eglise
d’Angleterre. Car C’est ici peut-étre que se manifeste le mieux son désir
d’une catholicité, qui, tout en se voulant soumise entiérement a I’Evangile,
entend étre respectueuse de structures ecclésiastiques fort diverses. Dans la
correspondance importante qu’il a échangée a partir de 1548 avec Edouard
Seymour, duc de Somerset et Protecteur d’Angleterre?!, Calvin esquisse
pour I’Eglise de ce pays un programme de réforme, «de pleine et entiére
réformation », comme il dit, qui comprend trois points: « Le premier sera de
la fagon de bien endoctriner le peuple. Le second sera de I’extirpation des
abus qui ont régné par ci-devant. Le troisi¢éme, de corriger soigneusement
les vices, et tenir la main a ce que les scandales et dissolutions n’aient point
la vogue, tellement que le nom de Dieu en soit blasphémé » 42,

« Endoctriner le peuple», c’est précher I’Evangile. Mais pour qu’il y ait
des prédicateurs fideles et avertis, il faut, estime Calvin, que I’Eglise
d’Angleterre se donne «une somme résolue de la doctrine que tous doivent
précher », c’est-a-dire une confession de foi qui traduira dans le langage du
temps les vérités éternelles de I’Evangile. 11 faut aussi que cette Eglise €éla-
bore «un formulaire commun d’instruction pour les petits enfants et les
rudes du peuple», c’est-a-dire un catéchisme qui mette a la portée des plus
simples les mystéres de la foi. Pour « endoctriner le peuple», il faut enfin,
pour le Réformateur francgais, que I’Eglise posséde une liturgie vivante,
capable de lier tous les croyants en un corps.

Si ce premier point est acquis, les deux autres en dériveront tout norma-
lement, aux yeux de Calvin. L’abolition de ce qu’il nomme «les abus et cor-
ruptions » consistera a renoncer aux reliques, a la priére pour les trépassés
et au sacrement de ’extréme onction, en un mot: a faire preuve de « modé-
ration » dans les cérémonies. Quant a la répression des scandales et au cha-
timent des vices, ils se réaliseront dans I’exercice d’une discipline librement
consentie, dans une sanctification du mariage qui doit étre «'image vive de
I'union sacrée que nous avons avec le Fils de Dieu».

Vous I’avez remarqué: il n’y a pas un mot dans ce programme contre la
structure hiérarchique de I’Eglise d’Angleterre. Calvin ne met pas en ques-
tion le ministére épiscopal. Il ne conteste pas la charge des évéques, pourvu

41 Cette correspondance a été rééditée par Albert-Marie Schmidt sous le titre de
Lettres anglaises, Paris, 1959.
42 Lettres de Jean Calvin, tome 1¢7, p. 269.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 147

qu’ils s’acquittent de leurs fonctions pastorales, pourvu qu’ils préchent
I’Evangile. La catholicité évangelique a laquelle le Réformateur aspire
n’implique pas I’adoption du régime ecclésiastique que les circonstances ont
imposé a la Genéve du XVI¢ siécle. On a pu affirmer méme (c’est un protes-
tant dont I’adhésion a la Réforme fut sans réserve qui I’a dit, ’historien Jac-
ques Pannier®®) qu’un certain épiscopat est '« élément organique de
I’Eglise dans le calvinisme intégral ».

A propos des rapports de Calvin avec ’Eglise d’Angleterre, il faut men-
tionner encore un fait. En 1552, ’archevéque Cranmer faisait le projet de
réunir en Angleterre ou ailleurs «un synode des hommes les plus savants et
les meilleurs » dans le but de servir la « République chrétienne». L’intention
du primat de I’Eglise d’Angleterre était d’établir ’harmonie doctrinale qui
devait fonder l'unité des Eglises issues de la Réforme. Consulté par
Cranmer lui-méme sur 'utilité et sur 'opportunité d’un pareil projet, Calvin
lui donna une adhésion sans réserve. Voici ce qu’il écrivait au primat
d’Angleterre: «Plaise 2 Dieu que I'on puisse obtenir que dans quelque
endroit des hommes savants et sérieux des principales Eglises se réunissent,
et, ayant délimité avec soin les principaux points de la foi, livrent a la posteé-
rit¢ une solide doctrine de I’Ecriture rédigée de I’avis commun. Parmi les
plus grands maux de notre siécle, il faut compter le fait que les Eglises sont
separées ainsi les unes des autres, de telle sorte qu’a peine il y a entre nous
une relation humaine, en tout cas ne brille cette sainte communion des
membres du Christ dont beaucoup se vantent en parole, mais que peu
recherchent sincérement en réalité. De telle sorte que, parce que les mem-
bres sont déchirés, le corps de I’Eglise saigne, git, blessé. Autant qu’il est en
moi, si quelqu’un juge que je sois de quelque utilité, je n’aurai pas peur de
traverser pour cela dix mers, si c’était nécessaire »*4.

Si, dans son souci de 'unité, Calvin s’est approché avec succés des zwin-
gliens, s’il a vainement multiplié ses avances aux luthériens, s’il a proposé
aux anglicans un programme réformateur qui tenait compte des conditions
propres a I’ Angleterre, il a aussi esquissé a I'intention de la Pologne tout un
plan de réforme. C’est ainsi que, dans sa lettre au roi Sigismond-Auguste, il
se montre favorable au maintien de la hiérarchie (hiérarchie dans le service,
evidemment) si elle accepte I'Evangile. Se fondant sur I'existence des
patriarcats dans I’Eglise ancienne®, il admet la légitimité de I’archiépis-

43 Cf. Calvin et I'épiscopat. L’épiscopat, élément organique de I'Eglise dans le calvi-
-nisme intégral, Strasbourg, 1927.

4 CO, vol. XIV, col. 314. Traduction de JEAN CADIER, « Calvin, homme de
Punion des Eglises », in: La Revue réformée, N° 52, 1962/4, p. 18.

4 Tout en rejetant le terme de « hiérarchie » qui lui parait « impropre », Calvin
estime que Iinstitution du patriarcat n’est pas contraire a I'Ecriture. « Si nous consi-
deérons la chose sans regarder au mot (sous-entendez: celui de « hiérarchie »), nous
trouverons que les évéques anciens n’ont point voulu forger une forme de gouverner
I"Eglise, diverse de celle que Dieu a ordonnée par sa Parole » (/RC 1V/IV/4).



148 RICHARD STAUFFER

copat, un archiépiscopat qui, n’étant pas synonyme de domination, mais de
présidence, sera le lien de I'unité entre les divers évéques“.

*
* *

Un dernier mot pour terminer la deuxieme partie de cet exposé! On sait
avec quelle vigueur Calvin a réagi apres les premiéres sessions du Concile
de Trente. En 1547, deux ans aprés la convocation de ce Concile, il en
publiait en effet les actes avec, comme le disait le titre de son ouvrage, «le
remeéde contre la poison»4’. Ce qu’il reprochait essentiellement au Concile,
c’est de ne pas étre capable, réuni qu’il était par le pape, de contribuer a
I'«amendement de I’Eglise», de ne pas étre capable non plus d’établir la
veérité en se fondant sur le seul témoignage de I’Ecriture.

Or, chose curieuse et qui atteste que Calvin n’a pas pris son parti de la
division des chrétiens malgré la méfiance que les deux premiéres périodes
du Concile de Trente (1545-1547 et 1551-1552) ont pu lui inspirer, il
accueillit positivement I’article du traité de Cateau-Cambrésis (1559) qui
«stipulait la réunion d’un concile général pour la réforme des abus et le
rétablissement de I'unité religieuse en Europe »*8. Loin de considérer que ce
projet, élaboreé par les conseillers de Philippe I1 et d’Henri I1, doit étre rejeté
sans appel, il envoie aux Eglises réeformées de France, au cours de I’année
1560, un Avis pour la tenue d'un concile. 11 n’est pas inutile d’en citer mainte-
nant les passages essentiels:

« Pour mettre fin aux divisions qui sont en la chrétienté, il est besoin
d’avoir un concile libre et universel (c’est la requéte que Luther déja avait
formulée!). La liberté consiste en trois points: a savoir au lieu, aux per-
sonnes, et en la facon de procéder. Quant au lieu, s’il n’y a slir acces pour
tous ceux qui doivent étre ouis a débattre les matiéres qui sont en contro-
verse, on voit bien que la porte est fermée... Touchant des personnes,... ce
serait chose inique qu’il n’y efit que les évéques qui eussent voix décisives,
vu qu’il est assez notoire qu’ils sont parties, et pourtant ne peuvent étre
juges compétents... Le reméde serait qu’il y elit gens ¢élus de la partie de
ceux qui désirent et demandent la réformation de I'Eglise tant en la doc-
trine qu’aux meceurs... Quant a la procédure, elle serait du tout frustratoire, si
on suivait ce qui a été accoutumé depuis naguére, c’est que ceux qui dési-
rent réformation proposassent leur dire de bouche ou par écrit, et puis
qu’en leur absence Messieurs les prélats en ordonnassent ce que bon leur
semblerait. Il est donc requis que tous y soient présents, afin que ce qui

4 Cf. CO, vol. XV, col. 333.

47 Cf. Les actes du Concile de Trente, avec le reméde contre la poison, in: Recueil
des opuscules, c'est-a-dire petits traités de M. Jean Calvin, Geneve, 1566, p. 880 ss.

48 JuLES BONNET, Lettres de Jean Calvin, tome 2, Paris, 1854, p. 350, note.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 149

serait mal avisé soit redressé, et qu’il soit licite de répliquer contre toutes
opinions erronées par bonnes raisons et bien concluantes... » %%,

Vous I'avez constaté: si le ton de cet Avis est ferme, il ne traduit pas pour
autant une volonté de rupture définitive avec la papauté. «Jai toujours
montré en paroles et en faits quel désir j’avais a union et concorde»,
déclare Calvin dans I’ Epitre a Sadolet. Les quelques rappels historiques que
je viens de faire prouvent, me semble-t-il, I'authenticité de ce propos. Au
niveau de la Réforme tout au moins, Calvin n’a jamais pu s’accommoder
des divisions entre chrétiens. Le calvinisme (pour employer un terme qui
aurait fait horreur au Réformateur de Genéve) n’a cessé, durant une bonne
partie du XVI¢ siécle, de souhaiter, bien plus: de favoriser dans toute la
mesure du possible I’avénement de la catholicité évangélique.

I11

Il nous faut examiner maintenant les conditions de la catholicité pour
Calvin. Remarquons tout d’abord qu’il aurait refusé avec la plus grande
énergie d’étre considéré comme le pére d'une « dénomination » particuliére,
comme I’ancétre d’une « confession» parmi d’autres. Dans sa Réponse d un
cauteleux moyenneur... (ou il entendait viser Frangois Baudoin), le Réforma-
teur de Genéve considére comme une injure ’appellation de «calviniens »
que certains de ses adversaires donnaient a ses partisans. Le terme de «cal-
vinien » lui parait aussi « odieux » que celui d’«anticatholique » 3. Pourquoi
cette réaction de la part de Calvin? Parce que son objectif était de contri-
buer, pour sa part, avec les dons qu’il croyait avoir regus du Ciel, a la
réforme de I'Eglise tout entiére. Qu’il n’ait pas réussi dans son entreprise,
que son dessein n’ait pu se réaliser, ne doit pas nous faire oublier que son
attitude est aux antipodes du particularisme et de I’étroitesse confession-
nelle.

Une telle affirmation ne manquera pas d’étonner. Calvin a mauvaise
réputation jusque chez les protestants qui ne ’aiment guére. Il passe pour
un esprit étroit, et méme pour un autocrate. N’'a-t-on pas vu, il y a quelques
décennies, un pasteur de I'Eglise de Genéve, successeur du Réformateur
dans la chaire de I'ancienne cathédrale de Saint-Pierre, écrire un pamphlet
qui avait pour titre Jean Calvin et sa dictature’'! En fait, si I'auteur de I’ Ins-
titution de la religion chrétienne s’est montré intransigeant lorsqu’il lui a

49 Ibid., p. 350-352.

0 Cf. Réponse a un cauteleux moyenneur qui, sous couleur de pacification, a tdché
de rompre le droit cours de I'Evangile au Royaume de France, in: Recueil des opuscules,
p. 1912,

3111 s’agit évidemment de 'ouvrage de JEAN SCHORER, publié 4 Genéve en 1948.



150 RICHARD STAUFFER

semblé que la foi était mise en péril, il a été d’une extraordinaire souplesse
la ou il estimait que le noyau de I’Evangile n’était pas mis en question. C’est
ainsi que, dans ses rapports avec les zwingliens, avec les luthériens, avec les
anglicans, il a pu faire de nombreuses et, peut-étre, aux yeux de certains, de
dangereuses concessions.

Pour comprendre cette attitude qui, dans ses manifestations de rigueur et
d’ouverture, d’intransigeance et de souplesse, parait contradictoire, voire
incohérente, il faut se souvenir que Calvin s’appuie sur une distinction
quelque peu oubliée aujourd’hui, la distinction entre doctrines fondamen-
tales et doctrines secondaires. Cette distinction, Calvin la connait déja,
semble-t-il, au lendemain de son premier ministére & Genéve, qui s’est ter-
miné par son expulsion en 1538. Aprés son départ force, ses partisans et
ceux de Farel, les Guillermins, s’opposent aux nouveaux pasteurs nommes
par le magistrat. Mais Calvin, loin d’encourager ses partisans a faire séces-
sion, les exhorte a rester dans la communion de I’Eglise réformée. 11 estime,
en effet, que, si celle-ci renferme encore des reliquae ignorantiae, elle
enseigne tout de méme praecipua christianae religionis capita, quae ad
salutem sunt necessaria>?, C’est-a-dire les principaux chapitres, ou les prin-
cipes fondamentaux de la religion chrétienne qui sont nécessaires au salut.
Ces principaux chapitres constituent «la doctrine qui fonde I’Eglise du
Christ» (doctrina qua Ecclesia Christi fundatur).

Présente dans I’argumentation de Calvin lorsqu’il s’adresse aux Guiller-
mins, la distinction entre articles fondamentaux et articles secondaires
apparait de la maniére la plus explicite dans I’édition de 1539 de I’ Institu-
tion de la religion chrétienne (a laquelle répond la premiére édition francaise
de cet ouvrage, qui date de 1541). On I’y trouve en deux passages qui seront
maintenus jusque dans les derniéres éditions de I’ Institution, celle, latine, de
1559, et celle, francaise, de 1560. Ainsi peut-on lire dans le livre IV, au cha-
pitre premier (ou il est si souvent question de I'union que «nous devons
garder avec la vraie Eglise, mére de tous les fidéles»), § 12: « Tous les arti-
cles de la doctrine de Dieu (omnia verae doctrinae capita) ne sont point
d’une méme sorte. Il y en a aucuns dont la connaissance est tellement
nécessaire, que nul n’en doit douter, non plus que d’arréts ou de principes
de la chrétienté. Comme pour exemple: qu’il est un seul Dieu, que Jésus-
Christ est Dieu et Fils de Dieu, que notre salut git en sa seule miséricorde, et
autres semblables. Il y en a d’autres, lesquels sont en dispute entre les
Eglises, et néanmoins ne rompent pas l'unité d’icelles. Pour donner
exemple: s’il advenait qu'une Eglise tint que les 4mes, étant séparées du
corps, fussent transférées au ciel incontinent, une autre, sans oser déter-
miner du lieu, pensat simplement qu’elles vivent en Dieu, et que telle diver-
sit¢ fiit sans contention et sans opiniatreté, pourquoi se diviseraient-elles

52 CO, vol. 10b, p. 352 ss., et OTT0 WEBER, art. cit., p. 139.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 151

d’ensemble?» Et Calvin d’ajouter que, pour des «matiéres qui ne sont
point grandement nécessaires », il ne doit pas y avoir entre les chrétiens dis-
sidii materia, littéralement: cause de division, «trouble» et «sédition» dit
I’édition frangaise.

Le second texte de I’ Institution relatif a la distinction entre articles fon-
damentaux et articles secondaires se trouve au livre IV, chapitre II, § 1.
Aprés avoir montré dans ce passage que « le ministére de la Parole de Dieu
et des sacrements» doit étre révéré et que «quelques petites fautes... en la
doctrine» ne I'invalident pas, Calvin ajoute: « Les erreurs auxquels on doit
ainsi pardonner sont ceux qui ne touchent point la principale doctrine de
notre religion (praecipua religionis doctrina) et ne contreviennent aux arti-
cles de la foi esquels doivent consentir tous fidéles ».

A ces deux passages de |’ Institution de la religion chrétienne, on pourrait
ajouter d’autres citations tirées des Commentaires du Réformateur. Je me
bornerai a relever deux textes. Le premier est tiré du commentaire de I Co
1,2. Calvin y reléeve que les Corinthiens, malgré certaines erreurs et
«quelque vice», constituaient une Eglise parce qu’«ils retenaient la doc-
trine fondamentale, qu'un Dieu était adoré entre eux tous et invoqué au
nom de Christ, et qu’ils mettaient en Christ fiance de salut, qu’ils avaient
aussi le ministére qui n’était point du tout corrompu» 3. Le second texte a
citer est tiré du commentaire de I Co 3,11. Le Réformateur y déclare: « La
doctrine fondamentale, laquelle il n’est aucunement licite de corrompre, est
que nous apprenions Christ. Car Christ est le fondement unique de
I’Eglise » 34,

Les textes relatifs a la distinction entre articles fondamentaux et articles
secondaires, qu’ils soient tirés de I’ Institution de la religion chrétienne ou des
Commentaires, posent un certain nombre de problémes. J’en reléve quel-
ques-uns. Il y a tout d’abord la difficulté qu’on éprouve, en suivant Calvin,
a dresser une liste exhaustive des articles fondamentaux. Je rappelle le texte
de I’ Institution (IV/1/12) que j’ai relevé tout a I'heure. Aprés avoir énumere,
dans les articles fondamentaux, 'unicité de Dieu, la divinité du Christ et la
rédemption en lui seul, ce texte ajoute sans autre précision: « et autres sem-
blables» (et similia). Visiblement, le Réformateur n’éprouve pas le besoin de
dresser le catalogue complet des articles fondamentaux, comme essayeront
de le faire plus tard les irénistes réformés (un Frangois Du Jon, par
exemple, dans son Eirenicum de 1593, et un David Pareus, dans son Ire-
nicum de 1614/16155) ou les représentants de I’orthodoxie luthérienne (un

33 Commentaires sur le Nouveau Testament, tome 3, p. 279b.
4 Ibid., p. 319,
35 Cf. OtTro WEBER, art. cit., p. 139.



152 RICHARD STAUFFER

Matthias Hafenreffer, dans ses Loci theologici, ou un Leonhard Hiitter, dans
plusieurs de ses écrits>®).

Est-ce une faiblesse, chez Calvin, que cette incapacité, ou, plutdt, cette
volonté de ne pas énumérer tous les articles fondamentaux? Aux yeux
d’Otto Weber, non. Pour le théologien allemand, Calvin s’est abstenu de
dresser le catalogue des points fondamentaux afin d’empécher la formula-
tion de la foi de se figer dans une «doctrine», afin d’inciter les fidéles a
remonter toujours a la source vive des Ecritures’’. A supposer qu’on
accepte la réponse d’Otto Weber, une autre question se pose: quel est le
«noyau », si je puis dire, des articles fondamentaux? On peut répondre sans
hésiter, je crois, que ce «noyau» est le contenu méme du message de la
Réforme: la doctrine du salut en Jésus-Christ. La « principale doctrine de
notre religion », pour reprendre les termes de I’ Institution, la « doctrine fon-
damentale» par excellence, c’est: Jésus-Christ, unique Sauveur.

De ce que je viens de dire, il ressort que, pour Calvin, I'unité ecclésiale
n’est pas forcément uniformité doctrinale jusque dans le moindre détail. Il y
a une frange, étroite. certes, ou, sans rompre le lien de la communion, les
croyants peuvent différer d’opinion. Il ne s’agit pas la d’une simple vue de
’esprit. Ainsi, comme le montre |’ Institution de la religion chrétienne, le
Reéformateur qui avait a cceur le probléme du sort des trépassés (la meilleure
preuve est que son premier ouvrage théologique, la Psychopannychia de
1534, portait sur ce probléme et montrait, contre les anabaptistes, qu’apres
la mort les 4mes ne sommeillent pas en attendant le jugement dernier),
estime que les différentes manieres de concevoir la vie apres la mort, soit un
transfert immédiat au ciel, soit une existence en Dieu, ne sauraient rompre
I'unité de I'Eglise. .

Pour prendre un autre exemple, qui touche les protestants du XX°¢ siecle
plus directement peut-étre que celui du sort des ames dont parle I’ Institu-
tion, je dirais que le systéme presbyterien-synodal qui a prévalu dans les
Eglises réformées ne constitue pas pour Calvin I'enjeu de la Reéforme.
Contrairement a ce qu’imaginent parfois nos coreligionnaires anglo-saxons
qui se qualifient de «presbytériens», le Réformateur de Geneéve ne men-
tionne jamais le systéme presbytérien-synodal comme un article fonda-
mental. Si I’épiscopat avait, en France ou ailleurs, embrassé I'idéal évange-
lique au XVI¢ siécle, la Réforme se serait inscrite dans le cadre de la hiérar-
chie traditionnelle.

Ayant dégagé de la distinction que fait Calvin entre articles fondamen-
taux et articles secondaires le secret de sa souplesse, I’explication de sa sur-
prenante ouverture en maintes circonstances, je voudrais relever mainte-

36 Cf. MARTIN ScHMIDT, A History of the Ecumenical Movement (éd. par Ruth
Rouse et Stephen Charles Neill), Londres, 1954, p. 78-79.
STCf. art. cit., p. 141.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 153

nant ce qui, dans sa recherche de I'unité et dans son besoin de catholicité,
lui apparait comme décisif.

La «principale doctrine de notre religion», les articles fondamentaux,
tout cela a sa source dans la Bible, et dans la Bible seule. Ainsi, I'unité de
I’Eglise a pour premiére condition la soumission a I’Ecriture. La Réforme se
veut catholique parce qu’elle prétend plonger ses racines dans la révélation
biblique, parce qu’elle prétend s’appuyer sur le témoignage des apotres et
des prophetes. Le principe de la sola Scriptura sur lequel Calvin a insisté
plus encore que Luther, lui apparait comme le seul fondement légitime de
I'Eglise, comme la plate-forme dont elle ne peut s’écarter sous peine de
déchoir ou de tomber.

La seconde condition de la catholicité réside pour Calvin (cela découle
de ce que j’ai noté plus haut) dans le respect de la seigneurie de Jésus-
Christ. On a prétendu tout au long du XIX¢ siécle que le Réformateur de
Genéve était, dans un sens exclusif, le théologien du soli Deo gloria. On a
relevé ainsi qu’il avait exalté la toute-puissance, magnifié la transcendance
de Dieu. Et, dans cette perspective, on a accordé une place exagérée au
dogme de la double prédestination, méconnaissant le fait qu'au XVI¢ siécle
ce dogme était pour les croyants une source d’assurance et de joie: ce n’était
pas la damnation qu’il évoquait pour eux, mais bien I'¢lection mystérieuse
et gracieuse que Dieu leur accordait en son Fils.

Ainsi, je reviens a ce que je disais tout a I’heure, ce n’est pas en redécou-
vrant la doctrine de Dieu, mais celle du Christ, que Calvin est devenu
Réformateur. C’est le mérite de la pensée dialectique issue de Karl Barth
d’avoir vu que Calvin n’était pas seulement le théologien du premier article,
mais qu’il avait fait une place considérable a la christologie, et qu’au-dela
des apparences il était le chantre de la grace et de la miséricorde de Dieu.
Dans un ouvrage, désormais classique>®, Wilhelm Niesel a montré le role
décisif que joue, dans la dogmatique calvinienne, Jésus-Christ, le Verbe
incarné. Fondée, donc, sur le Fils de Dieu, se réclamant de lui seul a I'exclu-
sion de tout intermédiaire humain, la Réforme se veut et se proclame catho-
lique.

Il faut ouvrir ici une parenthése. Les deux conditions de la catholicité
que je viens de relever chez Calvin se trouvent déja chez Luther, a quelques
nuances prés>’. A quelques nuances pres, car I'approche christologique de
Luther se situe dans la perspective trés « personnaliste », si je puis dire, de la
question du salut qui I'obsédait: Wie kriege ich einen gnddigen Gott? Com-
ment trouverai-je un Dieu de miséricorde? Pour Calvin, en revanche, le
salut personnel est beaucoup moins important que la gloire de Dieu. Mais,

58 Die Theologie Calvins, Munich, 2¢ éd. 1957.
39 Cf. I'ouvrage de JAROSLAV PELIKAN, Obedient Rebels. Catholic Substance and
Protestant Principle in Luther’s Reformation, New York et Evanston, 1964.



154 RICHARD STAUFFER

je le répéte, ce ne sont la que des questions d’accent. Ce que j'aimerais
relever, c’est que de tous les théologiens romains qui ont affronté Luther,
celui qui I’a le mieux compris sans doute, le thomiste Cajétan, avait su voir
dans la régle de la sola Scriptura et dans la réduction christologique le cceur
de la Réforme. Oui, dans cette soumission totale a la Bible (que les scolasti-
ques protestants nommeront le principe formel du protestantisme), dans
cette volonté de ramener le salut a la justification opérée par le Christ sans
le concours de I'homme (justification que les mémes scolastiques appelle-
ront le principe matériel du protestantisme®) résident I’essence de la
Réforme, et, partant, les raisons de sa prétention a la catholicité.

Cette pretention a la catholicité a été combattue par les théologiens
romains du XVI¢ siécle. Aujourd’hui, elle est infiniment mieux comprise par
ceux de leurs successeurs qui s’intéressent a la Réforme. Pour ne parler que
des interpretes de Calvin, je reléve, par exemple, qu’Alexandre Ganoczy a
été extrémement sensible au sens de la catholicit¢ du Réformateur de
Geneve. Ganoczy écrit: « Calvin prone avec insistance un retour au Christ
par I’Evangile, retour qui suppose la continuité de I’Eglise et s’oppose a
toute « nouveauté» » . Et plus loin: « Calvin... n’a jamais eu I'intention de
rompre avec ce qu’il y a de plus essentiel dans la doctrine catholique de
I’Eglise. De méme, il n’a jamais pensé qu’il falliit, par le moyen d’une
«amputation salutaire », opposer une nouvelle Eglise a ’ancienne » 2.

L’autorité de I’Ecriture et la seigneurie du Christ, noyau de la Réforme
et raisons de sa prétention a la catholicité! Mais quelles sont les limites
qu’implique négativement une telle conception de la catholicité? A cette
question, Calvin donne une réponse tranchante. Pour lui, s’excluent de
I’Eglise catholique tous ceux qui, s’¢loignant de I’Ecriture en faisant la part,
méme la plus minime, a la tradition, prennent comme automatiquement, a
ses yeux, leurs distances a 1’égard du Christ Seigneur. Dans cette réponse,
Calvin vise deux attitudes qu’on considere en général comme parfaitement
antagonistes. Ces deux attitudes sont celles des deux adversaires contre les-
quels la Réforme a lutté avec la plus farouche énergie: a I’aile droite, si 'on
peut dire, I’Eglise romaine; a l'aile gauche, I’anabaptisme.

Calvin pense que, par son recours a la tradition, aux traditions, ’Eglise
romaine aboutit a ériger la hiérarchie, et, finalement, la papauté, en autorité
supréme au détriment de la seigneurie du Christ. Evidemment, Calvin
n’ignore pas les promesses d’assistance que le Christ a faites a son Eglise. Il
estime toutefois que celles-ci ne constituent jamais pour I’Eglise une

60 Cf. KARL AUGUST VON HASE, Hutterus redivivus oder Dogmatik der evangelisch-
lutherischen Kirche, Leipzig, 11¢ éd. 1868, p. 10.

61 Le jeune Calvin. Genése et évolution de sa vocation réformatrice, Wiesbaden,
1966, p. 260.

62 Ibid., p.334.



CALVIN ET LA CATHOLICITE EVANGELIQUE 155

garantie d’infaillibilité. Selon lui, la vérité est toujours a recevoir du Saint-
Esprit qui parle toujours par I’Ecriture, Spiritus in Verbo operans. Jamais
I’Eglise ne peut prétendre détenir et posséder cet Esprit en dehors de la
révélation scripturaire. La pointe de la critique que Calvin adresse a I'Eglise
romaine est que, lorsque les décisions de son magistére s’écartent du donné
biblique, elle est purement et simplement victime de I'illuminisme.

Accusant ’Eglise romaine d’illuminisme, un illuminisme concentré, si je
puis dire, en la personne du pape, Calvin prononce la méme accusation
contre I’anabaptisme. L’anabaptisme? Tout autant que la papauté, il a été la
«béte noire» des Réformateurs. On connait ’hostilité de Luther a ’égard
de ceux qu’il nommait les Schwdrmer. On sait peut-étre moins que Zwingli
estimait (dans une lettre 4 Vadian du 28 mai 1525) que le combat & mener
sur le «second front», comme il le nomme, c’est-a-dire contre les anabap-
tistes, est infiniment plus difficile que celui qui, «jeu d’enfants», doit étre
conduit contre I’Eglise romaine. Calvin partage I’animosité de Luther et de
Zwingli envers I’anabaptisme, une animosité qui, aujourd’hui, ne nous
parait pas entiérement justifiée. En effet, quand ils parlent de ’anabap-
tisme, les Réformateurs pratiquent le procédé de ’amalgame. Ils rassem-
blent dans une méme catégorie des gens ou des groupes fort différents, les
baptistes de Zurich par exemple, et les partisans de Thomas Miintzer ou les
insurgés de Miinster. Aussi serait-il plus exact de recourir, la ou Calvin et
les autres Réformateurs parlent d’anabaptistes, aux termes de «spiritua-
listes » ou, mieux, d’«illuminés ».

Ces quelques précisions données, il faut relever que, sous le nom
d’«anabaptisme», Calvin vise un mouvement, des mouvements qui ont
constitué une grave menace pour la Réforme. Une grave menace, parce
qu’ils tendaient a escamoter I'Ecriture au profit d’'une inspiration directe
des croyants, parce qu’ils exaltaient I'individu religieux aux dépens, sou-
vent, de la seigneurie du Christ. Ces mouvements, a n’en pas douter, méri-
taient I’accusation d’illuminisme prononcée contre eux.

La réduction de I’Eglise romaine et de I'anabaptisme au méme dénomi-
nateur, I’accusation que I'une et I’autre procédent de I'illuminisme se trouve
déja chez Luther, dans un passage saisissant des Articles de Smalkalde,
publiés en allemand au cours de I'été 153862, De maniére indépendante, me
semble-t-il, car il ne savait pas I'allemand, Calvin opére la méme réduction,

63 Dans le chapitre 8 de la troisiéme partie des Articles de Smalkalde, le Réforma-
teur allemand écrit: « En ces sortes de choses qui se rapportent a la Parole externe,
orale, il faut maintenir fermement le principe suivant: Dieu ne donne a personne son
Esprit ou la grice, sinon par ou avec la Parole externe qui doit précéder. C’est notre
sauvegarde contre les illuminés ou spirituels qui se flattent d’avoir regu I'Esprit sans
et avant la Parole, et qui, en conséquence, jugent, interpretent et faussent I'Ecriture
ou la Parole orale selon leur fantaisie. C'est ce que faisait Miintzer et ce que font
encore aujourd’hui bien des gens qui, voulant s’ériger en juges, distinguent entre
Pesprit et la lettre, et ne savent ce qu'ils disent ou enseignent. Le papisme, lui aussi,



156 RICHARD STAUFFER

il procéde a la méme identification dans son Epitre a Sadolet de 1539/1540.
Il y déclare:

«Toutes et quantes fois que les prophétes ont prédit de la restitution et
instauration, ou bien de la propagation de I’Eglise par le monde universel,
ils ont assigné et donné toujours le premier lieu a la Parole... Chrysostome
donc a bien conseillé de rejeter tous ceux qui, sous couleur de I'Esprit, nous
veulent retirer de la simple doctrine évangelique, vu que I’Esprit est promis,
non pas pour susciter quelque doctrine nouvelle, mais pour écrire aux
ceeurs des hommes la vériteé de I’Evangile. Et certes aujourd’hui nous
connaissons par expérience combien cette admonition est nécessaire. Nous
sommes oppugnés de deux sectes, qui semblent étre moult différentes. Car
en quoi conviennent le pape et les anabaptistes? Et toutefois (afin que tu
connaisses Satan n’étre jamais si couvert, que de quelque coté il n’appa-
raisse) tous deux ont un méme moyen, duquel ils tichent a nous opprimer.
Car quand ils se vantent ainsi arrogamment de ’Esprit, ils ne tendent certes
a autre chose, la Parole de Dieu opprimée et ensevelie, sinon a donner lieu
a leurs mensonges. Et toi, Sadolet, choppant du premier pas au seuil de
I’huis, as été puni de I'injure que tu as faite au Saint-Esprit, le séparant et
divisant de la Parole » %4,

L’illuminisme, donc, qui disjoint I’Esprit de I’Ecriture, et qui, a la faveur
de cette disjonction, éclipse au profit des hommes 'unique seigneurie du
Christ, cet illuminisme est, pour Calvin, extérieur a la catholicité évange-
lique. L’attitude du Réformateur de Geneve se retrouve chez Luther. Elle
est constante au XVI¢ siécle. Les milieux de la Réforme renvoient dos a dos
I’Eglise romaine et les prétendus anabaptistes.

Ainsi, a la souplesse de Calvin qui, pour atteindre a I'unité, est prét a
céder sur les points qui lui paraissent secondaires, s’ajoute, inséparable
d’elle, une intransigeance absolue sur les principes que je viens de relever.
La catholicité évangélique telle que la concevait Calvin implique des limites
et méme des anathémes. Le XVI¢ siécle est une période de déchirement et
de rupture ou l'unité organique du corps du Christ est définitivement com-
promise. Le Réformateur de Geneve fut homme de son temps. Il n’a pas
pensé autrement que ses contemporains. Sa soumission totale a ce qu’il esti-
mait étre la vérité I’a poussé a considérer comme a peu prés inéluctable la
division qui, aujourd’hui, nous apparait comme scandaleuse et intolérable.

est un pur illuminisme, car le pape prétend que « tous les droits sont dans le coffret
de son cceur » et que tout ce qu’il décide et ordonne dans son Eglise est esprit et doit
étre tenu pour juste, méme si cela est contraire a I'Ecriture ou a la Parole orale. Tout
cela vient de I'antique serpent, du diable qui fit aussi d’Adam et d’Eve des illuminés
en les détournant de la Parole externe de Dieu pour les amener 4 une fausse spiritua-
lit¢ et a des opinions fantaisistes » (Les livres symboliques, tome 1€, Paris, 1946,
p.274). Cf. texte allemand in: Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen
Kirche, p. 453-454.
64 Trois traités, p. 51.



	Calvin et la catholicité évangélique

