
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 1

Artikel: Vers une épistémologie ouverte

Autor: Borel, Marie-Jeanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 51-60

VERS UNE EPISTEMOLOGIE OUVERTE

MARIE-JEANNE BOREL

Dans la tradition de l'empirisme logique la «méthodologie», appelée
aussi « métascience », paraît vouer la réflexion épistémologique à l'analyse
des aspects les plus durs (« hard ») des sciences naturelles. Vues dans leurs
résultats, ceux dont l'histoire a entériné le succès théorique et surtout
technique, ces sciences sont réduites d'une part à des ensembles de faits
indépendants des opinions et des appartenances culturelles, d'autre part aux
règles logiques de la déduction formelle qui sont supposées universelles;
celles-ci, de plus, n'interviennent que dans la justification ou la critique des

théories, aux dépens de leurs procédures d'invention. Ce point de vue est

anhistorique — ou s'il faut tenir compte de l'histoire, c'est au prix d'une
reconstruction rationnelle. Enfin, l'accent porté sur l'aspect logique du
savoir réduit celui-ci à n'être qu'un langage, un langage épuré, c'est-à-dire

exempt des défauts des langues naturelles et qu'on peut ramener à des

classes d'énoncés doués de propriétés distinctives, combinables et hiérarchi-
sables in abstracto.

A cette vision idéalisée et quelque peu scolastique du savoir que certains

appelleront « fondationaliste », une série d'ouvrages récents ' opposent une
approche plus dynamique de la connaissance, plus proche aussi de la
science telle qu'elle se pratique — telle qu'elle s'est construite dans l'histoire
et telle qu'elle se vit aujourd'hui. Ce changement d'orientation se nourrit de

réflexions sur la biologie, sur les sciences humaines et certains développements

récents des mathématiques, et il conduit à distribuer autrement que

1

Ouvrages recensés:
J. Largeault, Enigmes et controverses. Quelques problèmes en théorie de la

connaissance, Paris, Aubier, 1980, 192 p.; R. Rorty, Philosophy and the Mirror of
Nature, Princeton University Press, 1979, 401 p.; P. Feyerabend, Contre la méthode,
Esquisse d'une théorie anarchiste de la connaissance, Paris, Seuil, 1979, 350 p.; N.
Rescher, Dialectics. A Controversy-Oriented Approach to the neory of Knowledge, State

University of New York Press, 1977, 128 p.; M. Meyer, Découverte et justification en
science. Kantisme, néo-positivisme etproblématologie, Paris, Khncksieck, 1979, 365 p.;
G. Holton, L'imagination scientifique (1978), trad, fr., Paris, Gallimard, 1981, 487 p.;
I Prigogine, I. Stengers, La nouvelle Alliance. Métamorphose de la science, Paris,

Gallimard, 1979, 302 p.; J. M. Levy-Leblond, L'esprit de Sel. Science, culture,
politique, Paris, Fayard, 1981, 298 p.; F. Jacob, Le jeu des possibles. Essai sur la diversité
du vivant, Paris, Fayard, 1981, 135 p.; R. Thom, « Mathématique et théorisation
scientifique», in Penser les mathématiques. Séminaire de philosophie des mathématiques,
dir. J. Dieudonné, M. Loi, R. Thom, Paris, Seuil, 1982.



52 MARIE-JEANNE BOREL

ne le fait l'empirisme moderne le poids qu'on peut accorder aux différentes
dimensions de la connaissance comme activité.

Dans Enigmes et controverses, un petit recueil d'articles au ton
polémique, le philosophe J. Largeault remarque à propos de l'epistemologie « en

place» qu'«on commence par étudier les sciences [et] bientôt on n'étudie
plus que l'epistemologie», alors qu'il conviendrait de se tourner vers «une
théorie de la connaissance qui s'occuperait à la fois du contenu et de la réalité

(non plus du langage et de la logique) ». De plus, se demande-t-il, « est-il

exact que l'epistemologie incombe à la linguistique?», remettant ainsi en

jeu la pertinence du « linguistic turn » pris par la philosophie anglo-saxonne
depuis une cinquantaine d'années. Pour l'auteur, ces questions indiquent
une conversion qui l'éloigné du programme empiriste auquel il avait lui-
même travaillé jusqu'alors et dont il mesure, affirme-t-il, le verbalisme et la
stérilité.

Parcourant les grands thèmes de la réflexion épistémologique, Largeault
interroge d'abord l'universalité de la logique. La logique est liée au langage,
mais un langage est déjà analyse, découpage d'une réalité. Aussi, si notre
logique est universelle, cette universalité ne peut être que de fait. Les

concepts, incorporés dans diverses langues, renvoient à des expériences; or
ces expériences ont des organisations différentes selon le type de savoir qui
y est à l'œuvre; les règles de passage du vrai au vrai varieront donc selon les

domaines où l'on raisonne. Ainsi, «existe-t-il une seule logique correcte?
Correcte à quelle fin? La logique classique est correcte pour les mathématiques

classiques. Mais il peut exister des réalités dont la description exige un
langage pour lequel cette logique devrait être jugée inadéquate, ou moins
adéquate qu'une autre» (p. 20). De plus, «les procédures formelles n'ont
pas [en science] l'importance que croient les philosophes» (p. 18), car bien
des procédures de raisonnement, qui ne sont pas irrationnelles, dépendent
du contexte, de la nature des données et des buts visés. Aucun langage n'est

«miroir du monde» et la logique est une discipline empirique.
Ce point de départ permet à Largeault de remettre en cause certaines

dichotomies a priori: celle de l'analytique et du synthétique (de la théorie et

du fait), celle de la loi générale et de la causalité dans l'explication, celle du

hasard et de l'ordre, celle du logique et du psychologique... On explique

pour réduire l'arbitraire par un travail spéculatif de la raison, par delà le

constat d'une généralité et les seules relations de déductibilité.
Ce travail de la raison est celui du sujet qui crée des connaissances dans

une situation historique, un travail qu'on ne peut ramener sans autre à une

gratuité sans lois, «subjective», face à l'objectivité du «troisième monde»
des théories formulées; un travail que l'on observe déjà dans l'activité per-



VERS UNE EPISTEMOLOGIE OUVERTE 53

ceptive et la part d'élaboration conceptuelle qu'elle comporte; un travail
qui produit ses propres normes de validité dans les discussions et les débats
sur l'acceptabilité des faits et des principes; un travail qui cherche des
solutions à des problèmes et qui met en jeu valeurs et idéaux. Un travail enfin
qui prend forme dans une conjoncture économique et sociale dont il reflète
les contraintes et les libertés. On voit ainsi que la physique est née
mathématique au XVIe siècle avec pour visée de représenter ce qui est stable. Et
on peut se demander aujourd'hui si les instruments conceptuels que les

réductions logicistes et formalistes font concevoir comme des structures
fermées restent pertinents pour représenter l'instable, ce qu'on ne peut prévoir,
le devenir — les systèmes qui créent de l'ordre, les formes qui émergent-
Bref, la pensée et l'histoire.

*
* *

Cette thématique n'est qu'esquissée par Largeault, mais elle nous servira
de fil conducteur pour lire d'autres ouvrages où elle est élaborée, et qui ont
tous pour point commun une distance critique à l'égard de l'epistemologie
issue de l'empirisme logique.

Le philosophe de Princeton R. Rorty opère, dans son livre Philosophy
and the Mirror of Nature, une déconstruction systématique et magistrale de
la conception représentative du savoir héritée du XVIIe siècle. Antérieurement

au rationalisme moderne, il n'existe pas d'epistemologie autonome,
mais des théories de la connaissance dérivées de l'ontologie. Avec l'idée
d'une science «newtonienne» des processus mentaux — l'idée de Locke,
avec celle, cartésienne, d'un esprit (« mind ») séparé et avec celle que Kant
développa d'un tribunal de la Raison qui juge des productions de la culture,
la tâche de la philosophie de la connaissance est devenue une tâche de
fondement. L'action humaine est située dans un cadre qui peut être isolé a

priori, imposé qu'il est par la nature du sujet connaissant; la connaissance
est devenue représentation adéquate, et l'epistemologie, une discipline
autonome. Elle se professionnalisera d'ailleurs sous l'égide du mouvement
néokantien: savoir comment notre connaissance est possible, c'est analyser la

marche de la raison vers sa propre lumière en établissant l'objectivité des

prétentions au savoir des disciplines empiriques; la critique est érigée en

discipline non empirique, autosuffisante, démarquée de l'idéologie, de la

psychologie et de la science. « Le professeur de philosophie se voit lui-
même présidant le tribunal de la Raison, capable de déterminer, pour
chaque discipline, si elle reste à l'intérieur de ses limites légales définies par
la «forme» de leur objet propre» (p. 139).

Les traits caractéristiques de l'epistemologie fondationaliste se trouvent
dès l'origine du rationalisme moderne. Rorty en retrace finement la généalogie

jusqu'à aujourd'hui, analysant dans le détail les apories auxquelles
conduit l'idée de fonder le savoir dans 1'«espace intérieur» de la conscience



54 MARIE-JEANNE BOREL

— «our glassy essence» (p. 15), «mirror of nature» —: le paradoxe de

I'«objet», à la fois intérieur et extérieur, les confusions entre explication (de
fait) et justification (de droit) dans la synthèse de l'expérience, entre grammaire

et logique, le mythe du «donné» et le problème de la réalité du
monde extérieur qui ne peut être résolu «du dedans», celui, enfin, de l'origine

de la critique et de la possibilité du vrai.
Cependant, Rorty ne se contente pas de cette critique et propose une

vision renouvelée de la connaissance, pragmatique dans un sens large, et où
l'on traitera de la connaissance sous l'angle des interactions qui placent
l'être humain dans un réseau de connexions avec son milieu social et

naturel. La connaissance n'y est alors pas rationnelle parce qu'elle est

«fondée» (sur des données privilégiées ou sur un sens épuré des expressions

linguistiques) mais parce qu'elle est une «entreprise d'auto-correction

». Pour Rorty une epistemologie anti-empiriste, bien qu'empirique, doit
partir des faits d'interaction fournis par diverses disciplines — neuro-physiologie

pour les échanges biologiques entre l'homme et le monde, psychologie

pour les processus cognitifs, grammaire pour le fonctionnement des

systèmes sociaux de signes, sociologie et histoire pour repérer les normes
qui règlent les stratégies cognitives et étudier les discours qui les manifestent
et les débats où elles se développent. Et là où elle est philosophie,
l'epistemologie portera sur les questions de validité qui, elles, sont liées aux enjeux
des interactions cognitives. «To know», c'est «to know that»; «Ce qui fait
sens n'est pas ce que sont les objets d'une théorie, mais comment une
théorie est interprétable et ré-interprétable dans une autre».

Le livre de Rorty s'achève par un remarquable chapitre (repris en
traduction française dans Dialectica, 33, 1979, pp. 166-188, sous le titre: «De
l'epistemologie à l'herméneutique »). « Epistemologie » et « herméneutique »

sont des noms que l'auteur donne à deux façons de philosopher dans la

recherche actuelle. L'une est mue par un idéal de « commensuration » et de

calcul, l'autre est attentive aux «chemins de la conversation» où la

recherche se règle avec l'espoir d'un consensus, ou dans les tensions d'un
conflit. L'une est « science rigoureuse », l'autre « édification » (analytique vs

holistique, deductive vs déconstructive); l'une postule un contexte ultime

comme base d'accord (Etre, Forme, Sujet, Langage...) et est théorie, l'autre
est une « dialectique négative », une pratique.

Pourtant, pour Rorty, ces deux attitudes ne sont pas seulement des

philosophies. Plus généralement, elles caractérisent des attitudes relatives l'une
à l'autre dans la formation du savoir, correspondant à des états différents
de celui-ci (quels qu'en soient le domaine et les fins). La mise en œuvre de la

première indique qu'on se trouve à l'intérieur d'un ensemble non controversé

de conventions déterminant ce qui a sens; dans l'autre, on intervient
sur des normes pour les écarter, les modifier, lorsqu'on ne comprend pas ce

qui se passe et qu'on ne peut ni l'identifier ni le classer, lorsqu'on cherche



VERS UNE EPISTEMOLOGIE OUVERTE 55

comment décrire, situer et expliquer un élément nouveau. Les formes de
l'argumentation diffèrent dans chacune de ces situations: quand on connaît,
on objective; quand on ne connaît pas, on interprète à l'aide de ce qu'on
sait déjà — que l'objet de l'enquête soit humain ou naturel. De ce point de

vue, « il est tout aussi mystérieux de savoir comment, à partir de valeurs, on
peut arriver à produire des bombes, que de savoir comment, à partir
d'événements intérieurs privés, on peut apprendre à éviter de se cogner aux
meubles» (Dialectica, p. 183).

Un exemple de critique du «mythe du donné» perceptif, de l'évidence
première des faits d'expérience, est développé de façon exemplaire par P.

Feyerabend dans Contre la méthode. Accentuant la dimension herméneutique

(au sens de Rorty) du savoir, il en fait un jeu réglé par « les jugements
de goût, les préjugés métaphysiques, bref nos désirs subjectifs » (p. 285) et

par la loi du plus fort en talents de persuasion et du plus imaginatif en
spéculation. Il montre alors avec quel art Galilée, partant d'une hypothèse
contraire au savoir admis (donc fausse à son époque), celle du mouvement
de la Terre, fait ré-interpréter aux lecteurs des Discorsi (1638) le fait évident
du mouvement vertical de la pierre lâchée du haut d'une tour. Alors que,
avec l'œil d'Aristote, ce que chacun voit de ses yeux prouve l'immobilité de
la Terre (car si elle tournait, la pierre tomberait en oblique vers l'ouest),
avec l'œil de Copernic, ce que chacun peut voir prouve qu'il n'y a pas de

mouvement relatif entre la tour et la Terre, ce qu'on peut déduire de l'hypothèse

du mouvement de la Terre. Ce qu'on « voit » donc maintenant, c'est

un mouvement qui ne se voit pas parce que, relativement à l'observateur, il
est commun aux deux objets. Le fait n'est donc pas l'évidence perceptive
mais l'interprétation cognitive qu'on en peut donner en fonction d'un
schéma théorique, tantôt celui du mouvement qualifié et absolu d'Aristote,
tantôt celui du mouvement spatialise et relatif de Galilée.

*
* *

Avec Dialectics de N. Rescher, c'est une autre dimension du savoir
« oubliée » par l'epistemologie empiriste qui est prise pour objet, sa dimension

dialogique. On remonte, avec Rescher, à la tradition aristotélicienne
des Topiques, à la tradition sophistique et, plus près de nous, aux études

d'un Toulmin sur l'argumentation ou à la rhétorique renouvelée d'un
Perelman. Il est d'ailleurs piquant de voir un logicien, formé aux méthodes

épuratives du «linguistic turn», mentionner Hegel comme une référence

possible en epistemologie.
Pour Rescher, il s'agit de formuler un modèle de rationalité pour la

méthodologie cognitive, mais qui, contrairement à la déduction formelle,

montre les processus épistémologiques à l'œuvre au sein d'interactions
socialement conditionnées, donc au sein de débats, de controverses. Il



56 MARIE-JEANNE BOREL

reprend donc l'idée kuhnienne que la « commensuration » des paradigmes
n'est pas affaire de logique, id est de logique deductive (de calcul), mais

qu'elle passe par «les chemins de la conversation». Pour l'auteur, «dialectic

is to factual knowledge what logic is to formal knowledge» (p. xiii).
Le type de situation analysé par Rescher est celui où quelqu'un soumet

des thèses au scepticisme d'un opposant qui lui demande de rendre raison
de ce qu'il dit. Et il énonce un certain nombre des règles qui fonctionnent
dans ce type de débat. L'intérêt de ses schémas est entre autres de montrer
que, dans le raisonnement dialectique, une thèse ne peut pas être séparée de

son histoire dans le débat, donc qu'elle vaut relativement à un contexte, et

qu'à changer de contexte la même thèse peut changer de valeur. C'est dire
qu'une partie des lois de la déduction classique n'auront pas d'emploi:
«modus ponens», «ex falso quodlibet sequitur», «tertium non datur»,
« double négation »... Il se trouve que ces lois sont précisément celles sur
lesquelles s'est opérée la discrimination entre logique «standard» et logique
«déviante» (intuitionniste, modale, etc.) dans la terminologie de l'empirisme

logique. Rescher préfère parler de différence plutôt que de déviance
dans la mesure où, assure-t-il, il ne s'agit pas de falsifier les lois classiques
mais de spécifier les contextes où elles fonctionnent.

M. Meyer explore un autre pan de la même critique dans Découverte et

justification en science, kantisme, néo-positivisme et problématologie. Il s'agit
de restituer à la découverte sa raison, donc de renoncer à l'unique modèle
de rationalité que fournit la validation logique des résultats du savoir.
L'activité de connaissance est une activité de «questionnement» dont la

logique, elle aussi dialogique, ne peut être ramenée à la logique classique
car elle met en jeu des processus de «métaphorisation». Après une critique
soigneuse des difficultés du rationalisme moderne, l'auteur développe une
conception originale du langage conçu non plus comme représentation
(instrument de description) mais comme interrogation. La raison n'est pas
uniquement un arrangement systématique de réponses dont on aurait oublié
les questions; du point de vue érotétique, il n'y a pas de proposition qui ne

réponde à une question, ou qui ne puisse se retourner en question, appelant
à son tour une réponse.

Toute affirmation, même simple, même factuelle, est à la fois produit et

origine d'une recherche, ce qui veut dire que, contrairement à l'atomisme de

bien des sémantiques, le sens d'une formulation est plus que la somme de

ses éléments formulés. Dialectique et herméneutique sont inséparables car
« comprendre un discours, c'est saisir ce dont il est question », une question
qui peut n'être pas posée; « comprendre un dire, c'est être capable de le dire
autrement » (pp. 332sq.). On sait d'ailleurs comment le discours scientifique



VERS UNE EPISTEMOLOGIE OUVERTE 57

tend à éliminer le rôle du contexte dans la lecture de ses formulations,
laissant à leur forme la capacité de diriger l'interprétation ; mais, ici encore, il
s'agit d'une tendance qui dépend de l'état du savoir formulé.

L'imagination scientifique de G. Holton est l'œuvre d'un historien des
sciences. C'est dire qu'on y trouve des études de cas (ce que mentionne le
titre de l'édition anglaise de 1978). Quatre champs de recherche convergent
dans l'étude épistémologique de l'imagination mise en œuvre dans la genèse
des œuvres de science, l'imagination, ce laissé pour compte des exclusions
positivistes. A l'analyse logique, l'historien associera une recherche précise
sur la genèse de l'œuvre dont divers documents montrent la trace (et, dit
Holton, il faut s'attendre à de l'inattendu par rapport à l'image « officielle »

d'une théorie); sur l'intersection de diverses trajectoires historiques qui font
d'une œuvre un événement (biographie, histoire des savoirs, histoire de
l'institution scientifique, histoire culturelle, sociale, économique d'une
époque); il repérera enfin systématiquement, dans les textes, les traces des

«themata», ou conceptions premières auxquels adhère spontanément une
pensée et qui, explicites ou non, gouvernent l'imagination de l'homme de
science. L'analyse thématique fait toute l'originalité du travail de Holton.
Elle a divers avantages: dégager des invariants qui persistent à travers les

révolutions scientifiques, révéler un lieu où l'investigation s'ancre dans l'histoire

et la culture et dans les désirs des gens, souligner enfin l'importance du

dialogisme et des controverses dans la progression du savoir, car les

themata forment généralement des structures polaires, antithétiques — atome/
continu, simple/complexe, analyse/synthèse, ordre/désordre, invariance/
devenir, structure/genèse, fonction, etc.

L'hypothèse de Holton est que «l'ascendant profond qu'exercent, sur
certains savants, tels ou tels themata souverains, globalisants, pourrait bien
constituer l'une des sources d'énergie primordiales de l'élan novateur»
(p. 12). Par exemple, c'est en concevant la Nature comme le «Temple de

Dieu» que Copernic inaugure un nouvel agencement des faits et de la

théorie, avec «une conviction quasi esthétique» du rôle de la simplicité et

de la nécessité, conviction que toute la physique va manifester par la suite.

Autrement dit, loin d'être réglé par la seule logique, le savoir obéit à des

valeurs et à des idéaux, sortes de schemes directeurs de l'imaginaire qui
peuvent se formuler dans des métaphysiques — cosmologies, morales,

esthétiques. En ce sens, la formation du savoir ne diffère d'élaborations plus
« littéraires » que par sa vocation à « traiter d'entités complexes par analyse
ou par réduction », mû par un souci de contrôle tant empirique que formel
et d'application technique.

De là, la méthode de dépistage des éléments thématiques du discours est

« en une certaine mesure comparable à [celle] de l'ethnologue ou du spécia-



58 MARIE-JEANNE BOREL

liste des traditions populaires [car] l'une des fonctions essentielles du thema
est de servir à rendre le monde intelligible d'une manière que les impératifs
de la logique seule ne sauraient permettre» (p. 37). Ainsi, par exemple, le

« cycle vital » des particules élémentaires dans les discours qui cherchent à

unifier les quatre interactions matérielles fondamentales; ou la prégnance
de l'idée d'un ordre sous-jacent aux désordres apparents chez Newton. Les

themata ne sont pas des paradigmes: un même paradigme, celui de la
physique contemporaine, est traversé par des oppositions thématiques; ainsi, le

démocritéisme d'un Weinberg s'oppose au souci continuiste d'Einstein, de

Schrödinger, et au platonisme des symétries chez Heisenberg.
Holton développe une analyse très fine des themata einsteiniens,

desquels il tirera d'ailleurs, à la fin de son livre, une sorte de modèle de ce que
peut être une réflexion épistémologique qui colle de près à la genèse de

l'œuvre; il en ressort que «le postulat d'un monde objectif autonome,
extérieur, ou celui d'un modèle du développement de la science en termes
d'évolution plutôt que de révolution n'intervient pratiquement nulle part de

façon explicite dans les écrits des physiciens » (p. 220). Einstein ne disait-il
pas lui-même que «la pensée scientifique est un développement de la

pensée pré-scientifique»? «Tout ceci s'applique tout autant et de la même
manière à la pensée dans la vie de tous les jours qu'à la pensée articulée de

façon plus consciente et systématique dans les sciences » ; « toute la science

n'est qu'un affinement de la pensée quotidienne » (cité p. 229). C'est pour se

dégager du chaos du monde de l'expérience personnelle que le savant,
l'érudit ou l'artiste met en place une « vision simplifiée du monde s'embras-

sant d'un coup d'œil », y rapportant « le centre de sa vie affective » (p. 234).

Mais, ajoute Holton, cette vision simplifiée peut prendre «des années de

détour et de tâtonnements », car elle conjugue des démarches « accordant à

l'esprit de l'homme de distinguer l'ordre que recèlent les apparences, et de

communiquer à autrui cette perception sous une forme susceptible

d'emporter la conviction» (p. 271).

Mais quel ordre? Avec les philosophes, les logiciens, les historiens,
certains savants ont des éléments à ajouter à cette critique d'un rationalisme

trop étroit.
« Partis d'une nature assimilée à un automate, soumis à des lois

mathématiques dont le calme déploiement détermine à jamais son futur comme il
a déterminé son passé, nous arrivons aujourd'hui à une situation théorique
toute différente, à une description qui situe l'homme dans le monde qu'il
décrit, et implique l'ouverture de ce monde». Ainsi commence La nouvelle

alliance, métamorphose de la science, de I. Prigogine et I. Stengers.
Réfléchissant sur la signification des recherches sur les «structures dissipatives»
en thermodynamique (qui valurent à Prigogine le prix Nobel de chimie en



VERS UNE EPISTEMOLOGIE OUVERTE 59

1977), les auteurs vont développer ce thème: «La science à ses débuts a

posé avec succès des questions qui impliquent une nature morte et
passive»; or «les sciences de la nature décrivent désormais un univers
fragmenté, riche de diversités qualitatives et de surprises potentielles. Nous
découvrons que le dialogue rationnel avec la nature ne constitue plus le
survol désenchanté d'un monde lunaire mais l'exploration toujours locale et

élective d'une nature complexe et multiple» (p. 15). A l'image du cosmos
hérité de la science du XVIIIe siècle, où régnent la légalité (l'état du système
total est donné par un instant simultané et dans le temps par une seule loi),
le déterminisme (la loi dynamique suffit à définir toutes les évolutions
possibles du système) et la réversibilité (les lois sont telles que leurs paramètres
peuvent être virtuellement renversés dans le temps), à l'image donc d'un
monde universellement homogène et représentable dans «une langue
formelle cohérente et abstraite » (p. 78) succède l'image d'une nature dominée

par la vie. Développement progressif, differentiation, organisation
spontanée: déjà, la thermodynamique classique s'oppose à la dynamique comme
une science du complexe; car si le système de l'horloge se laisse penser à

l'envers, ce n'est plus le cas des phénomènes de chaleur. Cependant, le

deuxième principe de Carnot implique une perte irréversible d'énergie vers

une situation d'équilibre où plus aucune dissipation de l'énergie ne peut se

produire. Or déjà dans la chimie des réactions oscillantes, il existe des

systèmes qui inversent cette « flèche du temps physique » : leur état limite n'est

pas un état d'équilibre au sens du maximum d'entropie, car des fluctuations

y peuvent « s'amplifier et envahir tout le système et le faire évoluer vers un
nouveau régime de fonctionnement qualitativement différent des états

stationnaires définis par le minimum de production d'entropie» (p. 154).

Il s'agit donc de systèmes à auto-organisation spontanée, dont l'évolution

n'est pas linéaire, et qui échappent à la description close, donc à la
prévision. «Il n'existe pas de loi universellement valide d'où pourrait être

déduit, pour chaque valeur des conditions aux limites, le comportement
général du système; chaque système constitue un problème singulier»
(p. 157). Pour son étude il faut donc choisir un langage où pouvoir formuler
ses raisons; aucun langage ne peut, à lui seul, épuiser le système. C'est «la
fin de l'objet galiléen» (p. 222); la physique ne serait-elle pas «une science

humaine»?

*
* *

Et en écho, pour conclure cette chronique incomplète mais indicatrice
d'un changement de paradigme dans la vision actuelle de la connaissance,
citons encore: le physicien J. M. Lévy-Leblond, dans L'esprit de sel — «Il
est aberrant de vouloir établir une méthode de pensée globale ou fonder

une philosophie générale sur les résultats, aussi spectaculaires paraissent-ils,
de telle description scientifique» (p. 179). «La science offre une forme de



60 MARIE-JEANNE BOREL

savoir parmi d'autres; sa puissance et son efficacité viennent de sa spécificité»

(p. 217). Le biologiste F. Jacob: «Le XVIIe siècle a eu la sagesse de

considérer la raison comme un outil nécessaire pour traiter les affaires
humaines. Les Lumières et le XIXe siècle eurent la folie de penser qu'elle
n'était pas seulement nécessaire, mais aussi suffisante pour résoudre tous les

problèmes. Aujourd'hui, il serait plus fou encore de décider comme certains
le voudraient, que sous prétexte que la raison n'est pas suffisante, elle n'est

pas non plus nécessaire » — Le jeu des possibles, essai sur la diversité du

vivant (p. 131). Enfin, le mathématicien R. Thom: « Le domaine scientifique
dans lequel on peut construire des modèles quantitatifs certains permettant
la prévision et par suite l'action est beaucoup plus restreint qu'on ne le

pense généralement. C'est un petit halo autour de la physique fondamentale
Il faudrait beaucoup d'outrecuidance pour croire qu'il existe une frontière

stricte et clairement définie entre science et non-science» (p. 267).


	Vers une épistémologie ouverte

