Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1983)

Heft: 1

Artikel: Chroniques : philosophie de la religion : présent et avenir : quelques
ouvrages récents

Autor: Keller, Carl-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 115 (1983), P. 37-50

(1]
(2]

3]
(4

(5]

(6]

[7]

(8]

[9]

[10]

(1]
[12]

(13]

[14]

CHRONIQUES

PHILOSOPHIE DE LA RELIGION:
PRESENT ET AVENIR

QUELQUES OUVRAGES RECENTS

CARL-A. KELLER

BRIAN DAVIES, An Introduction to the Philosophy of Religion (OPUS-Books).
Oxford, Oxford University Press, 1982, 144 p.

BRrIAN HEBBLETHWAITE and STEWART SUTHERLAND (éd.), The Philosophical Fron-
tiers of Christian theology. Essays presented to D. M. MacKinNoN. Cambridge,
Cambridge University Press, 1982, 252 p.

STEVEN M. CaHN et DAvID SHATZ (éd.), Contemporary Philosophy of Religion.
New York/Oxford, Oxford University Press, 1982, 310 p.

ALAN M. OrsoN and LeErOY S. ROUNER (éd.), Transcendence and the Sacred
(Boston University Studies in Philosophy and Religion, vol. 2). Notre Dame/
London, University of Notre Dame Press, 1981, 230 p.

MicHAEL F. HOBART, Science and Religion in the Thought of Nicolas Male-
branche. Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1982, 195 p.

JEAN GREISCH (éd.), La croyance (collection « Philosophie», de I'Institut catho-
lique de Paris, vol. 7), Paris, Beauchesne, 1982, 235 p.

WALTER L. BRENNEMAN JR and STANLEY O. YARIAN, in Association with ALAN
M. OLsoN, The Seeing Eye: Hermeneutical Phenomenology in the Study of Reli-
gion. University Park and London, Pennsylvania State University Press, 1982,
177 p.

J. G. PLatvoET, Comparing Religions: A Limitative Approach. An Analysis of
Akan, Para-Creole, and IFO-Sananda Rites and Prayers. The Hague/Paris/New
York, Mouton, 350 p.

PETER ANTES, Die Botschaft fremder Religionen. Hinduismus, Buddhismus, Islam.
(Topos Taschenbiicher Nr. 107.) Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag, 1981,
153 p.

Guy HARPIGNY, Islam et christianisme selon Louis Massignon (Collection Homo
religiosus, n° 6). Louvain-la-Neuve, Institut orientaliste de I'Université catho-
lique de Louvain-la-Neuve, 1981, 335 p.

Ze'ev. W. WaLk, Law and Religion — The Jewish Experience. Jerusalem,
Mesharim Publishers, 1981, 238 p.

ROBERT SMET, Essai sur la pensée de Raimundo Panikkar. Une contribution
indienne a la théologie des religions et a la christologie (Collection Cerfaux-
Lefort, n° 2). Louvain-la-Neuve, Centre d’histoire des religions, 1981, 117 p.
ROGER LEBEUF, Cosmic Presence — A Dynamic Vision of Life. Montreéal, Les edi-
tions Bellarmin, 1980, 557 p.

BERNARD BARZEL, Mystique de l'ineffable dans I'hindouisme et le christianisme:
Cankara et Eckhart. Paris, Cerf, 1982, 155 p.



38 CARL-A. KELLER

[15] ANTONY FERNANDO, Buddhism and Christianity, their Inner Affinity. Colombo,
Ecumenical Institute for Study and Dialogue, 1981, 110 p.

[16] HANsS WALDENFELS, La meéditation en Orient et en Occident. Traduit de I'alle-
mand par FRaANGOIS ViAL. Paris, Seuil, 1981, 92 p.

*
* %*

Traditionnellement, la philosophie de la religion se donne pour tiche
d’examiner, d'un point de vue strictement « philosophique », le bien-fondé
de la religion chrétienne et de ses grands thémes: modalités de la connais-
sance religieuse, foi en Dieu, statut cognitif de I’histoire, le probleme du
mal, possibilité ou impossibilité de I'incarnation et de ses corollaires, I’ame,
et I'anthropologie sous-jacente a I’acte de foi. Elle formule son projet et
développe son entreprise en milieu chrétien et occidental, étant donneé
qu’elle est elle-méme une démarche issue de ce milieu chrétien et occidental.
C’est la philosophie occidentale, née du patrimoine grec et grandie dans
I’orbite du christianisme, qui jette un regard critique sur le christianisme, lui
aussi riche d’un héritage grec. C’est ’homme occidental, devenu meéfiant a
I’égard de ses propres fondements spirituels et intellectuels, qui s’interroge
sur lui-méme.

Il est évident qu’a I’heure actuelle la philosophie de la religion est
obligée de concéder une mutation fondamentale. Entreprise occidentale et
chrétienne, elle est placée devant la nécessité de devenir planétaire, trans-
culturelle, et inter-religieuse. En parlant de «religion» il n’est plus possible
de se limiter au seul christianisme et a sa problématique spécifique. La phi-
losophie de la religion doit tenir compte du pluralisme religieux qui caracté-
rise la civilisation contemporaine. Elle ne peut plus ignorer le fait que
d’autres religions ont elles aussi élaboré des systémes de pensée — et de
pensée religieuse — qui sont largement 1’équivalent de ce que 1’Occident a
cree. Ces systémes de pensée ont leurs adeptes chez nous, en Occident; ils se
mettent a la disposition du philosophe de la religion et ils sont susceptibles
d’infléchir sa démarche, de la féconder, de la réorienter. Nous appelons de
nos veeux une philosophie de la religion qui soit universelle, véritablement
humaine, ouverte a toute la gamme incroyablement variée des pratiques et
des expériences religieuses. Cela signifie que I’histoire et la science des reli-
gions occuperont désormais dans la réflexion du philosophe une place de
choix, comme il est vrai aussi que le travail de I’historien des religions et du
religiologue ne peut se faire que sur la base d’'un solide enracinement en
philosophie de la religion.

Nous essayerons dans cette bréve étude d’éclairer la problématique nou-
velle de la philosophie de la religion en présentant un certain nombre
d’ouvrages récents. Le choix de ces ouvrages ne répond aucunement a un
besoin de recherche systématique; il est dii uniquement au hasard des livres
regus pour compte rendu.



PHILOSOPHIE DE LA RELIGION: PRESENT ET AVENIR 39

La philosophie traditionnelle de la religion, européenne et s’adressant au
christianisme, est, certes, encore vivace. Le livre de BRIAN DAViEes [1], domi-
nicain et «lecturer» en philosophie a Oxford, en est presque un exemple
classique. L’auteur aborde a tour de rdle les principes d’une enquéte philo-
sophique sur Dieu et la religion, le probléme du mal, 'argument ontolo-
gique (qu’il juge insuffisant), 'argument cosmologique (qu’il accepte par-
tiellement), ’'argument téléologique (qu’il estime valable), le role de I'expé-
rience religieuse (qui ne saurait prouver ’existence de Dieu), I’éternité de
Dieu (a remplacer par la notion d’«a-temporalité » — théme trés contro-
versé dans les milieux anglo-saxons), le probléme de son omniscience
(attribut « raisonnable » d’un Dieu a-temporel), les rapports entre la morale
et la religion (les deux ne s’opposent pas nécessairement), le miracle (admis-
sible au sens d'un événement extraordinaire dans lequel Dieu est impliqué),
et la vie aprés la mort (philosophiquement plausible sous la forme d’une
résurrection-transformation). Le raisonnement est prudent, donnant la
parole a I'interlocuteur, tenant compte ou réfutant les objections, dépourvu
de passion. Le résultat global tend 4 montrer qu’il n’est pas déraisonnable
d’étre religieux — ou plus exactement: d’étre un chrétien croyant. Dans
I'ensemble, c’est une excellente introduction a la philosophie traditionnelle
de la religion, dans un contexte résolument moderne.

Le recueil d’essais intitulé « The Philosophical Frontiers of Christian
Theology » [2], offert 4 I'ancien professeur de théologie systématique de
Cambridge, D. M. MacKinnon, par des collégues et des amis (on ignore a
quelle occasion), s’inscrit dans le méme contexte. La philosophie a laquelle
la théologie chrétienne doit se mesurer, selon ce livre, est d’abord la philo-
sophie grecque, et puis celle de Kant et des représentants des theéses «idéa-
listes » et «réalistes» (théme qui a beaucoup préoccupé le destinataire de ce
recueil). Les études ont pour objet les implications ontologiques des affir-
mations néotestamentaires concernant la relation entre le Christ et Dieu, et
la christologie en général (C. F. D. MoULE); le réle du paganisme dans le
Nouveau Testament, en partant de I’histoire des mages et de la phrase du
Dies irae: teste David et sibylla (G. W. H. LamPE); de la fonction du nous
chez les Péres de I’Eglise: le noiis en tant que tel, sa relation a la parole et a
Dieu (CHR. STEAD); la théologie négative chez Kant, trés différente de la
théologie négative ancienne, en particulier a cause de son refus de la mys-
tique (DoN CupITT); la théologie chrétienne en tant que théologie narrative,
par conséquent métaphorique et analogique, vérifiable uniquement par la
pratique (N. LasH); le statut universitaire de la théologie systématique en
Angleterre, suite 2 une enquéte sur les rapports entre théologie et philoso-
phie selon Kant et Schleiermacher (S. W. SYKES); le sens de la vie, étant
donné finitude et mort, d’un point de vue résolument areligieux et athée
(R. W. HEPBURN); le «devoir», c’est-a-dire la nécessité morale, également



40 CARL-A. KELLER

d’un point de vue profane (B. WiLLIAMS); la mutation que subissent les pre-
ceptes moraux lorsqu’ils passent d’un contexte philosophique a un contexte
religieux (ST1. SUTHERLAND); les destinées du dualisme platonicien et augus-
tinien, a travers toute I’histoire du christianisme, jusqu’a E. Schillebeeckx
dont ce dualisme a causé la malchance, et qu’il convient de corriger par le
realisme du homoousios (une étude particulierement stimulante de T. F.
TORRANCE); le principe analogique chez Thomas et chez Barth (R. WHITE);
les problémes philosophiques soulevés par la notion de «vérité» chez Jean
(B. HEBBLETHWAITE). Le contenu du volume répond d’un bout a I'autre a
’attente suscitée par le titre: on navigue constamment entre les eaux de la
théologie chrétienne et celles de la philosophie occidentale et on se rend
compte, une fois de plus, a quel point les deux sont entremélées.

« Contemporary Philosophy of Religion » [3] est un ensemble prodigieu-
sement informateur: vingt et une études récentes, principalement d’auteurs
ameéricains. Le point de vue adopté par les auteurs va d’une attitude ouver-
tement théiste (R. SWINBURNE; G. N. SCHLESINGER ; P. GEACH; N. WOLTERS-
DORFF; J. Hick) a un athéisme agressif (ST. M. CAHN; J. RACHELS;
K. NIELSEN; R. M. GALE; G. MATTHEWS), en passant par des positions plus
ou moins positives (P. J. DIETL; G. I. MAVRODES; A. PLANTINGA), sceptiques
(ANNE C. MINAS; W. J. WAINWRIGHT; T. PENELHUM) ou neutres (P. HELM;
M. PIKE; N. SMART). Les essais sont répartis en trois catégories: les attributs
de Dieu (problémes du mal, de la souffrance, du pardon, de I'omniscience
et du libre arbitre, de I'éternité de Dieu, de sa (prétendue) a-temporalité et
a-spatialité; Dieu et I'’expérience humaine (la mystique, le miracle, I'expé-
rience rituelle, I’attitude de 'homme face a « Dieu», vie éternelle et résur-
rection); foi, rationalité, et pluralisme religieux (Kierkegaard; le pari de
Pascal; I'utilisation abusive de Wittgenstein par les apologétes; rationalité et
croyances religieuses; le pluralisme religieux). On a I'impression qu’aux
Etats-Unis la philosophie de la religion est en plein essor, mais on se
demande aussi a la lecture de ces textes trés variés et toujours stimulants si
cet étalage de subtilité, de rigueur logique, d’euphorie agressive, de sérieux
défensif touche vraiment le fond du probléeme religieux. Je ne veux pas
dénigrer I'effort qui est accompli — dans le monde moderne, ce genre de
travail est encore nécessaire. Mais tout en étant instruit et stimulé, on n’est
ni atteint ni ému. La cause de ce malaise est probablement a chercher dans
I’absence du monde non chrétien et non occidental. Les deux essais qu’on
trouve a la fin du volume, qui abordent le phénomeéne du pluralisme reli-
gieux, ne donnent guére satisfaction. Le premier (« The New Map of the
Universe of Faiths», par JoHN Hick) décoit par la facilité de I’argumenta-
tion et I'imprécision de I'information sur les religions non chrétiennes; et le
deuxiéme (« Truth and Religions», par NINIAN SMART) laisse le lecteur sur
sa faim par sa froideur, son aloofness qui refuse tout engagement — et qui
ne rend certainement pas justice a I'apport des philosophies non chré-



PHILOSOPHIE DE LA RELIGION: PRESENT ET AVENIR 41

tiennes. En résumé: un volume indispensable qu’on est heureux de pos-
séder, mais qui demande impérieusement a étre complété.

Ce complément, c’est probablement le volume « Transcendence and the
Sacred » [4] qui peut I’offrir. Cette collection de onze études extraordinaire-
ment diverses marque un pas en avant dans le domaine de la philosophie
de la religion. Dans certains essais, on ne quitte guére le monde occidental
et chrétien. Ainsi, HANS-GEORG GADAMER, dans une analyse dont on ne
manquera pas de prendre bonne note, trace « La dimension religieuse dans
Heidegger », et FREDERICK G. LAWRENCE défend, dans le contexte politico-
religieux moderne, la nécessité du concept d’une irruption apocalyptique de
la transcendance dans ce monde (« Transcendence as Interruption: Theo-
logy in a Political Mode »). D’autres collaborateurs au volume, tout en trai-
tant de thémes occidentaux, font état d'un cheminement spirituel qui les a
conduits a travers différentes religions: J. N. FINDLAY («Confessions of
Theory and Life»), véritable globe-trotter au sens propre et au sens spiri-
tuel, retrace les périodes de sa longue vie dont le bilan consiste en des
convictions fermes concernant les « Valeurs dans I’Absolu», et LEROY S.
ROUNER, se penchant sur un essai célebre de William James sur «la volonté
de croire», le fait en fonction de ses contacts personnels avec I’hindouisme
et le bouddhisme («Transcendence and the Will to Believe»). Enfin,
Huston SMiTH (« Western Philosophy as a Great Religion») considére la
philosophie présocratique comme une grande religion, plus exactement
comme un jAana-marga, une tentative de parvenir a la transcendance au
moyen de la connaissance; cette idée lui est venue parce qu’il a suivi pen-
dant de nombreuses années I'enseignement presque hebdomadaire d’un
guru hindou. — Quatre essais présentent des analyses de religions non chré-
tiennes: J. G. ARAPURA qui compare les notions de la transcendance dans
I'advaita shankarien et dans le bouddhisme mahayaniste, démontrant la
supériorité du premier — mais a-t-il correctement saisi la quéte et 'expé-
rience bouddhiste de la « vacuité»? Dans un essai trés suggestif ROBERT LEE
analyse la complémentarité des thémes de «différentiation » et « reintégra-
tion» dans le bouddhisme japonais, en particulier Tendai et Jodo, en pro-
longeant sa réflexion jusqu'a des problémes d’actualité; PHEME PERKINS
tente d’interpréter I’aspiration gnostique a la transcendance du soi; dans un
article particuliérement remarquable, ROBERT A. F. THURMAN s’attaque a la
problématique de la transcendance et du sacré dans la thése mahayaniste de
la «vacuité»: il arrive a la conclusion que la «transcendance» (la
«vacuité») se manifeste dans la quintuple sacralit¢ (cf. R. Otto) du
Bouddha. — Avec des relents de « process theology », PETER SLATER (« The
Transcending Process and the Relocation of the Sacred») définit I'Absolu
comme un processus tendant a transcender, en vue d’un tout intégre, les
particularismes déséquilibrés, le «tout» étant compris comme une huma-
nit¢ nouvelle, animée et dominée par le respect de la vie et formée de



42 CARL-A. KELLER

«s01s » respectueux de tous les «sois » — un spécimen assez réussi, bien que
discutable dans ses résultats, d’'une philosophie planétaire de la religion. Le
dernier article & mentionner (EpITH WyYSCHOGRAD: «The Civilizational
Perspective in Comparative Studies of Transcendence») suscite des senti-
ments contradictoires: d’'un c6té il est précieux puisque I'auteur exige une
meéthode comparatiste qui tienne compte de la totalité des systémes culturels
impliqués dans un essai de comparaison, mais de l'autre il trahit chez
'auteur une déplorable incompréhension de I'expérience religieuse. — Le
volume n’a certes pas la prétention de poser des jalons pour une nouvelle
philosophie des religions, mais il ouvre des pistes et il rappelle fort a propos
la nécessité de la mutation dont il était question au début de cet article.

Avant d’aller plus loin dans la quéte d’'une nouvelle philosophie de la
religion, revenons en arriére pour signaler deux publications qui ne dépas-
sent pas le cadre traditionnel européen et chrétien. La premiére, éditée avec
beaucoup de goflit et un sens exceptionnel de la perfection esthétique du
livre, est consacrée au théologien catholique Nicolas Malebranche
(1638-1715): MicHAEL E. HOBART, « Science and Religion in the Thought of
Nicolas Malebranche » [5]). Disciple de Descartes, Malebranche a essayé de
concilier la démarche scientifique basée sur le principe du «nombre», du
mesurable, de la relation entre les « nombres », avec la métaphysique tradi-
tionnelle de la substance. Au départ, science (« nombre ») et religion (« subs-
tance») sont distinguées, voire opposées, afin d’étre mieux réunies par la
suite. M. E. Hobart retrace I’origine des notions de « nombre » et de «subs-
tance» chez Descartes, et il examine ensuite les fonctions qu’elles assument
chez Malebranche; il décéle chez le dernier une double tendance: a subs-
tantialiser le nombre et a mathématiser la substance, et par conséquent deux
modeéles de pensée qui ne se trouvent pas forcément en équilibre. La tension
entre ces deux modéles est particuliérement sensible a propos des notions
d’infini, de nécessité, et d’étre; au sein de la théologie, elle provoque une
sorte d’angoisse, une incapacité de résoudre les ambiguités qui en décou-
lent, si bien qu’en fin de compte la tentative de Malebranche s’avére un
echec: '« hypothése Dieu » finit par étre éliminée. On la jugera superflue, et
le « nombre» aura tot fait d’éclipser la «substance». — Le philosophe de la
religion qui n’est pas forcément un spécialiste des études malébranchiennes
est stimulé par la terminologie de 'auteur qui mtrodult quelques concepts
utiles en montrant leurs interactions.

« La croyance », livre édité par JEAN GREISCH [6], est un ouvrage collectif
de douze auteurs, tous, a une exception prés (J. S. O’LEARY), associés a
I’Institut catholique de Paris. Il n’est pas possible d’en résumer le contenu,
riche et varié. Le phénoméne de la « croyance » est considéré sous les angles
les plus divers. Des sondages historiques (Augustin, Proclus, Descartes,
Kierkegaard, le «sens commun» dans I’Antiquité, au Moyen Age, et au
siécle dernier) alternent avec des études inspirées par la philosophie



PHILOSOPHIE DE LA RELIGION: PRESENT ET AVENIR 43

contemporaine (Husserl et Wittgenstein, bien sir — remarquons en passant
qu’aucune philosophie de la religion ne semble pouvoir faire abstraction de
Wittgenstein), par la psychanalyse freudienne et post-freudienne (Winni-
cott, par exemple), et la linguistique. Nous sommes en présence d'une thé-
matisation philosophique d’un phénoméne humain — pas forcément reli-
gieux —, qui se veut résolument «moderne», c'est-a-dire européenne
(notons I’absence quasi totale de la philosophie d’outre-Atlantique), mais
dont les impulsions les plus fécondes (et aussi les plus valables, d’un point
de vue religieux) lui viennent néanmoins du passé. On se surprend a réver a
I'apport qu’aurait pu fournir I’extension de I’enquéte aux domaines extra-
européens et non chrétiens.

A TPavenir, la philosophie de la religion se doit d’étre planétaire, trans-
culturelle et inter-religieuse. Il faut que I’histoire et la science des religions
aient voix au chapitre. Cela suppose que les philosophes prennent
conscience du fait que I’étude des religions a des fondements philosophi-
ques et qu’elle fournit des informations d’intérét philosophique. En ce qui
concerne les bases philosophiques et méthodologiques de la science des reli-
gions, deux ouvrages nous ont été remis pour compte rendu qui jettent une
lumiere crue sur les difficultés que rencontre le religiologue, le dilemme,
voire le désarroi méthodologique auquel il se heurte.

Le premier: « The Seeing Eye — Hermeneutical Phenomenology in the
Study of Religion» [7] est un ouvrage de deux auteurs, I'un des chapitres
etant en plus rédigé par un troisiéme collaborateur. Leurs maitres a penser:
Mircea Eliade, Paul Ricceur. L'ouvrage frappe par la clarté, la précision et
la pénétration des analyses. Il débute par une comparaison entre la phéno-
menologie philosophique (Husserl et Heidegger) et la phénoménologie telle
qu’elle est pratiquée en histoire des religions, les auteurs mettant I’accent sur
Pattitude du phénoménologue face aux objets qu'il étudie. On passe ensuite
a lattitude de I’herméneute face aux mémes objets, attitude ressemblant a
un mouvement circulaire ou plutét spiral, puisque I’herméneute passe de
Pimplication existentielle avec I'objet de I’enquéte a I'analyse philoso-
phique, afin de retourner a I'implication existentielle, et de refaire une ana-
lyse philosophique. Cela aboutit 2 une compréhension nouvelle de ’hermé-
neutique phénoménologique, exemplifiée en particulier par M. Eliade:
Iinterpréte d’une pratique ou d’une expérience religieuse travaille 4 la fois a
l'intérieur et en dehors du phénomeéne; il s’identifie avec lui tout en prenant
ses distances. Son labeur est prometteur et utile a la société; il « peut rendre
sensible 'homme contemporain a une prise de conscience renouvelée des
Possibilités humaines» et il «sonde les profondeurs de I’étre d’ou une nou-
velle définition des possibilités humaines est susceptible d’émerger» (p. 69).
Car la phénoménologie herméneutique est «engagée a percevoir le fond
primordial de tous les phénoménes qu’elle se propose d’examiner», sans
pour autant formuler une théorie de la religion, puisque ce fond restera tou-



el CARL-A. KELLER

jours mystérieux (p. 165). Quatre bréves monographies ou la méthode pro-
posée est appliquée a des phénomeénes précis tels que la production artis-
tique, le rite, le « phénoméne» Castaneda, et le folklore, complétent la
demonstration. — Un livre considérable: il décrit avec exactitude la pra-
tique du religiologue qui est totalement pris par son sujet mais qui doit
simultanément rester dehors.

Toutefois, la méthode phénoménologique et herméneutique est depuis
quelques années la victime de trés virulentes attaques. La derniére en date
est celle de J. G. Pratvoer: «Comparing Religions: A Limitative
Approach» [8]. Bien qu’il adresse a la méthode comparatiste et phénomé-
nologique des critiques en partie injustifiées (il lui reproche de vouloir
embrasser trop de choses a la fois, de prétendre a une saisie globale du phé-
nomene religieux, d’étre trop tributaire du « vécu» du phénoménologue et
de produire des résultats qui ne sont ni veérifiables ni falsifiables, par consé-
quent sans valeur), I'auteur fait néanmoins quelques propositions judi-
cieuses: il souligne qu’il est essentiel de connaitre la biographie personnelle
d’un savant afin de saisir sa maniere d’observer et d’apprecier les faits reli-
gieux; il demande que toute comparaison se limite a des faits restreints et
comparables; et il s’appuie pour ses propres recherches sur une excellente
définition de la religion. La religion en effet est définie (p. 30) comme «un
processus de communication, au moyen d’échanges de messages, entre un
étre ou un groupe humain et une ou plusieurs grandeurs « méta-empiri-
ques» dont le groupe humain admet I'existence et les interventions dans sa
vien. Cette définition implique que I’é¢tude d’un fait religieux — d’un
échange de messages — doit étre construite autour de trois notions: celle de
«champ » (le réseau de relations qui se tissent entre les personnes — visibles
ou invisibles — qui échangent des messages); celle de « processus» (la com-
munication telle qu’elle se déroule); et celle de «contexte» (I’« environne-
ment » religieux et non religieux du «champ» et du «processus»). Par la
suite, 'auteur examine, mettant en ceuvre ses principes méthodologiques,
trois rites trés divers, non sans avoir fait au préalable des recherches minu-
tieuses sur les origines et les carrieres respectives des informateurs. Il ter-
mine I'ouvrage en procédant a la comparaison des trois rites. L’auteur fait
preuve d’une érudition époustouflante, et sa démarche méthodologique
n’est pas sans valeur. On se demande, toutefois, si elle est suffisante. Le reli-
giologue — et le philosophe de la religion — désirent non seulement
observer et décortiquer une pratique religieuse, mais la comprendre, et dans
cette optique la méthode herméneutique et phénoménologique demeure
indispensable.

Le petit livre de P. ANTES, islamologue et professeur de science des reli-
gions @ Hanovre: « Die Botschaft fremder Religionen» [9], représente un
exemple récent de comparaison succincte de religions. Contrairement a ce
qui se fait habituellement — et la n’est pas son moindre mérite —, I"auteur



PHILOSOPHIE DE LA RELIGION: PRESENT ET AVENIR 45

ne commence pas par un rapide survol de I'histoire des diverses religions
dont il fait le portrait (hindouisme, bouddhisme, islam), mais par I’évoca-
tion de leur condition actuelle. Procédure sage, parce que propre a une
science systématique des religions. Passant ensuite, en second lieu, a quel-
ques ¢léments d’histoire, I’auteur ajoute une réflexion sur I'intention fonda-
mentale (Sinnmitte) de chacun des systémes religieux, pour terminer —
nouveauté également — par quelques remarques sur son attitude envers
d’autres religions. En guise de conclusion, un bref chapitre sur «le christia-
nisme et le dialogue inter-religieux ». Ce qui retiendra le plus I’attention du
philosophe de la religion, ce sont les apergus sur I'intention fondamentale
de chacune des religions. Pleinement conscient de la fragilité d’une telle
entreprise, ’auteur reprend néanmoins quelques suggestions émises par
I’historien des religions de Saarbruck, Alfred Rupp, en définissant le cceur
de 'hindouisme comme «en-stase» (coquille révélatrice de la table des
matiéres: « eu-stase »!), celui du bouddhisme comme « kéno-stase », celui de
I'islam comme «ek-stase», et celui du christianisme comme «syn-stase ».
En respectant toutes les précautions et les nuances qui sont de rigueur —
chaque systéme religieux est un systéme complet, vivant et variable presque
a I'infini —, ces «étiquettes» (terme de 'auteur) permettent une réflexion
philosophique, un peu dans le sens des auteurs de « The Seeing Eye », sur la
complexité du psychisme humain dans la profondeur de son étre, telle
qu’elle se révele dans la vie religieuse de I’humanite.

En passant maintenant a la problématique de la rencontre entre deux
religions et a celle qui caractérise en particulier telle d’entre elles, nous tour-
nons tout d’abord vers I'importante thése de Guy HARPIGNY, soutenue a
Louvain-la-Neuve: « Islam et christianisme selon Louis Massignon » [10]. Je
n’hésite pas a confesser qu'il s’agit la de 'un des livres les plus essentiels, les
plus captivants — et les plus intrigants — qu'il m’a été donné de lire ces
derniéres années. L’auteur se propose d’¢lucider I’évolution religieuse et spi-
rituelle qui a amené Louis Massignon (1883-1962) a se faire ordonner prétre
dans I'Eglise grecque-melkite, au Caire, en 1950. Cet itinéraire spirituel,
Pauteur le divise en trois grandes étapes: une premiére qu’il place sous le
signe du mystique musulman al-Hallaj (mort en 922) et qui se termine en
1922 par la soutenance, par Massignon, de sa célébre thése sur ce martyr de
Iislam; une deuxiéme qui s’étend jusqu’a I'ordination en 1950; et la troi-
siéme qui couronne la vie. Parmi les événements saillants de la premiére
étape, il faut mentionner la rencontre avec J.-K. Huysmans en 1900
(excursus passionnant sur Huysmans et I’abbé Boullan!) qui fera se déve-
lopper en Massignon I'idée de la substitution mystique et de la souffrance
assumée volontairement pour la conversion d’autrui. Plus loin dans le livre
(p. 229-239), Harpigny va d’ailleurs retracer I'histoire de I'idee de la substi-
tution au XIXe siécle, idée centrale de toute la vie de Massignon. D’autres
événements décisifs de la premiére étape sont les suivants: conversion « vio-



46 CARL-A. KELLER

lente», le 24 juin 1908, au soir, a Alep («s’étendant sur le carreau de sa
chambre, il pleure enfin sa premiére priére», p. 58); la relation avec Fou-
cauld, des 1908; la découverte de la signification profonde du martyre d’al-
Hallaj: souffrir, mourir pour I'islam; le mariage, en 1914 (il semble que
'auteur veuille pudiquement passer sous silence le destin de M™¢ Massi-
gnon). C’est donc principalement 1'idée de la souffrance-substitution pour
la conversion d’autrui, en particulier de I'islam, qui prend naissance et qui
s’affermit pendant ces années. — La deuxiéme étape de I'itinéraire spirituel
est placée sous le signe d’Abraham et se termine, selon Harpigny, en 1950
par I'ordination comme prétre. Deux événements: en 1931-1932, Massignon
entre dans le tiers-ordre franciscain sous le nom d’Abraham et, en 1934, il
fonde avec une amie orientale du nom de Mary Kahil, avec laquelle il
échangera quelque 600 lettres, une association appelée Badaliya, «substitu-
tion », qui s’engage a prier et a souffrir, par I’assimilation a la souffrance du
Christ, pour la conversion des musulmans. La troisieme et derniere étape de
la vie spirituelle de Massignon se déroule sous le signe de Gandhi, ren-
contré déja en 1931, dont il imite les méthodes en s'imposant a plusieurs
reprises des jelines de substitution. Massignon n’était pas un philosophe
professionnel de la religion. Son expérience n’est pourtant pas sans intérét
pour le philosophe. Eminent spécialiste de l'islam et de sa mystique,
appreécié, voire aimé, par des milliers de musulmans, il a vécu a fond sa
propre religion — un catholicisme un peu lourdement pré-conciliaire —,
desireux de se donner en offrande pour la conversion de ces mémes musul-
mans. Il est 'illustration parfaite des théses soutenues par les auteurs de
«The Seeing Eye»: comprendre vraiment un phénoméne religieux, c’est
s’en pénétrer sans réserve, tout en restant aussi résolument dehors. C’est
ainsi qu’il lui a été possible de comprendre le phénomeéne «islam» par le
dedans tout en restant fidéle a lui-méme. Une véritable philosophie a tou-
jours été portée par un engagement personnel, elle a toujours été I’expres-
sion d’un style de vie. Faire des élucubrations « philosophiques» — logi-
ques, analytiques, critiques — sur la religion, d’un air détacheé, en restant
uniquement dehors, peut faire plaisir, et a I’occasion méme apporter des
renseignements utiles. Mais cela n’est pas une philosophie de la religion qui
mérite ce nom. Voici ’enseignement qu’on peut retirer de I'itinéraire spiri-
tuel de Massignon: dire ce qu’est une religion, et ensuite peut-étre tenter
une réflexion plus systématique sur la religion, c’est tout d’abord vivre la
religion. Etre dedans, avant de se mettre dehors, et, ayant été dehors, se
dépécher d’y entrer de nouveau. C’est ainsi que, petit a petit, se construit
une véritable « philosophie de la religion». Et ce processus doit se répéter
avec plusieurs religions.

Par le livre de ZE'’Ev W. FALK, professeur de droit a Jérusalem: « Law
and Religion » [11], nous sommes introduits dans le domaine juif. Ce livre
trés riche est a la fois une philosophie de la religion et une philosophie du



PHILOSOPHIE DE LA RELIGION: PRESENT ET AVENIR 47

droit. Imprégné de la tradition juive, avec la Thora comme base, en contact
etroit avec les débats qui agitent le judaisme israélien, mais aussi ouvert aux
problémes du monde moderne en général, 'auteur aborde des thémes tels
que la démocratie, les droits de ’homme, I’égalité, etc. Dans le cadre de la
tradition regue, il plaide pour une plus grande créativité individuelle. Parmi
ses reférences privilégiées: les notions d’«image de Dieu» et d’«alliance ».
Conscient du décalage qui sépare le monde biblique et rabbinique du
monde moderne, il affirme la nécessité de reformuler la Thora, et il justifie
ce postulat par la variabilité des noms de Dieu, manifestations du NOM
par excellence, impronongable et invariable: le NOM est toujours le méme
alors que les noms peuvent varier. Ce qui émeut chez M. Falk, c’est qu’il ne
fait pas semblant d’ignorer le douloureux contraste qu’il est contraint
d’enregistrer entre I'idéal juif et la réalité israélienne.

Le livre de ROBERT SMET: « Essai sur la pensée de Raimundo Panikkar»
[12], nous fait saisir I’envergure de la pensée d'un philosophe et théologien
(car comment établir la distinction?) au nom hindou, né en 1918 de pére
indien et hindou, mais de mére espagnole et catholique. D’un homme qui
réunit plusieurs civilisations en sa propre chair et dans son existence et qui,
fort des multiples tendances qui se croisent en lui, ose lancer des idées nou-
velles, audacieuses, généreuses. Auteur infatigable, Panikkar prend appui
sur la philosophie de I’'advaita: il dit se situer en tant qu’hermeéneute, « entre
Shankara et Ramanuja» (p. 35). Sa philosophie-théologie se déploie a partir
de la notion d’un Dieu a la fois inconnaissable (brahman) et manifeste
(igvara), la divinité manifeste constituant le lien entre I'’Absolu et le monde
phénoménal. Notion hindoue, certes, mais que I'auteur n’hésite pas a uti-
liser afin d’exposer le mystére du Christ: «Il y a homologie ou analogie
fonctionnelle entre le Christ et Igvara» (p. 45). Le terme de « homologie»
est caractéristique de la démarche de Panikkar: il «signifie que les notions
jouent des roles équivalents, qu’elles occupent des places homologues a
I'intérieur de leurs systémes respectifs. L’homologie est peut-étre un genre
d’analogie existentielle fonctionnelle» (p. 96, citation de Panikkar). Parmi
les autres notions que Panikkar introduit en s’inspirant de I’hindouisme, et
dont la pensée religieuse universelle pourrait faire bon usage, figurent
encore les concepts de «cosmothéandrisme» (p. 27) et «ontonomie»
(p. 100ss.) — ce dernier terme est préférable a «orthopraxis», car en der-
niére analyse toute pratique religieuse est une « ontonomie ».

Nous profitons de I’allusion au « cosmothéandrisme » de Panikkar pour
signaler I'ouvrage difficile d’'un penseur canadien versé dans les sciences et
dans la philosophie, qui se veut initiatique et en un sens libérateur:
«Cosmic Presence», par RoGER LEBEUF [13]. L’auteur prétend avoir iden-
tifié la « particule primaire» de I'univers, particule a la fois « matérielle» et
«spirituelle », qu’il appelle « atome existentiel » (E-A). La formule qui rend
compte de l'univers (U), formule étonnamment simple, est la suivante:



48 CARL-A. KELLER

U =x (E-A). La particule primaire est chargée d’une énergie quantisée et
non transférable. En prenant conscience de l'existence de ces particules
fondamentales, homo sapiens peut réaliser sa mutation en homo cosmicus,
en « Homme, la Présence cosmique» (p. 38). Cette mutation, le lecteur est
instamment prié de la vivre. Chaque particule primaire (E-A) étant «trans-
cendante et absolue » et par conséquent en relation cosmique avec toutes les
autres, ’essence de I'univers se définit comme Amour (p. 44). L’homme qui
réalise sa mutation et atteint la plénitude vit dans I'«extase» (p. 551). Et
l'auteur de «suggérer humblement, mais étant justifié dans une certaine
mesure par l’expérience, que la vie dans la présence cosmique... est une
véritable conversion » (p. 552). « La Présence Cosmique devenue consciente
est transcendante — elle est au-dela de I'au-dela» (p. 553). — Un «cosmo-
théandrisme» trés original, dont on prendra acte comme de [’exemple
d’une recherche finalement assez sympathique.

A propos de I’hindouisme encore, une bréve mention doit étre faite des
réflexions de BERNARD BARZEL sur « Shankara et Eckhart» [14]. Reprenant
un théme travaillé naguére par R. Otr1o ( West-dstliche Mystik, 1926, ouvrage
que l’auteur cite mais qui ne semble pas I’avoir influencé), Barzel met en
évidence un courant apophatique chez les deux auteurs. Dans le christia-
nisme — comme, d’'une autre maniére, dans I’hindouisme — la tradition
apophatique est ancienne, légitime, et nécessaire. Car «quand I'Incree
-effleure ’homme de son doigt créateur, I’étonnement sacré est si grand que
toute pensée sur Dieu se trouve momentanément suspendue. Alors peut
commencer I’ceuvre silencieuse du Salut (accessible) a tous les humbles de la
terre. Or précisément, c’est maintenant le temps de se taire pour prier; c’est
aujourd’hui le temps de se taire pour aimer» (p. 144). Persistance du théme
de 'amour dans toute réflexion sur la religion, vague perception d’une
expérience unitaire au fond de I’étre chez «tous les humbles de la terre».
Mais nécessité aussi, pour le philosophe, de ne pas se taire en présence de
témoignages de ce genre, hindous, chrétiens, bouddhistes...

Passons, enfin, au bouddhisme. Bien que le livre du citoyen chrétien de
Sri Lanka, ANTONY FERNANDO: « Buddhism and Christianity » [15], se pré-
sente comme un «manuel a I'intention des chrétiens» (p. 3), il mérite de
retenir I’attention du religiologue aussi bien que du philosophe de la reli-
gion. L’auteur en effet s’efforce de démontrer «I’affinité profonde» des
deux religions en les soumettant a une tentative radicale de ré-interpréta-
tion. Pour que les notions religieuses deviennent crédibles aux yeux de
’homme moderne, dit-il, il faut « redécouvrir la réalité concréte cachée dans
la terminologie ancienne » et, aprés les processus de « démythologisation et
de déconceptualisation », les « re-conceptualiser en terminologie moderne »
(p. 42). En plus, dans le cas du concept de nirvana, par exemple, il faut «se
souvenir qu’il s’agit en premier lieu d’une expérience» et que par conse-
quent il faut apprendre a la vivre, ne serait-ce que dans une mesure limitée



PHILOSOPHIE DE LA RELIGION: PRESENT ET AVENIR 49

(ibid.). Si le premier postulat parait assez banal, le deuxiéme rejoint ce que
nous avons dit & propos de la phénoménologie herméneutique des auteurs
de «The Seeing Eye». La re-conceptualisation du theravada que propose
Fernando n’aura probablement pas ’heur de donner satisfaction aux exé-
getes du Canon pali, bien qu’elle puisse invoquer l'autorité de certains
moines bouddhistes tel du thailandais Buddhadasa. Suivant le schéma com-
mode des quatre « nobles vérités », il expose habilement sa lecture du boud-
dhisme comme une voie de libération et de maturation de 'homme. D’étre
estropié et dénaturé qu’il est au départ (= premiére «noble vérité »), parce
que ballotté constamment, dans la vie présente, a travers des pulsions men-
tales et psychiques contradictoires (= deuxiéme «noble vérité», significa-
tion réelle de la doctrine de samsdra, « réincarnation»), I’homme atteindra
sa propre maturité, un dynamisme tout nouveau, une personnalité pleine-
ment développée (= troisieme «noble vérité» et sens véritable de la doc-
trine de nirvana), moyennant une technique de personality-building, de
construction de la personnalité (= quatriéme «noble vérité», but de
I'«octuple sentier»). Voila pour ce qui est du bouddhisme. En ce qui
concerne le christianisme, Fernando n’aura aucune peine a démontrer que
sa finalité véritable consiste également dans la libération, voire la divinisa-
tion de ’homme, que ses affirmations dogmatiques concernent des vérités
psychologiques, et que la pratique chrétienne provoque une transformation
de la personnalité (p. 80-106). C’est un livre important. Non qu’il confirme-
rait les résultats de la bouddhologie universitaire traditionnelle, loin de la.
Mais le religiologue et le philosophe de la religion auraient grandement tort
de fermer les yeux sur les mutations considérables qui se produisent actuel-
lement au sein de toutes les religions.

Pour conclure, un livre sur les rapports entre le mahayana et le christia-
nisme: « La méditation en Orient et en Occident», de HANS WALDENFELS
[16]. L’auteur, jésuite allemand, s’est familiarisé pendant de longues années,
au Japon, avec les techniques bouddhistes de méditation. Pour ce qui est de
'homme de chez nous qui se lance inconsidérément dans 'imitation de ces
techniques, le vrai probléme qu’il rencontre se situe dans «les processus
psychologiques non dominés qui se trouvent libérés» (p. 37). Et I'auteur de
mettre en garde contre la maniére irréfléchie dont trop souvent 'homme
occidental tente «d’orientaliser». Il faut étre conscient de ce qu’on veut
faire, il faut «en tout cas procéder a une conversion de la pensée.. Ne
serait-il pas plus judicieux et plus riche de s’exercer au silence et a I'écoute
du Dieu qui parle?» (p. 47). Les techniques orientales peuvent y aider, a
condition d’étre adaptées a I'exigence de silence devant Dieu. Fondamenta-
lement, nous devrions nous sentir obligés de «méditer», car, suivant une
parole de Karl Rahner, «le spirituel de demain sera un mystique, ou bien
alors il n’y aura plus de spirituels du tout» (p. 83ss.). — C’est le dernier
alinéa du livre qui indique aux philosophes de la religion un pan de I'edi-



50 CARL-A. KELLER

fice qu’il convient désormais d’élever: « Les Occidentaux et les Orientaux
ne devraient-ils pas, grace a une nouvelle communication en profondeur,
rester ouverts les uns aux autres ou s’ouvrir de nouveau a la réalité telle
qu’elle est, telle qu’elle nous entoure et telle qu’elle nous porte? Une illumi-
nation qui rayonne I'amour, et un amour qui illumine et réchauffe, tels
devraient étre les fruits d’un effort commun dans la méditation » (p. 89-90).

S’ouvrir a la pratique et a ’expérience religieuses de tous les humains, en
elucider les ressorts et les mécanismes, faire éclater les cadres traditionnels,
occidentaux et chrétiens, de la discipline — voila la tdche qui attend toute
future philosophie de la religion. Tache noble et glorieuse, réservée aux phi-
losophes qui visent la perfection.



	Chroniques : philosophie de la religion : présent et avenir : quelques ouvrages récents

