
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 13 juin 1982 : l'existence
est-elle un prédicat? Signification et enjeux de la question

Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 321-347

Société romande de philosophie
Séance du 13 juin 1982

L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT?
SIGNIFICATION ET ENJEUX DE LA QUESTION

BERNARD BAERTSCHI

«L'existence est-elle un prédicat?» Cette question, une des questions
classiques que se pose la philosophie, renvoie, en ce qui concerne sa formulation,

à Kant. C'est en effet lors de sa critique de la preuve ontologique que
le philosophe de Königsberg s'est demandé quels étaient les rapports entre
l'existence et l'attribution1. On connaît sa réponse: le terme <est> n'est pas
un prédicat, ou plus précisément, car se contenter de cette affirmation c'est

tronquer le texte de Kant, il n'est pas un prédicat réel, ni dans l'ordre
logique où il est copule et «met le prédicat en relation avec le sujet»,
comme dans « Dieu est tout-puissant », ni dans l'ordre de la réalité, où en
disant « Dieu est », «je n'ajoute aucun prédicat au concept de Dieu, mais je
ne fais que poser le sujet en lui-même avec tous ses prédicats, et en même

temps, il est vrai, Y objet qui correspond à mon concept.»2 Bref, l'existence
— nous ne nous occuperons pas ici de la copule — n'est pas un prédicat
réel, car elle ne s'ajoute pas au sujet, comme par exemple la toute-puissance.

L'existence peut cependant être un prédicat logique, c'est-à-dire que
<existe) peut occuper la place syntaxique d'un prédicat, mais cela ne saurait
intéresser le philosophe, puisque «tout peut servir indistinctement de
prédicat logique»3.

Par la suite, la problématique des rapports entre l'existence et l'attribution

a été dissociée de celle de l'argument ontologique et elle est devenue
autonome. Mais la solution kantienne a continué de peser sur elle, puisque
depuis lors la plupart des philosophes la reprennent à leur compte. Nous
non plus, nous n'allons pas faillir à cette tradition et nous poserons, du
moins comme hypothèse de départ, que l'existence n'est pas un prédicat et

nous nous demanderons, en nous aidant de la pensée de ceux qui ont
approuvé cette thèse, ce que véritablement elle signifie.

1 Nous utilisons ici le mot <existence) sans autre précision, bien que quatre mots,
chez Kant, puissent prétendre à cette traduction: Dasein. Sein. Wirklichkeit et Existenz.

Cela est justifié, car «ce sont termes synonymes chez Kant» (R. Verneaux, Le
vocabulaire de Kant, Paris 1967, p. 95).

2 Critique de la raison pure, Paris 1944, p. 429.
3 Loc. cit.



322 BERNARD BAERTSCHI

1

Nous demanderons d'abord à Frege de nous éclairer. Lui aussi lie notre
problème à la preuve ontologique et sa thèse est que: «L'existence étant

propriété du concept, la preuve ontologique de l'existence de Dieu n'atteint
pas son but. »4 Que veut-il dire par là? Pour le savoir, il faut nous interroger
sur ce qu'il entend par <concept): «Un concept est la dénotation [Bedeutung]

d'un prédicat»5. Cela signifie que si je dis «le ciel est bleu», le sujet
«le ciel» dénote, se réfère à un objet et le prédicat <est bleu> dénote, se

réfère à un concept, lequel subsume l'objet: parmi les objets qu'on peut
ranger sous le concept < bleu >, il y a le ciel. Cela est peut-être du platonisme,
mais ce n'est pas ce qui nous intéresse ici; ce qu'il faut retenir, c'est que

pour Frege il est équivalent de dire que le prédicat est attribué au sujet ou

que le concept se dit de l'objet: lorsqu'on parle au mode formel, on dit objet
et concept et lorsqu'on parle au mode matériel, on dit sujet et prédicat6.

Pour comprendre ce que signifie d'existence est propriété d'un
concept), il nous faut encore introduire une distinction entre les caractères
et les propriétés d'un concept. Les caractères d'un concept sont «des
propriétés des choses qui tombent sous le concept»7. Par exemple, <rectangle)
est un caractère du concept <triangle rectangle). Par contre, les propriétés
d'un concept s'attribuent non aux choses que le concept subsume, mais au

concept lui-même. Par exemple, si je dis «le rouge est une qualité»,
j'attribue la qualité non aux choses rouges, mais au concept < rouge >: on ne

peut dire «la pomme est une qualité».
Nous sommes donc en présence de trois niveaux: les objets, les

propriétés d'objet (caractères de concept) et les propriétés de concept. On peut
aussi considérer ces dernières comme des caractères de concept, mais alors
il s'agit de concepts «de second ordre»8. Pour simplifier, on pourra appeler
ces trois niveaux: objets, concepts de premier ordre et concepts de second
ordre.

A quel niveau faut-il placer l'existence? Cela n'est pas difficile à

déterminer: étant donné qu'elle est propriété d'un concept, elle appartient au
troisième niveau, celui des concepts de second ordre, tout comme les nombres

d'ailleurs, car, dit Frege, « l'existence a quelque analogie avec le

nombre» en ce que «affirmer l'existence, ce n'est rien d'autre que nier le

4 Les fondements de l'arithmétique, Paris 1969, p. 180.
5 Ecrits logiques et philosophiques, Paris 1969, p. 133.
6 < Formel > et < matériel > ont ici le sens que leur donnaient les médiévaux

lorsqu'ils parlaient de supposition formelle et de supposition matérielle. Cf. aussi
Husserl: «L'objet-substrat prend la forme de sujet prédicatif» (Expérience et
jugement, Paris 1970, p. 249).

7 Les fondements de l'arithmétique, p. 180.
8 Op. cit., p. 181.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 323

nombre zéro»9. Ainsi, lorsque je dis «l'abominable homme des neiges
existe», j'affirme que le concept <abominable homme des neiges) subsume

au moins un individu ou, si l'on utilise un langage extensionnel, je nie que
la classe des abominables hommes des neiges soit vide. Par contre, si je dis
«Les martiens n'existent pas», j'affirme que la classe des martiens) est vide
(ou, pour parler comme Frege, je dis que le nombre zéro est attribué au

concept <les martiens)).
On comprend maintenant ce que Frege veut dire lorsqu'il affirme que

l'existence n'est pas un prédicat. Cela veut dire d'abord, comme pour Kant,
qu'elle n'est pas la propriété d'un sujet (objet): elle n'ajoute rien au sujet.
Cela, cependant, ne signifie pas que l'existence n'ajoute rien à rien, car il
n'y a pas que des objets, mais aussi des concepts, à quoi l'existence ajoute
quelque chose. Bref, pour Frege, l'existence est un concept de second ordre,
c'est-à-dire que <existe) est un prédicat de second ordre10, d'où d'ailleurs
l'analogie, à la fois trompeuse et révélatrice, entre ces deux phrases:
«l'herbe est verte» et «l'herbe existe».

On comprend aussi pourquoi «la preuve ontologique de l'existence de

Dieu n'atteint pas son but». En effet, vu qu'elle affirme que le plus grand
pensable implique l'existence, elle fait de cette dernière un caractère du

concept et non sa propriété.

Une des conséquences de cette théorie apparaîtra étrange, sinon aux
yeux du sens commun, du moins à ceux des philosophes, c'est qu'elle
interdit de construire des expressions telles que «Socrate existe» ou
«j'existe», c'est-à-dire des énoncés où <existe) est précédé d'un nom propre
(ou d'un terme, tel <je>, qui peut être analysé comme un nom propre). De
telles expressions sont vides de sens en ce qu'elles sont mal formées,
puisque l'existence n'est pas la propriété d'un individu, mais d'un concept.

Cela étonnera le philosophe, disions-nous, mais pas le sens commun.
Pourquoi? Parce que le langage ordinaire ne fait jamais précéder — sauf
dans des contextes très particuliers — le terme < existe > d'un nom propre, ni
même d'une description définie, mais plutôt d'une description indéfinie",
c'est-à-dire d'un type d'expressions qui se réfèrent à des concepts. Par

exemple, « L'Albanais qui comprend les théorèmes de Godei existe » sonne

9 Op. cit., p. 180.
10 Ou plutôt un prédicat de second ordre au moins, car dans « Il existe un nombre

premier entre 10 et 20», <existe) est un prédicat de troisième ordre.
"Cf. C. J. F. Williams, What is Existence?, Oxford 1981: «The context

< exists) calls for indefinite rather than definite descriptions.»



324 BERNARD BAERTSCHI

étrangement, mais non « Un Albanais qui comprend les théorèmes de

Godei existe» n. Frege a donc au moins le sens commun pour lui.
Pour voir exactement ce que signifient ces affirmations, il nous faut

approfondir la conception frégéenne de l'existence ou plutôt, vu que Frege
dit peu de choses à ce sujet, voir quelles ont été les conséquences historiques
de sa conception.

Le cœur de la doctrine frégéenne en ce qui concerne notre sujet, c'est

l'analogie entre l'existence et les nombres. Cette analogie mène directement
à l'analyse de l'existence à l'aide du quantificateur existentiel. En effet, dire

que l'abominable homme des neiges existe, c'est dire qu'il y a au moins un
individu qui est un abominable homme des neiges, donc qu'il existe au
moins un x tel que le prédicat < abominable homme des neiges > s'applique à

lui: (3x)<px Quine reprend cette thèse et affirme que c'est le quantificateur
existentiel qui rend compte de l'existence13, d'où sa célèbre formule: être,
c'est être la valeur d'une variable. C'est-à-dire: ce qui existe peut être
substitué au x dans (3x)<px

Cela nous permet déjà de comprendre que, lorsque Frege prétendait que
l'existence est propriété d'un concept et non d'un objet, il affirmait simplement

qu'on ne peut dire d'un objet qu'il existe sans le subsumer sous un
concept, sans qu'il soit membre d'une classe. En effet, le quantificateur (3)
ne peut s'appliquer à un objet (x) que si cet objet a une propriété ((p), c'est-
à-dire un prédicat. On pourrait dire aussi que, dans (3x)tpx, (3) n'ajoute
rien à x, mais à cp qu'il qualifie comme <s'attribuant au moins à un objet).
Ainsi l'expression (3a) seule n'a aucun sens: ce n'est pas (3x) qui dit
l'existence, mais le prédicat de second ordre <(3x) —x>. Cela se marque bien
dans le langage ordinaire: quand je dis « L'abominable homme des neiges
existe », ou « Il existe au moins un abominable homme des neiges », < existe >

est attribué à < abominable homme des neiges >, qui est un prédicat du
premier ordre, et à rien d'autre.

11 y a cependant une difficulté: si on ne peut dire que quelque chose
existe sans dire qu'il existe comme tel ou tel, il faudra accepter la formule
suivante:

(x) (3<p) tpx
>4

signifiant que tout objet a au moins une propriété. La difficulté réside dans
le fait qu'on a quantifié sur quelque chose, ici un prédicat, sans lui attribuer

12 Dans «L'abominable homme des neiges existe», <existe> est précédé d'une
expression régie par un article défini qui n'introduit pas une description définie, mais
un nom générique.

13 «I mean <exists) to cover all there is, and such of course is the force of the
quantifier» («Existence and Quantification», in Ontological Relativity and Other
Essays, Columbia University Press 1969, p. 100).

14 C'est d'ailleurs par cette formule que Lesniewski interprète « Quelque chose
existe».



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 325

une propriété; le prédicat existe alors pour ainsi dire dans le vide. On pourrait

certes déterminer une propriété de ce prédicat, mais cela ne résoudrait
rien, car alors on aurait:

(x)(3tp)(px& (tp) (3/4) Aq>

d'où une régression à l'infini, et une multiplication des entités qui pourrait
faire frémir même un platonicien.

Comment résoudre cette difficulté? Trois moyens au moins s'offrent à

nous:
(i) Abandonner l'analyse de <existe) en termes de quantification et dire,

par exemple, que l'existence n'est pas la propriété d'un concept, mais un
caractère de concept, un prédicat donc.

(ii) Dire qu'on a le droit de quantifier seulement sur les objets, ce qui est

une position nominaliste.
(iii) N'autoriser la quantification que sur les termes qui se trouvent en

position referentielle.
Par hypothèse, nous avons rejeté la solution (i); (ii) n'est pas acceptable,

comme on le verra plus loin; il reste donc (iii). Voyons plus précisément ce

qu'elle signifie.
La position referentielle est la position grammaticale de sujet, le x dans

tpx. On n'autorisera donc la quantification que sur ce qui peut occuper la

place du x. Ainsi la formule (x) (3(p)(px n'est plus possible, de même que
toutes celles qui sont construites sur son modèle'5. On échappe par là à la

régression à l'infini, mais on n'échappe pas à tous les problèmes, et notamment

pas à celui de la multiplication des entités. En effet, si certaines
formules sont bannies, d'autres restent, par exemple (3x)tpx, (3<p) Atp,... Cela
est facile à montrer: si je dis « le rouge est une couleur», < rouge> est un
prédicat en position referentielle, je peux donc quantifier sur lui; si j'ajoute «la
couleur est une qualité», je pourrai quantifier sur la couleur et ainsi de
suite. Or, comme c'est le quantificateur existentiel qui dit ce qui existe, tout
ce à quoi il s'applique sera considéré comme existant. Cette multiplication
des entités ne gênerait peut-être pas beaucoup Frege qui était platonicien,
mais elle gêne de nombreux analyticiens qui veulent l'éviter tout en se refusant

au nominalisme.
Comment alors s'en sortir? En subordonnant la notion d'existence à

celle de système. Au lieu de dire x existe, on dira x existe dans tel système.
En d'autres termes, les entités dont on reconnaîtra l'existence seront
introduites par les définitions et les axiomes du système, explicitement ou
implicitement. Bref, l'existence n'est plus prise absolument, mais relativement à

un système; elle est en quelque sorte hypothétisée: si je veux construire tel

15 Cf. P. F. Strawson, «Singular Terms and Predication», in Philosophical Logic
(Strawson ed.), Oxford 1967, p. 86: «There is never any point in introducing a quantifier

into a place that could be occupied by a term signifying an item of a higher type
unless this is done in coupling with a term signifying an item of a still higher type. »



326 BERNARD BAERTSCHI

système, il me faut telles et telles entités. Par exemple, si je veux construire
une théorie des nombres, il me faudra des objets, des propriétés (ou des

classes) et des propriétés de propriétés (ou des classes de classes). Tout cela
est fort bien dit par Quine: «Toute chose à laquelle nous accordons l'existence

est tout à la fois une chose posée du point de vue de la description du

procès de construction de la théorie, et quelque chose de réel au point de

vue de la théorie qu'on est occupé à construire. » 16

Mais n'allons-nous pas payer un prix trop élevé pour cette solution?
Une telle position semble en effet un relativisme, garant d'un arbitraire
total. En effet, si l'existence dépend du système, comme c'est moi qui
construis les systèmes, je pourrai construire mes systèmes selon mes goûts
philosophiques, dans la mesure où je respecte un minimum de principes
formels, y incluant tel type d'entités, en excluant tel autre, selon mon bon
plaisir. Je pourrai donc être à ma guise nominaliste ou idéaliste, vu que ce

sont mes systèmes qui norment la réalité. C'est pourquoi, pour Quine, les

objets extérieurs sont des créatures mythiques aussi bien que les dieux de

Homère17; c'est pourquoi, pour M. Lauener, on ne peut dire d'une manière
absolue que le phlogistique ou Pégase n'existent pas et, donc, il n'y a

aucune raison qui nous permette d'établir la supériorité des sciences
naturelles, par exemple, sur la fiction18.

La relativisation de l'existence à un système s'observe encore dans une
autre théorie de Quine, celle de l'inscrutabilité de la référence. La référence
d'un mot, c'est l'objet auquel elle renvoie; ainsi, le langage étant un
ensemble de mots, l'ensemble des références d'une langue détermine
l'ensemble des objets dont elle s'occupe, qu'elle reconnaît comme existants.
La référence est donc l'analogue du quantificateur existentiell9; et de même

que celui-ci fonctionne relativement au système dans lequel il apparaît, de

même celle-là sera relative au langage où elle opère: «Référence est non-
sens, sauf relativement à un système de coordonnées.»20. On ne se réfère

aux choses que par l'intermédiaire d'un langage, que dans un langage, on
ne s'y réfère pas absolument, dans quelque chose qui serait pur contact du
moi et de la réalité. D'où une autre thèse de Quine, celle de l'indétermination

de toute traduction: chaque langue possédant ses propres objets de

16 Le mot et la chose, Paris 1977, p. 53.
17 Cf. From a Logical Point of View, New York 1963, p. 44.
18 «After all, there is no absolute sense in which phlogiston or Pegasus do not

exist and neither logical reason nor empirical evidence can definitely establish
the superiority of natural science over fiction or theology » (Method in Philosophy and
Logic (inédit), p. 6).

19 Cf. Le mot et la chose, p. 336: « Refuser de s'exprimer en termes de quantification

c'est simplement renoncer à dévoiler le contenu référentiel de son propre
discours. »

20 Relativité de l'ontologie et autres essais, Paris 1977, p. 61.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 327

référence, rien ne peut assurer que deux langues disent exactement la même
chose.

Quine va cependant refuser d'accepter les conséquences relativistes
extrêmes qu'on peut tirer de ses affirmations parce que, s'il est attaché à la
notion de < relatif à un système >, il reste pragmatiste. Or, être pragmatiste
implique d'accepter certaines théories plutôt que d'autres, et notamment les

théories scientifiques. C'est pourquoi après avoir affirmé qu'on ne peut
parler d'existence qu'à l'intérieur d'un système, il continue en disant : « Et

nous ne devons pas considérer le point de vue de la théorie comme une
fantaisie; parce que nous ne pouvons jamais faire mieux que de nous placer au

point de vue d'une théorie ou d'une autre, la meilleure que nous connaissons

au moment considéré.»21 Il y a donc des théories meilleures que
d'autres, par exemple celle qui affirme l'existence des objets extérieurs est

meilleure que la mythologie de Homère. De même, d'un point de vue
pragmatiste, on doit admettre le système des mathématiques; or, on ne peut faire
des mathématiques un peu poussées sans quantifier sur les classes. On n'a
donc pas le droit d'être nominaliste (c'est là la raison du refus du nominalisme

dont nous avons parlé plus haut).
Mais alors, ne va-t-on pas retrouver la multiplication des entités et, avec

les objets et les classes, les propriétés, les nombres, du premier au n'cme

degré? N'y a-t-il donc pas moyen d'échapper à l'alternative relativisme-platonisme?

Notons d'abord qu'on peut éviter partiellement la multiplication
des entités par certaines procédures logiques: les nombres, de même que les

propriétés et les relations, peuvent se ramener aux classes, de telle façon
qu'on peut construire tous les systèmes dont Quine a besoin avec des noms
d'objets et des noms de classes. Ainsi, dire que le quantificateur existentiel
rend adéquatement compte de l'existence revient à dire qu'il existe au
moins des objets et des classes. Cela revient donc aussi à dire qu'il faut être

platonicien, puisqu'on admet l'existence des classes. Le platonisme dont il
s'agit ici est cependant différent du platonisme traditionnel ; en effet, ce
dernier affirme l'existence d'objets abstraits indépendamment de tout système:
le ciel platonicien n'est pas, comme un système scientifique, une production
des hommes, ou même de l'âme; il est en-soi. L'idéalisme de Quine ne se

justifie, lui, que par rapport aux visées humaines: il est déterminé par le

pragmatisme; c'est donc un idéalisme relatif.
D'où l'on peut conclure que derrière cet idéalisme, derrière les systèmes,

il n'y a aucun absolu qui garantirait la vérité du réalisme ou de l'idéalisme
classiques: les questions ontologiques n'ont de sens qu'à l'intérieur d'un
système, ce qui signifie que l'opposition classique du réalisme et de l'idéalisme
est erronée: le problème est mal posé, puisqu'il fait référence à un absolu
qui est pour nous un non-sens.

21 Le mot et la chose, p. 53.



328 BERNARD BAERTSCHI

Mais de même que Quine a reculé devant le relativisme extrême, il
recule devant l'idéalisme relatif, cette fois non pas tant au nom du pragmatisme

qu'au nom du naturalisme. Car pour Quine, en définitive, l'existence

ne dépend pas du langage, elle n'est pas irrémédiablement liée à un
système: il faut distinguer entre «ce qu'une théorie affirme exister» et «ce qui
existe tout court»22. Ce second retrait signifie d'abord qu'aucune théorie ne

«crée» la réalité: les choses sont et nous essayons de les dire, ce qui nous
amène à construire des langages régis, implicitement ou explicitement, par
le quantificateur existentiel. Ces systèmes changent, se modifient, et ce qu'ils
admettent exister (ce que Quine appelle leur engagement ontologique) avec,
mais non la partie du monde qui leur correspond. Cependant, on remarque
ensuite que, si ce qui précède doit être intelligible, cela signifie que la
détermination de ce qui existe par le système n'est pas complète, qu'il y a un sens

du mot <existe> dont le quantificateur ne peut rendre compte, ou plutôt,
puisque Quine n'accepterait pas qu'on le dise ainsi23, que le quantificateur
renvoie, dans certains cas au moins, au dehors du système, de tout système,
dans le sens où le langage qui l'emploie se réfère à ce qui existe «tout
court». Car si cela n'était pas le cas, la distinction entre «ce qu'une théorie
affirme exister» et « ce qui existe tout court» dépendrait aussi d'un point de

vue, d'un système, c'est-à-dire qu'elle ne pourrait être véritablement
maintenue. Il y a donc un engagement ontologique absolu.

Seulement, et c'est là que le bât blesse, Quine ne justifie pas cette distinction,

et on voit en effet difficilement comment il pourrait le faire: Quine
n'évite le relativisme qu'au prix d'un acte de foi: son pragmatisme naturaliste

qui lui fait préférer les objets extérieurs aux dieux de Homère n'est pas
justifiable rationnellement, car il repose sur un raisonnement circulaire,
comme l'a bien vu Sir Ayer: «Il [Quine] peut arguer qu'une théorie qui les

[les dieux homériques] admet est moins efficace que la sienne, dans le sens

qu'elle n'accomplit pas aussi bien la tâche de systématiser nos expériences.
On pourrait, cependant, arguer que nous nous servons déjà d'une théorie en

décidant qu'elle est la meilleure systématisation. Il y a un brin de circularité

22 Le mot et la chose, p. 336, note 1. Le texte anglais dit: « It is stressed that I look
to variables and quantification for evidence as to what a theory says that there is, not
for evidence as to what there is» (Cambridge Mass. 1960, p. 243 note). Voir aussi

From a Logical Point of View, p. 103: « I am not suggesting a dependence of being

upon language. What is under consideration is not the ontological state of affairs, but
the ontological commitment of a discourse. What there is does not in general depend
on one's use of language, but what one says there is does. »

23 Voir notamment Existence and Quantification, p. 93: «For us common men
who believe in bodies and prime numbers, the statements < There is a rabbit in the

yard) and <There are prime numbers between 10 and 20> are free from double-talk.
Quantification does them justice. »



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 329

ici»24; de même, on pourrait arguer que nous nous servons déjà d'une
théorie pour élaborer la notion d'existence tout court.

L'analyse de la position de Quine a révélé l'un des enjeux fondamentaux
de la question que nous nous sommes posée: celui du relativisme25. L'existence,

au sens du quantificateur existentiel, est essentiellement existence
dans un système. Seulement, la réponse que donne Quine à ce problème ne

nous paraît pas très satisfaisante. Peut-on faire mieux? On peut en tous cas

faire autrement, et deux autres solutions au moins s'offrent à nous:
(i) Nous pourrions revenir sur notre hypothèse de départ et tenter

l'affirmation: «L'existence est un prédicat (du premier ordre)». Mais il
n'est pas besoin d'une longue étude pour voir que cela nous mènerait
directement à l'existence dans un système. En effet, le prédicat, le concept, est

essentiellement ce qui est relatif à un système. Par exemple, dire « Ceci est

une molécule de H20 » n'a de sens que dans la théorie (système) de la
chimie.

Cela peut aussi se montrer d'un autre point de vue. Nous avons vu
qu'on ne peut parler de l'existence de x que si x a une propriété: (3x)tpx. Ce

qui détermine l'existence de x dans le système, c'est qu'il possède la
propriété en question, c'est-à-dire qu'on peut lui attribuer le prédicat (p; et s'il
est nécessaire pour cet objet de posséder cette propriété, c'est parce que le

système est au sujet de ce qui possède cette propriété. Si je fais une théorie
sur les poissons, je dirai que la baleine n'existe pas dans cette théorie, parce
qu'elle ne possède pas la propriété, disons, d'avoir des branchies. Et cette

propriété n'a de sens que dans une théorie sur les poissons (laquelle d'ailleurs

est utilisée par le pêcheur, le marchand et le consommateur sans qu'ils

24 «Aux origines de la philosophie analytique», in Critique, août-septembre 1980.

p. 689. M. Lauener n'est pas dans une meilleure position que Quine, dans la mesure
où il fait implicitement recours à la notion d'existence tout court. En effet, après
avoir noté qu'aucun argument logique ou empirique ne pourrait convaincre un
enfant que les sorcières n'existent pas, s'il y croit, il affirme toutefois que « dans un
tel cas nous ne disposons que d'une seule arme de dissuasion qui serait l'argument
pragmatique ou le traitement psychologique». (« Méthodologie ouverte et ontologie»,
in Métaphysique. Histoire de la philosophie, Recueil d'études offert à F. Brunner,
Neuchâtel 1981, p. 288. C'est nous qui soulignons.) Il y a donc des existants qu'il est
normal ou non d'admettre, quels que soient les systèmes auxquels on se réfère.

25 Nous appellerons dorénavant relativisme toute théorie qui affirme que ce qui
existe réellement est déterminé par (relatif à) un système, quel qu'il soit: science,
langue, théorie, etc., ou par un sujet, individuel ou transcendantal. A un tel relativisme

on peut opposer un réalisme, théorie qui pose l'indépendance radicale d'un
réel, soit à la manière de Platon, soit à celle d'Aristote, soit à une autre, s'il en existe.



330 BERNARD BAERTSCHI

se doutent qu'ils font usage d'une théorie, c'est-à-dire en ayant l'impression
qu'ils parlent hors de toute théorie)26.

Cela montre que si l'on veut échapper au relativisme autrement que par
un acte de foi, il faut nier que l'existence soit un prédicat, de quelque ordre
que ce soit.

(ii) En analysant la solution quinienne, on observe que le recours au

quantificateur existentiel permet de répondre à deux questions, l'une
d'ordre linguistique: «Comment <existe) fonctionne-t-il dans notre
langage?» et l'autre d'ordre ontologique: «Que doit-on admettre comme
existant?»27. Si ces deux questions sont liées, c'est parce qu'il paraît plausible
que lorsque le langage ordinaire emploie le contexte < existe), il
s'engage ontologiquement envers ce qui sera substitué à < >. Bref, le

langage ordinaire utilise <existe) lorsqu'il veut engager ontologiquement, et

quand il l'utilise, il engage. C'est pourquoi aussi, vu que <existe) est un
prédicat du second ordre, et que tout prédicat est, comme on l'a vu, essentiellement

relatif à un système, on a de la peine à construire, chez Quine, la

notion d'existence tout court, qui implique un engagement ontologique
absolu.

Cela signifie que, si nous voulons pouvoir parler de l'existence tout
court, nous devons dissocier les deux questions et leur apporter à chacune

une réponse différente. Ainsi, si nous admettons — et nous le faisons — que
< existe > est correctement analysé par le quantificateur, alors < existe > ne saurait

engager ontologiquement. Bref, lorsque je dis <x existe), je ne pose pas
l'existence tout court de x, ou du moins il n'est pas nécessaire que je la pose.
Cela paraît à première vue paradoxal, mais le devient beaucoup moins si

l'on prend garde que l'on affirme couramment, par exemple, «il existe un
nombre premier entre 10 et 20», sans que l'on se sente tenu de poser l'existence

(tout court) des nombres premiers28.
Cela nous permet-il d'échapper au relativisme en faisant l'économie

d'un acte de foi? Oui, si l'on considère qu'échapper au relativisme consiste

26 Voir aussi ce que dit Sir Ayer lorsqu'il critique l'argument ontologique: « Il me
semble que l'on pourrait insister pour que le postulat d'existence fasse partie du sens
du terme < Dieu >, ou de n'importe quel autre terme. En ce cas, dire < Dieu n'existe

pas> serait un mauvais usage du langage, parce que l'attribut de non-existence nierait
ce que l'utilisation du terme-sujet avait présupposé» (Les grands domaines de la
philosophie, Paris 1976, p. 252). Le prédicat dépend de la définition, du système adopté
donc.

27 Cette double formulation requiert le postulat que le quantificateur rend
compte, du moins pour l'essentiel, du <existe) du langage ordinaire. Quine n'accepterait

pas ce postulat, du moins sans l'amender de manière importante. Cela signifie
que, dès à présent, nous élargissons la signification de sa thèse.

28 Cf. ce que dit M. Williams: « I can bind what expressions 1 like with the
existential quantifier: unless the expressions have already been categorized as individual,
I am in no way (committed)» (op. cit., p. 185).



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 331

à pouvoir se dispenser d'en poser le problème. En effet, lorsque nous

posons la question «L'existence est-elle un prédicat?», nous nous demandons

comment le mot < existe) fonctionne; nous ne nous posons donc pas le

problème de l'engagement ontologique, si bien que le titre même de notre
exposé nous autoriserait à ne pas poser le problème du relativisme: celui-ci
n'est pas un enjeu de la question parce que notre question n'a rien à voir
avec l'ontologie, mais seulement avec la syntaxe. Cela est notamment la

position de M. Williams29.
Cette position est absolument légitime et si nous l'acceptions, nous nous

tournerions maintenant vers des problèmes de syntaxe. Mais nous ne le
ferons pas. Pourquoi?

D'abord pour des raisons historiques: lorsque Kant se demande si l'existence

est un prédicat, il ne veut pas tirer au clair un point de syntaxe,
puisqu'il dit explicitement que le problème du prédicat logique ne concerne
pas son propos, mais poser un problème d'engagement ontologique: Dieu
existe-t-il? c'est-à-dire le nom <Dieu> a-t-il une référence dans la réalité et

peut-on prouver cette existence? La philosophie classique ne s'est en

général pas occupée de l'analyse syntaxique de <existe), mais de l'engagement

ontologique absolu, si bien que nous nous sentons tenus, dans le cadre
de cet exposé, à ne pas passer sous silence le problème du relativisme et

même à y voir, comme nous l'avons dit plus haut, un des enjeux de la question

posée. Bref, lorsqu'on se demande simplement et sans autres précisions
si l'existence est un prédicat, on pose en fait deux questions à la fois:
«L'existence est-elle un prédicat?», qui est une question de syntaxe, et

«L'existence est-elle déterminée par et à l'intérieur d'un système?», qui est

une question ontologique. C'est cette seconde question qui a intéressé Kant,
c'est elle encore qui apparaît dans l'expression (existence tout court), c'est
donc elle que nous devrons traiter.

Ensuite pour des raisons qui sont liées à l'usage philosophique du
langage. Comme nous venons de le voir, le langage ordinaire ne s'engage pas

ontologiquement à tout coup lorsqu'il affirme simplement «un tel ou tel
existe». Mais le philosophe, on le sait, charge souvent les termes du langage
ordinaire de sens de surcroît, et c'est ce qu'il a fait avec le mot (existe),
lorsqu'il a utilisé ce terme pour dire l'engagement ontologique absolu,
l'existence tout court, et que, ce faisant, il s'est permis de former des expressions

telles que «Socrate existe», «j'existe», où, en dépit des apparences
syntaxiques, (existe) ne fonctionne plus comme un prédicat. Or c'est ce
dernier sens qui a rapidement accaparé toute l'attention des philosophes. En
philosophie, il arrive donc que l'on fasse subir des distorsions au langage
ordinaire, qu'on lui confère de nouvelles significations, et on en a le droit si

29 « Nothing but syntax has the generality required for an understanding of the
role of the verb (be>» (Op. cit., p. 321).



332 BERNARD BAERTSCHI

cela permet de mieux comprendre30. Par là, nous voyons aussi que les

philosophes ont toujours construit, peu ou prou, des langages artificiels. D'où
encore l'apparence de paradoxe lorsque nous avons dit que (existe)
n'engage pas nécessairement: il n'y a paradoxe que si nous confondons
l'usage ordinaire et l'usage philosophique de (existe), en attribuant à celui-
là une caractéristique qui n'appartient qu'à celui-ci.

Si le philosophe a forgé la notion d'existence tout court, s'il a utilisé
(existe) dans un sens nouveau, il est probable qu'il ne l'a pas fait dans le

vide, à partir de rien, mais que par là il a voulu rendre explicite une notion
qui était déjà présente dans le langage ordinaire. Demandons-nous alors
comment le langage ordinaire dit l'existence tout court, puisque le (existe)
dont il use ne peut jouer ce rôle.

Cependant, dira-t-on, cela ne revient-il pas à demander que l'on parle de

l'existence, ce qui est une entreprise sans espoir, car alors on devra parler —
donc dire dans un système langagier — de ce qui est, par définition, hors de

tout système? Il faudrait donc parler hors de tout langage!
Mais, en fait, nous nous compliquons la tâche, et il n'y a paradoxe que

parce que nous l'avons nous-mêmes construit. En effet, il ne s'agit pas de

parler hors de tout langage, mais plutôt de voir si et comment le langage
ordinaire peut renvoyer au-delà de lui-même, non pas seulement à un autre
système, mais hors de tout système. La question que nous devons poser est

donc la suivante: par quel moyen — s'il en est un — le langage courant dit-
il l'existence tout court? La confrontation des usages ordinaire et philosophique

de (existe) nous donne une indication: ce que le philosophe se

permet et que le langage ordinaire ne se permet pas en général, c'est de faire
précéder existe > de noms propres. Dès lors, on peut se demander si ce n'est

pas le nom propre qui est le support de l'engagement ontologique dans le

langage courant, ce qui n'est pas a priori impossible, puisqu'il est ce qui
permet de nommer les objets dans leur singularité.

Mais il y a tout de suite une difficulté: le nom propre est une entité
linguistique, il est donc déterminé par des relations intra-linguistiques: le nom

propre ne paraît pouvoir se référer à l'objet que par l'intermédiaire des

significations du langage. Il n'a donc de sens qu'à l'intérieur du langage.

Cependant, si l'on regarde de plus près comment fonctionnent les noms

propres, on s'aperçoit que, contrairement à ce que nous venons d'indiquer
et comme le remarque Searle, ils n'ont pas de signification au sens habituel
du terme — on ne peut les définir31 —, ce qui est bien le signe qu'ils ne sont

30 Bref, nous ne sommes d'accord qu'avec la première partie de cette phrase de

M. Williams: «When we are doing philosophy we tend to fall into ways of using
language which are distortions of language; unaware we break the rules for the use of
words which alone give the words their meaning» (op. cit., p. 78).

31 « We do not ordinarily think of proper names as having a sense at all in the

way that predicates do: we do not, e.g. give definitions of proper names» (J. R.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 333

pas prisonniers des relations de significations de la langue, et donc que leur
référence est indépendante, au moins en partie, de ces significations: les

noms propres permettent de se référer aux choses presque indépendamment
de toute signification32. C'est sans doute pourquoi, notons-le en passant,
aucune langue n'est dépourvue de noms propres, ni de certains termes
analogues, tels le Je, dont on peut dire ce que Benveniste dit du mot (moi>:
c'est le nom propre de locuteur »33.

Ainsi, nous voyons que la fonction de nom propre permet de rendre

compte de l'existence «tout court» dans le langage ordinaire. Nous
pouvons donc conclure qu'il est possible de dire l'existence tout court, cela au

moyen du sens philosophique de (existe) d'une part, des noms propres de

l'autre; mais non pas au moyen du quantificateur existentiel qui n'est la

transposition logique adéquate ni de l'un, ni de l'autre. On peut ainsi

échapper au relativisme et à l'idéalisme subjectif et ce au profit d'une position

réaliste.
En d'autres termes, la reconnaissance de l'existence tout court permet de

briser l'identification de l'être et de l'objet — au sens de la phénoménologie,
où l'objet est toujours pour une conscience, c'est-à-dire dans un système —
et donc au réalisme de ne plus succomber sous les coups du relativisme. En

effet, comme le note M. Lévinas, traditionnellement le réalisme « oppose à

la constitution de l'objet par la conscience, l'être en soi de cet objet, mais,
comme l'idéalisme [c'est-à-dire le relativisme], identifie être et objet. Cette
identification admise, l'idéalisme revient triomphalement. Car l'apparition
de l'objet, la représentation, est toujours à la mesure de la conscience.»34

L'existence tout court implique donc le réalisme, mais il ne dit pas
encore quel réalisme: l'aristotélicien tout autant que le platonicien, car il n'y
a pas que les réalités de notre monde auxquelles on peut se référer, du
moins en principe, par des noms propres, on peut les utiliser aussi pour se

référer à des objets abstraits. Il faudrait donc encore élaborer une théorie
des noms propres pour voir si certains d'entre eux se laissent éliminer, si

donc on peut s'en passer et ainsi ne pas s'engager ontologiquement sur leur

Searle, «Proper Names», in Philosophical Logic, P. F. Strawson ed., Oxford 1967,

p. 89). Voir aussi B. Rundle, Grammar in Philosophy, Oxford 1979, p. 71: «Can
proper names be said to have a sense? If talk of sense requires that talk of meaning
be at least possible, the prospects for an affirmative answer are not bright. »

32Cf. J. R. Searle, op. cit., p. 95: «The uniqueness and immense pragmatic
convenience of proper names in our language lie precisely in the fact that they enable
us to refer publicly to objects without being forced to raise issues and come to agreement

on what descriptive characteristics exactly constitute the identity of the object.
They function not as descriptions, but as pegs on which to hang descriptions. »

33 E. Benveniste, Problèmes de linguistique générale, t. II, Paris 1974, p. 200.
34 E. Lévinas, En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Paris 1974, p.

142.



334 BERNARD BAERTSCHI

réfèrent. De telles théories existent d'ailleurs déjà; il y a par exemple la
théorie russellienne des descriptions, mais il ne saurait être question de les

examiner ici.

Nous allons maintenant illustrer et développer certaines thèses que nous
avons énoncées, ce qui nous permettra de donner d'importantes précisions,
en faisant appel à d'autres traditions philosophiques que la philosophie
analytique, comme nous venons d'ailleurs de le faire en citant M. Lévinas.
Nous nous demanderons d'abord comment le problème de l'existence se

pose dans une philosophie qui se veut justement une pensée des

fondements, de la fondation: la phénoménologie.
Si la philosophie analytique aborde souvent les problèmes philosophiques

en demandant comment leur objet se dit dans le langage — ordinaire
ou formalisé —, la phénoménologie les aborde en se demandant comment
le sujet vise leur objet. Ces deux attitudes sont d'ailleurs moins opposées

que complémentaires, dans le sens où l'analyse linguistique dépend, au
moins en partie, de l'intention des significations et des objets auxquels les

mots se réfèrent. Il y a donc un chemin des intentions à l'usage, et

réciproquement.

Il ne s'agira pas, dans le cadre de cet exposé, d'une analyse systématique
de la phénoménologie, mais de l'exploitation de certains de ses thèmes,

principalement de l'intentionnalité de l'être, moins chez Husserl que chez

certains philosophes qui se sont inspirés de sa démarche.
Demandons-nous donc comment le sujet vise l'être. Selon M. Lévinas,

l'intentionnalité de l'être est quelque chose de tout à fait particulier: «En
dehors des relations pratiques, théoriques, émotionnelles que nous pouvons
entretenir avec les choses et les personnes, nous entretenons, par le fait
même de notre existence, une relation constante avec l'être verbe»35. Relation

bien particulière donc; mais qu'est-ce qu'une relation qui ne serait ni

pratique, ni théorique, ni émotionnelle? Le texte va nous aider à le

comprendre. Ma vie se compose d'un faisceau d'intentions pratiques, théoriques
et émotionnelles qui se rapportent à de nombreux objets. Aucune de ces

intentions n'est liée par essence à tel objet déterminé, au contraire même:

ces objets changent, même si des fixations peuvent se produire (dans

35 Op. cit., p. 80. Voir aussi I. Horgby, «The double Awareness in Heidegger and

Wittgenstein», in Analytic Philosophy and Phenomenology, H. A. Durfee ed., The

Hague 1976, p. 97: «Experience can tell how something (or everything) (Seiendes)
is, but not that something is. For this a special awareness is required. » L'être n'est

pas objet d'expérience, mais d'une forme de conscience particulière.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT'? 335

l'amour par exemple). Cependant, ces fixations sont, pour ce type d'inten-
tionnalités, contingentes. L'intentionnalité de l'être, elle, est différente: elle
est essentiellement liée à son objet, elle ne peut jamais s'en détourner pour
aller vers un autre objet: c'est une «relation constante».

Ainsi, l'intentionnalité de l'être, c'est ce qui est toujours déjà là, même si

je n'en ai pas conscience. En cela, elle rejoint ce que Husserl a appelé l'acte
objectivant, ou plutôt la partie de cet acte qu'il nomme représentation
représentative, puisqu'il dit: «Tout acte en général ou bien est lui-même un
acte objectivant, ou bien a un tel acte pour base. L'ultime fondement de

tous les actes, ce sont des (représentations) (Vorstellungen) au sens de

représentations représentatives (Repräsentationen)»36: toute intention,
quelle qu'elle soit, théorique, pratique ou émotionnelle, a à sa base un acte

qui présente l'objet à connaître, à utiliser ou à éprouver. Seulement, cet acte
m'est tellement proche que, la plupart du temps, je n'en ai pas conscience,
je m'imagine même qu'il n'existe pas. La représentation présente l'objet, car
ce qui est à l'origine, c'est toujours la présence. Cela aussi est la caractéristique

de l'intentionnalité de l'être: ce qui est toujours déjà là, c'est la
présence. Comme le dit le R.P. Geiger, «l'un des sens de ce mot être, aux
significations multiples, n'est-il pas justement cette présence: Die Präsenz des

Praesenten comme Heidegger l'a interprété, et justement, à mon avis? Sens

le plus universel, analogique, puisqu'il n'existe que des présents divers,

ayant chacun un mode propre de présence: comme réel, comme contenu de

la pensée, comme être de rêve, d'imagination, etc.»37. L'être est présence.
L'être comme présence, cet être originaire, est-il l'existence «tout

court»? Il le semble, puisque tout système, tout langage impliquent la

présence: ce qui est se présente et cela permet de parler, de connaître, de

construire des systèmes: «Antérieurement à toute parole se produit l'événement

que nous avons appelé la présence réciproque, le face à face de notre
acte et de son objet, quel qu'il soit»38, dit encore le R.P. Geiger.

Cependant, dès qu'on pousse un peu plus l'analyse, une grosse difficulté
surgit: si, du point de vue du sujet qui vit actuellement l'acte de présence, cet

acte est quelque chose d'absolument premier — même s'il se dégrade parfois

sous l'effet de l'habitude —, du point de vue de l'objet, s'il est permis de

parler ainsi, les différents présents se donnent le plus souvent comme structurés

par différents systèmes: si l'être réel présent peut, peut-être, être dit
indépendant de tout système, de tout langage — c'est là d'ailleurs le
problème du relativisme —, il est plus difficile de l'affirmer pour l'être contenu
de pensée présent et il est faux de le dire pour l'être d'imagination présent:

36 E. Husserl, Recherches logiques, Paris 1974, p. 119.
37 L.-B. Geiger, «Ce qui est se dit en plusieurs sens», in Scolastique. certitude et

recherche en hommage à Louis-Marie Régis. Montréal 1980, p. 90.
38 Op. cit., p. 98.



336 BERNARD BAERTSCHI

pour les êtres de fiction, leur présence est présence dans un système, car,
comme le dit M"e Bonzon à propos de Sherlock Holmes: « Il est possible de

s'y référer, à condition que ce soit bien dans le monde du roman, c'est-à-
dire en somme au sein d'un système qui soutient l'existence du héros»39.
Dès lors, il faut dire que la présence ne suffit pas à garantir l'indépendance
que dit l'existence tout court.

Cela peut aussi se voir d'un autre point de vue: l'être comme présence
joue le même rôle, dans l'analyse des intentions, que le quantificateur
existentiel dans l'analyse du langage. D'une part ils ont la même extension — le

R.P. Geiger a parlé de «sens le plus universel», M. Williams a fait de l'existence

un problème de syntaxe à cause de sa grande généralité — et tous les

deux ne peuvent être énoncés indépendamment de toute propriété — (3x)
n'a aucun sens séparé de cpx, la présence est toujours présence d'un x
spécifié —. D'autre part, la représentation dont parle Husserl, la présence, est

le fondement intentionnel de la proposition (x existe): l'objet «(existe)
réellement, si l'on réussit à remplir les visées judicatives avec une intuition
donatrice première»40; mais le jugement d'existence, comme l'appelle Husserl,

n'est pas un simple décalque de la visée qui le fonde: c'est, au sens

même où Frege l'entendait, un prédicat du second ordre: «Le jugement
d'existence < A est> signifie par suite: le sens <A > a une réalité correspondante»^.

Le sens, c'est-à-dire un concept: l'existence est la propriété d'un
concept et non d'une chose: « Nous donnons donc au sens d'être> comme
prédicat»42.

Ainsi les énoncés «Il existe des abominables hommes des neiges», «Il
existe des nombres imaginaires», «Dans un roman de Zola, il existe une
locomotive nommée < La Lison > » peuvent être interprétés comme signifiant
soit que des abominables hommes des neiges, des nombres imaginaires et

La Lison sont présents ou peuvent être présents pour un sujet, soit que ces

trois entités peuvent occuper la place de x dans (3x)cpx. Il n'est donc pas
étonnant que des problèmes analogues se retrouvent dans les deux cas43.

39 «Sens et référence: essai d'application de ces notions au texte», in Studia
Philosophic, 39 (1980), p. 108.

40 Expérience et jugement, Paris 1970, p. 357.
41 Op. cit., p. 359.
42 Op. cit., p. 358.
43 Cf. C. Kahn, « On the Theory of the Verb To Be > », in Logic and Ontology, M.

K. Munitz, ed., New York 1973, p. 8: « nere is someone who... I regard this as the

typical function of be as existential verb: to present or provide a subject for
further predication». Cf. aussi A. Orenstein, «On Explicating Existence in Terms of
Quantification», in op. cit., p. 74: «We might take Quine's formula (to be is to be the

value of a variable > au pied de la lettre and not, as he does, to exist is to be the value
of a variable». Dissocier l'existence tout court du quantificateur, c'est-à-dire (existe)
de (est> où (est) dit la présence, permet de parler du nombre comme de quelque
chose qui est, sans être entraîné dans des problèmes d'engagement ontologique.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT'' 337

Bref, l'acte de présence ne garantit pas l'indépendance radicale de

l'objet visé, mais plutôt «la consistance propre des termes de nos actes»44,
de même que les valeurs de x dans (3x)<px déterminent ce de quoi l'on
parle, ce à quoi l'on se réfère et qui prend place face à nous dans une
certaine autonomie.

Ainsi le (existe) du langage ordinaire dit-il essentiellement la présence;
on le voit à la fois dans des expressions courantes, telles que « Il existe un
nombre premier entre 10 et 20» et dans d'autres expressions, plus rares, où
(existe) est employé sans complément: je me heurte à un problème très

compliqué et, après de nombreuses heures de recherche, je conclus «ce
problème n'a pas de solution»; le lendemain, ouvrant une revue, j'y trouve la

solution que je cherchais en vain et je m'écrie: «Mais, cette solution
existe! », marquant par là mon étonnement face à la présence de la solution.
Or chaque fois, dans ces deux exemples, (existe) dit la présence et non
l'engagement ontologique, car le sens commun ne pose l'existence «tout
court» ni des nombres, ni des propositions — la solution est une proposition.

Bref, la présence seule ne saurait garantir l'accès au réel, pas plus qu'un
système qui n'a à sa disposition que le quantificateur existentiel: ils ne nous
sauvent pas du relativisme.

L'analyse de l'être comme présence nous donne encore une indication
précieuse, c'est que si (être) signifie la présence, il signifie aussi autre chose:
l'être se dit de multiples manières et, pour le R.P. Geiger, qui se situe dans
la perspective thomiste, être signifie aussi esse, c'est-à-dire d'abord l'existence

réelle, indépendante de la connaissance: «esse rei in seipsa»45. Or, et
c'est là ce qui nous intéresse, la distinction de la présence et de l'esse

recouvre, d'un certain point de vue au moins, la distinction quinienne de

l'existence dans un système et de l'existence tout court. Bref, il faut distinguer

le problème de l'engagement ontologique des différents systèmes — où

nous sommes au niveau de la présence: qu'est-ce qui, dans tel système, est

présent? —, et celui de l'engagement ontologique absolu, de l'existence tout
court: qu'est-ce qui existe réellement?

On retrouve encore la même opposition chez Maine de Biran, lorsqu'il
parle du phénomène, c'est-à-dire de l'être dans la connaissance, dans le
système de la connaissance, et du noumène, c'est-à-dire de l'être absolu, hors
de tout système, qui n'est pas objet de connaissance, mais de croyance46.

Il faut donc affirmer l'analogie de l'être, analogie qui est moins visible
dans le langage ordinaire que dans le langage philosophique. Par là, on voit
que ce sont certaines distinctions conceptuelles elles-mêmes qui ont poussé

^L-B. Geiger, op. cit., p. 101.
45 Thomas d'Aqltn, Somme théologique, la, q 14, a 13, ad 2.
46 Voir à ce sujet notre livre: L'ontologie de Maine de Biran, Fribourg 1982.



338 BERNARD BAERTSCHI

les philosophes à diversifier le sens du terme (existe), diversification qui
s'est faite pendant l'histoire et que certains linguistes, tels Kahn47, ont
essayé de reconstruire. Pour notre propos, il suffira d'avoir reconnu la
nécessité de cette analogie.

En mentionnant la position de Maine de Biran, nous avons fait allusion
à la distinction du phénomène et du noumène. Cela nous ramène à Kant,
dont nous aimerions analyser de plus près la théorie de l'existence.

Pour étayer sa thèse que l'existence n'est pas un prédicat, le philosophe
de Königsberg oppose l'ordre de la connaissance à l'ordre de l'existence:
« Par l'existence de la chose vous n'ajoutez rien à votre pensée de la
chose»48. Cela est illustré par l'exemple des cent thalers. Et Kant rejoint la

critique que Gaunilon et Thomas d'Aquin avaient faite de la preuve lorqu'il
ajoute: « Si je conçois un être à titre de réalité suprême (sans défaut), il reste

toujours à savoir, pourtant, si cet être existe ou non»49. Par là, Kant fait
quelques pas vers la conception de l'existence comme existence tout court:
l'ordre de la connaissance c'est, tout comme chez Maine de Biran, l'ordre
des déterminations predicatives, à quoi l'ordre de l'existence échappe. Mais
le philosophe de Königsberg parle aussi à un autre moment de l'existence,
c'est lors de l'établissement de la table des catégories: l'existence est une
catégorie de la modalité, avec la possibilité qui, unie à l'existence, donne la
nécessité50. Or les catégories sont les concepts a priori de la subjectivité
transcendantale; cela signifie que l'existence est relative au sujet, elle n'est
donc pas l'existence tout court, mais l'existence dans un système, ce système
n'étant pas tel ou tel système particulier, mais le système du sujet transcendantal.

Cela veut-il dire que Kant se contredit? Non, car il affirme, lors de sa

critique de l'argument ontologique: «Si, au contraire, nous voulons penser
l'existence seulement par la pure catégorie, il n'est pas étonnant que nous ne
puissions indiquer aucun critérium pour la distinguer de la simple possibilité»51.

La catégorie d'existence doit, pour ne pas rester vide, s'allier au
monde de l'expérience. Mais outre le fait que cela donne à l'expérience
sensible un privilège que l'existence tout court n'implique pas, les difficultés
propres à l'esthétique transcendantale ayant amené certains philosophes à

47 Cf. C. H. Kahn, ne Verb <Be> in Ancient Greek, Dordrecht 1973.
48 Critique de la raison pure, p. 428.
49 Op. cit., p. 430.
50 Cf. Op. cit., pp. 94-97.
51 Op. cit., p. 430.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 339

la rejeter, c'est la notion d'existence comme pure catégorie, c'est-à-dire
comme existence dans un système, qui a eu tendance à prévaloir, d'où, par
exemple, l'idéalisme de Fichte. Bref, on trouve chez Kant deux tendances
mal distinguées, ou plutôt une seule notion, l'existence — souvenons-nous
que les différents termes que Kant utilise pour signifier l'existence sont tous

synonymes — pour répondre à deux problèmes, l'un intrasystémique — la

catégorie —, l'autre extrasystémique, qui permet notamment de dire que le

noumène existe, ce qui serait impossible si l'existence n'était que la
catégorie.

Mais alors, si cela est vrai, il faut dire que pour Kant l'existence est aussi

un prédicat, puisque la prédication est le signe de l'intrasystémique. Pourtant,

il le nie. Toutefois cette dénégation peut s'expliquer, pensons-nous, par
son absence d'intérêt pour les questions syntaxiques, donc par son
ignorance sur ce sujet; car, du point de vue de la syntaxe, les catégories de la

modalité, si elles ne sont pas des prédicats du premier ordre, peuvent très
bien être analysées comme des prédicats d'un ordre supérieur, comme on le

voit en logique modale: on peut considérer que les opérateurs L (la nécessité)

et M (la possibilité) ont des prédicats comme arguments, si bien que,

par exemple, Lcpx pourra s'écrire (Lcp)x et signifiera «x a la propriété
d'être nécessairement cp»52. Ainsi, puisque pour Kant l'existence est aussi

une modalité, elle pourra être considérée comme un prédicat d'ordre supérieur

à 1. Kant a donc omis de distinguer les différents ordres de prédicats,
c'est pourquoi il a pu lui sembler que même l'existence comme catégorie
n'est pas un prédicat, puisqu'elle n'ajoute rien au terme qui est en position
referentielle, et donc que le problème ontologique était résolu. Or cela n'est

pas le cas, puisque, du fait que l'existence n'est pas un prédicat du premier
ordre, il ne s'ensuit pas qu'elle puisse dire l'indépendance par rapport à tout
système: les prédicats ne sont pas que du premier ordre.

Ainsi, si Kant distingue bien, en principe, le problème syntaxique
(prédicat logique) du problème ontologique (prédicat réel), la manière dont il a

abordé le problème a fait qu'il n'a pas distingué avec toute la netteté qu'on
aurait pu désirer l'existence dans un système et l'existence tout court, bien

que sa philosophie demande une telle distinction. Ou, si l'on veut, il

manque chez Kant une théorie explicite de l'analogie de l'être. Cela, de la

part d'un des maîtres de la pensée moderne, a évidemment pesé lourd sur
les philosophes qui l'ont suivi.

Nous pensons qu'une des raisons importantes de l'absence de cette
dernière distinction est la polysémie du terme < existe > : les acceptions de ce mot
dans le langage ordinaire et dans le langage philosophique ne se recouvrent
pas — c'est ce qui rend le langage philosophique si irritant pour celui qui

52 Cf. sur ce problème G. E. Hughes & M. J. Cresswell, An Introduction to
Modal Logic, London 1972, p. 183 note 131.



340 BERNARD BAERTSCHI

veut s'en tenir aux usages du langage ordinaire —, ce que n'ont pas très

bien vu certains philosophes, dont Kant et Quine, sans doute parce'que,
s'exprimant dans le langage ordinaire, ils se sont laissé enfermer dans

l'acception ordinaire de ce mot, d'où d'abord des paradoxes (p. ex.:
comment peut-on parler de quelque chose qui n'existe pas?) et la menace du
relativisme qui pourrait être caractérisé par l'oubli du sens philosophique de

(existe) et sa réduction au sens ordinaire de ce mot.
Mais si d'une part cet oubli a pu avoir lieu, si d'autre part le sens

philosophique de (existe) a été tiré de son sens ordinaire, c'est que ces deux sens

sont, au moins sous un certain rapport, très proches. Ils le sont dans la
notion d'indépendance. En effet, l'être comme présence, le face à face du

sujet et de l'objet, marque l'indépendance du sujet et de l'objet: ce qui
m'apparaît dans sa présence ne dépend pas de moi, même si c'est un être de

fiction: il a sa vie propre dans l'œuvre, tel roman par exemple, qui est son
univers. La présence est donc le signe d'une indépendance relative. De là,

on a pu construire la notion d'indépendance absolue — l'existence tout
court —, lorsqu'on a fait précéder (existe) d'un nom propre ou d'une
expression équivalente.

D'où aussi tous les malentendus concernant l'argument ontologique:
c'est une preuve, on peut donc la réfuter par des considérations linguistiques

ou syntaxiques — c'est l'attitude de Frege —; mais cette preuve veut

engager ontologiquement, on peut donc aussi la réfuter sur le terrain de

l'ontologie — c'est l'attitude de Thomas d'Aquin53 et de Kant, après
Gaunilon. Or ces deux réfutations n'ont pas le même sens, car le syntaxique n'a

pas ipso facto un impact ontologique, quoique l'ontologie ne puisse, sans

risquer d'errer, se passer totalement de la syntaxe.

DISCUSSION

Jean-Pierre Leyvraz — Je me sens d'accord avec vous lorsque vous
entendez souligner que l'existence, comme position de réalité, est bien
distincte du concept ou de tout caractère d'intelligibilité. En d'autres termes, je
serais réaliste avec vous. Mais je crains que, après Hume et Kant, l'existence

ne soit posée alors que comme le résidu brut de l'intelligibilité, une facticité
à laquelle il faudra donner un sens, mais qui en elle-même n'en a pas. Je

voudrais qu'on puisse dire, avec saint Thomas, Descartes et Spinoza, que la

réalité et la perfection sont une seule et même chose et que l'existence, si elle

est peut-être pauvre et résiduelle en un sens, est riche et productrice de sens

53 Certes, Thomas d'Aquin parle aussi de prédicat, mais ce n'est pas en vue de
réfuter la preuve, puisqu'il affirme même: «Deus est, quantum in se est, per se nota
est: quia praedicatum est idem cum subjecto» (Somme théologique, I, q. 2, a. 1).

Thomas recourt à des notions syntaxiques pour caractériser l'évidence et non la

portée ontologique de la preuve.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 341

en un autre. Sinon, comment pourrions-nous même percevoir et

comprendre un monde dont l'existence serait un fait brut inscrutable?

B. Baertschi — Il est vrai qu'au terme de la démarche que j'ai proposée
dans mon exposé l'existence apparaît comme un résidu: une fois toutes les

couches de significations, les couches predicatives d'une chose enlevées, ce

qui reste, c'est le fait brut de l'existence tout court, dans le cas évidemment
où il s'agit d'une chose réellement existante. Cela veut-il dire que j'exclue
toute richesse, toute plénitude, dans l'existence? Pas nécessairement, et cela

pour deux raisons:

(i) Si j'aboutis à cette radicale pauvreté dans l'intelligibilité, c'est au
terme d'une démarche qui a pour but de montrer que le réalisme est
possible: au-delà de tout ce que je peux savoir (par mode de concept) d'une
chose, il reste son existence tout court, indépendante et irréductible. Il faut
au moins cela pour que le réalisme soit possible, mais cela n'établit pas que
le réel n'est rien hormis cet au moins. Cette pauvreté n'est donc, peut-être,

que provisoire.
(ii) Il faut bien voir que l'existence tout court est une abstraction: on ne

la rencontre jamais dans la réalité où il n'y a que des êtres, à qui appartiennent

la richesse et la plénitude, et que l'on perçoit, que l'on comprend.
Certes, cette richesse et cette plénitude sont du domaine prédicatif, c'est-à-
dire qu'elles dépendent du point de vue d'un système, d'une théorie, ce qui
nous ramène à une conception résiduelle de l'existence. Cependant, une
fois ce résidu établi, et avec lui le réalisme, rien n'empêche de se pencher
sur les différentes structures predicatives afin de voir si certaines d'entre
elles sont produites par l'existence, c'est-à-dire ne sont pas seulement le

point de vue du sujet connaissant. Sur ce plan, une étude des structures
perceptives et de la Lebenswelt nous apprendrait sans doute beaucoup.

Une remarque encore pour terminer: je me demande si on ne commet
pas une « category mistake » lorsqu'on parle de résidu ou de pauvreté en ce

qui concerne l'existence. En effet, si ces termes s'appliquent à des contenus

conceptuels pour en exprimer la déficience, il n'est pas sûr qu'ils puissent
s'appliquer à l'existence qui relève d'un autre ordre d'intelligibilité, proprement

a-conceptuel.

Charles Gagnebin — Qu'il me soit permis de dire combien j'ai apprécié
l'exposé de Bernard Baertschi dont l'ampleur de l'information le dispute à

la précision de ses analyses. Il me paraît que vous avez bien raison de souligner

que le langage ordinaire implique spontanément une sorte d'engagement

ontologique que la critique philosophique doit relativiser et situer.
Mais vous n'adhérez pas à un relativisme généralisé et cherchez à retrouver,
par-delà le sens commun (que vous ne rejetez pas), un engagement ontologique

qui puisse reconnaître l'indépendance de l'être existant au-delà même



342 BERNARD BAERTSCHI

des qualités de sa présence à nous. Dans cette optique, j'aimerais vous poser
une question à propos de votre réalisme: pour admettre l'existence de
réalités radicalement indépendantes de la connaissance que l'homme peut en

prendre, n'y a-t-il pas lieu de recourir au principe de causalité, de sorte que
le réalisme ne se sépare pas de la compréhension que notre intelligence peut
acquérir des réalités extramentales: le réalisme sera donc critique ou ne sera

pas. Qu'en pensez-vous? Je précise simplement que par critique je n'entends

pas «kantien», parce que la philosophie de Kant est criticiste plus encore
que critique: elle veut établir la science des limites des pouvoirs noétiques
de l'homme.

B. Baertschi — L'existence tout court ne peut être saisie hors de tout
contenu intelligible, c'est-à-dire hors de toute compréhension, c'est bien
évident, et vous avez raison de le souligner. De ce point de vue, cette existence
reste une abstraction, si bien que chaque fois que l'on se réfère à un existant
réel, particulier, on dit plus que l'existence tout court. Même les noms
propres ne sont pas purement référentiels ; ils véhiculent un certain nombre
d'informations sur le porteur du nom, mais ce qui leur donne leur statut
particulier, c'est que ces informations ont pour seul but de permettre la

désignation du porteur, c'est-à-dire d'identifier un existant tout court. Or dès

qu'il y a contenu intelligible, la critique devient possible et même, pour un
philosophe, nécessaire.

Parmi ces contenus intelligibles, le principe de causalité doit-il avoir une
place privilégiée, ainsi que vous le suggérez? Il ne me le semble pas, et cela

pour deux raisons:

(i) Dans la mesure où l'on fait reposer l'objectivité de la connaissance

sur la causalité — les choses sont, par leur présence ou leur action, causes
de nos sensations —, on est déjà, comme Merleau-Ponty l'a montré, en

plein dans une théorie déterminée, de type scientifique, concernant la structure

physique du monde et psycho-physique de nos organes récepteurs,
c'est-à-dire très loin de l'existence tout court et des contenus qui l'accompagnent

immédiatement, dont la Lebenswelt me paraît au contraire beaucoup
plus proche.

(ii) Je suis d'accord avec Maine de Biran lorsqu'il affirme que la causalité

est anthropomorphique: je ne puis attribuer la catégorie de cause aux
êtres qui ne sont pas moi que parce que je sais que je suis une cause. Dès

lors, le principe de causalité ne saurait garantir un réalisme critique,
puisque, loin de garantir le réalisme, il est au contraire la marque de mon
action sur les choses, et non celle des choses tout court.

Cursio Chiesa — Y a-t-il un critère adéquat des présuppositions ontologiques

du langage ordinaire? Peut-on comparer le langage ordinaire à une
théorie scientifique — qui assume l'existence de certaines entités si et seulement

si celles-ci figurent parmi les valeurs des variables liées?



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT9 343

Dans «Logic and the Réification of Universals» (From a Logical Point

of View, p. 107), Quine résume de la manière suivante sa position: «In a

loose way we often can speak of ontological presuppositions at the level of
ordinary language, but this makes sense just in so far as we have in mind
some likeliest, most obvious way of schematizing the discourse in question
along quantificational lines. »

B. Baertschi — Pour Quine, qui pense que le quantificateur existentiel
rend compte de l'engagement ontologique, il est évident qu'on ne saurait
déterminer précisément les présuppositions ontologiques d'un langage qui
ne serait pas strictement quantifiable. Or il est tout aussi évident que le

langage ordinaire ne l'est pas, d'où d'ailleurs l'opposition de Quine aux
philosophes du langage ordinaire. Cela veut-il dire que Quine va jusqu'à nier
qu'on puisse déterminer quoi que ce soit des engagements ontologiques de

notre langage quotidien? Non, car comme il le dit un peu après le texte cité,
il ne serait pas possible de les déterminer seulement dans un langage qui
n'aurait aucun équivalent du quantificateur, du (there is>; simplement, le

langage ordinaire se prête difficilement à une détermination systématique
de ses engagements, car de nombreux usages du < there is > n'ont pas grand-
chose à voir avec la quantification. A partir de là, je ferai deux remarques:

(i) Le langage ordinaire n'est évidemment pas un système au sens strict,

pour la raison signalée dans la question et pour d'autres encore: par
exemple, un langage ordinaire contient la négation de tous ses énoncés, ce

qui n'est évidemment pas le cas d'un système; ou encore on ne peut aborder
le langage ordinaire de l'extérieur, alors qu'on le peut pour un système. Il
serait plus vrai de dire que le langage courant est un ensemble de systèmes,
de théories, explicites et implicites, qui ne sont pas toujours compatibles
entre eux. Seulement, tout cela, bien qu'important, n'est pas pertinent pour
mon propos, pour lequel il suffit que l'on puisse dire qu'un langage,
ordinaire ou non, a des présuppositions ontologiques, même si on ne sait pas
toujours quelles elles sont, pour qu'on puisse parler de système. Or cela

semble bien être le cas de tous les langages, car même si Quine imagine qu'il
pourrait en aller autrement, il croit savoir que tous les langages qu'il connaît
présupposent l'existence des objets individuels au moins; et si le quantificateur

n'y est pas toujours utilisable stricto sensu, la fonction de référence y
est, qui joue le même rôle (dans Word and Object, Quine est d'ailleurs beaucoup

moins sévère vis-à-vis du langage ordinaire). J'emploie donc le mot
(système) dans un sens large, désignant par là toute théorie, tout ensemble
de théories, tout discours qui ont des présuppositions ontologiques — les

linguistes parlent d'ailleurs couramment du système de la langue — à quoi
j'oppose l'engagement ontologique absolu qui échappe à tout système,
même au sens large du terme.



344 BERNARD BAERTSCHI

(ii) Il n'est pas évident que le langage ordinaire soit aussi peu systématique

que Quine le dit dans ce passage. Certains philosophes, dont M.
Williams, ont essayé de rendre compte de tous les sens du mot (existe) — en

anglais tout au moins — à l'aide du quantificateur, et ils prétendent y être
arrivés.

Fernand Brunner — Dans la belle conférence que vous venez de

prononcer, vous avez distingué l'être tout court, l'existence sans contenu intelligible,

et l'être inscrit dans un système ou l'essence, et vous avez déclaré que
ces sortes d'êtres correspondaient respectivement au point de vue de la
philosophie et à celui du sens commun. On peut s'en étonner, puisque l'histoire
enseigne que cette distinction est intérieure à la philosophie: elle a lieu, par
exemple, entre le thomisme qui représente l'existence comme telle et

l'augustinisme pour lequel l'être est plus ou moins, selon qu'il s'agit de l'être
immuable ou de l'être changeant. Et il y a toujours eu, en philosophie, un
discours sur l'erreur et l'illusion, ne traitant pas de l'existence comme telle,
mais de l'être secondaire ou faux qui fait partie du concept de la chose
illusoire. Inversement, rien de plus courant pour le sens commun que la

constatation ou la non-constatation de l'existence pure: il y a ou il n'y a pas
de lait dans le frigidaire, etc.

B. Baertschi — La distinction de l'existence et des contenus intelligibles
est une distinction que l'on retrouve et dans la philosophie et dans le sens

commun; ce qui par contre est propre à l'un ou à l'autre, ce sont les expressions

qu'ils utilisent pour dire cette distinction. Le terme (existence) notamment

ne signifie l'existence tout court que dans le langage philosophique, et

non dans le langage ordinaire, où il dit la présence; ce qui dit l'existence
tout court dans ce dernier, c'est le nom propre. Or la présence est encore du
côté du système, des contenus intelligibles. Fait-elle alors partie de

l'essence? Non, je dirais plutôt que c'est l'apparaître de l'être (de tel étant, et

non pas de l'Etre, s'il en est un), lequel ne peut apparaître que sous tel ou tel

mode: présent comme réel, comme imaginaire, comme pensé,... Ou, en

d'autres termes, l'essence étant une détermination, ou un ensemble de

déterminations du premier ordre, la présence n'appartient pas à l'essence, car
elle est une détermination d'ordre supérieur: c'est justement l'existence
(dans un système), et sa traduction linguistique est le (il y a> ou le (existe).

Une remarque encore sur le lait dans le frigidaire: si je dis « Il y a du lait
dans le frigidaire», il est évident que je présuppose l'existence pure du lait.
Pourtant j'ai employé «il y a» et non un nom propre; cela donne-t-il raison
à Quine? Non, car cet énoncé ne porte pas formellement sur l'existence; en

le prononçant je ne réponds pas à une question du type « Du lait existe-t-

il?», mais «Où y a-t-il du lait?» ou « Y a-t-il encore du lait?», qui sont des

questions portant sur le lieu et sur la présence. Il faut donc bien distinguer



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT0 345

le discours qui porte explicitement sur l'existence, et qui requiert, dans le

langage ordinaire, des noms propres ou des expressions équivalentes, et le

discours qui implique seulement cette existence et qui peut porter sur tout
autre chose, donc utiliser d'autres types d'expressions.

J.-P. Reding — La prédication de l'existence de Dieu est-elle analytique
ou synthétique?

F. Brunner — Si je puis reprendre la parole, je dirai qu'il convient de

distinguer le cas de l'existence de Dieu de celui de l'existence des cent tha-
lers. Je regarde dans ma poche pour savoir si j'ai de l'argent. Où faut-il
regarder pour savoir si Dieu existe? Affirmer que cent thalers sont ici est

une chose — qu'il y a une règle morale, un Dieu, etc., en est une autre.
Dans le premier cas, l'affirmation est théorico-empirique: elle porte sur un
fait dont la constatation est généralement à notre portée. Dans le second

cas, elle est théorico-pratique, en ce sens qu'elle engage la personnalité
entière. Anselme ne fait pas un raisonnement théorique pur, mais un
raisonnement théorico-pratique, comme il l'indique lui-même quand il dit que sa

foi est à la recherche de l'intelligence. Formellement, son affirmation de

l'existence de Dieu est analytique, puisque l'existence est contenue dans
l'idée de Dieu; en réalité, elle est synthétique, puisque l'implication de l'idée
ou l'idée elle-même est posée en vertu d'une stimulation venue de la
religion et d'un certain acte de la volonté.

B. Baertschi — Dans mon exposé, je me suis placé uniquement du

point de vue théorique; cette attitude m'oblige à rejeter la preuve ontologique,

puisque, formellement, elle fait de l'existence tout court un prédicat,
c'est-à-dire une existence dans un système.

Stélios Castanos de Médicis — Il remercie et félicite le conférencier de

son exposé qu'il qualifie de dense, ample et instructif pour lui, et — citant la

phrase de Valéry: « On ne sait pas ce qu'il fait en dehors de nous, et c'est ce

en quoi il ne nous touche en rien qui établirait son existence», qu'il
rapproche de la dénonciation faite par Kant (dans La Religion dans les limites
de la simple raison) de toute tentative d'hypostasier anthropomorphique-
ment Dieu — se demande si, justement, il n'est pas impossible d'adjoindre à

Dieu l'existence comme prédicat; et demande «i telle ne devait pas être la

conception kantienne. Il fait remarquer que, en grec comme en latin, le

sujet — support du prédicat — est hypo-keimenon et sub-jectum. Il est sous

une étendue —jacere: être étendu, gésir gisant —, il gît (keimai) dans un lit:
koitê, de rivière, où le verbe (rhêma: écoulement) le fait, par le désir,

apprendre, com-prendre, grâce à son existence (ex(s)ister — ex et sistere)

l'objet, dans une jouissance (ejaculare ou ejaculari) donnée au sub-jacere



346 BERNARD BAERTSCHI

par le verbe (rhêma) vers ce qui lui manque. L'ex(s)istence comme élan hors
de soi, au-delà de soi pour apprendre (prehendere) comprendre, prendre en

lui, ce qui lui manque. Or Dieu étant le manque de tout manque a comme
existence son non-besoin, comme com-prise en lui: un prédicat inhérent au

sujet, sans la nécessité du verbe unificateur. Ne revenons-nous pas ainsi à

Valéry établissant l'existence de Dieu par le fait même de son inexistence?

Mais, alors, l'in-existence de Dieu (in ex sistere) ne nous renvoie-t-elle pas à

l'inhérence du prédicat au sujet, sans intermédiaire, d'où d'ailleurs cette
affirmation de Kant: Si Deus est Deus, Deus est? Nous nous trouvons sur
deux plans différents, d'où deux notions d'existence différentes. Au niveau
de la divinité, à titre d'exemple, tout prédicat — comme celui de la toute-
puissance, Vomniscience, etc. — nécessitent l'adjonction d'une épithète
(épi-thèton, mettre sur) qui fait que le sujet n'est plus notre sujet (du sub-

jectum), mais l'ens entium, l'ens summum, l'omnitudo realitatis, comme dit
Kant. A ce niveau, Dieu ne peut avoir l'existence comme prédicat, puisqu'il
est; Deus est et non Deus est exsistentus. Peut-on y voir comme un genre
d'être à la manière de Parmenide, face à une existence (doxa), et

comprendre en ce sens la phrase de Kant (dans l'Opus Postumum): « La simple
idée de Dieu en démontre l'existence», c'est-à-dire le: «To gar afto esti

noein kai einai » — (car c'est la même chose que le penser et l'être)?

B. Baertschi — Dans cette intervention, il s'agit surtout du terme
(existe) tel qu'il s'applique à Dieu, en opposition à (existe) lorsqu'il est

appliqué aux autres êtres. J'avoue ne pas avoir beaucoup de lumières sur ce

sujet, mais je ne vois pas d'objection de principe à affirmer cette opposition,
vu que je pense que (existe) est analogique. Il faudrait cependant alors bien

remarquer que, dans l'énoncé «Dieu existe», (existe) ne saurait dire l'existence

tout court, et il resterait encore à déterminer à quelle catégorie
syntaxique il appartient.

Marcel Ghelber — Je vous suis reconnaissant pour votre conférence
qui nous offre un riche matériel de réflexion.

En ce qui concerne le problème des différents langages, je pense qu'on
peut employer différents langages — le langage mathématique, les langages
artificiels, autant qu'on est conscient de leurs limites, autant que ces

langages, que j'appellerais langages de l'extériorité, ne visent pas à se substituer
au langage qui relève de la qualité de l'être, de l'existence, au langage spirituel

qui découle nécessairement de l'engagement ontologique, langage qui,
quel que soit son vêtement culturel, nous renvoie toujours au-delà de tout
langage.

Il est vrai que le plus grand danger de substitution, c'est les langages de

plus haut prestige culturel, comme le langage philosophique, poétique, parfois

même théologique, qui le présentent. Un exemple, parmi les nombreux



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PRÉDICAT? 347

possibles: combien le langage hautement philosophique, avec parfois
d'admirables intuitions poétiques sur l'être, de Heidegger cache chez celui-
ci le manque d'engagement ontologique, son a-spiritualité et son amoralité
foncières, ainsi qu'il est arrivé tant de fois que de grands et exceptionnels
discours théologiques, fruits d'extraordinaires performances d'intelligence
et d'imagination, cachent le manque total d'engagement, de responsabilité
ontologiques, spirituels.

Vous avez posé la question du rapport entre Existence et présence
(présence de «l'autre», si j'ai bien compris) et lequel des deux termes est le plus
riche. Je pense que chaque être assume le passage de l'ontique à l'éthique, le

passage de l'engagement ontologique à l'engagement éthique concret, selon
la force, le poids spirituel et moral de son engagement ontologique
fondamental, absolu.

L'engagement ontologique fondamental, avec la conscience, la
responsabilité, le vécu de ce qui le constitue et le justifie substantiellement: le fait
absolu que Dieu Est, est générateur d'une infinie richesse, pure, incandescente,

mesurable peut-être en seuls termes de Lumière. Le vécu de Dieu
comme Présence nous plonge dans une infinie dynamique de l'Amour, de

la communion avec la chair et le sang de l'Existence, et la présence de

l'autre nous apparaît alors infiniment enrichie, elle nous apparaît comme
une incarnation, comme une concrétisation de la Présence Divine, elle nous
oblige infiniment à la reconnaître et à la consacrer dans sa source et son
sens divin et humain.

J'ajouterai qu'à tous les niveaux d'expression même les plus humbles et

les plus anonymes, et sous n'importe quelle forme, l'affirmation de l'Existence

peut être révélatrice du poids spirituel et moral de l'engagement
ontologique fondamental de celui qui s'exprime.

Tout ce que j'ai essayé d'esquisser, c'est un très humble et infime noyau
dont on pourrait, on devrait même infiniment parler. Je ne suis lucide que
par rigueur et, pourquoi pas?, par pudeur philosophique. Vous avez donné
une allure surtout technique à votre discours sur l'Existence, mettant entre
parenthèses le problème des options fondamentales.

B. Baertschi — Comme vous le dites à la fin de votre intervention, mon
exposé a été surtout technique, et j'ai laissé beaucoup de choses entre
parenthèses, notamment le problème moral et celui de l'existence au sens que les

existentialistes ont donné à ce terme. Car même lorsque j'ai parlé d'engagement

ontologique, je n'ai fait par là que traduire l'expression anglaise, que
l'on rencontre notamment chez Quine, «ontological commitment», qui n'a

aucune connotation morale ou «existentielle», mais qui signifie simplement

«ce qui est affirmé exister» (par une théorie). Et il est de fait que le

problème de l'existence a recouvert, dans l'histoire de la philosophie, et

recouvre encore beaucoup d'autres questions que celles que j'ai traitées.


	Société romande de philosophie : séance du 13 juin 1982 : l'existence est-elle un prédicat? Signification et enjeux de la question

