Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 13 juin 1982 : I'existence
est-elle un prédicat? Signification et enjeux de la question

Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 321-347

Societé romande de philosophie
Séance du 13 juin 1982

L’EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT?
SIGNIFICATION ET ENJEUX DE LA QUESTION

BERNARD BAERTSCHI

« L’existence est-elle un prédicat?» Cette question, une des questions
classiques que se pose la philosophie, renvoie, en ce qui concerne sa formu-
lation, a Kant. C’est en effet lors de sa critique de la preuve ontologique que
le philosophe de Konigsberg s’est demandé quels étaient les rapports entre
I’existence et I'attribution'. On connait sa réponse: le terme <est> n’est pas
un prédicat, ou plus précisément, car se contenter de cette affirmation c’est
tronquer le texte de Kant, il n’est pas un prédicat réel, ni dans I'ordre
logique ou il est copule et «met le prédicat en relation avec le sujet»,
comme dans « Dieu est tout-puissant », ni dans 'ordre de la realité, ou en
disant « Dieu est », « je n’ajoute aucun prédicat au concept de Dieu, mais je
ne fais que poser le sujet en lui-méme avec tous ses prédicats, et en méme
temps, il est vrai, I'objet qui correspond a mon concept. »*> Bref, I'existence
—— nous ne nous occuperons pas ici de la copule — n’est pas un prédicat
réel, car elle ne s’ajoute pas au sujet, comme par exemple la toute-puissance.

L’existence peut cependant étre un prédicat logique, c’est-a-dire que
<existe> peut occuper la place syntaxique d’un prédicat, mais cela ne saurait
intéresser le philosophe, puisque «tout peut servir indistinctement de pré-
dicat logique » 3.

Par la suite, la problématique des rapports entre I’existence et 'attribu-
tion a éte dissociée de celle de I'argument ontologique et elle est devenue
autonome. Mais la solution kantienne a continué de peser sur elle, puisque
depuis lors la plupart des philosophes la reprennent a leur compte. Nous
non plus, nous n’allons pas faillir a cette tradition et nous poserons, du
moins comme hypothése de départ, que I’existence n’est pas un prédicat et
nous nous demanderons, en nous aidant de la pensée de ceux qui ont
approuve cette these, ce que véritablement elle signifie.

! Nous utilisons ici le mot <existence> sans autre précision, bien que quatre mots,
chez Kant, puissent prétendre a cette traduction: Dasein, Sein, Wirklichkeit et Exis-
tenz. Cela est justifié, car «ce sont termes synonymes chez Kant» (R. VERNEAUX, Le
vocabulaire de Kant, Paris 1967, p. 95).

2Critique de la raison pure, Paris 1944, p. 429.

3 Loc. cit.



322 BERNARD BAERTSCHI

Nous demanderons d’abord a Frege de nous éclairer. Lui aussi lie notre
probleme a la preuve ontologique et sa theése est que: « L’'existence étant
propriéte du concept, la preuve ontologique de I'existence de Dieu n’atteint
pas son but.»* Que veut-il dire par 1a? Pour le savoir, il faut nous interroger
sur ce qu'il entend par <concept>: « Un concept est la dénotation [ Bedeu-
rung] d'un prédicat» >, Cela signifie que si je dis «le ciel est bleu», le sujet
«le ciel » dénote, se référe a un objet et le prédicat <est bleu» dénote, se
refére a un concept, lequel subsume I'objet: parmi les objets qu'on peut
ranger sous le concept ¢<bleuw>, il y a le ciel. Cela est peut-étre du platonisme,
mais ce n’est pas ce qui nous intéresse ici; ce qu’il faut retenir, c’est que
pour Frege il est équivalent de dire que le prédicat est attribué au sujet ou
que le concept se dit de I'objet: lorsqu’on parle au mode formel, on dit objet
et concept et lorsqu’on parle au mode matériel, on dit sujet et prédicat®.

Pour comprendre ce que signifie «I’existence est propriété d’'un
concept», il nous faut encore introduire une distinction entre les caractéres
et les proprietés d’'un concept. Les caracteres d'un concept sont «des pro-
priétés des choses qui tombent sous le concept»’. Par exemple, <rectangle>
est un caractére du concept <triangle rectangle>. Par contre, les propriétés
d’'un concept s’attribuent non aux choses que le concept subsume, mais au
concept lui-méme. Par exemple, si je dis «le rouge est une qualité»,
Jattribue la qualité non aux choses rouges, mais au concept <rouge»>: on ne
peut dire «la pomme est une qualité».

Nous sommes donc en présence de trois niveaux: les objets, les pro-
priétés d’objet (caractéres de concept) et les propriétes de concept. On peut
aussi considérer ces dernieres comme des caracteres de concept, mais alors
il s’agit de concepts « de second ordre » . Pour simplifier, on pourra appeler
ces trois niveaux: objets, concepts de premier ordre et concepts de second
ordre.

A quel niveau faut-il placer I'existence? Cela n’est pas difficile a déter-
miner: étant donné qu’elle est propriété d'un concept, elle appartient au
troisieme niveau, celui des concepts de second ordre, tout comme les nom-
bres d’ailleurs, car, dit Frege, «l’existence a quelque analogie avec le
nombre» en ce que «affirmer I’existence, ce n’est rien d’autre que nier le

4 Les fondements de l'arithmétique, Paris 1969, p. 180.

> Ecrits logiques et philosophigues, Paris 1969, p. 133.

6 «Formel»> et «matériel> ont ici le sens que leur donnaient les médiévaux
lorsqu’ils parlaient de supposition formelle et de supposition matérielle. Cf. aussi
HusserL: « L’objet-substrat prend la forme de sujet prédicatif » (Expérience et juge-
ment, Paris 1970, p. 249).

" Les fondements de I'arithmétique, p. 180.

8 Op. cit, p. 181.



L’EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 323

nombre zéro»®. Ainsi, lorsque je dis «I’'abominable homme des neiges
existe », j’affirme que le concept <abominable homme des neiges> subsume
au moins un individu ou, si I'on utilise un langage extensionnel, je nie que
la classe des abominables hommes des neiges soit vide. Par contre, si je dis
« Les martiens n’existent pas », jaffirme que la classe <les martiens» est vide
(ou, pour parler comme Frege, je dis que le nombre zéro est attribué au
concept «les martiens»).

On comprend maintenant ce que Frege veut dire lorsqu’il affirme que
'existence n’est pas un prédicat. Cela veut dire d’abord, comme pour Kant,
qu’elle n’est pas la propriété d’un sujet (objet): elle n’ajoute rien au sujet.
Cela, cependant, ne signifie pas que I'existence n’ajoute rien a rien, car il
n’y a pas que des objets, mais aussi des concepts, a quoi I'existence ajoute
quelque chose. Bref, pour Frege, I’existence est un concept de second ordre,
c’est-a-dire que <existe> est un prédicat de second ordre'?, d’ou d’ailleurs
I'analogie, a la fois trompeuse et révélatrice, entre ces deux phrases:
«I'herbe est verte» et «I’herbe existe».

On comprend aussi pourquoi «la preuve ontologique de I'existence de
Dieu n’atteint pas son but». En effet, vu qu’elle affirme que le plus grand
pensable implique I’existence, elle fait de cette derniére un caractére du
concept et non sa propriéte.

Une des conséquences de cette théorie apparaitra étrange, sinon aux
yveux du sens commun, du moins a ceux des philosophes, c’est qu’elle
interdit de construire des expressions telles que «Socrate existe» ou
«j'existe », C’est-a-dire des énoncés ou «existe» est précédé d’'un nom propre
(ou d’un terme, tel <je>, qui peut étre analysé comme un nom propre). De
telles expressions sont vides de sens en ce qu’elles sont mal formées,
puisque 'existence n’est pas la propriété d'un individu, mais d’un concept.

Cela étonnera le philosophe, disions-nous, mais pas le sens commun.
Pourquoi? Parce que le langage ordinaire ne fait jamais précéder — sauf
dans des contextes trés particuliers — le terme «<existe» d’'un nom propre, ni
méme d’une description définie, mais plutot d'une description indéfinie!!,
C'est-a-dire d’un type d’expressions qui se référent a des concepts. Par
exemple, « L’Albanais qui comprend les théorémes de Godel existe » sonne

? Op. cit., p. 180.

10°0Ou plutét un prédicat de second ordre au moins, car dans « Il existe un nombre
premier entre 10 et 20», <existe» est un prédicat de troisiéme ordre.

WCf. C. J. F. Wiuiams, What is Existence?, Oxford 1981: «The context
«——exists» calls for indefinite rather than definite descriptions.»



324 BERNARD BAERTSCHI

étrangement, mais non «Un Albanais qui comprend les théorémes de
Gaodel existe» 2. Frege a donc au moins le sens commun pour lui.

Pour voir exactement ce que signifient ces affirmations, il nous faut
approfondir la conception frégéenne de I’existence ou plutdt, vu que Frege
dit peu de choses a ce sujet, voir quelles ont été les conséquences historiques
de sa conception.

Le cceur de la doctrine frégéenne en ce qui concerne notre sujet, c’est
I'analogie entre 'existence et les nombres. Cette analogie méne directement
a I'analyse de I'existence a 'aide du quantificateur existentiel. En effet, dire
que 'abominable homme des neiges existe, c’est dire qu’il y a au moins un
individu qui est un abominable homme des neiges, donc qu’il existe au
moins un x tel que le prédicat <abominable homme des neiges> s’applique a
lui: (3x)ex. Quine reprend cette thése et affirme que c’est le quantificateur
existentiel qui rend compte de I'existence ', d’ou sa célébre formule: étre,
c’est étre la valeur d’une variable. C’est-a-dire: ce qui existe peut étre sub-
stitué¢ au x dans (3x)ex.

Cela nous permet déja de comprendre que, lorsque Frege prétendait que
I’existence est propriété d’un concept et non d’un objet, il affirmait simple-
ment qu’on ne peut dire d'un objet qu’il existe sans le subsumer sous un
concept, sans qu’il soit membre d’une classe. En effet, le quantificateur (3)
ne peut s’appliquer a un objet (x) que si cet objet a une propriété (), c’est-
a-dire un prédicat. On pourrait dire aussi que, dans (3x)ex, (3) n’ajoute
rien a x, mais a ¢ qu’il qualifie comme «s’attribuant au moins a un objet>.
Ainsi I'expression (3x) seule n’a aucun sens: ce n’est pas (3x) qui dit 'exis-
tence, mais le prédicat de second ordre «(3x)—x>. Cela se marque bien
dans le langage ordinaire: quand je dis « L’abominable homme des neiges
existe », ou « Il existe au moins un abominable homme des neiges », <existe>»
est attribué a <abominable homme des neiges>, qui est un predicat du pre-
mier ordre, et a rien d’autre.

Il y a cependant une difficulté: si on ne peut dire que quelque chose
existe sans dire qu’il existe comme tel ou tel, il faudra accepter la formule
suivante:

(x) (3p) px '
signifiant que tout objet a au moins une propriété. La difficulté réside dans
le fait qu’on a quantifié sur quelque chose, ici un prédicat, sans lui attribuer

12 Dans « L’abominable homme des neiges existe», <existe> est précédé d’une
expression régie par un article défini qui n’introduit pas une description définie, mais
un nom geéneérique.

13 « 1 mean cexists> to cover all there is, and such of course is the force of the
quantifier» («Existence and Quantification», in Ontological Relativity and Other
Essays, Columbia University Press 1969, p. 100).

14 C’est d’ailleurs par cette formule que Lesniewski interpréte « Quelque chose
existe ».



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 325

une propriété; le predicat existe alors pour ainsi dire dans le vide. On pour-
rait certes déterminer une propriété de ce prédicat, mais cela ne résoudrait
rien, car alors on aurait:

(x) () ox & (p) (34) 4@
d’ou une régression a I'infini, et une multiplication des entités qui pourrait
faire frémir méme un platonicien.

Comment résoudre cette difficulté? Trois moyens au moins s’offrent a
nous:

(1) Abandonner I'analyse de <existe> en termes de quantification et dire,
par exemple, que I’existence n’est pas la propriété d’un concept, mais un
caractere de concept, un prédicat donc.

(i1) Dire qu’on a le droit de quantifier seulement sur les objets, ce qui est
une position nominaliste.

(i11) N’autoriser la quantification que sur les termes qui se trouvent en
position reférentielle.

Par hypothése, nous avons rejeté la solution (i); (ii) n’est pas acceptable,
comme on le verra plus loin; il reste donc (iii). Voyons plus précisément ce
qu’elle signifie.

La position réeférentielle est la position grammaticale de sujet, le x dans
¢@x. On n’autorisera donc la quantification que sur ce qui peut occuper la
place du x. Ainsi la formule (x) (3¢)px n’est plus possible, de méme que
toutes celles qui sont construites sur son modéle'>. On échappe par 1a a la
régression a I'infini, mais on n’échappe pas a tous les problémes, et notam-
ment pas a celui de la multiplication des entités. En effet, si certaines for-
mules sont bannies, d’autres restent, par exemple (3x)px, (3p) 4¢,... Cela
est facile a montrer: si je dis «le rouge est une couleur», <rouge» est un pré-
dicat en position référentielle, je peux donc quantifier sur lui; si j’ajoute «la
couleur est une qualité», je pourrai quantifier sur la couleur et ainsi de
suite. Or, comme c’est le quantificateur existentiel qui dit ce qui existe, tout
ce a quoi il s’applique sera considéré comme existant. Cette multiplication
des entités ne génerait peut-étre pas beaucoup Frege qui était platonicien,
mais elle géne de nombreux analyticiens qui veulent I’éviter tout en se refu-
sant au nominalisme.

Comment alors s’en sortir? En subordonnant la notion d’existence a
celle de systéme. Au lieu de dire x existe, on dira x existe dans tel systéme.
En d’autres termes, les entités dont on reconnaitra I’existence seront intro-
duites par les définitions et les axiomes du systéme, explicitement ou impli-
citement. Bref, I'existence n’est plus prise absolument, mais relativement a
un systeme; elle est en quelque sorte hypothétisée: si je veux construire tel

15 Cf. P. F. STRAWSON, « Singular Terms and Predication », in Philosophical Logic
(Strawson ed.), Oxford 1967, p. 86: « There is never any point in introducing a quan-
tifier into a place that could be occupied by a term signifying an item of a higher type
unless this is done in coupling with a term signifying an item of a still higher type.»



326 BERNARD BAERTSCHI

systeme, il me faut telles et telles entités. Par exemple, si je veux construire
une théorie des nombres, il me faudra des objets, des propriétés (ou des
classes) et des propriétés de propriétés (ou des classes de classes). Tout cela
est fort bien dit par Quine: « Toute chose a laquelle nous accordons I'exis-
tence est tout a la fois une chose posée du point de vue de la description du
proces de construction de la théorie, et quelque chose de réel au point de
vue de la théorie qu’'on est occupé a construire. » 6

Mais n’allons-nous pas payer un prix trop élevé pour cette solution?
Une telle position semble en effet un relativisme, garant d’un arbitraire
total. En effet, si I'existence dépend du systeme, comme c’est moi qui
construis les systémes, je pourrai construire mes systemes selon mes gotts
philosophiques, dans la mesure ou je respecte un minimum de principes
formels, y incluant tel type d’entités, en excluant tel autre, selon mon bon
plaisir. Je pourrai donc étre a ma guise nominaliste ou idéaliste, vu que ce
sont mes systéemes qui norment la réalite. C’est pourquoi, pour Quine, les
objets extérieurs sont des créatures mythiques aussi bien que les dieux de
Homére!’; c’est pourquoi, pour M. Lauener, on ne peut dire d'une maniére
absolue que le phlogistique ou Pégase n’existent pas et, donc, il n'y a
aucune raison qui nous permette d’établir la supériorité des sciences natu-
relles, par exemple, sur la fiction'®.

La relativisation de I’existence a un systéme s’observe encore dans une
autre théorie de Quine, celle de I'inscrutabilité de la référence. La référence
d'un mot, c’est 'objet auquel elle renvoie; ainsi, le langage étant un
ensemble de mots, I'’ensemble des références d’une langue détermine
I'ensemble des objets dont elle s’occupe, qu’elle reconnait comme existants.
La référence est donc I'analogue du quantificateur existentiel '”; et de méme
que celui-ci fonctionne relativement au systéme dans lequel il apparait, de
méme celle-la sera relative au langage ou elle opere: « Référence est non-
sens, sauf relativement a un systéme de coordonnées.»2’. On ne se référe
aux choses que par l'intermediaire d’'un langage, que dans un langage, on
ne s’y référe pas absolument, dans quelque chose qui serait pur contact du
moi et de la réalité. D’ou une autre thése de Quine, celle de 'indétermina-
tion de toute traduction: chaque langue possédant ses propres objets de

16 Le mot et la chose, Paris 1977, p. 53.

1T Cf. From a Logical Point of View, New York 1963, p. 44.

I8 « After all, there is no absolute sense in which phlogiston or Pegasus do not
exist and (...) neither logical reason nor empirical evidence can definitely establish
the superiority of natural science over fiction or theology » (Method in Philosophy and
Logic (inédit), p. 6).

19 Cf. Le mot et la chose, p. 336: « Refuser de s’exprimer en termes de quantifica-
tion (...) c’est simplement renoncer a dévoiler le contenu référentiel de son propre
discours. »

20 Relativité de l'ontologie et autres essais, Paris 1977, p. 61.



L’EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 324

référence, rien ne peut assurer que deux langues disent exactement la méme
chose.

Quine va cependant refuser d’accepter les conséquences relativistes
extrémes qu’on peut tirer de ses affirmations parce que, s’il est attaché a la
notion de «<relatif a un systeme>, il reste pragmatiste. Or, étre pragmatiste
implique d’accepter certaines théories plutot que d’autres, et notamment les
théories scientifiques. C’est pourquoi apres avoir affirmé qu'on ne peut
parler d’existence qu’a I'intérieur d’'un systéme, il continue en disant: « Et
nous ne devons pas considérer le point de vue de la théorie comme une fan-
taisie; parce que nous ne pouvons jamais faire mieux que de nous placer au
point de vue d’une théorie ou d’'une autre, la meilleure que nous connais-
sons au moment considéré.»?! 1l y a donc des théories meilleures que
d’autres, par exemple celle qui affirme I’existence des objets extérieurs est
meilleure que la mythologie de Homeére. De méme, d’un point de vue prag-
matiste, on doit admettre le systéme des mathématiques; or, on ne peut faire
des mathématiques un peu poussées sans quantifier sur les classes. On n’a
donc pas le droit d’étre nominaliste (c’est 1a la raison du refus du nomina-
lisme dont nous avons parlé plus haut).

Mais alors, ne va-t-on pas retrouver la multiplication des entités et, avec
les objets et les classes, les propriétés, les nombres, du premier au ni¢me
degré? N’y a-t-il donc pas moyen d’échapper a I'alternative relativisme-pla-
tonisme? Notons d’abord qu’on peut éviter partiellement la multiplication
des entités par certaines procédures logiques: les nombres, de méme que les
propriétés et les relations, peuvent se ramener aux classes, de telle fagon
qu’on peut construire tous les systémes dont Quine a besoin avec des noms
d’objets et des noms de classes. Ainsi, dire que le quantificateur existentiel
rend adéquatement compte de I'existence revient a dire qu'il existe au
moins des objets et des classes. Cela revient donc aussi a dire qu’il faut étre
platonicien, puisqu’on admet I’existence des classes. Le platonisme dont il
s’agit ici est cependant différent du platonisme traditionnel; en effet, ce der-
nier affirme I’existence d’objets abstraits indépendamment de tout systéme:
le ciel platonicien n’est pas, comme un systéme scientifique, une production
des hommes, ou méme de I’ame; il est en-soi. L’idéalisme de Quine ne se
justifie, lui, que par rapport aux visées humaines: il est déterminé par le
pragmatisme; ¢’est donc un idéalisme relatif.

D’ou I'on peut conclure que derriére cet idéalisme, derriére les systémes,
il n’y a aucun absolu qui garantirait la vérité du réalisme ou de I'idéalisme
classiques: les questions ontologiques n’ont de sens qu’a I'intérieur d’un sys-
teme, ce qui signifie que I'opposition classique du réalisme et de I'idéalisme
est erronée: le probléme est mal posé, puisqu’il fait référence a un absolu
qui est pour nous un nNon-sens.

21 Le mot et la chose, p. 53.



328 BERNARD BAERTSCHI

Mais de méme que Quine a reculé devant le relativisme extréme, il
recule devant I'idéalisme relatif, cette fois non pas tant au nom du pragma-
tisme qu'au nom du naturalisme. Car pour Quine, en définitive, I'existence
ne dépend pas du langage, elle n’est pas irréemédiablement liée a un sys-
teme: il faut distinguer entre « ce qu'une théorie affirme exister » et «ce qui
existe tout court»?2. Ce second retrait signifie d’abord qu’aucune théorie ne
«cree» la réalité: les choses sont et nous essayons de les dire, ce qui nous
amene a construire des langages regis, implicitement ou explicitement, par
le quantificateur existentiel. Ces systémes changent, se modifient, et ce qu’ils
admettent exister (ce que Quine appelle leur engagement ontologique) avec,
mais non la partie du monde qui leur correspond. Cependant, on remarque
ensuite que, si ce qui precede doit étre intelligible, cela signifie que la deter-
mination de ce qui existe par le systéme n’est pas compléte, qu'il y a un sens
du mot <existe> dont le quantificateur ne peut rendre compte, ou plutot,
puisque Quine n’accepterait pas qu'on le dise ainsi??, que le quantificateur
renvoie, dans certains cas au moins, au dehors du systeme, de tout systeme,
dans le sens ou le langage qui 'emploie se référe a ce qui existe «tout
court». Car si cela n’était pas le cas, la distinction entre « ce qu'une théorie
affirme exister» et « ce qui existe tout court» dépendrait aussi d’'un point de
vue, d’'un systéme, c’est-a-dire qu’elle ne pourrait €tre véritablement main-
tenue. Il y a donc un engagement ontologique absolu.

Seulement, et c’est 1a que le bat blesse, Quine ne justifie pas cette distinc-
tion, et on voit en effet difficilement comment il pourrait le faire: Quine
n’évite le relativisme qu’au prix d’un acte de foi: son pragmatisme natura-
liste qui lui fait préférer les objets extérieurs aux dieux de Homere n’est pas
justifiable rationnellement, car il repose sur un raisonnement circulaire,
comme I’a bien vu Sir Ayer: « Il [Quine] peut arguer qu'une théorie qui les
[les dieux homeériques] admet est moins efficace que la sienne, dans le sens
qu’elle n’accomplit pas aussi bien la tache de systématiser nos expériences.
On pourrait, cependant, arguer que nous nous servons déja d’une théorie en
décidant qu’elle est la meilleure systématisation. Il y a un brin de circularité

22 Le mot et la chose, p. 336, note 1. Le texte anglais dit: « It is stressed that I look
to variables and quantification for evidence as to what a theory says that there is, not
for evidence as to what there is» (Cambridge Mass. 1960, p. 243 note). Voir aussi
From a Logical Point of View, p. 103: «1 am not suggesting a dependence of being
upon language. What is under consideration is not the ontological state of affairs, but
the ontological commitment of a discourse. What there is does not in general depend

-on one’s use of language, but what one says there is does.»

23 Voir notamment Existence and Quantification, p. 93: « For us common men
who believe in bodies and prime numbers, the statements < There is a rabbit in the
yard> and «There are prime numbers between 10 and 20> are free from double-talk.
Quantification does them justice. »



LEXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 329

ici»?*; de méme, on pourrait arguer que nous nous servons déja d’une
théorie pour élaborer la notion d’existence tout court.

L’analyse de la position de Quine a révelé I'un des enjeux fondamentaux
de la question que nous nous sommes posée: celui du relativisme**. L’exis-
tence, au sens du quantificateur existentiel, est essentiellement existence
dans un systeme. Seulement, la réponse que donne Quine a ce probléme ne
nous parait pas tres satisfaisante. Peut-on faire mieux? On peut en tous cas
faire autrement, et deux autres solutions au moins s’offrent a nous:

(1) Nous pourrions revenir sur notre hypothése de départ et tenter
I'affirmation: « L’existence est un prédicat (du premier ordre)». Mais il
n’est pas besoin d’une longue étude pour voir que cela nous menerait direc-
tement a l'existence dans un systéme. En effet, le prédicat, le concept, est
essentiellement ce qui est relatif a un systeme. Par exemple, dire « Ceci est
une molécule de H>O» n’a de sens que dans la théorie (systéme) de la
chimie.

Cela peut aussi se montrer d’'un autre point de vue. Nous avons vu
qu’on ne peut parler de I'existence de x que si x a une propriété: (Ix)px. Ce
qui détermine I’existence de x dans le systéme, c’est qu'il posséde la pro-
priété en question, c’est-a-dire qu’on peut lui attribuer le prédicat ¢; et s’il
est nécessaire pour cet objet de posséder cette propriété, c’est parce que le
systéme est au sujet de ce qui posséde cette propriété. Si je fais une théorie
sur les poissons, je dirai que la baleine n’existe pas dans cette théorie, parce
qu’elle ne posséde pas la propriété, disons, d’avoir des branchies. Et cette
propriéte n’a de sens que dans une théorie sur les poissons (laquelle d’ail-
leurs est utilisée par le pécheur, le marchand et le consommateur sans qu'’ils

24 « Aux origines de la philosophie analytique », in Critigue, aoit-septembre 1980,
p. 689. M. Lauener n’est pas dans une meilleure position que Quine, dans la mesure
ou il fait implicitement recours a la notion d’'existence tout court. En effet, apres
avoir noté qu’aucun argument logique ou empirique ne pourrait convaincre un
enfant que les sorciéres n’existent pas, s'il y croit, il affirme toutefois que «dans un
tel cas nous ne disposons que d’une seule arme de dissuasion qui serait I'argument
pragmatique ou le traitement psychologique». (« Méthodologie ouverte et ontologie»,
in Métaphysique, Histoire de la philosophie, Recueil d’études offert a F. Brunner, Neu-
chétel 1981, p. 288. C’est nous qui soulignons.) 1l y a donc des existants qu'il est
normal ou non d’admettre, quels que soient les systémes auxquels on se refére.

25 Nous appellerons dorénavant relativisme toute théorie qui affirme que ce qui
existe réellement est déterminé par (relatif a) un systéme, quel qu’il soit: science,
langue, théorie, etc., ou par un sujet, individuel ou transcendantal. A un tel relati-
visme on peut opposer un réalisme, théorie qui pose I'indépendance radicale d’un
réel, soit a la maniére de Platon, soit a celle d’Aristote, soit a une autre, s’il en existe.



330 BERNARD BAERTSCHI

se doutent qu'ils font usage d’une théorie, c’est-a-dire en ayant I'impression
qu’ils parlent hors de toute théorie)®.

Cela montre que si I'on veut échapper au relativisme autrement que par
un acte de foi, il faut nier que I'existence soit un prédicat, de quelque ordre
que ce soit.

(i1) En analysant la solution quinienne, on observe que le recours au
quantificateur existentiel permet de répondre a deux questions, I'une
d’ordre linguistique: « Comment <existe> fonctionne-t-il dans notre lan-
gage?» et 'autre d’ordre ontologique: « Que doit-on admettre comme exis-
tant?» 7. Si ces deux questions sont liées, ¢’est parce qu’il parait plausible
que lorsque le langage ordinaire emploie le contexte ¢ existe>, il
s’engage ontologiquement envers ce qui sera substitué a < ». Bref, le lan-
gage ordinaire utilise <existe> lorsqu’il veut engager ontologiquement, et
quand il 'utilise, il engage. C’est pourquoi aussi, vu que <existe> est un pre-
dicat du second ordre, et que tout prédicat est, comme on I'a vu, essentielle-
ment relatif a un systtme, on a de la peine a construire, chez Quine, la
notion d’existence tout court, qui implique un engagement ontologique
absolu.

Cela signifie que, si nous voulons pouvoir parler de I'existence tout
court, nous devons dissocier les deux questions et leur apporter a chacune
une réeponse différente. Ainsi, si nous admettons — et nous le faisons — que
cexiste» est correctement analysé par le quantificateur, alors «existe» ne sau-
rait engager ontologiquement. Bref, lorsque je dis «<x existe>, je ne pose pas
I'existence tout court de x, ou du moins il n’est pas nécessaire que je la pose.
Cela parait a premiere vue paradoxal, mais le devient beaucoup moins si
I'on prend garde que I'on affirme couramment, par exemple, «il existe un
nombre premier entre 10 et 20», sans que ’on se sente tenu de poser 1’exis-
tence (tout court) des nombres premiers 2%,

Cela nous permet-il d’échapper au relativisme en faisant I’économie
d’un acte de foi1? Oui, si 'on considére qu’échapper au relativisme consiste

26 Voir aussi ce que dit Sir Ayer lorsqu’il critique I'argument ontologique: « Il me
semble que I’on pourrait insister pour que le postulat d’existence fasse partie du sens
du terme «Dieu>», ou de n'importe quel autre terme. En ce cas, dire «Dieu n’existe
pas> serait un mauvais usage du langage, parce que 'attribut de non-existence nierait
ce que l'utilisation du terme-sujet avait présupposé» (Les grands domaines de la phi-
losophie, Paris 1976, p. 252). Le prédicat dépend de la définition, du systéme adopté
donc.

27 Cette double formulation requiert le postulat que le quantificateur rend
compte, du moins pour I'essentiel, du <existe> du langage ordinaire. Quine n’accepte-
rait pas ce postulat, du moins sans 'amender de maniére importante. Cela signifie
que, des a présent, nous élargissons la signification de sa these.

28 Cf. ce que dit M. WiLLIAMS: « I can bind what expressions 1 like with the exis-
tential quantifier: unless the expressions have already been categorized as individual,
I am in no way <committed>» (op. cit., p. 185).



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 331

a pouvoir se dispenser d’en poser le probléme. En effet, lorsque nous
posons la question « L’existence est-elle un prédicat?», nous nous deman-
dons comment le mot <existe> fonctionne; nous ne nous posons donc pas le
probleme de I'engagement ontologique, si bien que le titre méme de notre
exXposé nous autoriserait a ne pas poser le probléme du relativisme: celui-ci
n’est pas un enjeu de la question parce que notre question n’a rien a voir
avec l'ontologie, mais seulement avec la syntaxe. Cela est notamment la
position de M. Williams%.

Cette position est absolument légitime et si nous I’acceptions, nous nous
tournerions maintenant vers des problémes de syntaxe. Mais nous ne le
ferons pas. Pourquoi?

D’abord pour des raisons historiques: lorsque Kant se demande si I’exis-
tence est un prédicat, il ne veut pas tirer au clair un point de syntaxe,
puisqu’il dit explicitement que le probleme du prédicat logique ne concerne
pas son propos, mais poser un probleme d’engagement ontologique: Dieu
existe-t-11? c’est-a-dire le nom «Dieu» a-t-il une référence dans la reéalité et
peut-on prouver cette existence? La philosophie classique ne s’est en
geénéral pas occupée de I'analyse syntaxique de <existe», mais de 'engage-
ment ontologique absolu, si bien que nous nous sentons tenus, dans le cadre
de cet expose, a ne pas passer sous silence le probléme du relativisme et
meéme a y voir, comme nous I'avons dit plus haut, un des enjeux de la ques-
tion posée. Bref, lorsqu’on se demande simplement et sans autres précisions
si I'existence est un prédicat, on pose en fait deux questions a la fois:
«L’existence est-elle un prédicat?», qui est une question de syntaxe, et
« L’existence est-elle déterminée par et a 'intérieur d’un systéme?», qui est
une question ontologique. C’est cette seconde question qui a intéressé Kant,
c'est elle encore qui apparait dans I'expression «existence tout court», c’est
donc elle que nous devrons traiter.

Ensuite pour des raisons qui sont liées a I'usage philosophique du lan-
gage. Comme nous venons de le voir, le langage ordinaire ne s’engage pas
ontologiquement a tout coup lorsqu’il affirme simplement «un tel ou tel
existe ». Mais le philosophe, on le sait, charge souvent les termes du langage
ordinaire de sens de surcroit, et c’est ce qu’il a fait avec le mot <existe»,
lorsqu’il a utilisé ce terme pour dire I'engagement ontologique absolu,
I’existence tout court, et que, ce faisant, il s’est permis de former des expres-
sions telles que «Socrate existe», «j'existe», ou, en dépit des apparences
syntaxiques, <existe> ne fonctionne plus comme un prédicat. Or c’est ce der-
nier sens qui a rapidement accaparé toute I'attention des philosophes. En
philosophie, il arrive donc que 'on fasse subir des distorsions au langage
ordinaire, qu’on lui confére de nouvelles significations, et on en a le droit si

29 « Nothing but syntax has the generality required for an understanding of the
role of the verb «be>» (Op. cit., p. 321).



332 BERNARD BAERTSCHI

cela permet de mieux comprendre?’. Par la, nous voyons aussi que les phi-
losophes ont toujours construit, peu ou prou, des langages artificiels. D’ou
encore |'apparence de paradoxe lorsque nous avons dit que <existe>
n'engage pas nécessairement: il n'y a paradoxe que si nous confondons
I'usage ordinaire et I'usage philosophique de <existe», en attribuant a celui-
la une caractéristique qui n’appartient qu’a celui-ci.

Si le philosophe a forgé la notion d’existence tout court, s’il a utilisé
cexiste> dans un sens nouveau, il est probable qu’il ne I’a pas fait dans le
vide, a partir de rien, mais que par 1a il a voulu rendre explicite une notion
qui était déja présente dans le langage ordinaire. Demandons-nous alors
comment le langage ordinaire dit I'existence tout court, puisque le <existe>
dont il use ne peut jouer ce role.

Cependant, dira-t-on, cela ne revient-il pas a demander que 'on parle de
I'existence, ce qui est une entreprise sans espoir, car alors on devra parler —
donc dire dans un systéme langagier — de ce qui est, par définition, hors de
tout systeme? Il faudrait donc parler hors de tout langage!

Mais, en fait, nous nous compliquons la tache, et il n’y a paradoxe que
parce que nous ’avons nous-mémes construit. En effet, il ne s’agit pas de
parler hors de tout langage, mais plutoét de voir si et comment le langage
ordinaire peut renvoyer au-dela de lui-méme, non pas seulement a un autre
systéme, mais hors de tout systeme. La question que nous devons poser est
donc la suivante: par quel moyen — s’il en est un — le langage courant dit-
il 'existence tout court? La confrontation des usages ordinaire et philoso-
phique de <existe> nous donne une indication: ce que le philosophe se
permet et que le langage ordinaire ne se permet pas en general, c’est de faire
précéder <existe> de noms propres. Des lors, on peut se demander si ce n’est
pas le nom propre qui est le support de I’engagement ontologique dans le
langage courant, ce qui n’est pas a priori impossible, puisqu’il est ce qui
permet de nommer les objets dans leur singularité.

Mais il y a tout de suite une difficulté: le nom propre est une entité lin-
guistique, il est donc déterminé par des relations intra-linguistiques: le nom
propre ne parait pouvoir se référer a I'objet que par 'intermédiaire des
significations du langage. Il n’a donc de sens qu’a l'intérieur du langage.
Cependant, si 'on regarde de plus prées comment fonctionnent les noms
propres, on s’apercoit que, contrairement a ce que nous venons d’indiquer
et comme le remarque Searle, ils n’ont pas de signification au sens habituel
du terme — on ne peut les définir?! —, ce qui est bien le signe qu’ils ne sont

30 Bref, nous ne sommes d’accord qu’avec la premiere partie de cette phrase de
M. WiLLiams: « When we are doing philosophy we tend to fall into ways of using
language which are distortions of language ; unaware we break the rules for the use of
words which alone give the words their meaning» (op. cit., p. 78).

31 « We do not ordinarily think of proper names as having a sense at all in the
way that predicates do; we do not, e.g. give definitions of proper names» (J. R.



L’EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 333

pas prisonniers des relations de significations de la langue, et donc que leur
référence est indépendante, au moins en partie, de ces significations: les
noms propres permettent de se référer aux choses presque indépendamment
de toute signification??. C’est sans doute pourquoi, notons-le en passant,
aucune langue n’est dépourvue de noms propres, ni de certains termes ana-
logues, tels le Je, dont on peut dire ce que Benveniste dit du mot «moi>»:
c’est le « nom propre de locuteur » 3.

Ainsi, nous voyons que la fonction de nom propre permet de rendre
compte de I’existence «tout court» dans le langage ordinaire. Nous pou-
vons donc conclure qu’il est possible de dire I'existence tout court, cela au
moyen du sens philosophique de <existe> d’'une part, des noms propres de
'autre; mais non pas au moyen du quantificateur existentiel qui n’est la
transposition logique adéquate ni de I'un, ni de Pautre. On peut ainsi
echapper au relativisme et a I'idéalisme subjectif et ce au profit d’'une posi-
tion realiste.

En d’autres termes, la reconnaissance de I’existence tout court permet de
briser I'identification de I'étre et de I'objet — au sens de la phénoménologie,
ou I’objet est toujours pour une conscience, c’est-a-dire dans un systéme —
et donc au réalisme de ne plus succomber sous les coups du relativisme. En
effet, comme le note M. Lévinas, traditionnellement le réalisme « oppose a
la constitution de I’objet par la conscience, I’étre en soi de cet objet, mais,
comme l'idéalisme [c’est-a-dire le relativisme], identifie étre et objet. Cette
identification admise, I'idéalisme revient triomphalement. Car I'apparition
de T'objet, la représentation, est toujours a la mesure de la conscience. »**

L’existence tout court implique donc le réalisme, mais il ne dit pas
encore quel réalisme: ’aristotélicien tout autant que le platonicien, car il n’y
a pas que les realités de notre monde auxquelles on peut se référer, du
moins en principe, par des noms propres, on peut les utiliser aussi pour se
referer a des objets abstraits. Il faudrait donc encore élaborer une théorie
des noms propres pour voir si certains d’entre eux se laissent éliminer, si
donc on peut s’en passer et ainsi ne pas s’engager ontologiquement sur leur

SEARLE, « Proper Names», in Philosophical Logic, P. F. STRAWSON ed., Oxford 1967,
p- 89). Voir aussi B. RUNDLE, Grammar in Philosophy, Oxford 1979, p. 71: «Can
proper names be said to have a sense? If talk of sense requires that talk of meaning
be at least possible, the prospects for an affirmative answer are not bright. »

32Cf. J. R. SEARLE, op. cit, p. 95: « The uniqueness and immense pragmatic
convenience of proper names in our language lie precisely in the fact that they enable
us to refer publicly to objects without being forced to raise issues and come to agree-
ment on what descriptive characteristics exactly constitute the identity of the object.
They function not as descriptions, but as pegs on which to hang descriptions.»

3 E. BENVENISTE, Problémes de linguistiqgue générale, t. 11, Paris 1974, p. 200.

3 E. LEvINAs, En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Paris 1974, p.
142.



334 BERNARD BAERTSCHI

referent. De telles théories existent d’ailleurs déja; il y a par exemple la
theorie russellienne des descriptions, mais il ne saurait étre question de les
examiner icl.

Nous allons maintenant illustrer et développer certaines théses que nous
avons énoncees, ce qui nous permettra de donner d’importantes précisions,
en faisant appel a d’autres traditions philosophiques que la philosophie
analytique, comme nous venons d’ailleurs de le faire en citant M. Lévinas.
Nous nous demanderons d’abord comment le probléeme de I'existence se
pose dans une philosophie qui se veut justement une pensée des fonde-
ments, de la fondation: la phénoménologie.

Si la philosophie analytique aborde souvent les problémes philosophi-
ques en demandant comment leur objet se dit dans le langage — ordinaire
ou formalis¢ —, la phénoménologie les aborde en se demandant comment
le sujet vise leur objet. Ces deux attitudes sont d’ailleurs moins opposées
que complémentaires, dans le sens ou l'analyse linguistique dépend, au
moins en partie, de 'intention des significations et des objets auxquels les
mots se réferent. Il y a donc un chemin des intentions a 1'usage, et récipro-
quement.

Il ne s’agira pas, dans le cadre de cet exposé, d’'une analyse systematique
de la phénoménologie, mais de I'exploitation de certains de ses thémes,
principalement de I'intentionnalité de I'étre, moins chez Husserl que chez
certains philosophes qui se sont inspirés de sa démarche.

Demandons-nous donc comment le sujet vise I’étre. Selon M. Lévinas,
I'intentionnatité de I'étre est quelque chose de tout a fait particulier: « En
dehors des relations pratiques, théoriques, émotionnelles que nous pouvons
entretenir avec les choses et les personnes, nous entretenons, par le fait
méme de notre existence, une relation constante avec 1’étre verbe » 33, Rela-
tion bien particuliére donc; mais qu’est-ce qu’une relation qui ne serait ni
pratique, ni théorique, ni émotionnelle? Le texte va nous aider a le com-
prendre. Ma vie se compose d’un faisceau d’intentions pratiques, théoriques
et émotionnelles qui se rapportent 4 de nombreux objets. Aucune de ces
intentions n’est liée par essence a tel objet déterminé, au contraire méme:
ces objets changent, méme si des fixations peuvent se produire (dans

35 Op. cit., p. 80. Voir aussi . HORGBY, « The double Awareness in Heidegger and
Wittgenstein », in Analytic Philosophy and Phenomenology, H. A. DURFEE ed., The
Hague 1976, p. 97: « Experience can tell how something (or everything) «Seiendes>
is, but not rthat something is. For this a special awareness is required.» L'étre n’est
pas objet d’expérience, mais d’'une forme de conscience particuliére.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 335

'amour par exemple). Cependant, ces fixations sont, pour ce type d’inten-
tionnalités, contingentes. L’intentionnalité de I’étre, elle, est différente: elle
est essentiellement liée a son objet, elle ne peut jamais s’en détourner pour
aller vers un autre objet: c’est une «relation constante ».

Ainsi, I'intentionnalité de I’étre, c’est ce qui est toujours deja la, méme si
je n’en ai pas conscience. En cela, elle rejoint ce que Husserl a appelé I'acte
objectivant, ou plutdt la partie de cet acte qu’il nomme représentation repré-
sentative, puisqu’il dit: « Tout acte en général (...) ou bien est lui-méme un
acte objectivant, ou bien a un tel acte pour base. L’'ultime fondement de
tous les actes, ce sont des <représentations» (Vorstellungen) au sens de
représentations représéntatives (Reprdsentationen)»3®: toute intention,
quelle qu’elle soit, théorique, pratique ou émotionnelle, a 4 sa base un acte
qui présente I'objet & connaitre, a utiliser ou a éprouver. Seulement, cet acte
m’est tellement proche que, la plupart du temps, je n’en ai pas conscience,
Je m’imagine méme qu’il n’existe pas. La représentation présente ’objet, car
ce qui est a I'origine, c’est toujours la présence. Cela aussi est la caractéeris-
tique de I'intentionnalité de I’étre: ce qui est toujours déja la, c’est la pré-
sence. Comme le dit le R.P. Geiger, «I’'un des sens de ce mot étre, aux signi-
fications multiples, n’est-il pas justement cette présence: Die Prdsenz des
Praesenten comme Heidegger I'a interprété, et justement, 4 mon avis? Sens
le plus universel, analogique, puisqu’il n’existe que des présents divers,
ayant chacun un mode propre de présence: comme réel, comme contenu de
la pensée, comme étre de réve, d’imagination, etc.»’. L'étre est présence.

L’étre comme présence, cet étre originaire, est-il I'existence «tout
court»? Il le semble, puisque tout systéme, tout langage impliquent la pre-
sence: ce qui est se présente et cela permet de parler, de connaitre, de
construire des systémes: « Antérieurement a toute parole se produit I’événe-
ment que nous avons appelé la présence réciproque, le face a face de notre
acte et de son objet, quel qu'il soit» ¥, dit encore le R.P. Geiger.

Cependant, dés qu’on pousse un peu plus 'analyse, une grosse difficulté
surgit: si, du point de vue du sujet qui vit actuellement I'acte de présence, cet
acte est quelque chose d’absolument premier — méme s’il se dégrade par-
fois sous I'effet de 'habitude —, du point de vue de l'objet, s’il est permis de
parler ainsi, les différents présents se donnent le plus souvent comme struc-
turés par difféerents systémes: si ’étre réel présent peut, peut-étre, étre dit
indépendant de tout systéme, de tout langage — c’est 1a d’ailleurs le pro-
bleme du relativisme —, il est plus difficile de I'affirmer pour I'étre contenu
de pensée present et il est faux de le dire pour I'étre d'imagination présent:

36 E. HusserL, Recherches logiques, Paris 1974, p. 119.

37 L.-B. GEIGER, « Ce qui est se dit en plusieurs sens», in Scolastique, certitude et
recherche en hommage a Louis-Marie Régis, Montréal 1980, p. 90.

38 Op. cit., p. 98.



%)
(s
o,

BERNARD BAERTSCHI

pour les étres de fiction, leur présence est présence dans un systéme, car,
comme le dit M"® Bonzon a propos de Sherlock Holmes: « 1 est possible de
s’y referer, a condition que ce soit bien dans le monde du roman, c’est-a-
dire en somme au sein d’'un systéme qui soutient I’existence du héros»°.
Des lors, 1l faut dire que la présence ne suffit pas a garantir I'indépendance
que dit 'existence tout court.

" Cela peut aussi se voir d’un autre point de vue: I’étre comme présence
joue le méme role, dans I’analyse des intentions, que le quantificateur exis-
tentiel dans I'analyse du langage. D’une part ils ont la méme extension — le
R.P. Geiger a parlé de «sens le plus universel », M. Williams a fait de I’exis-
tence un probléme de syntaxe a cause de sa grande généralité — et tous les
deux ne peuvent étre énoncés indépendamment de toute propriété — (Ix)
n’a aucun sens séparé de ¢x, la présence est toujours présence d’'un x spé-
cifie —. D’autre part, la représentation dont parle Husserl, la présence, est
le fondement intentionnel de la proposition «x existe>: 'objet « <existe>
réellement, si 'on réussit a remplir les visées judicatives avec une intuition
donatrice premiére »*’; mais le jugement d’existence, comme 'appelle Hus-
serl, n’est pas un simple décalque de la visée qui le fonde: c’est, au sens
méme ou Frege I'entendait, un prédicat du second ordre: « Le jugement
d’existence « A4 est> (...) signifie par suite: le sens « 4> a une réalité correspon-
dante »4!. Le sens, c’est-a-dire un concept: 'existence est la propriété d’un
concept et non d’une chose: « Nous donnons donc au sens «l'étre> comme
prédicat»*.

Ainsi les énonces « Il existe des abominables hommes des neiges», «Il
existe des nombres imaginaires», « Dans un roman de Zola, il existe une
locomotive nommeée < La Lison>» peuvent étre interprétés comme signifiant
soit que des abominables hommes des neiges, des nombres imaginaires et
La Lison sont présents ou peuvent étre présents pour un sujet, soit que ces
trois entités peuvent occuper la place de x dans (3x)ex. Il n’est donc pas
étonnant que des problémes analogues se retrouvent dans les deux cas®.

39 « Sens et référence: essai d’application de ces notions au texte», in Studia Phi-
losophica, 39 (1980), p. 108.

40 Expérience et jugement, Paris 1970, p. 357.

41 Op. cit., p. 359.

42 Op. cit., p. 358.

43 Cf. C. KAHN, « On the Theory of the Verb «To Be»», in Logic and Ontology, M.
K. Munitz, ed., New York 1973, p. 8: « There is someone who... 1 regard this as the
typical function of be as existential verb: to present or provide (...) a subject for fur-
ther predication». Cf. aussi A. ORENSTEIN, «On Explicating Existence in Terms of
Quantification », in op. cit, p. 74: « We might take Quine’s formula «to be is to be the
value of a variable> au pied de la lettre and not, as he does, to exist is to be the value
of a variable ». Dissocier I'existence tout court du quantificateur, c’est-a-dire <existe>»
de <est> ou «est> dit la présence, permet de parler du nombre comme de quelque
chose qui est, sans étre entrainé dans des problémes d’engagement ontologique.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 337

Bref, I'acte de présence ne garantit pas I'indépendance radicale de
I'objet visé, mais plutdt «la consistance propre des termes de nos actes »**,
de méme que les valeurs de x dans (3x)px déterminent ce de quoi 'on
parle, ce a quoi I'on se réfere et qui prend place face a nous dans une cer-
taine autonomie.

Ainsi le cexiste» du langage ordinaire dit-il essentiellement la présence;
on le voit a la fois dans des expressions courantes, telles que « Il existe un
nombre premier entre 10 et 20» et dans d’autres expressions, plus rares, ou
cexiste> est employé sans complément: je me heurte a un probléme trés
compliqué et, aprés de nombreuses heures de recherche, je conclus «ce pro-
bléme n’a pas de solution »; le lendemain, ouvrant une revue, j'y trouve la
solution que je cherchais en vain et je m’écrie: « Mais, cette solution
existe!», marquant par la mon étonnement face a la présence de la solution.
Or chaque fois, dans ces deux exemples, <existe> dit la présence et non
’engagement ontologique, car le sens commun ne pose I’existence «tout
court» ni des nombres, ni des propositions — la solution est une proposi-
tion.

Bref, la présence seule ne saurait garantir ['acceés au réel, pas plus qu'un
systéme qui n’a a sa disposition que le quantificateur existentiel: ils ne nous
sauvent pas du relativisme.

L’analyse de I'étre comme présence nous donne encore une indication
précieuse, c’est que si «étre» signifie la présence, il signifie aussi autre chose:
I’étre se dit de multiples maniéres et, pour le R.P. Geiger, qui se situe dans
la perspective thomiste, étre signifie aussi esse, c’est-a-dire d’abord I’exis-
tence reelle, indépendante de la connaissance: «esse rei in seipsa»#. Or, et
c’est 1a ce qui nous intéresse, la distinction de la présence et de I'esse
recouvre, d’'un certain point de vue au moins, la distinction quinienne de
I’existence dans un systéme et de I'existence tout court. Bref, il faut distin-
guer le probléme de I’engagement ontologique des différents systemes — ou
nous sommes au niveau de la présence: qu’est-ce qui, dans tel systeme, est
présent? —, et celui de I'engagement ontologique absolu, de I'existence tout
court: qu’est-ce qui existe réellement?

On retrouve encore la méme opposition chez Maine de Biran, lorsqu’il
parle du phénoméne, c’est-a-dire de I’étre dans la connaissance, dans le sys-
teme de la connaissance, et du noumeéne, c’est-a-dire de I’étre absolu, hors
de tout systéme, qui n’est pas objet de connaissance, mais de croyance®.

Il faut donc affirmer I’'analogie de I’étre, analogie qui est moins visible
dans le langage ordinaire que dans le langage philosophique. Par la, on voit
que ce sont certaines distinctions conceptuelles elles-mémes qui ont pousse

4 L.-B. GEIGER, op. cit., p. 101.
4 THomas D’AQUIN, Somme théologique, 1a, ql14, al3, ad 2.
4 Voir a ce sujet notre livre: L'ontologie de Maine de Biran, Fribourg 1982.



338 BERNARD BAERTSCHI

les philosophes a diversifier le sens du terme «<existe», diversification qui
s'est faite pendant I’histoire et que certains linguistes, tels Kahn?’, ont
essayé de reconstruire. Pour notre propos, il suffira d’avoir reconnu la
nécessité de cette analogie.

En mentionnant la position de Maine de Biran, nous avons fait allusion
a la distinction du phénoméne et du nouméne. Cela nous rameéne a Kant,
dont nous aimerions analyser de plus prés la théorie de I’existence.

Pour étayer sa thése que 'existence n’est pas un prédicat, le philosophe
de Konigsberg oppose 1'ordre de la connaissance a I'ordre de I’existence:
«Par I'existence de la chose vous n’ajoutez rien a votre pensée de la
chose» . Cela est illustré par I'’exemple des cent thalers. Et Kant rejoint la
critique que Gaunilon et Thomas d’Aquin avaient faite de la preuve lorqu’il
ajoute: « Si je congois un étre a titre de réalité supréme (sans défaut), il reste
toujours a savoir, pourtant, si cet étre existe ou non»*. Par la, Kant fait
quelques pas vers la conception de I’existence comme existence tout court:
I'ordre de la connaissance c’est, tout comme chez Maine de Biran, 'ordre
des déterminations prédicatives, a quoi I'ordre de I'existence échappe. Mais
le philosophe de Konigsberg parle aussi a un autre moment de I’existence,
c’est lors de I’établissement de la table des catégories: I’existence est une
catégorie de la modalité, avec la possibilité qui, unie a I'existence, donne la
nécessite>?. Or les catégories sont les concepts a priori de la subjectivité
transcendantale; cela signifie que 'existence est relative au sujet, elle n’est
donc pas I'existence tout court, mais I'existence dans un systéme, ce systéme
n’étant pas tel ou tel systéme particulier, mais le systéeme du sujet transcen-
dantal.

Cela veut-il dire que Kant se contredit? Non, car il affirme, lors de sa
critique de I'argument ontologique: «Si, au contraire, nous voulons penser
I'existence seulement par la pure catégorie, il n’est pas étonnant que nous ne
puissions indiquer aucun critérium pour la distinguer de la simple possibi-
litt» !, La catégorie d’existence doit, pour ne pas rester vide, s'allier au
monde de 'expérience. Mais outre le fait que cela donne a I’expérience sen-
sible un privilége que I’existence tout court n’implique pas, les difficultés
propres a I’esthétique transcendantale ayant amené certains philosophes a

47 Cf. C. H. KAHN, The Verb « Be> in Ancient Greek, Dordrecht 1973.
48 Critique de la raison pure, p. 428.

49 Op. cit., p. 430.

50 Cf. Op. cit., pp. 94-97.

31 Op. cit., p. 430.



L’EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 339

la rejeter, c’est la notion d’existence comme pure catégorie, c’est-a-dire
comme existence dans un systeme, qui a eu tendance a prévaloir, d’ou, par
exemple, I'idéalisme de Fichte. Bref, on trouve chez Kant deux tendances
mal distinguées, ou plutdt une seule notion, 'existence — souvenons-nous
que les difféerents termes que Kant utilise pour signifier I'existence sont tous
synonymes — pour répondre a deux problémes, I'un intrasystémique — la
catégorie —, I'autre extrasystémique, qui permet notamment de dire que le
noumene existe, ce qui serait impossible si I’existence n’était que la cate-
gorie.

Mais alors, si cela est vrai, il faut dire que pour Kant I'existence est aussi
un predicat, puisque la prédication est le signe de I'intrasystemique. Pour-
tant, il le nie. Toutefois cette dénégation peut s’expliquer, pensons-nous, par
son absence d’intérét pour les questions syntaxiques, donc par son igno-
rance sur ce sujet; car, du point de vue de la syntaxe, les catégories de la
modalité, si elles ne sont pas des prédicats du premier ordre, peuvent tres
bien étre analysées comme des prédicats d’un ordre supérieur, comme on le
voit en logique modale: on peut considérer que les opérateurs L (la néces-
site) et M (la possibilité) ont des prédicats comme arguments, si bien que,
par exemple, Lox pourra s’écrire (L¢)x et signifiera «x a la propriete
d’étre nécessairement ¢ »>2. Ainsi, puisque pour Kant [I'existence est aussi
une modalité, elle pourra étre considérée comme un prédicat d’ordre supé-
rieur a 1. Kant a donc omis de distinguer les différents ordres de prédicats,
c’est pourquoi il a pu lui sembler que méme I’existence comme catégorie
n’est pas un prédicat, puisqu’elle n’ajoute rien au terme qui est en position
referentielle, et donc que le probleme ontologique était résolu. Or cela n’est
pas le cas, puisque, du fait que 'existence n’est pas un prédicat du premier
ordre, il ne s’ensuit pas qu’elle puisse dire I'indépendance par rapport a tout
systeme: les prédicats ne sont pas que du premier ordre.

Ainsi, si Kant distingue bien, en principe, le probléme syntaxique (preé-
dicat logique) du probléme ontologique (prédicat réel), la maniere dont il a
aborde le probleme a fait qu’il n’a pas distingué avec toute la netteté qu'on
aurait pu désirer I’existence dans un systeme et I’existence tout court, bien
que sa philosophie demande une telle distinction. Ou, si I'on veut, il
manque chez Kant une théorie explicite de I'analogie de I'étre. Cela, de la
part d’'un des maitres de la pensée moderne, a évidemment pese lourd sur
les philosophes qui I'ont suivi.

Nous pensons qu'une des raisons importantes de I'absence de cette der-
niere distinction est la polysémie du terme <existe>: les acceptions de ce mot
dans le langage ordinaire et dans le langage philosophique ne se recouvrent
pas — c’est ce qui rend le langage philosophique si irritant pour celui qui

32 Cf. sur ce probléeme G. E. HuGHEs & M. J. CRESSWELL, An Introduction to
Modal Logic, London 1972, p. 183 note 131.



340 BERNARD BAERTSCHI

veut s’en tenir aux usages du langage ordinaire —, ce que n’ont pas tres
bien vu certains philosophes, dont Kant et Quine, sans doute parce que,
s'exprimant dans le langage ordinaire, ils se sont laiss¢é enfermer dans
'acception ordinaire de ce mot, d’ou d’abord des paradoxes (p. ex.: com-
ment peut-on parler de quelque chose qui n’existe pas?) et la menace du
relativisme qui pourrait étre caractérisé par I'oubli du sens philosophique de
<existe> et sa réduction au sens ordinaire de ce mot.

Mais st d’'une part cet oubli a pu avoir lieu, si d’autre part le sens philo-
sophique de <existe» a éteé tiré de son sens ordinaire, c’est que ces deux sens
sont, au moins sous un certain rapport, trés proches. Ils le sont dans la
notion d’indépendance. En effet, I'étre comme présence, le face a face du
sujet et de I'objet, marque I'indépendance du sujet et de 'objet: ce qui
m’apparait dans sa présence ne dépend pas de moi, méme si c’est un étre de
fiction: il a sa vie propre dans I’ceuvre, tel roman par exemple, qui est son
univers. La présence est donc le signe d’une indépendance relative. De 1a,
on a pu construire la notion d’indépendance absolue — I’existence tout
court —, lorsqu’on a fait précéder <existe> d’'un nom propre ou d’'une
expression équivalente.

D’ou aussi tous les malentendus concernant I'argument ontologique:
c’est une preuve, on peut donc la réfuter par des considérations linguisti-
ques ou syntaxiques — c’est I'attitude de Frege —; mais cette preuve veut
engager ontologiquement, on peut donc aussi la réfuter sur le terrain de
I'ontologie — c’est I'attitude de Thomas d’Aquin>? et de Kant, aprés Gau-
nilon. Or ces deux réfutations n’ont pas le méme sens, car le syntaxique n’a
pas ipso facto un impact ontologique, quoique l'ontologie ne puisse, sans
risquer d’errer, se passer totalement de la syntaxe.

DISCUSSION

Jean-Pierre LEYvRAZ — Je me sens d’accord avec vous lorsque vous
entendez souligner que I’existence, comme position de réalité, est bien dis-
tincte du concept ou de tout caractére d’intelligibilite. En d’autres termes, je
serais réaliste avec vous. Mais je crains que, aprés Hume et Kant, I'existence
ne soit posée alors que comme le résidu brut de I'intelligibilité, une facticité
a laquelle il faudra donner un sens, mais qui en elle-méme n’en a pas. Je
voudrais qu’on puisse dire, avec saint Thomas, Descartes et Spinoza, que la
réalité et la perfection sont une seule et méme chose et que I’existence, si elle
est peut-étre pauvre et résiduelle en un sens, est riche et productrice de sens

33 Certes, Thomas d’Aquin parle aussi de prédicat, mais ce n’est pas en vue de
réfuter la preuve, puisqu’il affirme méme: « Deus est, quantum in se est, per se nota
est: quia praedicatum est idem cum subjecto» (Somme théologique, 1, q. 2, a. 1).
Thomas recourt a des notions syntaxiques pour caractériser I'évidence et non la
portée ontologique de la preuve.



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 341

en un autre. Sinon, comment pourrions-nous méme percevoir et com-
prendre un monde dont I’existence serait un fait brut inscrutable?

B. BAERTSCHI — 11 est vrai qu’au terme de la démarche que j'ai proposée
dans mon exposeé I'existence apparait comme un résidu: une fois toutes les
couches de significations, les couches prédicatives d’'une chose enlevées, ce
qui reste, c’est le fait brut de I’existence tout court, dans le cas évidemment
ou il s’agit d’'une chose réellement existante. Cela veut-il dire que j'exclue
toute richesse, toute plénitude, dans I’existence? Pas nécessairement, et cela
pour deux raisons:

(1) Si jaboutis a cette radicale pauvreté dans lintelligibilité, c’est au
terme d’'une démarche qui a pour but de montrer que le réalisme est pos-
sible: au-dela de tout ce que je peux savoir (par mode de concept) d’une
chose, il reste son existence tout court, indépendante et irréductible. Il faut
au moins cela pour que le réalisme soit possible, mais cela n’établit pas que
le réel n’est rien hormis cet au moins. Cette pauvreté n’est donc, peut-étre,
que provisoire.

(i1) Il faut bien voir que I’existence tout court est une abstraction: on ne
la rencontre jamais dans la réalité ou il n’y a que des étres, a qui appartien-
nent la richesse et la plénitude, et que 'on percoit, que 'on comprend.
Certes, cette richesse et cette plénitude sont du domaine prédicatif, c’est-a-
dire qu’elles dépendent du point de vue d’un systéme, d’'une théorie, ce qui
nous ramene a une conception résiduelle de I'existence. Cependant, une
fois ce résidu établi, et avec lui le réalisme, rien n’empéche de se pencher
sur les différentes structures prédicatives afin de voir si certaines d’entre
elles sont produites par I'existence, c’est-a-dire ne sont pas seulement le
point de vue du sujet connaissant. Sur ce plan, une étude des structures per-
ceptives et de la Lebenswelt nous apprendrait sans doute beaucoup.

Une remarque encore pour terminer: je me demande si on ne commet
pas une « category mistake » lorsqu’on parle de résidu ou de pauvreté en ce
qui concerne I'existence. En effet, si ces termes s’appliquent a des contenus
conceptuels pour en exprimer la déficience, il n’est pas sir qu'ils puissent
s'appliquer a I’existence qui reléeve d’un autre ordre d’intelligibilité, propre-
ment a-conceptuel.

Charles GAGNEBIN — Qu'il me soit permis de dire combien j’ai appreécié
I'exposé de Bernard Baertschi dont I'ampleur de I'information le dispute a
la précision de ses analyses. Il me parait que vous avez bien raison de souli-
gner que le langage ordinaire implique spontanément une sorte d’engage-
ment ontologique que la critique philosophique doit relativiser et situer.
Mais vous n’adhérez pas a un relativisme généralisé et cherchez a retrouver,
par-dela le sens commun (que vous ne rejetez pas), un engagement ontolo-
gique qui puisse reconnaitre I'indépendance de I’étre existant au-dela méme



342 BERNARD BAERTSCHI

des qualités de sa présence a nous. Dans cette optique, j’aimerais vous poser
une question a propos de votre réalisme: pour admettre I’existence de réa-
lites radicalement indépendantes de la connaissance que ’homme peut en
prendre, n’y a-t-il pas lieu de recourir au principe de causalité, de sorte que
le réalisme ne se sépare pas de la compréhension que notre intelligence peut
acquerir des realités extramentales: le réalisme sera donc critigue ou ne sera
pas. Qu’en pensez-vous? Je précise simplement que par critique je n’entends
pas «kantien», parce que la philosophie de Kant est criticiste plus encore
que critique: elle veut éetablir la science des limites des pouvoirs noétiques
de '’homme.

B. BAERTSCHI — L’existence tout court ne peut €tre saisie hors de tout
contenu intelligible, c’est-a-dire hors de toute compréhension, c’est bien évi-
dent, et vous avez raison de le souligner. De ce point de vue, cette existence
reste une abstraction, si bien que chaque fois que I'on se réfere a un existant
réel, particulier, on dit plus que I’existence tout court. Méme les noms pro-
pres ne sont pas purement référentiels; ils véhiculent un certain nombre
d’informations sur le porteur du nom, mais ce qui leur donne leur statut
particulier, c’est que ces informations ont pour seul but de permettre la dési-
gnation du porteur, c’est-a-dire d’identifier un existant tout court. Or dés
qu’il y a contenu intelligible, la critique devient possible et méme, pour un
philosophe, nécessaire.

Parmi ces contenus intelligibles, le principe de causalité doit-il avoir une
place privilégiée, ainsi que vous le suggérez? Il ne me le semble pas, et cela
pour deux raisons:

(1) Dans la mesure ou I'on fait reposer 'objectivité de la connaissance
sur la causalite — les choses sont, par leur présence ou leur action, causes
de nos sensations —, on est deja, comme Merleau-Ponty I’'a montré, en
plein dans une théorie déterminée, de type scientifique, concernant la struc-
ture physique du monde et psycho-physique de nos organes récepteurs,
c’est-a-dire tres loin de I'existence tout court et des contenus qui I'accompa-
gnent immédiatement, dont la Lebenswelt me parait au contraire beaucoup
plus proche.

(i1) Je suis d’accord avec Maine de Biran lorsqu’il affirme que la causa-
lité¢ est anthropomorphique: je ne puis attribuer la catégorie de cause aux
étres qui ne sont pas moi que parce que je sais que je suis une cause. Des
lors, le principe de causalité ne saurait garantir un réalisme critique,
puisque, loin de garantir le réalisme, il est au contraire la marque de mon
action sur les choses, et non celle des choses tout court.

Cursio CHIESA — Y a-t-il un critére adéquat des présuppositions ontolo-
giques du langage ordinaire? Peut-on comparer le langage ordinaire a une
théorie scientifique — qui assume I’existence de certaines entités si et seule-
ment si celles-ci figurent parmi les valeurs des variables liées?



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 343

Dans « Logic and the Reification of Universals» (From a Logical Point
of View, p. 107), Quine résume de la maniére suivante sa position: «In a
loose way we often can speak of ontological presuppositions at the level of
ordinary language, but this makes sense just in so far as we have in mind
some likeliest, most obvious way of schematizing the discourse in question
along quantificational lines. »

B. BAErRTSCHI — Pour Quine, qui pense que le quantificateur existentiel
rend compte de ’engagement ontologique, il est évident qu’on ne saurait
determiner précisément les présuppositions ontologiques d’un langage qui
ne serait pas strictement quantifiable. Or il est tout aussi évident que le lan-
gage ordinaire ne I'est pas, d’ou d’ailleurs 'opposition de Quine aux philo-
sophes du langage ordinaire. Cela veut-il dire que Quine va jusqu’a nier
qu’on puisse déterminer quoi que ce soit des engagements ontologiques de
notre langage quotidien? Non, car comme il le dit un peu apres le texte cite,
il ne serait pas possible de les déterminer seulement dans un langage qui
n’aurait aucun équivalent du quantificateur, du <there is»>; simplement, le
langage ordinaire se préte difficilement a une détermination systématique
de ses engagements, car de nombreux usages du <there is> n’ont pas grand-
chose a voir avec la quantification. A partir de 1a, je ferai deux remarques:

(1) Le langage ordinaire n’est évidemment pas un systéme au sens strict,
pour la raison signalée dans la question et pour d’autres encore: par
exemple, un langage ordinaire contient la négation de tous ses énonces, ce
qui n’est évidemment pas le cas d’un systéme; ou encore on ne peut aborder
le langage ordinaire de ’extérieur, alors qu’on le peut pour un systeme. Il
serait plus vrai de dire que le langage courant est un ensemble de systémes,
de théories, explicites et implicites, qui ne sont pas toujours compatibles
entre eux. Seulement, tout cela, bien qu’important, n’est pas pertinent pour
mon propos, pour lequel il suffit que I'on puisse dire qu’un langage, ordi-
naire ou non, a des présuppositions ontologiques, méme si on ne sait pas
toujours quelles elles sont, pour qu’on puisse parler de systéme. Or cela
semble bien étre le cas de tous les langages, car méme si Quine imagine qu’il
pourrait en aller autrement, il croit savoir que tous les langages qu’il connait
présupposent I’existence des objets individuels au moins; et si le quantifica-
teur n’y est pas toujours utilisable stricto sensu, la fonction de référence y
est, qui joue le méme role (dans Word and Object, Quine est d’ailleurs beau-
coup moins sévere vis-a-vis du langage ordinaire). J’'emploie donc le mot
<systeme»> dans un sens large, désignant par la toute théorie, tout ensemble
de théories, tout discours qui ont des présuppositions ontologiques — les
linguistes parlent d’ailleurs couramment du systéme de la langue — a quoi
Joppose I'engagement ontologique absolu qui échappe a tout systéme,
méme au sens large du terme.



344 BERNARD BAERTSCHI

(1) 1II n’est pas évident que le langage ordinaire soit aussi peu systéma-
tique que Quine le dit dans ce passage. Certains philosophes, dont M. Wil-
liams, ont essayé de rendre compte de tous les sens du mot «<existe> — en
anglais tout au moins — a l'aide du quantificateur, et ils prétendent y étre
arrives.

Fernand BRUNNER — Dans la belle conférence que vous venez de pro-
noncer, vous avez distingué 1’étre tout court, I’existence sans contenu intelli-
gible, et I'étre inscrit dans un systéme ou I’essence, et vous avez déclaré que
ces sortes d’étres correspondaient respectivement au point de vue de la phi-
losophie et a celui du sens commun. On peut s’en étonner, puisque |’histoire
enseigne que cette distinction est intérieure a la philosophie: elle a lieu, par
exemple, entre le thomisme qui représente [’existence comme telle et
'augustinisme pour lequel I’étre est plus ou moins, selon qu’il s’agit de I’étre
immuable ou de I’étre changeant. Et il y a toujours eu, en philosophie, un
discours sur ’erreur et I'illusion, ne traitant pas de I’existence comme telle,
mais de I'étre secondaire ou faux qui fait partie du concept de la chose illu-
soire. Inversement, rien de plus courant pour le sens commun que la
constatation ou la non-constatation de I’existence pure: il y a ou il n’y a pas
de lait dans le frigidaire, etc.

B. BAERTSCHI — La distinction de I’existence et des contenus intelligibles
est une distinction que 'on retrouve et dans la philosophie et dans le sens
commun; ce qui par contre est propre a I'un ou a 'autre, ce sont les expres-
sions qu'ils utilisent pour dire cette distinction. Le terme <existence > notam-
ment ne signifie ’existence tout court que dans le langage philosophique, et
non dans le langage ordinaire, ou il dit la présence; ce qui dit I'existence
tout court dans ce dernier, c’est le nom propre. Or la présence est encore du
cote du systeme, des contenus intelligibles. Fait-elle alors partie de
I’essence? Non, je dirais plutdt que c’est 'apparaitre de I’étre (de tel étant, et
non pas de I’Etre, s’il en est un), lequel ne peut apparaitre que sous tel ou tel
mode: présent comme réel, comme imaginaire, comme pense,... Ou, en
d’autres termes, I’essence étant une détermination, ou un ensemble de déter-
minations du premier ordre, la présence n’appartient pas a I’essence, car
elle est une détermination d’ordre supérieur: c’est justement I’existence
(dans un systeme), et sa traduction linguistique est le <il y a» ou le <existe>.

Une remarque encore sur le lait dans le frigidaire: si je dis « Il y a du lait
dans le frigidaire », il est évident que je présuppose I’existence pure du lait.
Pourtant j’ai employé «il y a» et non un nom propre; cela donne-t-il raison
a Quine? Non, car cet énoncé ne porte pas formellement sur I’existence; en
le pronongant je ne réponds pas a une question du type « Du lait existe-t-
i1?7», mais «Ou y a-t-il du lait?» ou « Y a-t-il encore du lait?», qui sont des
questions portant sur le lieu et sur la présence. Il faut donc bien distinguer



L'EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 345

le discours qui porte explicitement sur I'existence, et qui requiert, dans le
langage ordinaire, des noms propres ou des expressions équivalentes, et le
discours qui implique seulement cette existence et qui peut porter sur tout
autre chose, donc utiliser d’autres types d’expressions.

J.-P. REDING — La prédication de I'existence de Dieu est-elle analytique
ou synthétique?

F. BRUNNER — Si je puis reprendre la parole, je dirai qu’il convient de
distinguer le cas de I'existence de Dieu de celui de I’existence des cent tha-
lers. Je regarde dans ma poche pour savoir si j’ai de I'argent. Ou faut-il
regarder pour savoir si Dieu existe? Affirmer que cent thalers sont ici est
une chose — qu’il y a une reégle morale, un Dieu, etc., en est une autre.
Dans le premier cas, 'affirmation est théorico-empirique: elle porte sur un
fait dont la constatation est généralement a notre portée. Dans le second
cas, elle est théorico-pratique, en ce sens qu’elle engage la personnalité
entiere. Anselme ne fait pas un raisonnement théorique pur, mais un raison-
nement théorico-pratique, comme il I'indique lui-méme quand il dit que sa
foi est a la recherche de I'intelligence. Formellement, son affirmation de
I'existence de Dieu est analytique, puisque l’existence est contenue dans
I'idée de Dieu; en reéalité, elle est synthétique, puisque I'implication de I'idée
ou I'idée elle-méme est posée en vertu d’une stimulation venue de la reli-
gion et d’un certain acte de la volonté.

B. BAERTSCHI — Dans mon expose, je me suis placé uniquement du
point de vue théorique; cette attitude m’oblige a rejeter la preuve ontolo-
gique, puisque, formellement, elle fait de I’existence tout court un prédicat,
C’est-a-dire une existence dans un systéme.

Stelios CasTaNOs DE MEDicis — Il remercie et félicite le conférencier de
son exposé qu'il qualifie de dense, ample et instructif pour lui, et — citant la
phrase de Valéry: « On ne sait pas ce qu’il fait en dehors de nous, et c’est ce
en quoi il ne nous touche en rien qui établirait son existence», qu’il rap-
proche de la dénonciation faite par Kant (dans La Religion dans les limites
de la simple raison) de toute tentative d’hypost.asier anthropomorphique-
ment Dieu — se demande si, justement, il n’est pas impossible d’adjoindre a
Dieu I'existence comme prédicat; et demande si telle ne devait pas étre la
conception kantienne. Il fait remarquer que, en grec comme en latin, le
sujet — support du prédicat — est hypo-keimenon et sub-jectum. Il est sous
une étendue — jacere: étre étendu, gésir gisant —, il git (keimai) dans un lit:
koité, de riviére, ou le verbe (rhéma: écoulement) le fait, par le deésir,
apprendre, com-prendre, grice a son existence (ex(s)ister — ex et sistere)
I'objet, dans une jouissance (ejaculare ou ejaculari) donnée au sub-jacere



346 BERNARD BAERTSCHI

par le verbe (rthéma) vers ce qui lut manque. L’ex(s)istence comme €lan hors
de soi, au-dela de soi pour apprendre (prehendere) comprendre, prendre en
lui, ce qui lui manque. Or Dieu étant le manque de tout manque a comme
existence son non-besoin, comme com-prise en lui: un prédicat inhérent au
sujet, sans la necessité du verbe unificateur. Ne revenons-nous pas ainsi a
Valéry établissant I'existence de Dieu par le fait méme de son inexistence?!
Mais, alors, I'in-existence de Dieu (in ex sistere) ne nous renvoie-t-elle pas a
I'inhérence du prédicat au sujet, sans intermeédiaire, d’ou d’ailleurs cette
affirmation de Kant: Si Deus est Deus, Deus est? Nous nous trouvons sur
deux plans différents, d’ou deux notions d’existence différentes. Au niveau
de la divinité, a titre d’exemple, tout prédicat — comme celui de la route-
puissance, I’omni-science, etc. — nécessitent ’adjonction d’une épithéte
(épi-theton, mettre sur) qui fait que le sujet n’est plus notre sujet (du sub-
jectum), mais I’ens entium, I’ens summum, ’'omnitudo realitatis, comme dit
Kant. A ce niveau, Dieu ne peut avoir I’existence comme prédicat, puisqu’il
est; Deus est et non Deus est exsistentus. Peut-on y voir comme un genre
d’étre a la maniére de Parménide, face a une existence (doxa), et com-
prendre en ce sens la phrase de Kant (dans I'Opus Postumum): « La simple
idee de Dieu en démontre I'existence », c’est-a-dire le: « To gar afto esti
noein kai einai» — (car c’est la méme chose que le penser et I’étre)?

B. BAERTSCHI — Dans cette intervention, il s’agit surtout du terme
cexiste> tel qu’il s’applique a Dieu, en opposition a cexiste» lorsqu’il est
appliqué aux autres étres. J’avoue ne pas avoir beaucoup de lumiéres sur ce
sujet, mais je ne vois pas d’objection de principe a affirmer cette opposition,
vu que je pense que <existe» est analogique. 1l faudrait cependant alors bien
remarquer que, dans ’énoncé « Dieu existe », <existe> ne saurait dire I’exis-
tence tout court, et il resterait encore a déterminer a quelle catégorie syn-
taxique il appartient.

Marcel GHELBER — Je vous suis reconnaissant pour votre conférence
qui nous offre un riche matériel de réflexion.

En ce qui concerne le probléme des différents langages, je pense qu'on
peut employer différents langages — le langage mathématique, les langages
artificiels, autant qu’on est conscient de leurs limites, autant que ces lan-
gages, que J'appellerais langages de I’extériorité, ne visent pas a se substituer
au langage qui reléve de la qualité de I’étre, de I'existence, au langage spiri-
tuel qui découle nécessairement de ’engagement ontologique, langage qui,
quel que soit son vétement culturel, nous renvoie toujours au-dela de tout
langage.

I est vrai que le plus grand danger de substitution, c’est les langages de
plus haut prestige culturel, comme le langage philosophique, poétique, par-
fois méme théologique, qui le présentent. Un exemple, parmi les nombreux



L’EXISTENCE EST-ELLE UN PREDICAT? 347

possibles: combien le langage hautement philosophique, avec parfois
d’admirables intuitions poétiques sur I’étre, de Heidegger cache chez celui-
ci le manque d’engagement ontologique, son a-spiritualité et son amoralité
fonciéres, ainsi qu’il est arrivé tant de fois que de grands et exceptionnels
discours théologiques, fruits d’extraordinaires performances d’intelligence
et d’imagination, cachent le manque total d’engagement, de responsabilité
ontologiques, spirituels.

Vous avez posé la question du rapport entre Existence et présence (pre-
sence de «'autre », si j’ai bien compris) et lequel des deux termes est le plus
riche. Je pense que chaque étre assume le passage de I'ontique a I'éthique, le
passage de I'engagement ontologique a I'engagement éthique concret, selon
la force, le poids spirituel et moral de son engagement ontologique fonda-
mental, absolu.

L’engagement ontologique fondamental, avec la conscience, la respon-
sabilité, le vécu de ce qui le constitue et le justifie substantiellement: le fait
absolu que Dieu Est, est générateur d’une infinie richesse, pure, incandes-
cente, mesurable peut-étre en seuls termes de Lumiere. Le vécu de Dieu
comme Présence nous plonge dans une infinie dynamique de I’Amour, de
la communion avec la chair et le sang de I’Existence, et la présence de
I'autre nous apparait alors infiniment enrichie, elle nous apparait comme
une incarnation, comme une concrétisation de la Présence Divine, elle nous
oblige infiniment a la reconnaitre et a la consacrer dans sa source et son
sens divin et humain.

J'ajouterai qu’a tous les niveaux d’expression méme les plus humbles et
les plus anonymes, et sous n’importe quelle forme, I'affirmation de I'Exis-
tence peut étre révélatrice du poids spirituel et moral de I'engagement onto-
logique fondamental de celui qui s’exprime.

Tout ce que j'ai essayé d’esquisser, c’est un trés humble et infime noyau
dont on pourrait, on devrait méme infiniment parler. Je ne suis lucide que
par rigueur et, pourquoi pas?, par pudeur philosophique. Vous avez donné
une allure surtout technique a votre discours sur I’Existence, mettant entre
parentheses le probleme des options fondamentales.

B. BAERTSCHI — Comme vous le dites a la fin de votre intervention, mon
exposeé a eté surtout technique, et j’ai laissé beaucoup de choses entre paren-
théses, notamment le probléme moral et celui de I’existence au sens que les
existentialistes ont donné a ce terme. Car méme lorsque j’ai parlé d’engage-
ment ontologique, je n’ai fait par 1a que traduire I'expression anglaise, que
I'on rencontre notamment chez Quine, « ontological commitment », qui n’a
aucune connotation morale ou «existentielle», mais qui signifie simple-
ment «ce qui est affirmé exister» (par une théorie). Et il est de fait que le
probleme de I'existence a recouvert, dans I'histoire de la philosophie, et
recouvre encore beaucoup d’autres questions que celles que j'ai traitees.



	Société romande de philosophie : séance du 13 juin 1982 : l'existence est-elle un prédicat? Signification et enjeux de la question

