Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1982)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P.297-317

BIBLIOGRAPHIE

REINHARD LEUZE, Theologie und Religionsgeschichte: Der Weg Otto Pfleide-
rers (Minchner Beitrdge zur historischen und systematischen Theologie,
Band 6). Miinchen, Chr. Kaiser, 1980, 447 p.

Ce livre remarquable démontre a I’évidence que I'auteur a raison lorsqu’il déclare
(dans sa préface) que toutes les questions importantes touchant a la relation entre la
théologie et la science des religions ont été posées au XIX¢ siecle. Otto Pfleiderer
(1839-1908), pendant 33 ans professeur de théologie systématique a I'Université de
Berlin (1875-1908), a publié¢ entre autres un premier livre de philosophie de la reli-
gion sous le titre « Die Religion, ihr Wesen und ihre Geschichte» (1869), ouvrage
qu’il remaniera trois fois sous le titre « Religionsphilosophie auf geschichtlicher
Grundlage» (1878, 1883 et 1896). Leuze se livre a une analyse minutieuse de ces
quatre publications qui sont autant de projets de philosophie de la religion. Il note les
modifications discernables d’un projet a I'autre, et il trace les sources et les causes de
toutes les options importantes. Il ressort de cette analyse que Pfleiderer s’est sans
cesse efforcé de rester en contact, voire en dialogue, avec les sciences humaines
(notamment la psychologie, mais aussi la sociologie naissante et surtout I’histoire des
religions). On constate donc une fois de plus que le dialogue de la théologie et des
sciences humaines n’est pas une invention — ou plutdt un souhait — de notre temps;
on peut méme aller jusqu’a dire que ce contact a probablement été plus réel au XIX¢
siecle que de nos jours. Tout ce qui a marqué la vie culturelle du XIXe siecle —
Hegel, Fichte, la psychologie qui opérait déja avec les notions de pulsion et d’incons-
cient, la découverte et I'investigation toujours plus poussée des religions non chreé-
tiennes, Feuerbach, le positivisme, les diverses theories de la religion (entre autres A.
Réville et Fustel de Coulanges) — a trouvé en Pfleiderer un lecteur attentif, souvent
critique, mais aussi reconnaissant. Si Pfleiderer n’a jamais vraiment renié le point de
départ de son premier livre (ou il a fondé la religion sur le psychisme humain), on
admire néanmoins sa surprenante souplesse, sa volonté de se renouveler, sa disponi-
bilité d’admettre des critiques justifiées. Leuze a raison: nous sommes en présence
d’un philosophe de la religion qu’on a eu tort de jeter aux oubliettes. — Toutefois,
face a Pfleiderer, Leuze reste lucide et critique (parfois méme de maniére un tantinet
spécieuse); il lui reproche notamment, dans sa définition psychologique de la religion
et de son histoire, I’'absence de la notion de Dieu.

CARL-A. KELLER

GUNTER LULING, Die Wiederentdeckung des Propheten Muhammad — Eine
Kritik am «christlichen» Abendland. Erlangen, Verlagsbuchhandlung
Hannelore Liiling, 1981, 423 p.

Au vu des théses et des conclusions de I'auteur on serait peut-étre tenté de rejeter

son livre en bloc comme le produit fantaisiste et un brin vindicatif d’un outsider far-
felu. On aurait tort, car non seulement M. Liiling met en ceuvre un savoir prodigieux

Sciences
des
religions



298 BIBLIOGRAPHIE

et une connaissance assez impressionnante des sources, mais aussi une argumenta-
tion dense et cohérente. Il n’est pas possible de condamner ce livre sans procéder
d’abord a une réfutation serrée de chaque élément de la démonstration. Les théses au
demeurant sont déconcertantes. Jésus et Muhammad seraient les représentants et les
defenseurs d’un systeme social et d’une tradition religieuse authentiquement sémiti-
ques. Cette tradition — l'auteur 'appelle « pagane » — consisterait d’un c6té en une
structure sociale basée sur les principes de la solidarité tribale, le ius talionis, et I’auto-
rit¢ d’un chef charismatique (celle du «berger qui donne sa vie pour les brebis»); de
I'autre dans le culte des hauts lieux et des anges/ancétres. Jésus et Muhammad se
seraient dressés contre la déformation de cette tradition, déformation imputable a la
hiérarchie sacerdotale de Jérusalem dans le cas de Jésus, au christianisme hellénique
dans le cas de Muhammad. Car, contrairement a I'interprétation islamique « ortho-
doxe » élaborée sous I'influence et de par la volonté des califes détenteurs du pouvoir
politique, I'adversaire contre lequel préchait Muhammad n’était nullement le « paga-
nisme » arabe pré-islamique, mais le christianisme hellénisé solidement implanté a La
Mecque (la Kaaba elle-méme aurait été une église chrétienne). Les premiéres « réve-
lations » de Muhammad auraient été des commentaires a des chants judéo-chrétiens,
chants que le Prophéte aurait utilisés au début de sa carriére, le judéo-christianisme
ayant, mieux que la grande Eglise hellénistique, conservé les véritables intentions de
Jésus. Mais petit a petit Muhammad se serait détaché du judéo-christianisme, en
faveur d’un retour décidé a la tradition «pagane» dont il fit remonter I'origine a
Abraham et a Ismaél. Le califat aurait gommé et réinterprété ces faits, dans le but
manifeste de mieux asseoir son autorité; mais la teneur primitive du Coran et des
textes relatifs au Prophéte transparaitrait encore a travers les énoncés mutilés. — Ces
théses, si audacieuses et extravagantes qu’elles puissent paraitre, méritent certaine-
ment un examen approfondi. Car il est évident qu’elles reposent sur quelques faits
bien établis. Il est incontestable, par exemple, que le Coran aussi bien que I’Ancien et
le Nouveau Testament ne sont nullement le produit des communautés juives, chreé-
tiennes ou islamiques dans leur totalité — cela serait parfaitement inconcevable —,
mais qu’ils sont le résultat d’une lutte pour le pouvoir au sein de chacune des com-
munautés concernées. L’exégese biblique a encore trop souvent tendance a consi-
dérer I’Ancien Testament comme le dépositaire de «la foi d’Israél», alors qu’il ren-
ferme essentiellement les traditions d’une certaine fraction de la population de Juda/
Jérusalem. De méme, on suppose que les écrits du Nouveau Testament attestent «la
foi de I’Eglise », alors que la formation du canon du Nouveau Testament est due a
’existence de divergences de vue assez considérables au sein des communautés chre-
tiennes, divergences qui ont finalement trouvé leur «solution» grice a la victoire
d’un certain parti. De méme, on affirme sans sourciller que le Coran tel que nous le
connaissons sous la forme de la «vulgate othmanienne» contient uniquement les
ipsissima verba de Muhammad, alors qu’on sait parfaitement bien qu’au début de
I’islam nombreuses étaient les lectures et interprétations divergentes voire contradic-
toires. On oublie de maniere générale que la forme «orthodoxe» d’une religion n’en
est jamais la forme la plus « pure» ni la plus authentique: toute « orthodoxie » résulte
d’une lutte pour le pouvoir au sein d’'une communauté religieuse (ou politique). Est
déclaré «orthodoxe» I'avis de celui qui, €tant le plus fort, réussit a s'imposer. Des
qu’on reconnait ce fait, une recherche du type de celle qu'entreprend M. Liiling
devient légitime. — On regrette seulement que cet auteur ait jugé nécessaire de ren-
forcer ses théses scientifiques par une polémique excessivement virulente contre la
théologie universitaire actuelle et contre I'islamologie traditionnelle.

CARL-A. KELLER



BIBLIOGRAPHIE 299

PieRRE CRAPON DE CAPRONA, Le Coran: aux sources de la parole oraculaire.
Structures rythmiques des sourates mecquoises. Préface de Simon Jargy
(coll. Arabiyya). Paris, Publications orientalistes de France, 1981, 683 p.

Ce livre somptueux est la publication posthume d’une thése de doctorat d’une
valeur exceptionnelle, soutenue a Genéve en 1978, dont I'auteur décéda peu apres la
soutenance. Il faut savoir gré au professeur S. Jargy, directeur de thése, de n’avoir
ménagé aucun effort pour mener a chef la publication, et d’avoir ainsi rendu un der-
nier hommage a un orientaliste qui nous a quittés beaucoup trop tét. — L’auteur
bénéficiait d’'une admirable sensibilité pour les qualités rythmiques et musicales des
textes sémitiques, hébreux d’abord et syriaques. Il s’est équipé d'un outillage scienti-
fique imposant, d’arabisant, de linguiste, de critique littéraire, de spécialiste de la pro-
sodie, afin de se consacrer a une analyse minutieuse du Coran. Ce qui I'a amene a
étudier ces textes, c’était son intérét pour les traditions religieuses dites «abrahami-
ques », et en particulier pour le phénomeéne prophétique qui les a marquées si profon-
dément. Toutefois, en abordant les sourates mecquoises ainsi qu’elles sont «officiali-
sées» dans la vulgate othmanienne du Coran, il s’est rendu rapidement a I'évidence:
le texte «officiel » est un texte retravaillé et souvent altéré par la tradition post-cora-
nique. Non seulement la «biographie» de Muhammad est en fait une hagiographie
qui a oblitéré bien des aspects « archaiques» de la vie du Prophéte — le détail de son
mariage et de sa vocation, par exemple —, mais le processus méme de collection et
de fixation des oracles est parsemé d’incertitudes. A coté d’une certaine « folklorisa-
tion» trés compréhensible de la tradition, c'est surtout la création de l'immense
empire islamique qui a provoqué des transformations plus ou moins volontaires
(p. 100 s). Ces considérations ont obligé I'historien et 'exégéte qu’était M. Crapon de
Caprona de pratiquer une herméneutique nouvelle s’écartant souvent de celle des
commentaires arabes. Il s'est résolu a soumettre une vingtaine de sourates mec-
quoises 4 une analyse métrique des plus rigoureuses. Il examine le rythme quantitatif
(syllabes longues et syllabes bréves), le rythme tonique ('accentuation de certaines
syllabes lors de la récitation), la nature des pieds ou modules, le rythme des stiques; il
identifie les unités métriques et strophiques (ce qui I'oblige & I'occasion de modifier la
vocalisation et la ponctuation traditionnelles), compte le nombre des syllabes et des
voyelles longues, démantéle la composition des oracles élémentaires et réduit les sou-
rates composées aux unités primitives. Enfin, il dresse des grilles qui permettent de
saisir plus facilement les résultats des analyses quantitatives, accentuelles, et harmoni-
ques. Les conclusions qui découlent de ces résultats sont frappantes: « Le discours
coranique est panmétrique; c'est-a-dire que tous les paramétres identifiables inter-
viennent dans la définition des structures de ce discours. En cela il est parfaitement
typé, distinct de la poésie et de la prose, non seulement de I'arabe classique, mais
également d’autres langues» (p. 11 s). La variété et la richesse des grilles quantitatives
et autres conduisent a la conclusion qu'une composition de ce genre «offre, tant par
I’harmonie que dans la signification, des qualités telles qu’elle atteint a I'esthétique du
chef-d’ceuvre. Un art aux ressources prodigieuses perce a travers cette musique ver-
bale dont les thémes sont archaiques et les formes poétiques » (p. 482). Nous sommes
donc en présence d’une «poésie supérieure» d’un genre qu'on pourrait peut-étre
identifier ailleurs que chez Muhammad, en Inde par exemple, et que I'auteur appelle
«le chant oraculaire» (p. 556). La complexité de ses structures, dans le Coran,
«exclut une composition consciente de la part de Mahomet» (p. 557). Il s’agit donc
d’une sorte d’inspiration supraconsciente, d’une inspiration que I'auteur qualifie d'un
terme qui est en soi tout un programme: « transpersonnelle». « Nous entendons par
1a que si le Prophéte fut nécessairement le véhicule de cette création verbale, nous en
ignorons la véritable provenance» (p. 557). I s’agit d'un événement qu’on peut rap-



300 BIBLIOGRAPHIE

procher des «phénoménes mystiques appelés visions théophaniques et locutions
théopathiques », phénomeéne dont ['auteur appelle de ses veeux une étude beaucoup
plus pénétrante (p. 558). Malheureusement, notre culture occidentale « devenue a-
religieuse » (p. 558) a un peu de peine a s’y mettre...

CARL-A. KELLER

Max BURKOLTER-TRACHSEL, Der Drache — Das Symbol und der Mensch.
Bern/Stuttgart, Paul Haupt, 1981, 192 p.

Cette these baloise (dirigée par le professeur Fr. Buri) a été suscitée par un fait
divers: un artiste balois désirait confectionner, a I'intention d'une église catholique au
Japon, un vitrail représentant saint George tuant le dragon; or, il était obligé de rem-
placer le dragon par une espece de batracien, puisque le dragon était pour les Japo-
nais un symbole aux connotations essentiellement positives qui ne justifiaient nulle-
ment la mise & mort de I'animal. Valeur positive 1a, négative ici — comment expli-
quer cette polysémie? Voila la question que 'auteur se propose d’élucider. Suite 4 un
inventaire étonnamment riche du symbole du dragon/serpent et des idées qui lui sont
associées, dans les civilisations et religions de I'Extréme-Orient, de I'Inde, du Moyen-
Orient, de I'Egypte, et de I’Europe paienne et chrétienne, I'auteur en arrive a des
conclusions extrémement suggestives. Il décele en effet deux types d’utilisation de ce
symbole. D’un coté, le dragon/serpent symbolise a la fois les forces positives recher-
chées par la société (ordre, vie, fécondite, etc.) et les puissances qui leur font échec
(chaos, rébellion, mort, etc.), il est donc ambivalent ou «englobant». D’autre part, il
représente uniquement les puissances négatives. Le premier type (symbole «englo-
bant ») est propre aux civilisations et religions « englobantes », c’est-a-dire a celles qui
considérent certes les puissances négatives du chaos, de la rébellion et de la mort
comme une menace réelle et permanente contre laquelle il faut se prémunir, mais qui
admettent néanmoins que cette menace fait en un sens partie de ’ordre, qu’elle en est
comme l’autre face. Il s’agit notamment des civilisations d’Extréme-Orient, de I'Inde
et de ’Ancien Orient. L’autre type — le dragon ne symbolise que les puissances
négatives — s’est développé dans les civilisations et religions dualistes: Iran zoroas-
trien, apocalyptique juive et chrétienne — et par conséquent dans toute une aile de la
tradition chrétienne. Dans le contexte de ces religions, le dragon est ressenti comme
un ennemi a abattre: le chaos n’est jamais intégrable a I'ordre, il en est le contraire
irréductible; I'ordre, le bonheur ne se réalisent que moyennant la suppression radi-
cale des forces hostiles (hérétiques, par exemple). Vu l'influence certaine bien que
souvent inconsciente des symboles sur la mentalité des gens, sur leurs options politi-
ques et sur leur comportement concret, le dragon des religions dualistes rappelle la
nécessité de liquider toute opposition a I’ordre « orthodoxe»: I'hérésie est I'ceuvre du
«vieux Serpent», de «Léviathan» qu’il s’agit d’éliminer sans piti¢. Et l'auteur de
proposer que la théologie chrétienne corrige la tendance dualiste, « dragonophobe »,
qui lui est inhérente, en revivifiant les éléments d’un symbolisme plus «englobant »
qu’on trouve dans I’Ancien Testament. On ne peut qu’applaudir. Pourtant, le lecteur
critique se permettra de remarquer que l'intransigeance envers les «hérétiques» et
tous ceux qui pensent autrement n’est pas entiérement absente chez tel détenteur
d’une doctrine et d’'un symbolisme « englobants », qu’il soit bouddhiste ou hindou. —
La vaste érudition de I'auteur force 'admiration. On regrette d’autant plus quelques
défauts plus ou moins génants; par exemple, les manipulations pervertissantes avec
le genre grammatical de tel terme étranger: Veda (p. 27) et naga (passim) traités



BIBLIOGRAPHIE 301

comme des féminins; ou encore 'oubli de tel motif important, entre autres les com-
bats de Krishna avec des dragons/serpents (Kaliya et Aghasura). L’affirmation —
trop courante, hélas — que le message de Zoroastre est «streng dualistisch » (p. 155)
devrait €tre nuancée. Enfin, le fait de ranger le shi’isme iranien du coté des religions
dualistes (p. 165) tient tout bonnement du contresens.

CARL-A. KELLER

F. BOUSQUET ET AL., Le rite. Présentation de Jean Greisch (Philosophie 6),
Paris, Beauchesne, 1981, 246 p.

Le volume réunit huit études ébauchant une approche philosophique du rite.
Leur intérét est malheureusement un peu amoindri suite a une préoccupation exces-
sive des auteurs avec le freudisme et — surtout! — avec les aimables conjectures de
R. Girard, au détriment d’une prise en considération de I'immense littérature anthro-
pologique sur le sujet. — P.-J. Labarriére analyse I’action structurante du rite sur le
temps. Fr. Bousquet s’applique a éclaircir la relation entre le rite et le logos, alors que
Fr. Marty s’aventure — de maniére un peu trop timide, me semble-t-il — dans
I'exploration de I’analogie entre le rite et la parole, c’est-a-dire dans une sorte d’inter-
prétation linguistique du rite: il conviendrait de signaler ici que les anthropologues
ont depuis longtemps interprété le rite comme une «parole» et le systéme rituel
comme un «langage». J. Greisch, I'éditeur du présent volume, chemine une longue
distance avec R. Girard, mais il résiste tout de méme a la philosophie gnosticisante
de ce dernier. La longue méditation de Maria da Penha Villela-Petit sur Cain et Abel
est faussée au départ par une traduction discutable de Gn 4,4-5 laquelle, si elle est
traditionnelle, n’en est pas moins sujette a caution: le texte hébreu ne dit pas que
YHWH «agréa» Abel et son sacrifice (traduction sur laquelle toute la réflexion de
’auteur est basée), mais simplement qu’il les «regarda», étant présent quasi physi-
quement, alors qu’il «ne regarda pas» Cain et son offrande, c’est-d-dire leur tourna
le dos. — A la suite d’A. Vergote, J.-Fr. Catalan estime qu’on est en droit de nuancer

la réduction freudienne de la religion a une «névrose obsessionnelle universelle», et
- Ph. Kaeppelin se propose de comparer la «répétition» qui se dégage du psycho-
drame analytique avec celle qui caracteérise le rite. E.-D. Yon, en guise de conclusion,
insiste sur la nécessité de « fluidifier » et d’humaniser la rigidité d'un rituel hiérarchisé
et institutionnalisé en le vivant comme un « culte en esprit et en vérité» tel qu’il était
pratiqué par la chrétienté primitive. On le voit: en dépit des réserves faites on trou-
vera dans ce volume pas mal de matiere a réflexion.

CARL-A. KELLER

CHRISTINE CHRIST-V. WEDEL, Das Nichtwissen bei Erasmus von Rotterdam:
Zum philosophischen und theologischen Erkennen in der geistigen Ent-
wicklung eines christlichen Humanisten, Basel und Frankfurt/M, Verlag
Helbling & Lichtenhahn, 1981, 146 p. (Basler Beitrdge zur Geschichtswis-
senschaft, Bd. 142).

L’auteur se donne pour but d’exposer le développement de la doctrine éras-
mienne de la foi, et de la connaissance, et d’exposer 'importance qu’a pour cette
doctrine la notion du « Nichtwissen » (ignorance). M™¢ C.-v. W, précise, mais seule-
ment vers la fin du livre (p. 111), qu’Erasme ne s’intéresse pas a la connaissance

Histoire
de la
théologie



302 BIBLIOGRAPHIE

empirique que I’homme peut posséder du monde externe. Le lecteur donc se
demande en ouvrant le livre si en fait le probléme qui y est abordé est celui du degré
de la connaissance que I'homme peut posséder de Dieuw. L'ouvrage n'offre pas de
réponse claire a cette question. En tracant le développement de la pensée d’Erasme,
Mme C.-v. W. commence par les Antibarbari. Dans cet ouvrage, dit-elle, I'ignorance
socratique («je sais que je ne sais rien») est considérée comme un signe de la
modestie que doit engendrer une bonne éducation. Aprés ses études a Paris 1495-99,
continue-t-elle (chap. 3), Erasme devient convaincu que seule la révélation divine
fournit la connaissance a I’homme. Tous les efforts que 'homme fait lui-méme pour
obtenir la connaissance sont inutiles. Cette conviction s’exprime trés clairement dans
les préfaces d’Erasme a son Nouveau Testament (chap. 6). L’ignorance, selon Mme
C.-v. W., y constitue la base d’'une nouvelle théologie: 'homme doit étre avant tout
conscient de sa propre incapacité de connaitre Dieu. Dans les années qui suivent,
Erasme devient de plus en plus persuadé de I'ignorance humaine. Il suggére dans son
débat avec Luther (chap. 8) que méme la révélation que Dieu accorde a ’homme par
I'Ecriture sainte ne peut pas lui étre toujours compréhensible. Toutefois en discutant
la question du scepticisme d’Erasme (p. 108 ss.) qu'il admet lui-méme dans sa que-
relle avec Luther, Mme C.-v. W. affirme que le savant hollandais ne peut pas étre
considére comme sceptique selon les critéres pyrrhoniens. Sans se référer a 'ouvrage
de R. Popkin (History of Scepticism from Erasmus to Descartes, Assen 1960), qui fut le
premier a discuter le « pyrrhonisme» d’Erasme, elle précise (p. 111): « Erasmus ist
nicht Skeptiker, weil es ihm an eindeutigen Wahrheitskriterien fehlte, sondern weil
und allein soweit die Schwiche des menschlichen Geistes die offenbarte Wahrheit
nicht erfassen kann». Or cette conviction de la faiblesse de I’esprit humain qui carac-
térise la pensée d’Erasme le place, a notre avis, non parmi les pyrrhoniens mais
parmi les sceptiques «académiciens» qui, eux, croient que la vérité existe mais que
I'on ne peut pas la découvrir (v. a ce sujet p. ex. Arne Naess, Scepticism, London
1968). 11 est clair que le scepticisme académique d’Erasme évolue. Dans les Antibar-
bari ce sont les rapports épistémologiques entre ’homme et le monde qui le préoccu-
pent. Comme l'affirme Mme C.-v. W. (p. 24): « Erasmus [in den Antibarbari] versucht
nachzuweisen: je gebildeter einer ist, desto bescheidener wird er». Elle aurait di pré-
ciser qu’'Erasme y revendique une reconnaissance de sa propre ignorance du monde
externe sur le modele de Socrate. Lors de sa période parisienne, par contre, il com-
mence a s'intéresser au degré de connaissance que I’homme peut avoir de Dieu et
C’est cette question qu'il va traiter aprés 1500. Comme le souligne a juste titre Mme
C.-v. W., Dieu constitue pour Erasme la source de toute vérité. Elle ne dit pas que la
verité donc existe ; cependant ’homme non seulement ne peut pas 'atteindre, mais il
doit aussi reconnaitre son incapacité de le faire. Méme le langage que Dieu accorde a
I’'homme par I'intermédiaire du Saint-Esprit ne sera qu'imitatif (cf. p. 116). Le livre
de Mme C.-v. W. aurait été plus cohérent si elle avait joint a son excellent choix de
textes d’Erasme au sujet de l'ignorance une thése (ou méme une hypothése!) mon-
trant leurs idées principales. Soulevons encore quelques questions de détail. Il est sur-
prenant de lire (p. 37) que pour Pierre Lombard « Glaube und Wissen sind eng mitei-
nander verbunden » étant donné que Lombard définit la foi comme une « virtus qua
creduntur quae non videntur» (Sent. 3, dist. 23, cap. 2) et la distingue de la connais-
sance qui s’applique uniquement aux choses perceptibles (Sent. 3, dist. 23, cap. 7).
Toutefois Lombard affirme en citant Augustin (ibid.) que 'homme peut savoir qu’il
posseéde la foi. Il est aussi surprenant de lire que la définition du terme biblique «spi-
ritus » que donne Erasme dans la Ratio «n’est pas convaincante» (p. 68). En fait les
significations: Saint-Esprit (= troisitme personne de la Trinité), I'activité intellec-
tuelle humaine, les dons du Saint-Esprit et ’air, sont parfaitement traditionnelles et
paraissent chez Hugues de Saint Chair dont les Postilles sont citées et discutées par



BIBLIOGRAPHIE 303

Erasme dans ses Annotationes. Finalement a la p. 74 le lecteur est faussement ren-
voyé a la LB 7, 487 pour y chercher 'attaque que lance Erasme dans sa Paraphrase
de Jean contre toute tentative de parler de Dieu en un langage spéculatif. Mme C.-v.
W. rend un trés grand service au lecteur en offrant un excellent choix de textes qui se
rapportent a la doctrine érasmienne de I'ignorance. Il est toutefois dommage qu’elle
n’ait pas soumis ces textes a une analyse plus rigoureuse. Une telle démarche aurait
jeté une lumiére intéressante sur le probleme de I'épistémologie d’Erasme.

IRENA Backus

JACQUES CHOMARAT, Grammaire et Rhétorique chez Erasme, Paris, Les Belles
Lettres, 1981, 2 vol.,1249 p.

Dans un ouvrage magistral, qui devra, sans doute, attendre plusieurs années pour
étre dépasse, I'auteur nous expose la théorie du langage d’Erasme. Pour celui-ci ni la
grammaire ni la rhétorique ne sont de simples techniques. En étudiant la grammaire,
on apprend a lire «le texte comme expression d’un auteur dont la singularité person-
nelle est reconnaissable ». C’est cette conception de la grammaire qui améne Erasme
a soumettre a I'analyse philologique le texte du Nouveau Testament, dont chaque
livre porte la marque de son auteur humain méme si I'on admet que tout a été dicté
par le Saint-Esprit. Quant a la rhétorique, Erasme I'identifie avec I'invention, mais
celle-ci est a son tour limitée par le principe fondamental d’adaptation. Chaque ora-
teur doit adapter son discours «a son sujet, aux circonstances, au role qu’il assume et
surtout a 'auditoire qu’il veut persuader». Cette adaptation, ce désir de communi-
quer avec chaque individu, se rapproche de la caritas. La rhétorique contient donc
cet element spirituel par lequel 'homme réalise la philosophie du Christ. On constate
aussi, comme [Paffirme l'auteur a juste titre, un lien étroit entre la rhétorique
d’Erasme et son dualisme. D’une part, le corps périt tandis que I"dme survit; d’autre
part, les choses périssent tandis que les mots qui les représentent survivent éternelle-
ment. — Le livre est divisé en cinq parties. La premiére traite du langage divin par
lequel Dieu se manifeste a 'homme tout en lui cachant son essence. Le langage
humain en reflétant ce langage divin signifie donc la participation de 'homme a la
divinité. En méme temps, il sert a distinguer 'homme de I'animal. La deuxiéme
partie consiste en un examen détaillé de ’attitude d’Erasme envers les langues y com-
pris les langues vernaculaires. Le mépris que porte Erasme a celles-ci s’atténue quand
il se rend compte du fait que le Christ et les Apotres parlaient un langage corrompu
qui convenait pourtant a leurs auditoires. L’auteur démontre qu’Erasme lui-méme
connaissait, a part sa langue maternelle, le frangais et le haut-allemand, mais qu’il
n’avait que des notions d’anglais et d’italien. Il n’a jamais maitrisé¢ I'hébreu et son
attitude envers cette langue est d’ailleurs ambigué. En général le savant hollandais ne
la met pas sur le méme plan que le grec et le latin. La troisiéme partie traite de la
grammaire. L’auteur y montre la rupture qu’opére Erasme (sous l'influence de Valla)
avec les conceptions médiévales de la grammaire. Selon les grammairiens meédié-
vaux, tel Jean de Garlande ou Michel le Modiste, la grammaire constitue une partie
intégrante de la philosophie. Cette conviction les méne d’une part a «systematiser»
les étymologies des mots latins d’une maniére fantaisiste et, d’autre part, a présenter a
tout prix la grammaire comme un systéme déductif. Selon les grammairiens huma-
nistes par contre, dont Lorenzo Valla, il s’agit au premier chef de pratiquer le latin.
Afin de pouvoir le faire il faut étre conscient de son évolution a travers I’Antiquité et
le Moyen Age. Il faut en outre choisir selon les critéres esthétiques un modeéle a



304 BIBLIOGRAPHIE

imiter. La quatriéme partie consiste en une analyse détaillée des critéres selon les-
quels Erasme choisit ses auteurs et selon lesquels il établit et commente les textes. Suit
une analyse en grande partie stylistique des Paraphrases et un examen détaillé des
genres littéraires. La cinquieme partie s’occupe des genres oratoires que l'auteur
groupe en quatre catégories, a savoir les colloques, la déclamation, la lettre et le
sermon. Une discussion détaillée qui rendrait justice a I'ouvrage de M. Chomarat
prendrait la forme d’une monographie. Nous nous contentons ici de quelques remar-
ques hétérogénes. — Il n’est pas exact de dire comme le fait I'auteur (pp. 1161-2)
qu’'Erasme, en élaborant ses théories de la rhétorique, est influencé surtout par
Platon. Il est vrai que ce dernier place I'amour au-dessus de la connaissance. D’autre
part, 'insistance d’Erasme sur le fait que c’est la perception claire de chaque individu
qui constitue la base de toute connaissance humaine et qui conduit I'homme a
employer le langage approprié, fait penser a I'épistémologie d’Occam. — Erasme a
notre avis ne suggere pas dans le De recta (cf. p. 67-68) qu'un enfant acquiert une
ame immortelle seulement au moment ou il se met a parler. Ce texte implique plutot
I'idée qu’a force d’identifier I'¢élément divin dans 'homme avec le langage, c’est nous
qui sommes incapables de reconnaitre I’dme si elle se manifeste d’'une maniére non-
linguistique. — Le gout de collectionner des épistémologies qui caractérise le travail
des grammairiens médiévaux (cf. p. 214) se maintient au XVI¢ siécle. Toutefois les
étymologies de certains mots grecs ou hébraiques que I'on trouve dans les commen-
taires bibliques de Bucer p. ex. ont subi une forte influence humaniste, de sorte
qu’elles deviennent philologiques et dés lors «scientifiques». — Il n’est pas exact
d’affirmer (cf. p. 489-490) qu’Erasme a inséré¢ le Comma Iohanneum [1 lo 5, 7-8] en
1522 parce qu’il avait promis a Stunica de rajouter ce passage a condition de trouver
un MS. grec qui le contint. Dans un article récent [ Erasmus and the Comma lohan-
neum in: Ephemerides Theologicae Lovanienses 56: 4 (1980), 381-389] H. J. de Jonge
a démontré que I'on ne trouve aucune trace d’une telle promesse dans les ceuvres
d’Erasme. On a lieu alors de se demander ce que signifie la veritas graeca quand il
s’agit du texte du N.T.? Est-il question de découvrir tout simplement I’original grec
ou bien s’agit-il pour Erasme (comme c’est plus tard le cas pour Béze) d’améliorer le
texte /atin de saint Jérome a partir d’une étude philologique du texte grec? — Quant
aux Paraphrases (cf. pp. 587-710), 'auteur devrait tenir compte davantage d’Erasme
exégete des saintes Ecritures. Prenons un exemple (cf. p. 645). L'interprétation que
donne Erasme de lo 2, 4, a savoir, «la tendresse que [le Christ] a pour [sa mere] ne
saurait interférer avec sa tache [qui est] de sauver les hommes » se trouve déja dans le
commentaire au 4¢ Evangile de saint Augustin [ad Io 2, 4, CCL 36, 87] et sert a souli-
gner les deux natures du Christ. — Nous avons soulevé ici quelques points de détail.
Toutefois, a notre avis, I'ouvrage de M. Chomarat servira de manuel fondamental a
tous les «érasmisants» dans les années & venir. Nous espérons seulement que les
dimensions du livre ne décourageront pas un trop grand nombre de lecteurs.

IRENA BACKUS

CHARLES MARC Bost: Mémoires de mes fantomes. Tome 1. Ami et ses dix
Sils. Tome 11. John. Imprimerie Lorelle, 16700 Ruffec, 1981. 415 et 238 p.

Le titre de ces deux volumes intrigue; de quels «fantdmes» s’agit-il? L'auteur
s'en explique d’entréee de jeu: il s’efforcera d’étre aussi objectif que possible dans la
fresque qu’il va brosser de ses ancétres, mais il est bien conscient, cependant, qu’il va
nous présenter «ses» fantomes. Voici donc le lecteur averti. Quel intérét peut pré-



BIBLIOGRAPHIE 305

senter pour lui 'histoire de la dynastie des Bost, qui remonte jusqu’a Jean Pierre
Marc, né en 1764? Tout d’abord, se faire une idée pittoresque de la vie quotidienne
d’une famille pastorale frangaise au cours du XIX¢ s., dont les différents membres
furent trés directement mélés a la vie tumultueuse du protestantisme de I’époque, des
circonstances politiques et sociales dans lesquelles il se trouva inséré, aussi bien en
France qu’a Geneve, qu'en Ecosse et qu'en Allemagne. Ensuite, apprendre a mieux
connaitre le Mouvement du Réveil, celui des Fréres Moraves, ainsi que les luttes
assez apres entre théologiens libéraux et théologiens orthodoxes, Eglise officielle et
Eglises marginales « missionnaires ». — Ami Bost, en effet, héros du I¢r volume des
« Mémoires », pere de dix fils et d’une fille, fut une personnalité marquante de son
temps. On dirait aujourd’hui un pasteur «engagé», méme s’il ne le fut pas dans le
domaine politique. Parcourant inlassablement I’Europe, a pied souvent, parfois exilé
de France, il fut en butte aux difficultés matérielles ainsi qu’a I'incompréhension des
autorités civiles et religieuses. Sa foi et 'amour de la musique le soutinrent dans ses
combats. Rien ne put Parréter. Sa foi piétiste et sa théologie du salut le poussaient a
I'action, que ce soit dans différentes paroisses, comme pasteur, ou bien aupres des
prisonniers ainsi que des handicapés physiques et mentaux. C’est lui qui est a I'ori-
gine des Asiles de La Force. Avec autant d’impertinence que de témeériteé, il ose
s’adresser a la société bien pensante, conservatrice et répressive de son temps en ces
termes: «... le dieu de ce monde... s’appelle par une périphrase: ne pas se compro-
mettre ». Et il dénonce avec la méme vigueur «la dureté pharisaique si répandue chez
les gens de bien». Il ajoute: « Le monde est pharisien. L'Eglise I'est encore bien
plus». — Le second volume des « Mémoires» est consacré a John, fils d’Ami, le plus
connu des membres de la famille Bost, le véritable fondateur des Asiles de La Force.
Passionné de musique comme son pére, piétiste convaincu, il ouvre, en 1862, le pre-
mier des Asiles Bost pour handicapés. A I'époque, la société tenait a I'écart les
«idiots », les épileptiques, les « retardés» mentaux; ils étaient moins bien traités que
les animaux. Aujourd’hui, des spécialistes des maladies mentales considérent John
Bost comme un précurseur éminent dans la compréhension qu’il eut de ces malades.
Au lieu de les enfermer, comme on le faisait alors, John Bost voulait qu’ils vivent en
liberté, s’intégrant autant que possible a la vie de ces « colonies agricoles» qu’étaient
les Asiles, participant dans la mesure de leurs capacités aux travaux des champs. Sur-
tout, John et ses collaborateurs les respectaient, et croyaient en une amélioration pos-
sible de leur état. Ceci non en raison de connaissances médicales, qu’ils n’avaient
pas, mais a cause de leur foi: tout étre est une créature de Dieu, doué¢ d’une
conscience morale éducable, si diminué qu’il soit. Les résultats obtenus dans ces
Asiles furent si patents qu’ils valurent une grande renommeée a John Bost, des milliers
de laissés-pour-compte de la société purent, grace a John Bost, recouvrer une certaine
dignité et un peu d’indépendance. — En 1979, la Fondation comptait plus de mille
pensionnaires. Elle reste fidéle a I'intention qui présida a sa création, exprimeée ainsi
par John Bost: « Ceux que tous repoussent, je les recevrai au nom de mon Maitre ».
GERTRUDE ROSSIER

CHARLES MARC Bost, Mémoires de mes fantomes. I111. Les Descendants,
Imprimerie Lorelle. 16700 Ruffec, 1981, 402 p.

Ce troisieme volume a un caractére trés particulier: il est consacre a la nombreuse
descendance des dix fils de I'ancétre, Ami Bost, et concerne « environ 280 individus»
qui représentent plus de 500 familles. On ne s’étonnera donc pas que ce livre consiste
avant tout en tables généalogiques et en mentions, souvent assez breves, de telle ou



Théologie
contemporaine

306 BIBLIOGRAPHIE

telle personnalité de la tribu des Bost. Cet ouvrage sera ainsi tout particuliérement
utile a ceux qui s'intéressent a I'un ou 'autre des descendants et désirent le situer
mieux dans la lignée familiale. Mais le coup d’eil d’ensemble qui en est présente est
digne de retenir I'attention de tout lecteur: il y verra que la vocation pastorale et mis-
sionnaire est restée constante au sein de la famille Bost, le golt de Fhistoire aussi,
ainsi que celui de la musique. Les «descendants » exerceront et exercent encore leur
ministére dans maints pays d’Europe occidentale, aux Etats-Unis, en Afrique du Sud.
L’indépendance d’esprit, le courage, le dévouement aux étres humains les plus défa-
vorisés et malheureux, la poursuite d’initiatives généreuses sont des constantes parmi
les membres appartenant aux différentes générations de cette étonnante et prolifique
dynastie.

GERTRUDE ROSSIER

VitTor10 SUBILIA, Die Rechtfertigung aus Glauben. Gestalt und Wirkung
vom Neuen Testament bis heute (trad. de I'italien par M. Krumbach et
K.-V. Selge), Gottingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 1981, 306 p.

«Publier un livre sur la justification écrit par un non-germanophone et un non-
luthérien peut paraitre comme une naiveté prétentieuse, comparable a celle de celui
qui se proposait d’amener des hiboux a Athénes. Et pourtant, une tentative d’inter-
prétation historique et actuelle de la doctrine centrale réformatrice pourrait, dans le
contexte culturel, théologique et politique de notre temps, éveiller quelque intérét,
justement en étant une interprétation qui ne suit pas nécessairement les sentiers
battus de la recherche », écrit dans la préface Subilia, le théologien émérite des Vau-
dois de I'Italie. L’examen historique commence par une revue critique de la recherche
néotestamentaire par rapport aux affirmations des principales théologies du Nou-
veau Testament lui-méme, passe ensuite a la tradition judéo-chrétienne (i.e. syner-
giste) dans le catholicisme romain pour aboutir & une présentation de la doctrine de
Luther (ces 100 pages donnent en fait une excellente introduction a la théologie de
Luther) et, plus brievement, de Calvin ainsi que des courants non confessionnels
(anabaptistes, Erasme, piétisme). L’interprétation actuelle constate en effet I'énorme
décalage entre le message de la justification et sa terminologie d’un coté et 'autocom-
préhension de ’homme moderne de l'autre coté. C’est avant tout a la tendance
marxisante générale et a 'cecuménisme relativiste (31s) que Subilia s’en prend, et
dans le méme mouvement il n’hésite pas a traiter de « pollution théologique » (292) la
situation actuelle. Ce faisant, il rejette aussi bien la tradition (judéochrétienne, huma-
niste, piétiste) qui se soucie de la justification de I’homme que celle (prophétique, uto-
pique, socialiste) qui s’intéresse principalement a la société juste, pour les renvoyer
dos a dos et leur préférer la justification de Dieu (théocentrique), i.e. donner raison a
Dieu par la seule foi. Cette lecture provoque chez moi deux réactions: d’une part
I'information solide et trés appuyée, la mise en relief des débats et des enjeux autour
de la justification m’impressionnent beaucoup, aussi une traduction en francais de
'original italien serait trés désirable et d’'un grand profit pour les étudiants. Mais
d’autre part, les avertissements de I'auteur, certes honnétes et utiles a écouter, créent
néanmoins un malaise dans la mesure ou ils ressortent plus d’une intransigeance
defensive que d’une offensive évangélique ouverte.

KLAUSPETER BLASER



BIBLIOGRAPHIE 307

STEFAN SCHELD, Die Christologie Emil Brunners. Beitrag zur Uberwindlung
liberaler Jesulogie und dialektisch-doketischer Christologie im Zuge ge-
schichtlich-dialogischen Denkens, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag 1981,
347 p.

Alors que les recherches barthiennes fleurissent depuis longtemps déja, relative-
ment peu d’études approfondies sur Emil Brunner ont été entreprises jusqu’ici (men-
tionnons-en les principales: H. Leipold, Missionarische Theologie. Emil Brunners Weg
zur theologischen Anthropologie, 1974, Roman Roessler, Person und Glaube. Persona-
lismus der Gottesbeziehung bei Emil Brunner, 1965; Y0jo Salaka, Person und Offenba-
rung in der Theologie Brunners, 1960; H. Volk, Emil Brunners Lehre von der urspring-
lichen Gottebenbildlichkeit des Menschen, 1939; Emil Brunners Lehre von dem Siinder,
1950). Cette these, menée a Wiirzburg sous la direction du professeur Ganoczy, vient
donc a son heure et analyse I’évolution du probléme christologique chez Brunner, de
sa periode prédialectique (1914) jusqu’a I’aboutissement dans la dogmatique (1950)
en passant par le Médiateur (1927) et la réorientation dialogique et anthropologique
(1930 ss.). De fagon abrégée, on peut dire que le jeune Brunner tenta de dégager les
phénomenes religieux dans la conscience et le monde humains pour y reconnaitre
des symboles de Dieu. Jésus lui fut exemple et maitre renvoyant ’homme et le
monde a Dieu, permettant ainsi a ’homme de former la représentation du Dieu-Pére
celeste et d’'un monde surnaturel et spirituel. Dans la phase dialectique, Brunner cor-
rigea ce penchant idéaliste par la notion d’une révélation de Dieu venant de I'exté-
rieur («d’en haut»). Méme si cela le rapprocha de la tradition chrétienne, un certain
docétisme est encore présent: I'historicité et 'humanité de Jésus n’ont pas vraiment
de fonction positive dans la révélation de Dieu, mais la cachent. La corrélation prin-
cipale entre foi et histoire est due au débat de Brunner avec Barth et au modele de
rencontre interpersonnelle, repris de F. Ebner, servant comme clé d’interprétation de
la relation Dieu-Homme. Cela conduisit Brunner a réfléchir au Jésus de I'histoire en
tant que fondement de la foi en Christ et & comprendre le processus de la reconnais-
sance du Christ chez le croyant. Il arriva ainsi, dans sa Dogmatique, a surmonter les
unilatéralités de la jésuslogie libérale du docétisme ecclésiastique traditionnel.
L’auteur catholique de cet ouvrage pense que le mérite et I'intérét de Brunner consis-
tent justement dans la méthode proposée par le vieux Brunner. On ne contestera pas
les résultats de I'analyse minutieuse, mais on regrettera tout de méme I’absence d’une
explication plus biographique, sociologique et idéologique de certaines évolutions et
positions brunneriennes. L'étude reste somme toute trés classique en ce qu’elle
n’insére pas les idées dans la vie. Par conséquent, elle répéte aussi certains lieux com-
muns, mais faux a propos de Barth (par exemple en anthropologie; 'auteur ne I'a
sans doute pas étudié au-dela du premier tome de la Dogmatique). Toutefois, il est
intéressant de constater que le dialogue cecuménique s’étend jusqu’a la christologie
dogmatique; la méthode dialogique se propose aussi a la dogmatique catholique.
Est-ce le chemin a suivre?

KLAUSPETER BLASER

KARL BARTH — MARTIN RADE. Ein Briefwechsel. Mit einer Einleitung
herausgegeben von Christoph Schwébel, Giitersloher Verlagshaus Gerd

Mohn 1981, 292 p.
L édition de correspondances épistolaires est @ la mode. Il est incontestable que

I’échange de lettres constitue souvent une lecture passionnante et fournit des rensei-
gnements que I’on ne peut trouver dans des documents plus dégages de I'actualité et



308 BIBLIOGRAPHIE

des circonstances personnelles. Ainsi, I'édition critique des correspondances entre
Barth et Thurneysen ou Barth et Bultmann n’a pas manqué de modifier, compléter et
mettre en perspective certains élements de la biographie et du chemin théologiques
des personnes en question. Il en va de méme pour la présente edition dont on ne
comprend cependant pas pourquoi elle ne figure pas au nombre des volumes du
Nachlass de Barth... La correspondance entre Barth et Rade (1857-1940; éleve de
Harnack et théologiquement dépendant de Ritschl, professeur a Marbourg) s’étend
sur une période de 32 ans (1908-1940). Elle illustre en effet un temps privilégié¢ de
I'histoire de la théologie de ce siecle. Elle documente le cheminement du jeune Barth:
disciple enthousiaste de la théologie libérale et assistant du rédacteur en chef de la
« Christliche Welt» (précisément Rade), puis porte-parole d’'une géneération de théo-
logiens en rupture radicale avec la théologie de leurs maitres, notamment a la suite de
leur approbation de la guerre de 1914, Le particulier et le savoureux de ce livre rési-
dent dans le fait que Barth se trouve ici en discussion directe avec un de ses maitres
— relativement modéré et, par ailleurs, ouvert au dialogue — maitre pour lequel
Barth gardera toujours une estime personnelle, malgreé les dissensions théologiques et
politiques dont I’échange témoigne. En méme temps, nous assistons a I’effort consi-
dérable de M. Rade de maintenir le dialogue de deux générations et de contribuer a
la compréhension de la «nouvelle théologie» au moyen de son journal de renom.
Ainsi, les points culminants de cette lecture se trouvent-ils dans 'interprétation de la
premiere guerre mondiale, dans le rapport entre théologie dialectique et théologie
libérale de I’époque ainsi que dans la situation de I’Eglise par rapport au
national-socialisme (Rade, mis a la retraite par le pouvoir, ne sera plus militant de
I'un ou de I'autre coté, mais simple observateur inquiet). Le lecteur de la présente édi-
tion sera donc introduit a la situation théologique d’une bonne partie de la premiere
moitié de notre siécle et pourra revivre un débat dépassé dans sa forme et sa viru-
lence, mais exemplaire dans son fond. Christoph Schwobel, auteur d'une thése sur la
théologie de Rade, nous a rendu ces documents accessibles avec tout le soin néces-
saire et nous les livre avec une bonne introduction.

KLAUSPETER BLASER

KARL BARTH, Letters 1961-1968 — Translated by Geoffrey W. Bromiley,
Grand Rapids, Michigan, William B. Eerdmans Pub., 1981, 382 p.

A la fin du semestre d’été 1961, Barth arrétait de donner des cours, et durant les
sept derniéres années de sa vie, il publia et s’exprima peu officiellement. Par contre,
pendant cette période, il a beaucoup correspondu, ce qu’atteste cet ouvrage qui est la
traduction anglaise du 5¢ volume des Karl Barth Gesamtausgabe (19782 chez Theolo-
gische Verlag a Zurich; recension de la 17¢ éd. allemande in RTh Ph 1977, p. 354, par
K. Blaser). Trois cent vingt-cinq lettres de Barth et (en appendice) dix-sept lettres
d’autres auteurs composent ce recueil ou I'anecdotique et la réflexion fondamentale
trouvent leur place. Ainsi, il est intéressant de découvrir les remarques de Barth a
Jirgen Moltmann a propos de sa Théologie de I'espérance, a Wolfhardt Pannenberg
pour son « Esquisse d'une christologie », d’autant plus que nous avons également les
réponses de ces deux auteurs. Passionnant également I'incessant dialogue avec
Joseph Hromadka de Prague, ou transparait le regret de Barth de ne pas trouver chez
son interlocuteur «un lieu surélevé au-dessus des nuages des idéologies, des intéréts
et des forces qui s’affrontent et se combattent dans «la guerre froide> d’aujourd’hui»
(p. 82). Et puis il faut mentionner les lignes a Eberhard Jiingel, 8 Helmut Thielicke, a



BIBLIOGRAPHIE 309

Hans Kiing et Ernst Wolf, sans parler des longues lettres a I'auteur dramatique alle-
mand Carl Zuckmayer. Alors, au fil des lettres, se dessine le portrait du «vieux»
Barth, ce personnage trés humain, aimant Mozart et les cigares, toujours soucieux
tant de I'avenir de la théologie que de ceux qui ont pour mission d’annoncer la
Parole de Dieu avec des paroles humaines.

SERGE MoLLA

JacQues ELLuL, La parole humiliée, Paris, Seuil, 1981, 300 p.

« YVouloir sauver 'homme d’aujourd’hui, c’est d’abord vouloir sauver la parole »:
tel est le nouveau slogan de Jacques Ellul. Pour cela, il est nécessaire de « rétablir une
certaine clart¢é dans un domaine rempli de confusion, de complexités, de malen-
tendus ». C’est ce que fait notre auteur en distinguant nettement la parole et le regard,
les mettant en relation avec deux mondes différents: celui de la vérité pour la parole,
celui de la réalité pour le regard. En effet, si I'image est un instrument merveilleux de
connaissance (par la rapidite et la globalité du processus), elle demeure cependant
toujours insignifiante, elle demande toujours a étre interprétée, elle n’est que pré-
sence. Seule la parole, qui n’engendre pas le signifié, mais qui en provient, est a
méme de communiquer quelque chose de la vérité. Dans une deuxiéme partie de
«théologie biblique », Ellul montre comment I'opposition entre le voir et 'entendre
est constante dans la Bible. Dieu ne se révéle qu’au travers d’'une parole. Il crée par
une parole, s’incarne dans une parole. Tout est de 'ordre de la parole, rien n’est
laissé a la vue, ou, en d’autres termes, comme le disait Ricoeur, la «proclamation
s’oppose a la manifestation ». Cette suprématie de la parole est insupportable pour
I’homme parce qu’ainsi Dieu lui échappe toujours. D’ou la constante tentation de se
créer des images, des idoles. Cependant, affirme Ellul avec force, Iattitude icono-
claste est la seule possible. Pourquoi donc ce déséquilibre au profit de la parole?
Cette situation est une consequence de la chute. En effet, alors que dans le récit de la
Genese 1l y a toujours un équilibre parfait: Dieu dit — Dieu vit — Dieu nomme...
lorsque la femme «vit que I'arbre était bon a manger... », c’est la premiere fois que la
vision est séparée de la parole: c’est le début de la chute. Nous vivons dans une
société de I'audio-visuel: nous avons donc le sentiment que nos techniques ont opéré
la réunification de la parole et de I'image. C'est un mensonge, s’écrie Ellul: la parole
est humiliée et aujourd’hui tout se transmet en images. La parole est humiliée aussi
bien par les techniciens scientifiques (qui distinguent le langage sérieux, technique,
exact, du langage des fous, des artistes et des... théologiens), par les intellectuels qui
ne cessent de mettre en évidence toutes les failles du langage, par les poétes enfin
(surréalistes et autres traitres a la parole). La multiplication prodigieuse de la commu-
nication parlée I'a en fait vidée de son sens. Aujourd’hui tout se dit, se vit, se pense en
images: musées, publicité, graphiques, électrocardiogramme, feu rouge, photos de
vacances, etc. L'image est le moyen de communication de notre civilisation. Apres
avoir dénoncé tous les dangers de I'image (ceux qui avaient le mieux compris ce
qu'on pouvait en faire étaient Hitler et Mussolini), Ellul, dans une derniére partie,
met le doigt sur le temps ou parole et image seront réellement (et non artificielle-
ment) réunies: I'eschaton. C’est la raison pour laquelle il y a autant de visions dans
I’Apocalypse. C’est le moment ou nous verrons Dieu, ou nous recouvrerons notre
équilibre perceptif. Et dés lors, I'image ne peut plus étre condamnée en soi, a condi-
tion qu’elle ne perde jamais de vue son caractére eschatologique. Une fois de plus
Ellul marche a contre-courant. Un livre écrit rapidement, ou I'on souhaiterait voir



310 BIBLIOGRAPHIE

certaines positions mieux assises, certaines condamnations mieux développées, cer-
taines hypothéses mieux étayées, mais enfin... un livre stimulant pour la réflexion par
le fait méme qu’il s’attache a une théologie de la quotidienneté et non a une lointaine
réflexion de salon.

JEAN CHOLLET

S. J. SAMARTHA, Courage for Dialogue, Ecumenical issues in inter-religious
relationships, Geneve, World Council of Churches, 1981, 241 p.

Dix ans directeur de la sous-unité « Dialogue avec les religions et idéologies de
notre temps» du COE, Stanley J. Samartha édite a I'occasion de son départ du
Conseil une anthologie de textes qu’il a lui-méme composés durant la décennie pré-
cédente. L’auteur aborde des thémes qui lui sont chers, la christologie, la pneumato-
logie, I'ecclésiologie, dans une perspective chrétienne et s’est soucié de faire ressortir
clairement un théme central: la préoccupation d’une compréhension et d’'une coopé-
ration interreligieuses. On peut discuter longuement les raisons qui empéchent un
veritable dialogue, les refus et les préjuges, les craintes et les espérances, mais c’est le
plus souvent une peur intrinseque qui nous ¢loigne des autres et des communautés de
foi differentes. « Peur de perdre sa propre identité, d’étre secoués dans nos croyances
traditionnelles et confortables, d’étre confrontés a la vérité qui peut se trouver dans
un autre camp» (p. xi). En tant qu’'Indien, Samartha ouvre un espace privilégié de
discussions avec I’hindouisme (cf. les deux derniers chapitres) et nous rappelle que si
le dialogue est urgent, essentiel, libérateur et créateur, il est aussi une des notes de
I'oikoumene mondiale sans lequel la vocation du chrétien ne serait pas fidéle a
I’Evangile.

ANDRE JOLY

MicHEL EvDokiMov, Lumiéres d’Orient, Limoges, Droguet et Ardant, 1981,
190 p.

EMANUELE GRASSI, Mont-Athos, presqu’ile sacrée, Paris, Fernand Nathan,
1981, 180 p.

I1 fallait signaler ces deux ouvrages parus récemment et qui traitent de sujets dis-
tincts, mais qui ne sont pas sans rapport, et ce pour deux raisons: 1) ces deux
ouvrages sont une excellente réussite de la tentative de vulgarisation pour un public
plus large que celui des théologiens, et 2) ils essaient de montrer comment I'image,
c’est-a-dire I'icobne — pas seulement dans son acception théologique — est impor-
tante dans la foi orthodoxe. La contemplation d'une icéne qu’Evdokimov nous pro-
pose n’est pas sans rappeler le regard que Grassi porte sur les monasteres et sur les
réalités qu’il saisit. — Le premier ouvrage se veut et se présente comme «un livre de
foi et de priere» (p. XI), précisant ainsi que I'information qu'il va transmettre sert
une autre instance: celle de la foi. L’auteur se propose d’introduire le lecteur, par un
cheminement trinitaire, au mystére dont I'icone est le signe mystique. Il a donc réuni,
aprés une excellente introduction a la liturgie (pp. XVI a XIX), quelques textes
empruntés directement a la liturgie (qu’il suit d’ailleurs fidelement), a la littérature



BIBLIOGRAPHIE 311

patristique ou bien méme contemporaine. Parallélement, mais sur un autre ton (celui
de I'historien de I'art doublé du théologien?), Evdokimov nous soumet quelques-unes
des plus belles icones orthodoxes qu’il a choisies dans toute I'histoire iconographique
de I’Eglise. Signalons que ces reproductions ont été précédées d’une « esquisse sur le
mystére de la beauté» (pp. XIX a XXVI) qui introduit les croyants, parfois icono-
clastes que nous sommes, a quelques réflexions qui nous ouvrent I’esprit aux enjeux
d’une théologie de la beauté. Ces deux démarches clairement distinctes, mais non
cloisonnées, devraient permettre au lecteur d’entrer petit a petit dans une lecture-
contemplation ou la Parole «jaillie peut-étre inopinément au détour d’une page,
saura se frayer le chemin de notre cceur, illuminer peut-étre des instants de notre vie »
(p- XIII). Si I'impression typographique fait de ce livre un «bréviaire» maniable,
abordable et facilement lisible, la reproduction iconographique laisse sérieusement a
désirer, mais la beauté qualifie d’abord les actes d’amour de Dieu pour les hommes.
— Emanuele Grassi nous propose un cheminement tout difféerent. Ce livre riche, a
I'iconographie splendide (certains portraits sont remarquables) et émouvante, se veut
d’abord le journal d’'un voyage que I'auteur a fait dans la presqu’ile du Mont Athos.
Marchant d’'un monastere a I'autre, E. Grassi propose ses services de restaurateur
d’icones aux communautés qui I'accueillent et partage ainsi leur vie, leur travail et
leur piété. Cet itinéraire géographique se double d'un cheminement spirituel qui
s’offre petit a petit au lecteur au détour d’une allusion, d’'une émotion. S'ouvre alors
un monde d’intimité avec les étres, les choses, le temps, avec ces moines, monde qui
s’avere étre parfois un regard porté sur soi (cf en particulier le chapitre sur 'expé-
rience de la solitude). Ce livre ne se lit pas comme un roman, mais il s’offre peu a peu
a la mémoire de 'homme qui oublie chaque jour de vivre avec Dieu. Signalons
I'excellent dernier chapitre (pp. 161 a 177) sur la république monastique, qui donne
une foule de renseignements sur 1’état actuel des monastéres de la presqu’ile sacrée,
leur organisation, leur vie et leur travail.

ANDRE JoLY

HEINRICH DORRIE, Platonica minora (Studia et testimonia antiqua VIII),
Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 1976, 573 p.

Ce magnifique volume réunit 27 études publiées entre 1954 et 1975. Malgré le
titre modeste ce riche recueil peut étre considéré comme un classique des études
(néo-)platoniciennes au méme titre que les ouvrages célebres de Ph. Merlan et
W. Theiler. A coté de quelques recensions importantes on y trouve des €tudes fonda-
mentales sur le Platonisme avant Plotin, sur Plotin lui-méme et sur Porphyre dont
l'auteur a publié il y a quelques années les «Symmikta Zetemata>. Une derniere
partie est consacrée aux rapports entre le Christianisme et le Platonisme (454-523) ou
l'auteur accentue fortement 'opposition entre le Platonisme et la théologie chre-
tienne. Cette véritable Summa platonica est complétée par une bibliographie rai-
sonnée (524-548) qui sera sans conteste le point de départ de toute étude sérieuse sur
la tradition platonicienne dans I'antiquité. Méme si I'on ne partage pas toujours le
point de vue de 'auteur — p. ex. sur le probléme de la relation entre les traditions
platonicienne et chrétienne — on admirera I'érudition, l'originalité et la clarté des
exposés et I'on ne peut exprimer qu'un seul veeu: que l'auteur puisse achever son Pla-
tonicum maius commence en 1939.

RUEDI IMBACH

Histoire
de la
philosophie



512 BIBLIOGRAPHIE

Raimundi Lulli Opera Latina

Vol. V: Op. 154-155, Opera Parisiensia (1309), éd. Helmut Riedlinger, Palma
de Majorque, Editorial Moll, 1967, xv + 636 p.

Vol. VI: Op. 156-167, Parisiis anno MCCCX composita, ¢d. Helmut Ried-
linger (Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis XXXIII), Turn-
hout, Brepols, 1978, xiii + 521 p.

Vol. VII: Op. 168-177, Parisiis anno MCCCXI composita, €d. Hermogenes
Harada (Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis XXXII),
Turnhout, Brepols, 1975, xi + 358 p.

Vol. VIII: Op. 178-189, Parisiis anno MCCCXI composita, éd. Hermogenes
Harada (Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis XXXIV),
Turnhout, Brepols, 1980, xii + 341 p.

Vol. 1X: Op. 120-122, in Monte Pessulano anno MCCCV composita, €d. Aloi-
sius Madre (Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis XXXV),
Turnhout, Brepols, 1981, XXXVII + 327 p.

Est-il encore nécessaire de rappeler I'importance de Raymond Lulle (1232-1316)
pour Ihistoire de la philosophie? L’originalité de sa logique nouvelle ou de son Art
universel — dont le but était de ramener tous les hommes a une paix religieuse et
politique —, son influence sur la pensée de Raymond Sébond, Nicolas de Cues,
J. Pic de la Mirandole, Giordano Bruno, voire méme Leibniz, sont aujourd’hui
admises par les meilleurs historiens de la pensée européenne. Vladimir Jankélévitch
souligne I'étonnante modernité du philosophe médiéval en ces termes: « L’ceuvre de
Lulle est toute entiére dialogue et ouverture: dialogue avec les hérétiques et avec les
<infidéles», avec le juif et le mahométan — non point irénisme plus ou moins
annexioniste, mais accueil a autrui et recherche de la similitude sous la dissimili-
tude.» — Ce laic autodidacte qui écrivit pour des laics a laissé 290 écrits dont 256
nous sont parvenus. L'ceuvre catalane — capitale pour la littérature de cette
langue — compte 35 titres qui furent édités critiquement en 1906 déja. L’initiative de
I’édition critique des ceuvres latines revient au regrettée Prof. F. Stegmiiller qui fonda
en 1957 I'Institut Raymond Lulle (Université de Fribourg/RFA) en vue de cette
entreprise monumentale. Les cinq premiers volumes des Raimundi Opera latina
(ROL) ont été publiés a Palma de Majorque — le lieu d’origine de Raymond — dont
le dernier, préparé par H. Riedlinger contient les ceuvres écrites en 1309 a Paris. Cet
important volume débute (vol. V, p. 5-160) par une magistrale introduction — sans
doute la plus érudite et la plus compléte présentation de la vie intellectuelle pari-
sienne au début du XIVe siecle. — Depuis 1975 les ROL paraissent dans la célébre
collection «Corpus Christianorum>. Dans les vol. VI-VIII sont présentées les ceuvres
parisiennes rédigées entre 1310 et 1311, alors que le vol. IX reproduit trois textes
antérieurs écrits & Montpellier en 1305. La trés grande partie de ces ceuvres (34
traités) était inédite jusqu’'a présent. — Dans le vol. VIII (p. 271-309) on peut lire
’admirable Vita coetanea, 'autobiographie intellectuelle du < Docteur illuminé», qui
est sans doute la meilleure introduction a I'univers lullien. Le traité «De ascensu et
descensu intellectus» (vol. IX, p. 20-199) est un autre témoin significatif de la philoso-
phie de Lulle. Dans cet écrit destiné a ceux qui n’ont pas fréquenté les écoles (op. cit.
p. 20) Raymond veut introduire son lecteur dans I’art de connaitre tout objet
connaissable. Plusieurs autres écrits (notamment au vol. VII) attestent la lutte anti-
averroiste qui était au cceur des préoccupations du philosophe lors de son ultime
séjour parisien. Il reproche a ces aristotéliciens radicaux de vouloir renoncer a I'intel-
lectus fidei et il leur réplique: «Si la foi catholique ne peut se prouver par la voie de



BIBLIOGRAPHIE 313

la raison, il est impossible qu’elle soit vraie» (vol. VIII, p. 302). La volonté novatrive
de Lulle se traduit par sa « Metaphysica nova> (vol. VI, p. 10-51) qui veut remplacer
la métaphysique aristotélicienne. Le «Liber correlativorum innatorum> (vol. VI, p.
128-152) par contre expose briévement un autre aspect fondamental de la pensée lul-
lienne, a savoir son dynamisme qui se manifeste a travers la doctrine des trois corre-
latifs selon laquelle on découvre en toute substance une triade de principes (actif-
passif-connexif). Au terme du < Liber natalis> (vol. VII, 72) le vieux penseur se plaint
que son ceuvre est méconnue: nullum quasi invenio qui ipsam Artem velit vel possit
complete discere vel habere. Ces magnifiques volumes démentent heureusement la
complainte du philosophe au seuil de sa mort. De plus ils répondent parfaitement
aux exigences d’une édition critique. Chacun des tomes est doté des tables indispen-
sables et chaque traité est précédé par une préface écrite dans un latin élégant et
lisible. On espére que cette édition des ROL se poursuive et I'on souhaite qu’elle
contribue a une meilleure intelligence d’un auteur que V. Jankélévitch qualifia un
jour de «merveilleux apotre de la tolérance » et comme le « premier philosophe de la
différence ».

RUEDI IMBACH

LUDGER HONNEFELDER, Ens inquantum ens, Der Begriff des Seienden als sol-
chen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lehre des Johannes Duns
Scotus (Beitrdge z. Geschichte d. Philosophie und Theologie des Mittel-
alters, NF 16), Miinster, Aschendorft, 1979, XII + 468 p.

Cette remarquable dissertation de doctorat (Université de Bonn) expose, comme
le sous-titre I'indique, principalement le probléme de I’étre chez Duns Scot. Vu la
place que ce sujet occupe dans la pensée du docteur subtil, I'auteur est amené a
traiter successivement les grandes questions scotistes (premier objet adéquat de
I'intellect-intuition et abstraction-univocité-transcendantaux) et les interpréter
d’'une fagon nouvelle et originale. Sa précision, son érudition et son ampleur font

sans doute de cet ouvrage la plus importante étude sur la métaphysique scotiste parue
~ ces derniéres années.

RUEDI IMBACH

ANDRE ROBINET, La Pensée a I'Age classique. (Que sais-je 1944). Paris, PUF,
1981, 126 p.

Ce petit livre effectue un parcours a travers les différentes conceptions de la
pensée aux XVIIe et XVIII¢ siécles (Descartes, Arnauld, Malebranche, Huet, Hobbes,
Regius, Spinoza, Leibniz, Rousseau, Kant et d’autres). Il est soucieux de montrer a la
fois la diversité des tendances et une certaine cohérence dans le développement des
problémes.

GILBERT Boss



Philosophie
contemporaine

314 BIBLIOGRAPHIE

JacqQues D'HoNDT, Hegel et I'Hégélianisme. (Que sais-je?). Paris, PUF, 1982,
127 p.

Ce petit livre offre une présentation alerte, vivante et claire de Hegel. L’auteur
sait montrer les aspects sympathiques du personnage, faire voir la figure dépouillée
du systeme et en exposer les principaux ressorts. Envisageant Hegel avec sympathie,
il présente pourtant les principales difficultés de son ceuvre, telles que 'obscurité et
les erreurs scientifiques, cherchant, il est vrai, a leur donner une place toute relative.
En effet, pour Jacques d’Hondt, il ne s’agit pas de conserver intact le monument
hégélien, mais d’en saisir ’esprit et de penser au dela de lui en dialecticien, le disciple
devant ainsi dépasser Hegel en quelque sorte pour lui rester fidéle.

GILBERT Boss

WERNER BEIERWALTES, Identitdt und Differenz (Philosophische Abhand-
lungen 49), Frankfurt, Vittorio Klostermann, 1980, 328 p.

La question du rapport entre ['unité et la multiplicité, I'identité et la différence est
au ceeur de toute meétaphysique. Dans le Sophiste, Platon — pour la premiére fois
dans I'histoire — démontre que le réel — comme la pensée et le discours qui le mani-
festent — est dialectique, parce que I'altérité et I'identité en sont constitutives. Ce
livre décrit et interpréte I'histoire de ce probléme originairement platonicien a travers
un parcours qui débute par une étude du néoplatonisme, se prolonge par une analyse
de la transformation chrétienne du méme probléeme chez Marius Victorinus,
Augustin, Eckhart, Nicolas de Cues et Giordano Bruno et s’achéve par une recherche
sur la dialectique du méme et de I'autre dans I'idéalisme allemand (Hegel et Schel-
ling). 11 témoigne ainsi d’une admirable fagon de la pérennité d’une tradition iden-
tique dans sa diversité — jusque dans son contraire tel que le présente la dialectique
negative de Th. W. Adorno dont traite le dernier chapitre. Ce trés beau livre prolonge
donc les études platoniciennes antérieures de I'auteur — notamment sur Proclus et
Plotin — et dévoile une fois de plus I'identité fonciére entre le « philosopher» et le
« platonizein ».

RuEDI IMBACH

JAN Patocka, Essais hérétiques sur la philosophie de [lhistoire. Lagrasse,
Verdier, 1981, 171 p.

Philosophe tcheque, disciple de Husserl et de Heidegger et premier porte-parole
de la « Charte 77 », Patocka reprend le débat phénoménologique portant sur le sens
de I'histoire et la liberté. Textes phénoménologiques, ces essais n'en sont pas moins
hérétiques en ce qu’ils manifestent une rupture avec le pére de la phénoménologie
quant a la conception de I'historicité. La structure de I'ouvrage — des « Considéra-
tions préhistoriques» au chapitre «’histoire a-t-elle un sens?» en passant par celui
consacré au « Début de I'histoire » — témoigne du souci majeur de Patocka: dégager
les critéres de I’historicité. Si la préhistoire ou le monde naturel se caractérise par le
sens donné et accepté, par 'absence de problématicité, par I’enchainement de la vie
par elle-méme, par la vie de travail en vue de la seule subsistance, «I’histoire com-
mence la ou la vie devient libre» (p. 54), c’est-a-dire dans la vie politique favorisant
I'essor et I'initiative. Le sens du « domaine de la maisonnée », du travail domestique



BIBLIOGRAPHIE 315

est donné par la liberté manifestée dans I'essor politique, dans la communauté. L’his-
toire est née «lorsque le travail a libéré certains individus pour la vie politique» (p.
156). A I'acceptation, marque de la préhistoire, répondent dans I'histoire I'essor et
Iinitiative: ce n’est plus I'autoconsommation de la vie et la dissolution dans le transi-
toire, mais la construction délibérée d’une «charpente de vie solide». Le travail qui
assure le maintien de la vie a fait place au travail créateur. A la sécurité préhistorique
succede la problematicité historique: I'ébranlement du sens accepté distingue I'huma-
nité historique de la prehistoire. Cet ébranlement n’est pas destruction de sens, mais
mise en question; I'histoire surmonte la quotidienneté sans pour autant précipiter
I"homme dans les ténébres. La liberté est I’ébranlement du sens accepté, qui ne peut
avoir lieu que dans une communauté d’égaux, une « polis». La solidarité des
ébranlés donne sens a I'histoire. La « Charte 77 » trouve ici une premiére esquisse
d’expression philosophique. — Les derniers chapitres de I'ouvrage examinent I’héri-
tage européen, la composante technologique de la civilisation comme cause de déclin
et les guerres du vingtiéme siécle. Si 'on y retrouve les grands thémes et les grandes
orientations de la pensée phénoménologique, notamment les critiques heidegge-
riennes adressées a I'ére technologique identifiant 'homme au réle qu'il joue dans la
sociéte, on y apergoit mieux le lieu de I'hérésie: Husserl concevait le sens de I'histoire
en fonction de la rationalité européenne. Les événements qui ont marqué le dix-neu-
vieme et surtout le vingtieéme siécle infirment la thése husserlienne de la supériorité
de I'Europe occidentale. Prenant ainsi ses distances a ’égard de Husserl, Patocka est
davantage sensible a la philosophie de I'histoire de Heidegger, philosophie de I'his-
toire qui est une philosophie de la vérité, de I'a-letheia, du non-retrait de 1'étant. —
Au disciple servile, répétant la pensée du maitre, il préfere le dissident, I'hérétique,
celui qui se laisse guider par les phénomenes. Fonction de la temporalité des événe-
ments, la philosophie de I'histoire peut-elle ne pas étre hérétique?

JACQUES SCHOUWEY

ARNALDO MOMIGLIANO, Sagesses barbares. Les limites de [I'hellénisation
(« Textes a I'appui»), Paris, Maspéro, 1979, 196 p.

Publié en 1976, Alien Wisdom de M. Momigliano vient d'étre traduit en francais.
Son propos est de décrire la rencontre des civilisations dans le cadre de I'époque hel-
lénistique. Pour ce faire, il évoque une foule de documents et de textes, et souvent trés
allusivement rappelle les débats savants 4 propos de leur authenticité. Il faut dire que
’époque des rencontres est aussi celle des plus étranges échanges. Ne voit-on pas,
selon Pline I'’Ancien, un certain Zachalias Babyloniensis — a coup sir un Juif
nommé Zacharias — dédier a Mithridate un livre écrit en grec sur I'influence des
pierres précieuses sur la destinée humaine! Et par Eusebe, nous savons qu’un histo-
rien juif du II¢ siécle av. J.-C., Artapanos, fit de Moise le fondateur de la zoolatrie
égyptienne! Helléniste, M. Momigliano ne fait pas la part égale a tous les protago-
nistes dans son exposé. Au centre de son livre, plus que les limites de I'hellénisation
des «autres», il y a la «deshellénisation» des Grecs. Car tout est toujours décrit par
lui & travers le prisme de I'hellénisme. Il est vrai que les Grecs ont été les grands
médiateurs des traditions en «collision». Mais dés la Cyropédie de Xénophon, c’est
une véritable «tentation de I'Orient» qui s’exprime chez eux. Ainsi la légende des
sages zoroastriens présents au chevet de Platon mourant est propagée par I'’Academie
elle-méme. Avec les traductions des Seprante, du corpus hermetique, des oracles chal-
daiques, ce sont les mondes hébraique, égyptien, mésopotamien, qui surgissent a



316 BIBLIOGRAPHIE

I'’horizon des spéculations philosophiques. Avec Polybe et Poséidonios, ce sont les
mondes romain et celte. Mais la prodigieuse curiosité des Grecs ne s’en heurte pas
moins a leur méconnaissance des langues. Pour une grande part, leur connaissance
des civilisations et des cultures qui les entourent est imaginaire, phantasmatique. On
commence a attribuer aux Orientaux les textes qu'on écrit. M. Momigliano écrit:
«Une civilisation telle que la civilisation hellénistique a non seulement cessé de
croire a ses propres principes, mais s’est mise a admirer les faux qu’elle avait créés en
les considérant comme I'expression d’une civilisation étrangere» (p. 163). — On
aurait voulu de M. Momigliano une analyse plus profonde de cette perte de foi en
soi, mais la philologie glisse toujours rapidement sur les questions vraiment difficiles.
De plus, M. Momigliano n’a pas de concept bien défini de I'acculturation, il méle
sans cesse des types d’emprunts différents: politiques, techniques, philosophiques,
religieux. Ce livre n’est pas un tableau assez différencié des échanges de la période
hellénistique. Impressioniste et anecdotique a force de science, il n’a pas cherché a
etablir la limite de ’assimilation réciproque des civilisations a ce moment-1a. Malgré
son admirable maitrise des sources et du débat a leur propos.

CHRISTOPHE CALAME

JACQUES RODIER, L’ordre du ceeur (« A la recherche de la vérité»), Paris,
Vrin, 1981, 189 p.

Habituelle métaphore viscérale d’une instance semi-théorique, le «cceur», pour
M. Rodier, est un organe maudit de la philosophie. Ni capable de connaissance théo-
rique chez Descartes, ni capable d’action éthique pour Kant, ni parole prophétique
pour Hegel, mais bien facteur d’aveuglement passionnel, de perversion morale, de
délirante présomption subjective, le cceur ne dit rien qui vaille. Placé pourtant par
Platon entre le ventre et la téte — comme tel capable de soulever ’dme toute entiére a
la vision des essences — le thumos, faute d’essences éternelles, perd sa fonction, et
"amour n’est plus qu’érotisme désenchanté. Si la transcendance divine appelait le
cceur a presider a la vie spirituelle, et 'ordre du ceeur a dépasser infiniment celui de
la raison, quand on priait de tout son cceur, 'ombre du péché originel n’en étend pas
moins le soupgon sur les ¢lans et les appels du cceur. Et un certain jansénisme suivra
les idées d'une tradition psychologique et littéraire pour laquelle « I’esprit peut étre la
dupe du cceur». Mais le brillant essai de M. Rodier se veut le défenseur de cette ins-
tance bafouée. Comme Alceste, il veut «qu’on ne dise aucun mot qui ne parle du
ceeur ».

CHRISTOPHE CALAME



BIBLIOGRAPHIE 317

GEORGES  KALINOWSKI, L'impossible métaphysique (« Bibliothéque des
archives de philosophie», Nouvelle série, 33), Paris, Beauchesne, 1981,
252 p.

Auteur d'une Introduction a la logique judiciaire (Paris 1965) et d’Etudes de
logique déontique (Paris 1972), mais aussi en collaboration avec S. Swiesawski d’une
defense de la philosophie thomiste lors du débat conciliaire sur son enseignement
(La philosophie a l'heure du Concile, Paris 1965), M. G. Kalinowski veut aujourd’hui
repondre a toutes les tendances de la philosophie contemporaine qui, & un titre ou un
autre, réclament le dépassement de la métaphysique. Voulant «prouver le mouve-
ment en marchant », il esquisse en 14 propositions une métaphysique a la hauteur de
ses opposants. Au legs bien évident de I’Aquinate vient s’ajouter, dit I'auteur, 'apport
des «meétalogiciens (sémioticiens) contemporains». — En annexe, I'auteur a publié
trois lettres inédites d'Etienne Gilson, dont I'une fort émouvante, ou le regretté grand
meédiéviste écrit ceci: «C’est en préparant pour la centiéme fois une legon sur la
prima via, a ’age de 79 ans, que je viens de m’apercevoir pour la premiére fois que
Saint Thomas ne prononce le mot causa dans aucun des trois exposés majeurs qu'’il
en a donnés. J'ai enseigné toute ma vie la preuve par la cause du mouvement, dont il a
intentionnellement évité de parler. Il faut étre modeste ».

CHRISTOPHE CALAME

NOTULES

RAFAEL-TOMAS CALDERA, Le jugement par inclination chez saint Thomas
d’Aquin (Problémes et controverses), Vrin, Paris, 1980, 143 p.

Souvent invoqueés par saint Thomas — notamment dans la théologie du don de
Sagesse mais aussi dans I'analyse philosophique, reprise d’Aristote, du jugement de
I’'homme vertueux —, le jugement per modum inclinationis ou per connaturalitem et la
cognitio affectiva ne font cependant jamais dans son ceuvre 'objet d’'un exposé
propre. C’est ce que tente de nous donner, sur la base d'un rapprochement fécond
des lieux utiles, cette thése présentée a I'Université de Fribourg.

ENDA McDONAGH, Doing the Truth. The Quest for Moral Theology, Notre
Dame, Indiana, University of Notre Dame Press, 1979, 217 p.

L’auteur, théologien catholique, réunit dans ce volume une série d’articles sur des
sujets variés, d’ordre général (éthique et liberté. sécularisation, tches de I'é¢thique
sociale) ou particulier (technologie, violence, mariage). L'auteur situe la démarche
morale comme une démarche spirituelle (priére). La vie personnelle et la réflexion
théologique et éthique sont étroitement liées, comme le montre notamment 'auteur
dans deux articles sur la question irlandaise.

Liber Academiae Kierkegaardiensis. Annuarius. Tomus 1. 1977-1978. Editit
Alessandro Cortese. C. A. Reitzels Boghandel A/S, Kebenhavn 1980.
Vita e Pensiero, Milano, 1980. 111 p.

Ce volume comprend quatre articles, en allemand (A. Hiigli), en italien (N.
Thulstrup) et en anglais (J. Heywood Thomas et A. Mc Kinnon), portant notamment
sur I'influence exercée par la philosophie de Kierkegaard sur la philosophie alle-
mande, la théologie contemporaine dans les pays de langues scandinaves, allemande
et anglo-saxonne.



BIBLIOGRAPHIE

I. SCIENCE DES RELIGIONS

R. Leuze: Theologie und Religionsgeschichte (Carl-A. Keller) . . . . .. .. .. 297
G. Lilling: Die Wiederentdeckung des Propheten Muhammad (Carl-A. Keller) 297
P. C. de Caprona: Le Coran: aux sources de la parole oraculaire (Carl-A.

Kelldt) v o v o s s mgusmsspmas omea 5565 HE L EEE b BH 299
M. Burkolter-Trachsel: Der Drache (Carl-A. Keller) . . ... ... ...... 300
F. Betisquet etalii: LeA (Catl-A KBS  « v v v s v s wms s ww 1 5w 301

[I. HISTOIRE DE LA THEOLOGIE

C. Christ-v. Wedel: Das Nichtwissen bei Erasmus von Rotterdam (1. Backus) . 301
J. Chomarat: Grammaire et Rhétorique chez Erasme (1. Backus) . . . . .. .. 303
C. M. Bost: Mémoires de mes fantémes I et II (G. Rossier) . . . . . ... ... 304
C. M. Bost: Mémoires de mes fantémes I1I (G. Rossier) . . ... ....... 305

III. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

V. Subilia: Die Rechtfertigung aus Glauben (K. Blaser) . . . ... ... .... 306
S. Scheld: Die Christologie Emil Brunners (K. Blaser) . . . . ... ... .... 307
K. Barth-M. Rade: Ein Briefwechsel (K. Blaser) . . . ... ... ....... 307
K. Barth: Letters 1961-1968 (S.Molla) . . . . . . .. .. .. ... .. ..... 308
J. Ellul: La parole humiliée (J. Chollet) . . . . . . .. ... ... ........ 309
S. J. Samartha: Courage for Dialogue (A.Joly) . . . ... ... ... ..... 310
M. Evdokimov: Lumieres d'Orient (A.Joly) . . . . . . . . . ... ... .... 310
E. Grassi: Mont-Athos, presqu'ile sacrée (A. Joly) . . . . . .. .. ... .... 310

IV. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

H. Dérrie: Platonica minora (R. Imbach) . . . ... .. ... ... ...... 311
Raimundi Lulli Opera Latina Vol. V, VI, VII, VIIL, IX (R. Imbach) . . . . .. 312
L. Honnefelder: Ens Inquantum ens (R. Imbach) . . . . ... ... ... ... 313
A. Robinet: La Pensée a I'’Age classique (G.Boss) . . . . . . ... ... .... 313
J. D’Hondt: Hegel et 'Hégélianisme (G.Boss) . . . . . . .. .. ... . .... 314

V. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

W. Beierwaltes: Identitdt und Differenz (R. Imbach) . .. ... ... ... .. 314
J. Patocka: Essais hérétiques sur la philosophie de l'histoire (J. Schouwey) . .. 314
A. Momigliano: Sagesses barbares (C. Calame) . . . . . .. ... ... .... 315
J. Rodier: L'ordre du ceeur (C. Calame) . . . ... ... ... ... ...... 316
G. Kalinowski: L'impossible métaphysique (C. Calame) . . . . . .. .. . ... 316
Notules . .. ............. s ¢ % Mo 4 A WG K B me £ B B W4 REm K 317

Ont collaboré a ce numeéro 1982/111

Eric Fuchs (Faculté de Théologie de Lausanne), rue Tabazan 9, 1204 Geneéve
Claude Geffré, Ed. du Cerf, bd Latour-Maubourg 29, F-75 007 Paris

Maria Cristina Pitassi, Faculté de Théologie, Université, 1211 Genéve 4
Serge Molla, Bossons 11, 1018 Lausanne

Denis Zaslawsky, rue Lhomond 7, F-75 005 Paris

Gilbert Hottois, bd L. Mettevvie 79, Boite 19, B-1080 Bruxelles




	Bibliographie

