Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1982)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 179-213

BIBLIOGRAPHIE

A. DEISSLER, L'annuncio dell’Antico Testamento («Studi Biblici» 50),
Brescia, Paideia, 1980, 187 p.

Revue par S. Ronchi, voici la traduction de Die Grundbotschaft des Alten Testa-
ments. Ein theologischer Durchblick, paru en 1972. La partie centrale est consacrée a
une esquisse savoureuse de la théologie vétérotestamentaire, centrée sur quatre éle-
ments: un Dieu unique, un Dieu non mondain, un Dieu personnel, un Dieu pour
tout le monde et pour 'homme (p. 27-169). La premiére partie constitue une intro-
duction: approche de I'’Ancien Testament aujourd’hui; '’Ancien Testament et le
peuple de la nouvelle alliance; méthodes pour I’¢tude de I’Ancien Testament
(p- 11-26). La troisieme partie présente une synthése générale et I'actualité de
[’Ancien Testament (p. 171-177). Suivent une bibliographie (qu’on aurait voulu mise
a jour pour le lecteur italien) et un index des noms et des choses qui rendra de grands
services (p. 179-187). Simple, claire, trés pédagogique, cette introduction meéritait une
traduction.

ALDO MobDa

PiERRE GRELOT, Les Poémes du Serviteur. De la lecture critique a I'herméneu-
tique (Lectio divina 103), Paris, Cerf, 1981, 282 p.

Dans une premiére partie, I’auteur présente un essai de lecture historique des pas-
sages du Deutéro-Esaie qui mettent en scene le «Serviteur de YHWH». Il plaide
pour I'unité globale des piéces actuellement dispersées en plusieurs endroits du livre;
il distingue dix poémes formant une suite logique (y compris Esaie 55,3-5). Le Servi-
teur est a identifier avec un contemporain de I'auteur des Poemes, tres vraisemblable-
ment un descendant de David qui, au moment du retour de I'Exil, souleva de vives
espérances mais fut finalement condamné au supplice (peut-étre Sheshbagcar ou
Zorobabel). — La seconde partie du livre consiste en une présentation des diverses
interprétations des Poémes dans le Judaisme (la Septante, Daniel, les Pseudépi-
graphes, Qumran, les Paraboles d’Hénoch, le Targoum d’Esaie) et dans le Nouveau
Testament. — Dans la troisiéme partie, I'auteur se base sur ces interprétations
diverses et divergentes pour examiner d’une fagon generale les relations entre hermeé-
neutique et lecture critique. Ces deux démarches ne peuvent, affirme-t-il, que se
conjoindre pour se féconder mutuellement: I'histoire de I'herméneutique permet
d’élargir le sens littéral, lié au contexte historique de I'auteur, vers des possibilités de
sens que de nouvelles mises en situation (les diverses phases de I'histoire du peuple
juif, I'annonce de I'Evangile par Jésus) ont amenées a la lumiere; I'exclusivite
accordée au sens littéral cede ainsi devant la recherche du sens plénier et la volonté
de prendre en compte I'aspect existentiel du texte pour chaque communauté qui le
relit (y compris celle dont fait partie 'exégéte) dans la conviction d'y discerner la
Parole de Dieu. A I'inverse, la lecture critique joue un rdle essentiel: permettre un
discernement entre des possibilités objectives d'interpretation et des elucubrations
sans fondement.

LAURENT WISSER

Sciences
bibliques



180 BIBLIOGRAPHIE

JEAN-FRANCOIS COLLANGE, De Jésus a Paul L'éthique du Nouveau Testa-
ment (Le champ éthique N° 3), Geneve, Labor et Fides, 1980, 313 p.

Il n’y a pas une éthique du Nouveau Testament, au sens d’'un catalogue de
devoirs. Mais, affirme 'auteur, parce que le fondateur de I'éthique néo-testamentaire
n'est autre que Jésus lui-méme, il y a une identité fonciére entre les différentes voix
bibliques. Le Nouveau Testament présente une série de réponses, diverses certes,
mais qui toutes reprennent et actualisent I'espérance, I'amour et la foi manifestés en
Jésus-Christ. Cela est vrai en particulier de I’éthique paulinienne. L’auteur s’attache
donc a I'examen de I'éthique des Evangiles synoptiques et des épitres de Paul, en
montrant 'unité qui les relie. Cette unite est due, historiquement, avant tout aux
« hellénistes », judéo-chrétiens de langue grecque, établis d’abord a Jérusalem, puis a
Antioche, et dont Paul est ’héritier direct; ce sont eux qui, particuliérement mission-
naires, ont donné au message de Jésus, le Nazaréen, la possibilité (historique, linguis-
tique, théologique aussi) de se répandre dans I'empire romain. — Aprés 'exposé de
la problématique et deux chapitres introductifs, ou il caractérise ’existence éthique
essentiellement comme «une réponse, ou, plus exactement, comme une participation
a ce que Jésus lui-méme accomplit» (37), I'auteur divise son étude en trois grands
chapitres. D’abord les forces éthiques (chap. I1I): la liberte, I'amour, la foi. Puis les
formes éthiques (chap. 1V). C’est la qu’il montre le mieux, non seulement la conti-
nuité entre I’éthique de Jésus et celle de Paul, mais aussi la transformation (ou
I'actualisation) opérée par 'apotre: le passage s’effectue de la suivance a I'imitation
(soit la participation a la marche en avant de ’Evangile), du compagnonnage a la
communauté (église), du « Maitre de la loi» a la maitrise de la loi: cette maitrise est,
justement, liberté car «le Maitre de la loi a pour seule ambition I'avénement de
’homme, la réalité pleine et entiére du dessein créateur de Dieu» (243). Cela est vrai
de toute I’existence chreétienne, qui dans la foi et I'espérance, et avec 'aide de la loi,
est une lutte contre toute forme d’asservissement. En présentant les actes éthiques
(chap. V), 'auteur étudie en particulier la relation entre I'homme et la femme, au vu
des trois catégories de la différence, de la réciprocité et de I'indépendance. Au sein
d’une enquéte sur les fondements et la structure générale de I'éthique néo-testamen-
taire, parfois un peu longue et répétitive, ce chapitre est particulierement bienvenu.
— Theése de doctorat, ce livre présente aussi une abondante bibliographie et des
index (biblique et thématique). Etude d’exégese et de théologie biblique plus que
d’éthique a proprement parler, ce travail est solidement organisé. Méme si la rigueur
de 'analyse I’'emporte sur I'originalité, cet ouvrage n’en demeure pas moins un ins-
trument de référence nécessaire pour celui qui veut opérer, non seulement le passage
de Jésus a Paul, mais aussi de la Bible a I’éthique.

JEaN-Luc BLONDEL

CesLaus Speicq, O.P., Notes de lexicographie néo-testamentaire, 1 et 11 (Orbis
Biblicus et Orientalis 22/1 et 22/2), Fribourg-Gottingen, Ed. Universi-
taires — Vandenhoeck & Ruprecht, 1978.

Le professeur de Nouveau Testament, Ceslaus Spicq, a rassemblé dans ces deux
volumes un certain nombre d’études lexicographiques, qui étaient dispersées par-ci,
par-la dans ses travaux précédents et surtout dans ses commentaires. Ce recueil
parait étre un choix parmi une matiére plus vaste, c’est-a-dire qu'’il aurait pu ajouter
un autre volume a son travail! Pour ma part, j’aurais été trés content, s’il I'avait fait,
car ce qu’il a écrit dans les deux volumes ci-dessus m’a particuliérement intéressé et



BIBLIOGRAPHIE 181

enrichi. En tant que pasteur qui travaille constamment avec des textes bibliques pour
la prédication et I'étude biblique, la lecture d’'un grand nombre de mots du Nouveau
Testament expliqués d’apres " Umwelt du Nouveau Testament (auteurs, études épi-
graphiques et papyrologiques) m’a donné plus de clarté quant a certains textes, ou
m’a fait prendre conscience a nouveau des difficultés de traduction et des problémes
d’interprétation d’autres passages. Il est arrivé aussi qu’un mot avec son explication
me mette au travail et me conduise a des réflexions personnelles. Quelques exem-
ples: — L’explication de Spick de émpélein, émperéopat, Emperdg, m'a par-
ticuliérement intéressé et surtout £muelde, ce qui est traduit dans Le 15,8 selon la
TOB «avec soin », alors que la NEB le décrit avec «and look in every corner till she
has found it». Mais selon Spicq, se référant a la Septante et aux papyrus, £mLLEA®S
signifie «avec soin», mais cette application, cette diligence et ce zéle ont « quelque
chose d’exclusif» (t. I, p. 276). En tenant compte de cela, on doit traduire Lc 15,8 de
telle sorte qu’il soit question de chercher soigneusement en cessant toute autre occu-
pation. Je n’ai donc pas pu retrouver cette fine nuance dans les traductions aux-
quelles jai fait appel. Pour ma part, la parabole devint tout d’'un coup beaucoup plus
expressive. — Un autre texte qui s’est eclairci pour moi a 'aide de I'explication lexi-
cographique de Spicq: Lc 22,63. Il s’agit des mots: « Les hommes qui gardaient
Jésus...» (TOB); « The men who were guarding Jesus...» (NEB), mais dans son expli-
cation du verbe ovvéxw, Spicq montre clairement que nous devons lire ici: «Les
hommes qui le tenaient prisonnier » (t. I, p. 862). — J'ai lu avec encore plus d’intérét
nopovoia, parce que nous avons longuement travaillé a une série de sermons sur Mt
24 et 25. Comme chacun sait, topovcic a une double signification dans le Nouveau
Testament: tantdt « présence des personnes ou des choses», tantdt: «arrivée, venue,
visite» (t. II, p. 673). Cela apparait entre autres dans Mt 24,3.27.37.39. La question
initiale des disciples a Jésus est la suivante: « Dis-nous quand cela arrivera, et quel
sera le signe de ton avénement et la fin du monde?» (Mt 24,3 TOB). Par rapport 4 la
note que donne la TOB 4 ce sujet: « Liit. de ta parousie. Ce mot désigne I'avénement
du Fils de I'homme 4 la fin de ce monde...», Spicq dit aussi quelque chose de sem-
blable quand il écrit: « Le N.T. a désigné par ‘Parousie’ la venue glorieuse du Sei-
gneur Jésus a la fin des temps, son dernier Avénement» (t. II, p. 674). Ma question
est maintenant — c’est ici que commeng¢a ma propre réflexion — ne peut-on pas
découvrir dans ces chapitres un jeu théologique subtil: les disciples veulent dire avec
napovsic «la venue glorieuse du Seigneur Jésus a la fin des temps », mais cette preé-
occupation eschatologique qui apparait dés le début, est corrigée dans la suite du
chapitre 24, alors que dans le chapitre 25 le Christ nous montre qu’il était présent dés
avant son retour! C'est-a-dire: alors que les disciples s’occupent de la Parousie du
Christ comme de «la venue glorieuse a la fin des temps», apparait alors I'autre signi-
fication, celle de « Présence du Christ». Avant de terminer, je voudrais porter I’atten-
tion sur la traduction du mot couaTik®G par « personnellement», qui n’a pas pu me
convaincre, stirement pas dans le texte d'un papyrus un dyectou copatikdg Ent vy
0V youktov dnepyaciay (t. I1, p. 866), dans lequel, d’aprés moi, on aurait pu tra-
duire « corporellement». C’est pourquoi je choisis dans Col 1,19 la traduction « cor-
porellement» au lieu de « personnellement», suivant la proposition de Spicq. Puis-
sent ces quelques exemples étre suffisants pour montrer comment on peut travailler
avec « Spicq».

WM VAN GEMERT



Patristique

182 BIBLIOGRAPHIE

FELICE MONTAGNINI, La prospettiva storica delle Lettera ai Romani. Esegesi
di Rom 1-4 (Studi biblici 54), Brescia, Paideia, 1980.

L’auteur, un des trois responsables de I'édition italienne du « Kittel », nous offre
ici un curieux petit ouvrage. Il s’agit d’'une explication des quatre premiers chapitres
de la lettre aux Romains, destinée a mettre en évidence la « perspective historique »
qui fut celle de I'apdtre Paul au moment ou il I'écrivit. Montagnini écarte les diverses
hypotheses qui ne font état, pour expliquer la lettre, que des visées missionnaires de
Paul sur I'Occident. Si I'apotre écrit et s’il se tourne pour cela vers la capitale de
I’Empire, c’est qu'il a la vision d’un tournant majeur de I'histoire: le monde (civilta)
juif — celui de la Loi — et le monde grec — celui de la connaissance — ont épuisé
leurs virtualités et leur vitalité et s’achévent dans I’échec. Mais «la ou s’ouvre le vide
apparait une force nouvelle, capable de recueillir I'héritage de ce qui arrive a son
déclin et d’indiquer a 'homme un autre but pour guider sa marche. Cette force, c’est
I'évangile » (p. 40). Paul voit se lever 'aube d’'une « humanité nouvelle» et 'épitre
aux Romains est le document de cette « vision grandiose » de la marche de I'histoire.
Cette sorte de transposition spéculative du message paulinien interfére avec I'exégese,
menée selon les méthodes les plus classiques et du reste souvent intéressante, des
quatre chapitres.

CHRISTOPHE SENFT

E. ScHWEIZER — A. DiEz MACHO, La chiesa primitiva. Ambiente, organizza-
zione e culto («Studi biblici» 51), Brescia, Paideia, 1980, 158 p.

Quatre essais composent ce petit livre dont I'original espagnol remonte a 1974.
Les trois premiers sont dus a E. Schweizer qui analyse successivement la figure de
I'Eglise et de ses éléments constitutifs selon les plus anciennes traditions néotesta-
mentaires (p. 15-32); I'ecclésiologie de I'évangile de Matthieu comme exemple d’une
lecture concréte dans la communauté syrienne (p. 33-54); le culte dans le Nouveau
Testament et sa valeur normative pour la communauté chrétienne d’aujourd’hui
(p. 55-84; révision d’un article déja paru dans Beitrdge zur Theologie des Neuen Tes-
taments. Neutestamentliche Aufsdtze 1955-1970, Zurich 1970). Le quatriéme, beau-
coup plus technique, est une conférence de Diez Macho sur le milieu juif a I'époque
de la naissance du christianisme: on y voit successivement le judaisme intertestamen-
taire, le judéo-christianisme, I"apocalyptique juive, la secte de Qumran, I'influence
des scribes pharisiens surtout a travers les lectures synagogales, I'importance des tar-
gums pour I'étude du Nouveau Testament, le Targum palestinien et son importance
pour le Nouveau Testament (exégese, substratum araméen des évangiles et des Actes,
critique textuelle). Cet article est trés dense, riche en indications bibliographiques,
parsemé de suggestions (p. 85-155). L’ensemble mérite d’étre connu; les articles de
Schweizer ont la clarté et la précision bien connues du professeur suisse; la contribu-
tion de Diez Macho doit étre fichée et continuellement citée car on y trouve des élé-
ments de premiere main de la part du grand spécialiste.

ALDO MobDA

GREGOIRE DE NAZIANZE, Discours 27-31. Introduction, texte critique, traduc-
tion et notes par P. Gallay avec la collaboration de M. Jourjon (Sources
Chrétiennes, 250), Paris, Le Cerf, 1978, 383 p.

Les discours 27 a 31 ne sont autres que les fameux Discours théologiques, ainsi
qualifiés parce qu'ils traitent de Dieu. Peu de pages de Grégoire de Nazianze sont



BIBLIOGRAPHIE 183

aussi accomplies que celles-ci: les raffinements rhétoriques sont au service d’'une
pensée remarquablement limpide et précise qui expose la substance et aussi les
enjeux de la foi trinitaire. Le texte est édité sur la base de dix manuscrits parmi les
plus anciens; I'editio maior des Discours de Grégoire n’est pas pour demain! La tra-
duction, fluide et littéraire, est accompagnée d’une annotation discréte, pour ne pas
dire trés mince. On aurait souhaité que la terminologie technique et les raisonne-
ments de Grégoire soient etudiés d’'un point de vue théologique et philosophique
avec la rigueur qu’appellent ces superbes exposés théologiques.

Eric Junop

FrRANCESCA CoCcCHINI, Origene, Commento alla Lettera ai Romani (Annuncio
pasquale, polemica antieretica), 1’ Aquila, LU. Japadre Editore, 1979,
197 p.

Ce livre renferme deux études sur le Commentaire aux Romains d’Origéne. La
premiére concerne la présentation de I'annonce de la résurrection du Christ; la
seconde est un relevé systématique des allusions et des développements antihéréti-
ques dans ce Commentaire. L’auteur, dans chacune de ces études, s’efforce de déceler
les traces des remaniements introduits par Rufin. L'ouvrage s’achéve par I'index des
citations bibliques présentes dans le Commentaire aux Romains; il semble toutefois
que l'auteur se soit bornée a reprendre les citations signalées dans le volume de
Migne; I'index est donc notablement incomplet.

Eric JunoD

PHiLIP A. MCSHANE, La Romanitas et le pape Léon le Grand (I'apport culturel
des institutions impériales d la formation des structures ecclésiastiques)
(Recherches, 24), Montréal, Desclée et Bellarmin, 1979, 407 p.

C’est la un sujet bien choisi et bien traité. Léon, qui fut pape de 440 a 461, a été le
témoin des profondes secousses qui entraineront la chute de 'Empire romain; mais
ce fut aussi sous son épiscopat que I'Eglise s’est dotée de structures ecclésiastiques et
administratives, en partie empruntées a I'Empire, qui lui permettront de faire mieux
que survivre a I'effondrement politique de Rome. D’ou la question judicieusement
posée: quel lien existe-t-il entre 'Empire et I'Eglise dans cette époque charniére ou la
chute du premier va de pair avec l'émergence triomphante de la seconde? —
L'ouvrage comporte deux parties. Dans la premiére, ['auteur fait ressortir les fonde-
ments et les perspectives théologiques de I'administration ecclésiastique par rapport a
I’Empire; dans la seconde, il expose les particularites pratiques et concretes de cette
administration. L'une et I'autre enquéte sont menées a partir de I'ceuvre de Léon. —
C’est avec la méme aisance que l'auteur décrit le fonctionnement de la chancellerie
papale ou I'idée que Léon se fait de la doctrine des deux cités. Parmi nombre d'infor-
mations puisées dans cette étude, relevons le jugement de Léon sur la paix romaine.
Si la pax romana a jadis favorisé la diffusion de I'évangile, cette diffusion doit main-
tenant étre assurée en vertu de l'autorité spirituelle de Rome, c'est-a-dire de I'Eglise
qui est désormais chargée de faire régner la paix chrétienne. A la Rome pa'fepne
minée par son polythéisme succéde la Rome chrétienne protégee par la grace divine,

ERrRIC JUNOD



184 BIBLIOGRAPHIE

RUDOLF BRANDLE, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos
(Beitrdge zur Geschichte der biblischen Exegese, 22), Tiibingen, J. C. B.
Mohr, 1979, 386 p.

Le texte de Matthieu sur le Jugement constitue une référence privilégiée pour
Chrysostome, théologien et prédicateur volontiers tourné vers les problémes éthiques
et sociaux. Dans les pauvres, dans les hommes qui souffrent, le Christ lui-méme est
présent. Chrysostome en tire la conclusion que la Passion et la Rédemption ne ces-
sent de se continuer. Il voit encore dans ce texte le fondement d’une éthique qui
considere 'amour du prochain moins comme une ceuvre que comme une grace. —
Dans cette étude approfondie et sensible, R. Brandle passe en revue les principaux
passages de I'ceuvre chrysostomienne ou la péricope de Matthieu est expliquée; puis
il décrit la signification de cette péricope dans la prédication morale et spirituelle de
Chrysostome ainsi que dans 'idée que celui-ci se fait de la souffrance. Il consacre en
outre un intéressant chapitre a la situation sociale a Antioche et Constantinople au
tournant du I'Ve et du Ve siécle et a la diaconie de I’Eglise. Enfin, dans sa conclusion,
Bréndle fait brievement I’histoire de I'exégeése de Mat 25,31-46 avant Chrysostome.

Eric JuNnoOD

ROGER BERTHOUZOZ, Liberté et Grdce suivant la théologie d’Irénée de Lyon
(Etudes d’éthique chrétienne, 8), Fribourg, Editions Universitaires, 1980,
288 p.

Le titre donné a cette étude n’est pas particulierement heureux. D’une part, il fait
intervenir un couple «liberté-grace» qui n’est pas un véritable terme de référence
pour Irénée; d’autre part, il laisse entendre que ’étude est exclusivement consacrée a
la theologie de I'évéque de Lyon. En fait, le livre montre surtout comment les adver-
saires gnostiques d’Irénée ont congu la liberté et quelle réponse leur est proposée
dans I'Adversus haereses. Cette confrontation — R. Berthouzoz I'indique bien —
repose sur des conceptions cosmologiques et anthropologiques profondément diffe-
rentes. Pour les gnostiques, la liberté humaine, étroitement liée a 1'éthique, parait
comme privée de sens puisqu’elle s’exerce dans un monde déchu. Irénée, qui a pergu
I'originalité de ce mépris des gnostiques pour la liberté, évite intelligemment de leur
servir les traditionnels arguments philosophiques. Il forge une réponse fondée sur
I'économie divine qui valorise la créature et requiert sa participation. — Le livre de
Berthouzoz, principalement centré sur Adv. haer. 1,1,1-8,5 (la grande Notice valenti-
nienne) et 1V,37,1-39,4 (développement d’Irénée sur la liberté), est d’une grande
richesse. L’auteur posséde une connaissance étendue des textes anciens (grecs, pauli-
niens, gnostiques, chrétiens) sur la liberté ainsi que de la littérature récente consacrée
a ce probleme. Peut-étre est-ce a cause de cette érudition et aussi du caractére trés
structuré de 'analyse que la lecture de cet ouvrage s’avere difficile; on désirerait sou-
vent trouver plus de fluidité et surtout de simplicité dans I'exposé. Il n’empéche — et
c’est I'essentiel — qu’on recourra a ce livre comme un guide solide et chargé d’une
abondante documentation.

Eric Junob

MICHEL AUBINEAU, Les homélies festales d’Hésychius de Jérusalem (vol. 2:
Les homélies XVI-XXI et tables des deux volumes (Subsidia hagiogra-
phica, 59), Bruxelles, Société des Bollandistes, 1980, 407 p.

Aux quinze homélies publiées dans le premier volume (voir RThPh 1981,
p. 183-184), le Pére Aubineau ajoute six autres piéces; elles sont présentées, éditées,



BIBLIOGRAPHIE 185

traduites et commentées avec le méme soin que les précédentes. L’homélie X VI (iné-
dite) sur la conception du Précurseur est la seule qui soit certainement d’Hésychius.
L’homélie XVII (fragment inédit) sur des martyrs est trop bréve pour qu’on puisse
I’attribuer avec certitude au prétre de Jérusalem. Quant aux homélies XVIII (nou-
velle édition), XIX (nouvelle édition), XX et XXI (inédites), qui sont respectivement
consacrées a Lazare et aux Rameaux, 4 Longin (deux homeélies) et a Luc, elles sont
«apocryphes »; I'attribution des ou de certains manuscrits & Hésychius ne peut étre
retenue. Ces problémes d’attribution donnent au savant éditeur 'occasion d’exposer
de judicieuses observations méthodologiques sur les procés d’authenticité s’appli-
quant a des textes homilétiques et hagiographiques (p. 608-614). La fragilité des attri-
butions proposées exclusivement sur la base d’indices de critique interne (arguments
stylistiques, lexicographiques, doctrinaux) est diment soulignée; de tels indices
deviennent évidemment bien plus probants s’ils sont confortés par des témoignages
de critique externe; reste le cas embarrassant ou les indices de la critique interne
contredisent ou paraissent sérieusement contredire ceux de la critique externe. —
Dans cet ouvrage si généreux par son érudition et cependant si aisément lisible,
signalons d’une fagon tout a fait arbitraire I’homeélie XXI sur Luc. Bien qu’elle ne
soit sans doute pas d’Hésychius, mais vraisemblablement d’'un compilateur byzantin
postérieur a Proclus de Constantinople, elle n’en demeure pas moins le plus ancien
texte hagiographique sur I’évangéliste qu’elle présente, dans un fort beau développe-
ment, comme un médecin spirituel. — Cing index (manuscrits, citations bibliques,
auteurs anciens, choix d’auteurs modernes, choix de themes abordés dans les intro-
ductions et notes) sont offerts a la fin du volume; I'index complet des mots grecs sera
publié séparément par les soins de I’éditeur Olms. — Ce passionnant travail sur un
auteur et sur une littérature dont les patrologues n’avaient pas coutume de se soucier
prouve tout a la fois qu’il reste des terres inconnues dans le domaine patristique et
que leur défrichement est plus fécond qu'une n-iéme étude sur la doctrine augusti-
nienne de la grace ou la spiritualité de Grégoire de Nysse.

EriCc JuNnOD

Le Livre secret des Cathares. Interrogatio lohannis, apocryphe d’origine bogo-
mile. Edition critique, traduction, commentaire par Edina Bozoki
(Textes Dossiers Documents, 2), Paris, Beauchesne, 1980, 245 p.

L’ Interrogatio lohannis serait un apocryphe issu du milieu bogomile au XI¢-XII¢
siecle et rédigé en grec (C’est 'hypothése vers laquelle incline I'éditeur) ou en slave;
nous le connaissons 4 travers une version latine utilisée par les Cathares et sauvee de
la destruction... par I'Inquisition. Cette version est transmise sous deux formes tex-
tuelles légérement différentes; E. Bozoki les édite 'une et I'autre et en donne une tra-
duction francaise. Ce texte démontre peut-étre (nous serions moins affirmatifs que
I'éditeur) I'existence d’une influence des Bogomiles sur les Cathares; toute la ques-
tion est de savoir quel usage faisaient de ce texte les premiers et les seconds.
E. Bozoki, dans son commentaire, attire I'attention sur les rapprochements que I'on
peut constater entre |'Interrogatio et ce que I'on sait par d'autres sources sur les
croyances des Bogomiles et des Cathares; elle reléve aussi nombre d’¢lements mytho-
logiques, légendaires, doctrinaux que I'on rencontre dans des textes bien plus
anciens: apocryphes judéo-chrétiens et chrétiens, textes gnostiques et patristiques.
Aprés avoir noté des ressemblances entre les mythes gnostiques et I’ Interrogatio, elle
souligne avec une prudence bienvenue qu'il existe aussi d'importantes différences qui



186 BIBLIOGRAPHIE

doivent interdire de conclure péremptoirement a une relation directe entre les Gnos-
tiques et les Bogomiles. Cette recherche des paralléles et des sources est intéressante,
sinon fructueuse. Sans doute est-elle grevée par une démarche un peu scolaire qui
s’attache aux rapprochements ponctuels. Il serait bon que des spécialistes de la reli-
gion entreprennent une lecture plus synthétique des mythes et des légendes de I' Inter-
rogatio en les confrontant a d’autres mythes et légendes, sans partir de I’a priori que
'enseignement est nécessairement dualiste ou dualisant sous prétexte que le texte
aurait eté utilisé (et, encore une fois, de quelle fagon?) par des Bogomiles et des
Cathares. Cette recherche sera désormais facilitée par I'édition, la traduction et aussi
I'index verborum qu’offre E. Bozoki.

Eric JuNOD

Scolies ariennes sur le Concile d’Aquilée. Introduction, texte latin, traduction
et notes par R. Gryson (Sources Chrétiennes, 267), Paris, Le Cerf, 1980,
404 p.

Ces scolies sur le Concile d’Aquilée (381), o Ambroise obtint la condamnation
de deux évéques coupables d’arianisme, sont un document important pour [histoire
de I'arianisme en Occident. R. Gryson en donne une édition qui est a considérer
comme une prouesse scientifique. A I'aide de tous les moyens techniques disponibles
et aussi d’un sens critique aiguisé, il a fait notablement progresser la lecture de ces
scolies conservées dans les marges d’un codex de la premiére moitié du Ve siécle. De
surcroit, il démontre que ces scolies ne sont pas, comme on ’avait dit, I'ceuvre d'un
auteur unique. Le premier bloc est écrit de la main méme d’un évéque nommé
Maximus; elles concernent les actes du Concile et une lettre d’Auxentius (un évéque
arien). Le second bloc, plus riche sur le plan doctrinal, renferme des fragments d’une
refutation du De fide d’Ambroise et une apologie des évéques condamnés a Aquilée;
cette réfutation et cette apologie sont toutes deux I'ceuvre de Palladius de Ratiaria
(Bulgarie). Ce volume, trés solidement introduit a tous égards (philologique, histo-
rique, théologique), offre en appendice le texte des Actes du Concile d’Aquilée.

Eric JuNnoD

PSEUDO-MACAIRE, Qeuvres spirituelles I1: Homélies propres a la collection I11.
Introduction, traduction et notes (avec le texte grec) par Vincent Des-
prez (Sources Chrétiennes, 275), Paris, Le Cerf, 1980, 399 p.

Les textes du Ps-Macaire représentent une piéce maitresse de la littérature ascé-
tique et monastique des 1Ve-Ve siécles. D’un point de vue strictement littéraire, leur
lecture est relativement aisée. En revanche, I'accés aux textes et leur édition présen-
tent d’énormes difficultés; c’est pourquoi ils n’ont été scientifiquement édités que
tout récemment, et encore de facon incompléte. L’'introduction de Desprez expose
clairement la nature de ces difficultés qui tiennent a la transmission des textes. La tra-
dition directe donne quatre collections grecques (certaines piéces se retrouvant dans
plusieurs collections) ainsi que des fragments. A cela s’ajoute 'apport des versions
(syriaques, copte, arabes, arménienne, géorgiennes, latine, éthiopienne, slaves). De
surcroit, le travail d’établissement des textes doit étre accompagné pour plusieurs
piéces d’'un proces d’authenticité. — Desprez se propose a long terme d’éditer
I’ensemble du corpus du Ps-Macaire. Dans ce premier volume, il présente les textes
de la collection III. Sur les 43 textes qui composent cette collection, plusieurs se



BIBLIOGRAPHIE 187

retrouvent dans les collections I et 11; ils ne sont pas repris dans cet ouvrage qui est
donc consacrée aux pieces se trouvant uniquement dans la collection I11; de méme, le
texte n® 28, qui est emprunte au De spiritu sancto de Basile, n’est pas reproduit. L'édi-
tion, sauf trés rares exceptions, est celle de E. Klostermann et H. Berthold, parue en
1961. — Nous avons parlé jusqu’ici de textes: c’est qu’en effet leur genre littéraire fait
probleme. Ils sont présentés, selon les collections, comme des logoi ou des homélies.
V. Desprez considere que les textes de la collection III sont essentiellement des
homélies ou des conférences spirituelles prononcées par un maitre a I'intention d'un
auditoire monastique. L’auteur (Syméon) appartiendrait a un courant modéré du
messalianisme. Sa spiritualité, enracinée dans une tradition remontant aux Cappado-
ciens et aux Alexandrins, semble dominée par le combat a livrer contre le mal et par
I'aspiration a une vie divine et lumineuse. — La traduction de Desprez, a I'instar de
introduction, est claire. On apprécie de disposer d’un index des mots grecs: c'est la
un instrument de travail qui offrira au lecteur une aide qui aurait du lui étre dis-
penseée plus génereusement dans les notes; celles-ci sont en effet plutdt rares et déce-
vantes.

Eric JuNnoD

THEODORET DE CYR, Commentaire sur Isaie, t. | (sections 1-3). Introduction,
texte critique, traduction et notes par J.-N. Guinot (Sources Chrétiennes,
276), Paris, Le Cerf, 1980, 334 p.

Theodoret de Cyr est I'un des représentants les plus éminents de 'école exégé-
tique antiochienne; de plus, il a fait preuve de beaucoup de courage et de lucidité
dans ses prises de position au sein de la controverse christologique de la premiére
moitié du V¢ siecle. Son Commentaire sur Isaie, entiérement conservé par un unique
manuscrit et partiellement transmis par les chaines, rend pleinement témoignage a
ses qualités d’exégéte et de théologien; les explications sont toujours concises, rigou-
reuses, soucieuses de défendre une saine doctrine christologique et d’étre accessibles
au peuple chrétien. Le texte et les apparats sont empruntés a la magistrale édition
d'A. Mohle. Ce premier volume contient une introduction générale et les textes et tra-
ductions des trois premiers tomes (jusqu'a Esaie 9,6); les tomes suivants (le commen-
taire en comprend vingt!) paraitront ultérieurement.

Eric Ju~non

Davip C. STEINMETZ, Luther and Staupitz: An Essay in the Intellectual Ori-
gins of the Protestant Reformation (= Duke Monographs in Medieval
and Renaissance Studies No. 4), Durham, N. Carolina 1980, Duke Uni-

versity Press, x + 149 p.

Dans quelle mesure Luther peut-il étre considéré comme un disciple de Johannes
Staupitz? Selon la monographie trés fouillee de M. Steinmetz, la theologie de Luther
ne dépend pas de celle de Staupitz, mais il est indéniable que Staupitz a exercé une
influence pastorale sur Luther en I'encourageant a élaborer ses propres doctrines.
Dans le premier chapitre Steinmetz donne un excellent survol des différentes posi-
tions prises par les historiens modernes a I'égard de Staupitz et de sa théologie. Selon
son propre point de vue, Staupitz doit étre considéré comme un Augustinien au sens
strict du terme, a savoir un lecteur et un exégéte de saint Augustin. La question de
'adhérence de Staupitz a la via Gregorii est épineuse puisque le maitre de Luther pré-
fére citer Gilles de Rome et Thomas de Strasbourg tout en restant d’accord sur plu-
sieurs points avec Grégoire de Rimini. Le reste du livre est divisé en quatre chapitres

Histoire
de la
théologie



188 BIBLIOGRAPHIE

qui traitent des problemes suivants: (a) L'exégese vétéro-testamentaire des sermons
sur Job (1497-98) de Staupitz et des Dictata (1513-15) de Luther. Aprés avoir soi-
gneusement comparé la méthode exégétique et la théologie de ces deux ouvrages,
Steinmetz conclut que les conceptions luthériennes de la foi et de la promesse divine
sont tout a fait indépendantes de celles de Staupitz. (b) Les notions d’humilité et de
justification dans les écrits de Staupitz, 1497-1515, et de Luther, 1509-15: Steinmetz
affirme, en partie contre Ernst Bizer (v. p. 94: « Bizer is both right and wrong in his
arguments concerning the relationship of Luther and Staupitz during the crucial
years 1513-15»), que chez les deux théologiens « préparation a la grice» signifie la
préparation faite par Dieu et non pas par '’homme; le pécheur pour sa part est prét a
recevoir la grace des qu’il confesse son incapacité a atteindre Dieu par ses propres
moyens. L’humilité par contre n’est pas définie d’'une maniére univoque; pour Stau-
pitz les humbles sont les élus, pour Luther les croyants. (c) L'exégése de saint Paul
chez Staupitz, chez le « nominaliste » Steinbach et chez le jeune Luther: Steinbach, a
la différence de Luther et de Staupitz, identifie la prédestination avec la prescience
divine. L’amour pour lui est le principe central de la justification: il nie qu’il soit pos-
sible d’étre justifié par la foi en affirmant qu’Abraham a mérité la grace en raison de
ses propres ceuvres. Staupitz et Luther élaborent chacun sa propre théorie de la justi-
fication, mais les deux soulignent I'importance de I'union avec le Christ et conside-
rent la prédestination comme la seule préparation a la grice; Luther y introduit en
outre le lien entre "élection et la justification par la foi. (d) Une bréve discussion de
'attitude de Luther envers I'extase vient a la fin de I'ouvrage. Le livre présente une
trés intéressante tentative pour démontrer I'originalité de Luther par rapport a ses
maitres, et nous espérons qu’il encouragera les historiens a définir d’'une maniére plus
exacte les nuances de la doctrine et de I'exégése de ces derniers. Il est inquiétant de
voir ceux-ci qualifiés de plus en plus souvent de « German nominalists » sans préci-
sion aucune. Soulevons quelques questions a ce sujet. — Comme ['avait déja
remarqué J. Haller dans Die Anfdinge der Universitdt Tiibingen, 1, Stuttgart 1927, 193,
non seulement Staupitz, mais aussi Biel et Steinbach ont été influencés par saint
Thomas. Steinbach lui-méme cite Thomas a plusieurs reprises dans son commentaire
aux Galates. D’autre part, en tdchant de libérer Luther des influences «nomina-
listes », I"auteur ne tient pas compte du fait que I'on pourrait établir un lien entre le
Deus absconditus de Luther (v. p. 112) et le Dieu d’Ockham que I'homme peut
atteindre par la foi qui contredit la raison. — Quant a la discussion de la foi
d’Abraham chez Steinbach et Luther, il pourrait étre utile de faire ressortir la distinc-
tion entre I'exégese et la doctrine de ces deux théologiens. M. Steinmetz dit (pp.
116-117) que le «nominaliste» Steinbach considere Abraham «as the archetypal
viator who earned his justification by doing what was in him» tandis que. pour
Luther « Abraham is an example of the absolute believer... he stands to believe any
promise of God no matter how violently it may contradict the judgements of his own
prudential reason...». Or la situation parait un peu plus complexe. Luther ne parle
pas de la foi d’Abraham dans son commentaire aux Galates 1519. Il met brievement
'accent sur 'importance de la foi en commentant Rm 4,3 en 1515-16, mais il n’¢labo-
rera la question que dans la deuxiéme version de son commentaire aux Galates. Les
rapports entre 'exégese de Steinbach et celle de Luther au plan du contenu parais-
sent donc trop mal définis pour que I'on en tire des conclusions slires. L’auteur ne
souligne pas que la structure du commentaire aux Galates de Steinbach ressemble a
la structure des Romains de Luther; dans chaque cas le commentaire du texte est
suivi des Corollaria. Steinbach y rajoute encore une section de dubia qui ne parait
pas chez Luther. — D’autre part, comme ['affirme M. Steinmetz (pp. 115-116), on
constate dans les Romains [ad 4,3ss] de Luther une théologie de la grace trés diffé-
rente de celle de Steinbach. Cette différence est due — et ceci n’est pas mentionné¢ —



BIBLIOGRAPHIE 189

a la conception luthérienne du péché originel. Les rapports entre Luther et ses
maitres et prédecesseurs ne sont pas simples et devraient étre définis plus soigneuse-
ment. Il s’agit non seulement des théologiens de Tiibingen, mais aussi de Bartholo-
maeus Arnoldi von Usingen, maitre de Luther et auteur d’'un manuel de logique
«nominaliste ». — Malgré la confiance excessive qu’il fait aux termes techniques tels
que « Nominalism» ou encore « Hermeneutic» (qu’entend-il par une « hermeneu-
tical method which more faithfully reflects the exegetical content of the text?», p. 43),
M. Steinmetz nous présente un livre trés intéressant, presque sans fautes d’impres-
sion, qui provoquera siirement d’autres recherches sur les rapports entre Luther et ses
maitres et prédécesseurs.

IRENA BACKUS

T. ANTHONY PERRY, Erotic Spirituality: The Integrative Tradition from Leone
Ebreo to John Donne, Alabama, The University of Alabama Press, 1980,
143 p.

Dans ce recueil de neuf essais dont quelques-uns ont déja été publiés ailleurs,
'auteur montre I'influence qu’ont exercée les idées de Léon I'Hébreu (¢ 1460-1530)
sur certains poétes du XVIe siécle. Plus précisément il s’agit de la conception qu’a
Léon de 'amour comme synthése: pour 'homme il consiste en fait en une concilia-
tion de deux tendances opposées, I’action et la contemplation. Cette conciliation cor-
respond a celle entre le corps et 'dme, le masculin et le féeminin, le ciel et la terre,
Dieu et la création. Les poétes que discute M. Perry sont: Maurice Scéve, Pernette du
Guillet, Antoine Héroét, Jorge de Montemayor, John Donne et Shakespeare. Pour
un théologien, I'intérét principal de 'ouvrage de M. Perry réside dans les deux pre-
miers chapitres ou il nous offre une analyse soigneuse de la théologie et de la philo-
sophie de Léon. Il y discute entre autres I'attitude de Léon envers le probleme de la
connaissance de Dieu par ’homme. Ce probléme a par ailleurs préoccupé d’autres
théologiens de tendance «cabbaliste» au début du XVI¢ siécle, dont notamment
Reuchlin et Agrippa von Nettesheim. Or, pour Léon, le probleme ne se pose pas
puisqu’il maintient que I'’homme est capable d’aimer Dieu tout en n’ayant de lui
qu'une connaissance imparfaite. Malheureusement M. Perry ne tient pas assez
compte du fait que plusieurs traductions des Dialog(h)i de Léon ont paru au cours du
XVIe siécle. En plus des versions frangaise et italienne, il y en a eu aussi une espa-
gnole (1568) et une latine (1564) (citée ici d’apres: Scriptores Artis Cabalisticae, Bale
1587: « Dialogi tres a loanne Carolo Saraceno purissima candidissimaque Latinitate
donati»). Etant donné le grand nombre des versions, on a lieu de se demander si M.
Perry a raison de se fonder exclusivement sur les versions frangaise et italienne et si
certaines inexactitudes dans son interprétation de Léeon ne sont pas dues a la traduc-
tion qu'il a utilisée. 11 dit 4 la p. 17 ex.: « Thus [for Leone] in their respective domains
of physical, psychological and celestial reality, the eye, the human mind and the sun
are images of divine intellect, especially in so far as they perceive and illuminate... ».
Or selon la version latine (Dialogus 111, pp. 455-456 dans: Scriptores Artis), seul le
soleil est I'image de I’esprit divin dans le monde et c’est le soleil qui illumine la vision
humaine. L'intelligence humaine quant a elle est illuminée directement par I'esprit
divin.

IRENA BACKUS



190 BIBLIOGRAPHIE

KENNETH HAGEN, Hebrews Commenting from Erasmus to Béze 1516-1598
(= Beitridge zur Geschichte der Biblischen Exegese, 23), Tiibingen, J. C.
B. Mohr (Paul Siebeck), 1981, 126 p.

L’auteur se donne pour but d’analyser le role de I'argumentum dans les commen-
taires a I'Epitre aux Hébreux qui ont été publiés entre 1516 et 1598. L’argumentum
etait particuliérement important a cette époque parce que de nouvelles questions
concernant I'identité de I'auteur de I'Epitre avaient été soulevées par Erasme en 1516
et ensuite par Luther, Cajetan, Calvin et Beze. C’est aussi dans 'argumentum que les
différents commentateurs présentent leurs opinions au sujet de la relation entre
I’Ancien et le Nouveau Testament, relation qui d’ailleurs constitue le sujet principal
de I'Epitre. M. Hagen discute 22 argumenta dans la premiere partie: « Erasmus to
Calvin 1516-49» (p. 4-66) et 23 dans la deuxiéme partie: « Politus to Béze 1551-98 ».
Seuls les argumenta les plus deétaillés ou les plus originaux — notamment ceux
d’Erasme, de Cajetan, de Bullinger, d’Oecolampade, de Calvin et de Béze — sont
cités (avec une traduction anglaise) et analysés in extenso. Quant aux autres — ceux
de Brenz, de Hunnius et de Grynédus, p. ex. — l'auteur se contente de signaler leur
existence. A la suite de ses analyses il conclut avec raison que: 1° I'idée luthérienne
du Christ comme base des deux Testaments n’est pas reprise par ses successeurs; 2°
Cajetan se montre le plus critique parmi les commentateurs; 3° les différences confes-
sionnelles n’exercent aucune influence sur les interprétations de I'Epitre; paradoxale-
ment c’est Ambrosius Catharinus qui attache une importance capitale a la question
de la foi; 4° le probléme de I'identité de I'auteur préoccupe tous les commentateurs et
donne lieu a des arguments et des hypothéses nuancés. On trouve une bibliographie
trées compléte des commentaires aux Hébreux des XVI¢ et XVII¢ siécles a la fin du
livre. M. Hagen y mentionne certains commentaires dont il n’a pas fait état dans sa
monographie. Or on a lieu de se demander pourquoi le commentaire de Piscator
(1590) p. ex. n’est pas analysé au cours de I'ouvrage. Il est vrai que son argumentum
ne compte pas parmi les plus originaux. Il est toutefois important, car Piscator
reprend, avec quelques additions, 'argumentum de 1588 de Theéodore de Beze, y
compris le témoignage de ce dernier concernant les anciens manuscrits qui mention-
nent Paul comme auteur. De plus Théodore de Béze tient a remercier Piscator dans
sa préface a la derniére (1598) édition des Annotationes. 11 semble donc que nous
ayons affaire a un cas d’interdépendance assez intéressant. — M. Hagen a réussi a
répertorier un trés grand nombre de textes, compte tenu des dimensions restreintes
de sa monographie. Toutefois il aurait valu la peine de préciser que la question de
I'identitée de l'auteur a été discutée au XVI¢ siécle en dehors des commentaires a
I’Epitre aux Hébreux, notamment dans les Centuriae Magdeburgenses (Basileae, Joh.
Oporinus 1560, cent. 1. lib. 2, cap. 4, col. 55). Les «centuriateurs », dont Mathias Fla-
cius Illyricus, auteur du commentaire aux Hébreux que M. Hagen discute aux pp.
83-86, se basent sur l'autorité d’Eusebe et d’Origene pour réfuter I'hypothese selon
laquelle Paul est I'auteur de I’Epitre. Leur jugement est d’autant plus frappant que
Flacius dans son commentaire (1570) utilise les mémes sources pour prouver le
contraire. Selon M. Hagen (pp. 33-34), Bullinger et Oecolampade prétendent qu’Ori-
géne (cité par Eusebe) affirme que Paul est I'auteur des Hébreux. Or, continue-t-il, le
témoignage d’Origéne chez Eusébe est trés ambigu. Tel est effectivement le cas si 'on
examine, comme le fait M. Hagen, la version grecque de I'Historia ecclesiastica
d’Eusebe. Mais Oecolampade et Bullinger ont utilisé de toute évidence la traduction
latine de Rufin (parue pour la premiere fois a Béle en 1523 dans I’édition de Beatus
Rhenanus), selon laquelle Origéne témoigne trés clairement en faveur de l'origine
paulinienne de I'Epitre. M. Hagen aurait pu éviter cette inexactitude en se réeférant a
I"édition de I" Historia ecclesiastica dans la série: Die Griechischen Christlichen Schrifts-



BIBLIOGRAPHIE 199

teller, 9:1,9:2, 9:3, Leipzig 1903-09, qui donne la version grecque avec la traduction
de Rufin. En outre la division par chapitres de cette traduction dans I'édition baloise
ne correspond pas a la division moderne. Oecolampade donc, contrairement a ce
qu’affirme M. Hagen, ne s’est pas trompé en situant le témoignage d’Origéne dans
livre 6, cap. 18 de I' Historia ecclesiastica. 1l est surprenant de lire (p. 41) que Zwingli
dans Von der Taufe (1525) affirme que les sacrements de I’Ancien Testament sont
nettement moins perfectionnés que ceux du Nouveau. Car c’est précisément dans cet
ouvrage que Zwingli, en s’appuyant sur le De baptismo contra Donatistas d’Augustin,
postule que le pédobaptisme est équivalent a la circoncision (cf. Z 4, pp. 321 ff.). Le
mot status est un terme technique qui a une signification assez particuliére («la ques-
tion principale abordée par le discours») et on ne peut pas le traduire par le terme
anglais «status» (p. 53). La définition du status que donne M. Hagen 4 la p. 69
(«general proposition of the whole epistle ») est d’ailleurs plus proche de la significa-
tion originale. (Voir a ce sujet: H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, Bd.
I, Miinchen 1960, 79-138, 147.) Malgré certaines inexactitudes M. Hagen nous offre
un livre intéressant qui pourra servir de guide a tous ceux qui veulent approfondir
leur connaissance de 'exégese néotestamentaire au XVI¢ siécle.

IRENA BACKUS

Romantisme et religion — Théologie des théologiens et théologie des écrivains,
Actes du colloque interdisciplinaire tenu a Metz en octobre 1978, Paris,
PUF, 1980, 455 p.

On ne résume pas un volume réunissant les contributions de 27 auteurs différents,
sans compter les discussions dont I’essentiel est reproduit au terme de chaque partie.
Ces communications ont été réparties en 6 sections: I. Théologie des théologiens; II.
Aspects de la religion romantique; I11. Peinture et spiritualite; I'V. Theologie des écri-
vains; V. Religion et société; VI. Religion et musique; VII. Epigones. Les conclu-
sions sont de Jean Gaumier et relévent essentiellement trois points de convergence:
a) le romantisme a profondément transformé le christianisme; b) il a éprouvé un
besoin intense de retour a I'unité; c¢) la continuité y est constante avec le XVIIIe
siecle. Mais comment résumer en des conclusions les travaux d’un colloque qui a sur-
tout abouti a mettre en évidence la trés grande diversité du romantisme et I'impossi-
bilité de le ramener a un dénominateur unique? Plaisons-nous plutdt a signaler tout
I'intérét de ce volume: on ne pourra plus en faire abstraction quand on voudra
aborder le XIXe¢ siécle d’expression frangaise. Accessoirement, voici quelques remar-
ques marginales que sa lecture nous a inspirées, surtout en pensant a la pensée pro-
testante: a) on doit regretter que Vinet n'y ait pas de place dans les pages réservees au
protestantisme; b) la présentation du protestantisme a I'dge romantique, en France
ou en Suisse romande, y est insuffisante; c) la convergence du romantisme et du
Réveil et mérite des études plus fouillées; d) la lecture barthienne du romantisme
dont s’inspirent quelques-uns des contributeurs protestants s’avere trop unilatérale
pour rendre compte effectivement des faits; e) on regrette, entre autres, que Renan
n’ait donné lieu a aucune contribution. Mais ce n’était qu'un colloque; on n’y pou-
vait tout dire; ce que I’on a dit a celui-1a ouvre déja beaucoup de perspectives.

BERNARD REYMOND

S. BRETON, P. CoLIN, D. DUBARLE, J. GREISCH, J. HOUSSAYE, X. TILLIETTE, Le
Modernisme, Paris, Beauchesne, 1980, 271 p.

Due a six professeurs de I'Institut catholique de Paris, cette publication entend
aborder la controverse moderniste sous un angle essentiellement philosophique. Elle



192 BIBLIOGRAPHIE

est ainsi un complément utile et nécessaire aux nombreux travaux de caractére plutdt
historique dont I'étude du modernisme bénéficie actuellement. P. Colin examine « Le
kantisme dans la crise moderniste» et propose une lecture renouvelante de I'ency-
clique Pascendi. Nous avons été particuliérement attentif au parallele doctrinal qu’il
établit entre le modernisme vu par cette encyclique et la pensée d’Auguste Sabatier,
mais sans se prononcer historiquement quant a la réalité de I'influence de Sabatier
sur certains modernistes. Certaines analogies d’expression sont effectivement frap-
pantes. La connaissance que P. Colin a de Sabatier reste toutefois trop superficielle
pour lui permettre de rendre pleinement justice a son originalité. — J. Houssaye et S.
Breton se sont arrétés tous deux a la pensée d’E. Leroy. On retiendra surtout I’étude
de Breton sur « Dogme de la Résurrection et concept de matiére », a la fois concise et
eéclairante. — Les contributions de X. Tilliette et de J. Greisch portent sur la pensée
de Blondel. Nous avons été dégu de la premiere, plus habile que renouvelante
(« Blondel et la controverse christologique »); J. Greisch, lui, en examinant « Blondel
et les aspects herméneutiques de la crise moderniste », montre fort bien que «la crise
moderniste peut étre définie comme ['expérience généralisée des frontiéres brouil-
lees» (p. 178). D. Dubarle, enfin, aborde le théme « Modernisme et expérience reli-
gieuse » en une longue étude articulée surtout en fonction de la pensée du P. Gardeil.
Le choix de ce dernier auteur est d’ailleurs significatif; I’ensemble de ce volume laisse
le sentiment trés net que, situé typologiquement, le débat moderniste s’est poursuivi
au-dela de Pascendi en fonction de ces deux poles de possibilités théologico-philoso-
phiques qu’incarnent les ceuvres de Gardeil et de Sabatier.

BERNARD REYMOND

VaLpo VINAY: Storia dei Valdesi/3. Dal movimento evangelico italiano al
movimento ecumenico (1848-1978), Torino, Claudiana, 1980, 527 p.

Dans ce livre, le troisiéme de 'histoire des Vaudois du Piémont, Valdo Vinay
raconte cette histoire étroitement mélée a celle de I’Etat italien et, ce qui semble un
paradoxe, a celle de 'Eglise romaine. Ou plutdt, entre les deux grandes forces de
'Eglise et de I'Etat, tantdt ennemies, tantot alliées, I'Eglise vaudoise, et avec elle le
protestantisme, méne une vie précaire, réussit a survivre, réalise méme une certaine
expansion et exerce un rayonnement culturel et religieux indéniable. Il n’a pas été
facile pour les Vaudois de s’intégrer a la vie italienne; un long passé de persécutions
trés dures les poussait plutdt au repli sur eux-mémes et a I’abstention dans les ques-
tions politiques. L'ouverture au monde leur a été facilitée et imposée par la présence
en Italie de groupes protestants d’origine étrangére. Si la Contre-Réforme avait
réussi, au XVI¢ siécle, a anéantir toutes les communautés protestantes italiennes, a
I’exception des Vaudois réfugiés dans leurs montagnes, elle n’avait pu supprimer les
relations commerciales ou diplomatiques de certaines villes avec des puissances pro-
testantes. Venise, par exemple, accordait aux Allemands des priviléges qui remon-
taient au x1® siécle et malgré la surveillance du nonce apostolique, un petit groupe
protestant assez hétérogéne s’y maintint toujours. Il y eu méme, vers la fin du XVII¢
siécle, une communauté luthérienne réguliére. A Florence, dans la premiére moitie
du siécle dernier, le protestantisme comptait d’éminents représentants dont beaucoup
d’origine suisse, comme le bibliothécaire Jean-Pierre Vieusseux, fondateur de
I’Archivio Storico, et I’historien Sismonde de Sismondi. Avec le savant italien Daniel
Mayer, ils créérent un centre de culture extrémement vivant. Plusieurs ambassadeurs
d’Angleterre et de Prusse soutinrent les protestants. Mais la pénétration du protestan-
tisme en Toscane n’alla pas sans difficultés. Aprés une période d’indulgence, le



BIBLIOGRAPHIE 193

grand-duc Léopold fit volte-face et de nombreuses expulsions et incarcérations
s’ensuivirent. De méme au Piémont ou une église agrégée a celle des Vallées vau-
doises venait d’étre construite a Turin, la réaction catholique fut violente. Massimo
d’Azeglio était hostile a la liberté des cultes et tant qu’il fut au pouvoir, Cavour n’osa
pas la revendiquer. — De 1859 a 1861, I'ltalie fut en guerre contre I’Autriche que
soutenait le pape. En général, les protestants favorisérent les mouvements d'indépen-
dance. A la fin de 1859, la liberté de conscience était reconnue en Lombardie, en
Toscane et dans les Légations. Mais 'unification de la péninsule, malgré les victoires
remportées dans une seconde guerre contre I’Autriche, ne s’achéve qu’avec la prise
de Rome (20 septembre 1870). L’Italie est donc née, malgré I’Eglise romaine. La rup-
ture est grave. Le pape Pie IX la voudrait deéfinitive. Mais une telle cassure a la
longue se révéle impossible a maintenir et I’Eglise et ’Etat en arrivent a des com-
promis. — Aprés la chute de Rome, la société wesleyenne de Londres envoya des
missionnaires a Milan, a Naples, en Vénétie et a Rome méme. Des méthodistes épis-
copaux américains, des baptistes anglais et américains suivirent. Les nouveaux venus
fondérent de nouvelles communautés, des écoles, des hopitaux, des asiles. Malheu-
reusement ces nouveaux groupes ne s’entendaient pas toujours avec I'Eglise vau-
doise, trop figée dans ses institutions, et ne s'entendaient pas beaucoup mieux entre
eux. La polémique anti-catholique sévissait. Pourtant baptistes et méthodistes rendi-
rent au protestantisme italien des services indéniables: une diffusion plus large de la
Bible, la naissance de communautés plus fortes dans les grandes villes, la création
d’instituts et d’écoles remarquables, de journaux et de revues d'une belle tenue. Les
dons d’une Américaine permirent la construction d’une seconde église vaudoise et de
la Faculté de théologie & Rome. Par sa Faculté (transférée de Florence a la Ville eter-
nelle) 'Eglise vaudoise maintenait des relations avec le protestantisme européen et
anglo-saxon. Elle exerga aussi une activité missionnaire remarquable, li¢e a 'émigra-
tion massive de populations italiennes en Argentine et en Uruguay. Aujourd’hui
I'Eglise, née de cette activité, est rattachée a I'Eglise vaudoise et dispose d’une Faculte
de théologie a Buenos Aires. — L'Italie entra sans enthousiasme dans la premiere
guerre qui fut trés dure pour elle. A peine en était-elle sortie que survint la crise
redoutable du fascisme. L’Eglise catholique crut pouvoir s’appuyer sur Mussolini
pour reprendre une partie de son pouvoir sur I'Etat, ce qui apparait clairement dans
le Concordat et les accords du Latran en 1929. Malgré les déclarations rassurantes du
Duce, la situation des non-catholiques et des protestants en particulier fut plus diffi-
cile. Le fascisme répugnait & I'individualisme des Vaudois. Les restrictions mises a
I'usage et a I'enseignement du francais, les mesures prises contre certaines écoles et
méme contre certains pasteurs les troublaient. Il n’y eut cependant pas, du moins au
début, une résistance religieuse pareille a celle qui fut opposée au nazisme; elle était
avant tout passive. La persécution des Juifs fut moins spectaculaire qu’en France,
mais plus d’un protestant vint en aide aux persécutés. Il y eut des resistants dans les
Unions chrétiennes et a la fin de la seconde guerre un maquis vaudois, souvent
héroique. — Au sortir de la seconde guerre mondiale, I'Ttalie eut de 12_1 peine é. se
dégager des retombées du fascisme. Mais ce fut au tour de I'Eglise romaine
d’affronter une situation profondément changée. Au début du XX¢ siécle, elle avait
cru pouvoir étouffer le modernisme, c’est-a-dire la pénét_ration dans le clerge Qe la
critique historique, de I'exégése moderne et de philosophies autres que le thom1srpe.
Elle avait condamné sans appel des forces qui devaient ressurgir une trentaine
d’années plus tard. Sans I'effort de recherche biblique fait par les modernistes, l_e
catholicisme serait loin de disposer aujourd’hui des historiens et des exégétgs ’dont il
peut étre fier. — L'expérience aussi de la fraternité vécue au-dela des dlft“er'ences
confessionnelles dans les camps de concentration, la personnalité profondément
chrétienne de Jean XXIII ont permis la convocation de Vatican II. Une ére nouvelle



194 BIBLIOGRAPHIE

a commence. Du coté protestant, I'cecumeénisme avait eté représenté en Italie par Ugo
Janni qui avait passé par le vieux catholicisme avant de se rattacher a I’Eglise vau-
doise, par Giovanni Luzzi, auteur d’une belle traduction de la Bible qui aurait da
devenir cecuménique, par Giovanni Miegge, professeur a la Faculté de théologie vau-
doise. Malgre le respect et I'admiration inspirés par Jean XXIII, une partie de
I"Eglise vaudoise est restée réservée a I'égard de I'ecuménisme. Cependant celui-ci
progresse en profondeur par I'étude biblique et par des rencontres réguliéres entre
theologiens des deux confessions. — Au cours des vingt derniéres années, un clivage
s’est produit soit dans le catholicisme, soit dans le protestantisme. Chez les catholi-
ques, des communauteés dites de base se sont formées ou la Bible est lue librement et
interprétée dans un sens avant tout social et politique. La jeunesse protestante réagit
fortement contre la longue indifférence des Eglises aux problémes de la société dans
laquelle elles devraient agir. On peut constater aussi un heureux rapprochement entre
les diverses dénominations protestantes. L'entraide et les communications se sont
beaucoup améliorées. — Le livre de Valdo Vinay a le trés grand mérite d’'une impar-
tialité et d’une sincérité remarquables. Basé sur des recherches amples et minutieuses,
il est un guide précieux pour qui cherche a connaitre le protestantisme italien. Parmi
les conclusions que ["auteur propose a la fin de son livre, retenons celle-ci: le protes-
tantisme reste une diaspora, I'idée d’une conversion de I'Eglise romaine au protestan-
tisme était une chimére. Par contre, la stimulation des éléments de vie chrétienne
authentiques du catholicisme par les éléments authentiques du protestantisme est a la
fois un devoir et une espérance.

Lypia vON AUw

ErNESTO BuonNatuti: La vita allo sbaraglio. Lettere a Missir (1926-1946) a
cura di Ambrogio Donini, Firenze, La Nuova Italia editrice, 1980, 572 p.

Le titre de ce recueil de lettres est difficile a traduire. Mettre sa vie en jeu, la ris-
quer, I'exposer au danger, voila comment Ernesto Buonaiuti traduisait I'expression
evangelique: perdre sa vie. Ce titre résume remarquablement I’existence douloureuse
et par certains cotés héroique de I’historien moderniste, voué a une grande cause: la
liberté de la recherche religieuse. Les lettres qu'il échangea avec Missir peuvent
paraitre, au premier abord, assez communes, mais a mesure qu’on en poursuit la lec-
ture, I'Italie intellectuelle, politique et religieuse d’entre deux guerres ressuscite avec
ses contrastes et ses problémes. Les lettres sont magnifiquement illustrées par les
notes du sénateur Ambrogio Donini, lui-méme ancien éléve (et I'un des préférés) de
Buonaiuti. Donini, ses études a Rome achevées, s’était engagé, a I'insu de son maitre,
dans le communisme militant. Ce fut 'occasion d’'un drame entre le maitre et le dis-
ciple mais 'attachement mutuel survécut. Remo Missir était un jeune I[talien, établi a
Smyrne, que sa situation familiale destinait au monde des affaires, mais qui était
attiré par la recherche intellectuelle et les questions religieuses. Trés vite 'amitié s’éta-
blit entre les deux correspondants. Missir réva de venir a Rome, étudier sous la direc-
tion de Buonaiuti, Buonaiuti de se rendre a Smyrne et de visiter les ruines des cités de
I’Apocalypse. Ces réves ne purent se réaliser. Missir ne fit & Rome que de brefs
séjours, mais garda jusqu'a la fin de sa vie sa curiosité intellectuelle que Buonaiuti
avait stimulée et trouva en lui un confident et un directeur spirituel. Au moment ou
la correspondance s’établit, la période la plus heureuse de la vie de Buonaiuti — ses
premiéres années de professorat a I’'Université de Rome ou il avait réuni un groupe
d’étudiants enthousiastes — est déja passée. L’'excommunication I'a frappé par deux
fois et I'a privée de sa chaire. Il est chargé d'un travail extra-académique qui le



BIBLIOGRAPHIE 195

conduira a des recherches sur Joachim de Flore et le mettra en contact avec Herbert
Grundmann et Ernest Benz. Mais il est de plus en plus coupé de I'Université ita-
lienne. Si quelques-uns de ses éléves lui témoignent une fidélité a toute épreuve,
d’autres sont contraints de travailler dans des milieux qui lui sont opposés. Buonaiuti
dispose encore d’un refuge: I'ermitage de San Donato sur Subiaco ou quelques amis
vivent avec lui pendant les vacances, une vie austére mais inoubliable. 1l faudra y
renoncer, faute d’argent. Les indications que Buonaiuti donne a Missir sur son acti-
vité sont heureusement complétées par les notes de Donini, surtout en ce qui
concerne la revue Ricerche religiose (plus tard Religio) dont les sommaires révélent
des collaborations intéressantes avec des auteurs italiens et étrangers. Mais ["hostilité
de certains Jésuites et surtout de la Civilta Cattolica, I'alliance du fascisme et du
catholicisme officiel mettent Buonaiuti dans une situation de plus en plus critique. Il
caresse parfois de faux espoirs; tantot le Vatican, tantdt I'Etat lui font espérer sa réin-
tégration dans I’Eglise et dans I'Université. Derniére illusion plus cruelle au moment
des accords du Latran qui se font contre lui en 1929. Deux ans plus tard, lui-méme
aggrave sa situation en refusant, avec dix autres professeurs universitaires, de préter
le serment de fidélité au régime fasciste. Son traitement est alors supprimé. Un travail
acharné de journaliste sous divers pseudonymes, des cours donnés a I’'Union chré-
tienne des Jeunes Gens ou chez des particuliers, des tournées de conférences en
[talie, I'assistance de quelques amis lui permettent de survivre. Dans ces circons-
tances, 'appel de I'Université de Lausanne qui le charge de cours de philosophie
représente pour lui plus qu’un secours matériel, une expérience d’amitié, de fraternité
cecuménique, I'ouverture de nouveaux horizons (France, Belgique, Hollande). Mais
la confiscation de son passeport, puis la seconde guerre mondiale mettent fin, en
1939, a cette expérience heureuse. Les années de guerre furent trés dures pour
Buonaiuti: la mort de sa mére trés aimée, une pauvreté plus accablante, la suppres-
sion de sa revue minent sa santé. A la libération, son traitement professoral est rétabli
mais on ne lui rend pas sa chaire, ni le droit a I'enseignement officiel. Il aura pour-
tant une derniére joie: les étudiants de I'Université de Rome, selon un privilége qui
leur est reconnu, demandent spontanément que Buonaiuti leur donne un cours. Mais
ce cours méme est menacé. Buonaiuti, atteint de myocardite, espére encore se
remettre et promet 4 Missir une longue lettre que la mort I'empéche d’écrire. Certes,
Buonaiuti préte sur certains points a la critique: pensee trop fluctuante a divers
moments, appréciations parfois erronées des événements et des personnes, jugements
trop sommaires. Mais ce qui domine dans les Lettres & Missir, c’est 'acceptation cou-
rageuse d’un destin qu’il assume comme voulu de la Providence: lutter pour la liberte
de la recherche religieuse et vivre les exigences de I'Evangile. Risquer sa vie.

LyDiA VON AUW

ANTHONY RHODES, Der Papst und die Diktatoren. Der Vatikan zwischen
Revolution und Faschismus, Wien, Bohlau, 1980, 333 p. (trad. de anglais
par Robert Paula).

La jaquette de I'ouvrage présente I'auteur, un historien anglais, comme le porteur
de hautes distinctions pontificales. Son livre n’a pourtant rien de I'apologie incondi-
tionnelle. 11 examine d'un méme coup d’eeil 'attitude du Vatican envers les diverses
dictatures du XXe¢ siécle, a commencer par celles de Staline, Mussolini, Franco et
Hitler, mais aussi Dollfuss et Pavelitsch, sans oublier les anticléricalismes intransi-
geants de France et du Mexique au début du siecle. C’est d’ailleurs 1a I'un des princi-
paux intéréts de cet ouvrage: faire découvrir au lecteur combien les expériences faites



Théologie
contemporaine

196 BIBLIOGRAPHIE

dans les relations du Vatican avec un pays donné ont souvent conditionné son atti-
tude envers d’autres pays s’inspirant d'un anticatholicisme ou d’un antichristianisme
apparemment semblables. L’auteur reléve justement dans sa conclusion que le
Vatican a disposé sur les régimes dictatoriaux du XXe¢ siecle d’'une somme incompa-
rable d’informations. Mais il note aussi qu’il n’a pas toujours su en tirer parti. D’ou
une politique parfois curieusement hésitante, en particulier celle de Pie X11I face au
3¢ Reich. Pouvait-il en étre autrement? Rhodes estime dans sa conclusion que, sans
I'action du Vatican, les choses eussent été pires qu’'elles ne furent. On pourrait tout
aussi bien en conclure que tout cela met I'institution pontificale elle-méme en ques-
tion. Quoi qu’il en soit, voila un ouvrage qui rendra service, en particulier parce qu’il
restitue I'attitude pontificale envers le nazisme (son examen occupe plus de la moitié
du livre) dans le contexte plus général de son attitude envers les diverses dictatures de
notre siecle. En revanche, on remarquera que le sort des communautés protestantes,
en Allemagne ou ailleurs, semble n’avoir guére préoccupé le Saint-Siege, sauf dans
les cas de rivalité confessionnelle. — L’'édition anglaise datait de 1973; Rhodes n’a
donc pu tenir compte de recherches plus récentes comme celles de Klaus Scholder et
de son équipe de chercheurs.

BERNARD REYMOND

H. U. vON BALTHASAR, Nouveaux points de repére, textes revus et annotés
par G. CHANTRAINE (« Communio »), Paris, Fayard, 1980, 386 p.

Revue, annotée et introduite par G. Chantraine voici une nouvelle série d’articles
de Hans Urs von Balthasar, présentée au public francophone. Autant par leur orga-
nisation que par le choix des articles, ces Nouveaux points de repére différent de leur
homologue allemand, Neue Klarstellungen (Einsiedeln 1979), et constituent donc,
d’une certaine fagon, un ouvrage original en frangais. Les essais ont paru dans les
revues suivantes: Communio, Concilium, Geist und Leben, Christliche Innerlichkeit,
Bayerischer Rundfunk, Vie consacrée, Zur Pastoral der geistlichen Berufe, Comprendre
et dans &85¢ Deutscher Katholikentag 1978, de 1967 a 1979; leur nombre est de 26;
encadré par un article général (qui a €té aussi le programme de la revue Communio),
ce recueil se divise en trois parties: rencontrer Dieu (p. 29-146: 7 articles); clarté du
Christ (p. 147-240: 8 articles); vivre dans I'Eglise (p. 241-378: 10 articles). Voici les
titres: la communion catholique; relation immeédiate avec Dieu; expérience de
Dieu?; fidélité; conversion et confession dans le Nouveau Testament; méditation
chrétienne et non chrétienne; méditation catholique; se tenir a I'Insaisissable; clarte
du Christ; verité du Christ; la conscience du Christ et sa mission; eucharistie du
Christ; les absences du Christ; fragments sur la Croix trinitaire; le mystére de la subs-
titution; la joie et la croix; I'Eglise présence du Christ; I'Eglise des Juifs et des
paiens; y a-t-il des laics dans I'Eglise?; le paradoxe des instituts séculiers; I’Evangile
comme norme et critique de toute spiritualité; I'obéissance a la lumiére de I'Evangile;
mystére de I’Eucharistie; la dignité de la liturgie; religion et culture chrétiennes dans
le monde actuel; martyr et mission. On retrouve dans ces contributions les qualités
coutumiéres du théologien suisse; sans doute il n'y a point de nouveautés; mais la
pensée est comme toujours trés riche et trés profonde. Par leur qualité, ces articles
méritent d’étre cités a c6té des grands recueils d’écrits théologiques de Balthasar:
Verbum Caro (1960), Sponsa Verbi (1961), Spiritus Creator (1967), Penuma und Insti-
tution (1974); il s’agit ici aussi sans doute de Skizzen; mais la christologie et I'ecclésio-
logie en particulier en tireront un réel avantage.

ALDO MODA



BIBLIOGRAPHIE 197

LEONARD SWIDLER (ed.), Consensus in Theology? A Dialogue with Hans
Kiing and Edward Schillebeeckx, Philadelphia, The Westminster Press,
1980, 165 p.

La réprimande du Vatican contre Hans Kiing et 'examen des positions christolo-
giques d’E. Schillebeeckx en fin d’année 1979 ont déja fait couler beaucoup d’encre.
Si le livre de Swidler se situe dans la suite de ces événements, il tente pourtant d’aller
plus loin: il interroge les deux théologiens contestés sur la possibilité d’un consensus
futur en théologie catholique et cecuménique, en soumettant leurs propositions a un
dialogue auquel participent des théologiens non seulement d’autres confessions, mais
aussi d’autres religions (juifs, musulmans et hindous). C’est la son originalité. Kiing
suggere, en débat avec Schillebeeckx, de concentrer sur deux foyers la discussion
théologique: la révélation de Dieu dans Ihistoire d’Israél et en Jésus d’une part, et, de
'autre, le monde de notre expérience, tous deux étant analysés scientifiquement.
Schillebeeckx, pour sa part, résume la signification de la foi confessant Jésus de
Nazareth commme Christ, Fils de Dieu et Seigneur dans le fait que Dieu se manifeste
en tant qu’amour. Le débat porte, pour une large part, sur la méthode historico-cri-
tique, ses résultats, ses limites et ses conséquences possibles ou nécessaires en dogma-
tique. Comme les avis divergent a ce sujet, le consensus que Kiing prétend voir venir
ne semble pas si évident. — Au lecteur anglo-saxon (et a tout autre lecteur), ce recueil
de propositions et de réactions peut rendre le service d’une information sérieuse au
sujet des enjeux du présent débat.

KLAUSPETER BLASER

PERE SERGE BouLcakov, L’'Orthodoxie (coll. Slavica), Lausanne, L’Age
d’Homme, 1980, 218 p.

[l fallait signaler cet ouvrage clair, intelligible et systematique du Pere Boulgakov
contre les accusations de ceux qui prétendent que la littérature « orthodoxe» se fait
de plus en plus hermétique et que seuls quelques initiés partagent. Constantin Andro-
nikof, conseiller de cette collection, en donne une traduction trés abordable et s’est
efforcé d’offrir au lecteur une approche facilitée, spécialement en donnant chaque
fois que cela fut possible une traduction frangaise des concepts et des mots employés
par I'auteur. L’ayant composé en 1932, le Pere Boulgakov était preoccupé de donner
au monde cecuménique un exposé catéchétique de I'enseignement de I'Eglise ortho-
doxe, d’ou le caractére assez complet de cet ouvrage. Il commence par traiter des
problémes ecclésiologiques et doctrinaux, pour ensuite donner une vue assez large de
la liturgie, de la mystique — longtemps ignorée par une austérit¢ protestante, de
I’éthique (chapitre captivant), de I'apocalyptique et de I'eschatologie. Les chapitres
concernant I'orthodoxie dans ses rapports avec I’Etat et I'économie sont étonnants et
courageux si I'on pense a la période ou ils ont été écrits. A lire absolument, pour ceux
qui veulent étre mieux informés sur I'orthodoxie et sur la réalit¢ orthodoxe.

ANDRE JoLY

PauL EvpokiMov, Le buisson ardent (nouvelle série « Bible et vie chre-
tienne »), Paris, P. Lethielleux, 1981, 173 p.

Sous ce titre la collection Bible et vie chrétienne a rassemblé neuf articles du

grand théologien parus entre 1953 et 1973 et publiés pour la plupart dans cette revue.
Deux articles révelent le mystére de la Lumiére dans la Bible et la maniere dont la



198 | BIBLIOGRAPHIE

Tradition orthodoxe en rend compte. L’auteur met en évidence la complémentarite
qu’il y a entre les conceptions occidentale et orientale de la Lumiére, la premiére tra-
duisant le verbe grec kataraufévo de Jn 1,5 par «<ne I'ont point recue>, la seconde
par «<ne I'ont point vaincue». Dans ces deux textes, comme dans les autres, le théolo-
gien insiste sur la communion de I'Eglise nécessaire pour comprendre dans toute leur
profondeur les mystéres de Dieu. Deux autres articles célébrent la Parole de Dieu, le
Poéte absolu, «seul a s’écouter, a écouter son propre abime et le dire»; ils rendent
aussi louange a Jean le Précurseur qui fut « plus qu’un prophéte car son témoignage
est une des conditions humaines de la mission du Christ». L'image du Baptiste est
reprise a travers I'iconographie, la liturgique et la vie de I'Eglise. La signification des
portes dans les églises orthodoxes et Sagesse! tenons-nous debout!, sont deux études
qui font entrer le lecteur dans le mystére de la divine Liturgie ou les portes de I'His-
toire se ferment et s’ouvrent sur le Royaume, le temps nouveau ou la Parole s’assoit a
la table des pécheurs. L’avant-dernier article présente les éléments bibliques et patristi-
ques de la Pentecote dans la Tradition orthodoxe, qui est effusion de I'Esprit, mais
effusion trinitaire et en Eglise. Le neuvieme texte s’intitule L'eschatologie, Evdokimov
I'aborde par I'étude de la notion biblique et patristique du salut-guérison, se démar-
quant de la «théologie pénitentielle », solution simpliste qui se borne a construire un
code juridique. Notons encore que ces études sont encadrées d'une préface et d'une
postface retransmettant les liens qui unissaient le théologien orthodoxe aux catholi-
ques de la revue Bible et vie chrétienne. — En bref un ouvrage quelque peu disparate
mais qui offre I"avantage d’articles brefs et denses sur des sujets qui, pour étre
anciens, n’en regoivent pas moins un éclairage renouvelant. Son intention cecume-
nique est évidente et elle recoit sa plus belle justification dans le premier article Quel-
ques jalons sur un chemin de vie ou Evdokimov évoque la découverte qu'il fit du
christianisme occidental et ou est rappelé au lecteur I'immense apport du théologien
russe a I'Unité: « La séparation qui touchait gravement la nature méme de I'Eglise
s’est trouvée corrigée par la présence éclatante de Dieu dans les parties désunies de la
chrétiente ».

DANIEL NEESER

DANIEL L. MIGLIORE, Called to Freedom. Liberation Theology and the Future
of Christian Doctrine, Philadelphie, Westminster Press, 1980, 130 p.

Le titre de ce livre semble bien protestant: parler de la liberté, comme promesse a
laquelle tout chrétien est appelé, est constitutif d’'une théologie qui se veut résolument
prospective. On sent bien tout au long de cet ouvrage les influences moltmaniennes.
En abordant cinq thémes — I’Ecriture, le Christ, la Trinite, la spiritualité et la mort
— a la lumiére du théme de la libération, I'auteur a d’abord voulu affirmer a la fois
I'importance er les limites de I'interprétation de I'évangile pour aujourd’hui en tant
qu’activité libératrice a laquelle nous devons participer, quitte 4 se débarrasser des
carcans qui I'occultent en refusant la tradition contraignante et les concepts qui sont
incapables de I'exprimer. Si la théologie d’aujourd’hui veut trouver un espace pour
étre crédible, critique, pertinente et viable, elle ne doit précisément jamais oublier
qu’elle a bien lieu in via et pas seulement in re. C’est a ce prix que la théologie et, par
elle, I'évangile sont un appel a la liberté.

ANDRE JoLy



BIBLIOGRAPHIE 199

J. DEOTIS ROBERTS, Roots of a Black Future: Family and Church, Philadel-
phia, Westminster Press, 1980, 152 p.

Ce livre exprime la conviction d’un théologien noir américain que ce sont la
famille et I'Eglise qui ont fourni & son peuple la force de supporter tant 'esclavage
que la ségrégation. Dans cette perspective, I'auteur étudie les deux institutions d’un
point de vue théologique, en s’intéressant particuliérement a I'interdépendance qu'’il
releve entre elles et, d’un point de vue historique, en examinant leurs racines (afri-
caines) aussi bien que les effets de I'esclavage sur celles-ci. Ainsi, le théologien dégage
une nouvelle compréhension de I'Eglise noire et de sa mission, et lie le concept
étendu de famille africaine a celui de famille dans I’Evangile, jusqu'a conclure:
« L'Eglise est la famille sous la seigneurie de Jésus-Christ dont toutes les familles, au
ciel et sur la terre, tirent leur substance et leur vie. Hatons le jour ou I'Eglise sera une
famille et la famille une église de maison (a domestic church)! Le Royaume de Dieu
sera alors plus prés que nous ne I"avions cru.» — Ce court essai nous parait signifi-
catif, dans la mesure ou il témoigne de I'effort de restructuration et d’ouverture de la
Black Theology qui veut dépasser tout académisme et étre vraiment libératrice.
Quant a la recherche des origines africaines des deux institutions, elle marque bien la
tendance de nombreux théologiens noirs américains de considérer la Black Religion
comme source et norme de leur théologie.

SERGE MoLLA

CHARLES E. CURRAN, Themes in Fundamental Moral Theology, Notre Dame
(Ind. USA), London, University of Notre Dame Press, 1977, 241 p.

Le livre de Ch. E. Curran est un beau témoignage du vaste débat engage dans
’Eglise catholique sur le sens de la morale chrétienne. Se refusant a confondre
morale «traditionnelle» avec I'image qu’en donnent les manuels catholiques de
morale, I'auteur veut refonder I’éthique sur une lucide lecture des sources scriptu-
raires et de la tradition historique, lecture en dialogue avec la compréhension
contemporaine de I'homme et ouverte sur le dynamisme eschatologique qui doit
empécher toute fermeture du discours et de la recherche éthiques. Cela, évidemment,
ameéne Curran a défendre des théses ¢loignées du discours dominant dans I'Eglise
catholique, ce qui a valu d’ailleurs a cet ancien président de I’American Society of
Christian Ethics quelques ennuis avec le Magistére romain. Curran commence par
définir le caractére de la pertinence de I’éthique évangelique, éthique de 'amour mais
attentive a la réalité, fondée sur la reconnaissance de la présence active du Royaume
dans un monde non réconcilié. Non pas casuistique, mais indicative d'une direction
ou marcher. Le deuxiéme chapitre, le plus long et & mes yeux le plus intéressant, est
consacreé a la loi naturelle. Contre I'usage habituel de ce concept mal défini et totale-
ment dépassé dans notre culture, I'auteur essaie de penser le sens de cette doctrine
dans les termes d’une philosophie de la relation. Il faut reconnaitre qu’un tel chapitre
sous une telle plume est encourageant pour toute la recherche éthique chrétienne. 1l y
a 1a une ouverture cecuménique incontestable. Suivent deux chapitres sur I'enseigne-
ment de I’Eglise et le probléme de la place de la loi positive dans I'éthique chrétienne
(le troisiéme usage!), un chapitre consacré au débat avec l'utilitarisme, cette théorie
de I’éthique tellement adaptée a notre type de culture, deux chapitres sur le péché, et
le péché et la sexualité. La conclusion prend la forme d'une réflexion sur la
conscience, remarquable étude historique et philosophique de ce qui reste, Curran a
raison, le concept central de toute éthique. Un livre significatif du renouveau de la
morale catholique. Souhaitons que ce renouveau passe dans I'enseignement officiel.

Eric FucHs



200 BIBLIOGRAPHIE

FraNZ BOECKLE, Fundamentalmoral, Miinchen, Kosel-Verlag, 1977, 340 p.

Professeur de théologie morale a I'Université de Bonn, I'A. est représentatif d’un
courant de pensée qui, au sein de I’Eglise catholique surtout, mais pas seulement la,
réclame et promeut une théorie des valeurs et des normes dans leurs rapports avec la
foi chrétienne. Les motifs de cette préoccupation sont de deux ordres: d’une part le
besoin de coopérer & un consensus éthique dans la société actuelle, d’autre part de
libérer les chrétiens d'une conception hétéronome de la morale, qui les rend inaptes a
cette collaboration parce qu’inféodés sans discernement a I’autorité (du magistére ou
du texte canonique). La quéte dominante est donc inverse, & certains égards du
moins, de celle d’'un Tillman ou d’'un Haering qui ont — dans une certaine parenté
avec Barth et autres théologiens «dialectiques» — élaboré une éthique avant tout
enracinée dans la révélation et ses témoins. Ici, on estime que cette démarche
enferme la réflexion dans un cercle théologique fermé et on objecte que, si I'éthique
chretienne se dit la vraie éthique, elle doit montrer en quoi elle I'est. Pour cela, il faut
que la théologie morale commence par analyser le phénoméne moral et son fondement
anthropologique. C’est & quoi est consacrée toute la premiére partie: « Der Mensch
zwischen Anspruch und Erfiillung». La pensée moderne a cherché a rendre compte
de I'obligation par I'autonomie du sujet (Kant, Hegel) ou de la réalité sociétaire
(Marx), quand ce n’est pas sur un terrain purement pragmatique. Mais bien loin que
le Dieu de la révélation soit concurrent de la liberté autonome de ’homme, c’est lui
qui I'a fondée et qui lui donne sens en lui confiant la responsabilité d’édifier le
monde. L’autonomie créaturale est donc en méme temps théonomie et inversement,
la théonomie passe par la vocation de 'homme & son propre accomplissement. (On
relévera ici 'accord avec Tillich et le méme dépassement de "opposition pascalienne
entre Dieu des croyants et Dieu des philosophes.) Cet accomplissement de I'homme
ne se fonde pas sur sa liberté de choix envers des objets empiriques, mais sur la
liberté fondatrice, ceci contre toute absolutisation de jugements catégoriaux comme
de ’homme lui-méme, individu ou collectivité. Remarquable est cette note (p. 85):
« Der unbedingte Anspruch, den der Mensch in seiner Freiheit erfidhrt, muss in Kon-
tingenten Einzelakten vollzogen werden. Die Absolutheit in der Beanspruchung
kommt aber nicht aus der Einzelhandlung, sondern aus der Beanspruchung des kon-
tingenten Menschen durch den absoluten Gott. » — Parler de Dieu comme libérateur
appelle une réflexion sur la faute comme possibilité inhérente a I'autonomie créatu-
rale. L’A. 'examine d’abord comme phénomeéne reflété dans des ceuvres littéraires
(Camus, Frisch, Kafka) et philosophique (Ricceur), puis remonte aux documents
bibliques et a la tradition théologique, dont il dégage une triple dimension du péché:
comme action (confessée coram Deo comme comportement contraire au vouloir
essentiel de I'homme), comme puissance (péché originel, totalisant les péchés
«actuels» y compris le premier et se refletant dans les institutions elles-mémes,
miroir de notre responsabilité subjective) et comme signe (le signifié étant l'aversio a
Deo). L'accomplissement de I’homme est donc lié a sa libération, changement
d’appartenance de ’homme tout entier en vue de la création entiére. — La seconde
partie, qui porte sur la formation des normes, a I'inverse de la premiére, part d’une
analyse des données bibliques et de la théonomie qui en est indéniablement la pre-
supposition constante, mais fait ressortir la maniére dont la foi en Yahvé joue
comme principe unificateur et sélectif au cours d’'une évolution culturelle qui, dans
I'’AT déja, fait appel au discernement de ’homme autonome (sagesse); dans le NT de
méme, le message central du Royaume conduit a une éthique communautaire de la
suivance, ou le don est premier et ou la décision est liée a la promesse, de sorte que
les exigences, paradigmatiques, sont moins des lois que des appels 4 une décision,
intégrative autant que critique par rapport aux valeurs ambiantes. Ces considérations



BIBLIOGRAPHIE 201

de théologie biblique sont suivies par une section consacrée aux rapports entre
nature, expérience et raison. L'intérét de I’A. n’est pas la spécificité chrétienne des
normes, mais leur communicabilité. De la notion de nature, il retient surtout I'idée
que notre liberté comporte une tension passivité-activité, intimation-autodétermina-
tion; plutdt qu’ensemble de contenus moraux, reste demeuré intact en nous, la nature
de 'homme, c’est d’étre « providence pour lui-méme» (saint Thomas), persévérance
en nous du dessein de Dieu nous donnant possibilité d’agir; il faut vivre secundum
rationem plutdt que naturam. Quant a ’¢laboration d’une éthique matérielle; elle ne
peut se passer de |'expérience du contraste et du sens, ainsi que d’une pratique com-
municative des expériences pour atteindre a une certaine transsubjectivité, a une cer-
taine universalisation, alors méme que nous savons aujourd’hui la diversité des
modeles culturels. Sous peine de graves malentendus, il faut distinguer les biens (vie,
sociéte) des valeurs (justice, fidélité) et du jugement concret (quant aux armements, a
la peine de mort, etc.). Quant au role de la foi, elle est de permettre la metanoia et la
reconnaissance comme orientation fondamentale de I'existence, et cela a travers les
actes concrets; mais ces derniers ne sont pas constitutifs du salut, ils en sont porteurs
(sola gratia, sola fide!); la calculation des choix moraux est renouvelée par le radica-
lisme de I’Evangile, mais le croyant n’en est pas dispensé; par la foi, nous savons que
tout homme est aimé de Dieu, mais a partir de 1a, nous avons a formuler les bases
d’'une éthique rationnelle, en termes de biens et de valeurs fondant les normes
d’action, d'une maniére téléologique (préférée par I’A.) ou déontologique. L'apport de
I'Eglise — c’est le titre de la derniére section — doit se caractériser par une aide
offerte au discernement, tenant compte de l'expérience des croyants dans leur
ensemble et usant d’arguments rationnels accessibles a tous les humains lorsqu’il
s’agit de former le contenu des normes. Cet exposé¢ d’ecclésiologie et d'éthique
sociale constitue a certains égards la pointe de 'ouvrage; elle est plus particuliere-
ment fonction des problémes propres a I’Eglise romaine; mais ici encore, le chemine-
ment méthodologique, la mise en place des différentes étapes de la réflexion est
d’une grande portée méme pour des lecteurs dont I'enracinement confessionnel est

différent.
Louis Rumpr

YVES LEDURE, Conscience religieuse et pouvoir politique, Paris, Le Centurion,
1979, 187 p.

« L'affirmation religieuse passe-t-elle par la pratique politique?» Cette question,
I'A. y répond d’abord par une analyse du pouvoir qui, voulu pour lui-méme, se
déploie comme un délire illimité de puissance et de mort. Il dénonce ensuite aussi
bien I'apolitisme que la politisation des forces religieuses, en tant que 'un et ['autre
font le jeu du pouvoir; celui-ci n'est arrété dans son autodivinisation que par une
conscience religieuse qu’il faut appeler, avec Vahanian, «eschatique », contestation
radicale de toute réalisation de 'homme sous la modalité de I’étre, I’eschaton dési-
gnant «le but a réaliser pour maintenir ’homme a hauteur d’homme au-dela de
toutes ses modalités» (p. 174). Cette «exigence de mettre toutes choses en chemin
d’autrement» (p. 176) est certes critique et méme iconoclaste, elle n’en est pas moins
positive; «l’espace religieux doit articuler le politique vers I'universelle espérance
qu’invoque l'universelle utopie de la foi» (p. 186). — Quant a I'Eglise, au lieu de la
penser en forme de pouvoir, comme ['a fait la tradition, romaine surtout, on doit la
concevoir comme «éducatrice de liberté» (p. 158). On le voit, cet ouvrage peut
contribuer, sur le terrain de I'éthique sociale et de I'ecclesiologie, a un rapprochement
cecuménique dans une vigilance commune a I'égard du champ politique.

Louis Rumpr



202 BIBLIOGRAPHIE

PauL TOURNIER, Face a la souffrance, Genéve, Labor et Fides, 1981, 200 p.

Ce qui a mis en branle la réflexion de I’A. sur ce théme tant de fois médité, c’est
la découverte du Dr Rentchnick: «les orphelins ménent le monde », c’est-a-dire que
parmi les hommes politiques influents, la liste est longue de ceux qui ont été privés
d’un parent, ou des deux, dans leur enfance. A partir de 13, Tournier méne une inves-
tigation sur le lien entre «le manque» et la créativité; il se nourrit aussi du role que
«le bruit» joue en informatique. S’agit-il alors de reprendre la théodicée qui fait de
Dieu la cause de tout malheur? Non, car il ne faut pas confondre causalité et rela-
tion, non plus que résignation fataliste et acceptation courageuse, laquelle passe par-
fois par «la colére», un chapitre auquel plus d’un lecteur sera sensible et dont il sera
reconnaissant. Bref, un livre trés humain, ou ’on retrouve la capacité remarquable de
’A. & intégrer son expérience personnelle et professionnelle a une quéte toujours
alerte de la vérité, nourrie de lectures anciennes et nouvelles.

Louis RuMPF

ALBERT PLE, Par devoir ou par plaisir? (Recherches morales 4), Paris, Cerf-
Fides, 1980, 283 p.

La thése du P. Plé est la suivante: la crise actuelle de la morale est la conséquence
de la névrose qui affecte la civilisation occidentale depuis le XIV-XVe siécle; cette
névrose est d’ordre schizophrénique, elle provient de la coupure radicale avec la réa-
lité: «enfermé, plus ou moins, dans I'autisme des mots et des idées, 'Occidental a
perdu le sens du «relationnel » de I'étre et du langage» (p. 13). Perte du sens symbo-
lique, élimination de I'affectivite, fixisme moral, exaltation culpabilisante du devoir,
etc., telles sont les caractéristiques essentielles de cette névrose. — Pour la combattre,
le P. Plé propose d’abord de coemprendre sa genése dans I’histoire de la culture; d’ou
une premiére partie qui décrit le passage des morales du bonheur (d’Aristote a
Augustin) aux morales du devoir. Il y a de bonnes pages dans cette description, mais
aussi bien des jugements sommaires: ainsi ’exaltation d’Augustin, qui évite a 'auteur
de se demander pourquoi par ailleurs Augustin a défendu en matiére de morale
sexuelle et conjugale un étroit moralisme, renforcé si besoin était par le pouvoir sécu-
lier; ainsi encore le jugement sommaire sur I'éthique de I’A.T. (p. 61); ou encore les
pages bien insuffisantes (qui rappellent la plus mauvaise apologétique catholique,
style Journet ou Maritain) sur I’éthique de Kant. — L’adversaire étant ainsi un peu
caricaturé, il est désormais plus aisé de faire valoir la bonne morale, «qui ait pour
objet la vie affective de ’homme et plus spécialement la recherche du bonheur et du
plaisir» (p. 137). Ce a quoi s’attache la deuxiéme partie. Apologie du plaisir, mais
d’un plaisir responsable qui par-dela la consommation vise a la communion: en réa-
lité c’est d’'une morale de désir que parle le P. Plé. Et ses pages ici sont trés intéres-
santes, importantes méme en ce qu’'elles fondent I'expérience morale sur celle du
désir. En quoi d’ailleurs elles s’écartent d’une morale utilitariste, comme pourrait
I’étre si facilement une morale du seul plaisir. Mais il y a un peu de provocation chez
le P. Plé, qui ne supporte plus la morale traditionnelle dont il pergoit, en psychana-
lyste, le caractére pathogéne. Malgré la véhémence sympathique du P. Plé, je ne suis
pas convaincu qu'il faille opposer morale de 'impératif absolu et morale du désir: la
spécificité de 1'éthique biblique me semble justement de les avoir articulés I'un sur
I"autre.

Eric FucHS



BIBLIOGRAPHIE 203

FRANGOIS SCHLEMMER, Les couples heureux ont des histoires (Le champ
éthique 4), Geneve, Labor et Fides, 1980, 238 p.

Dans cet essai, 'auteur situe le métier du conseiller conjugal qu'il exerce depuis
de nombreuses années, tout en étant conscient qu’un écrit plus littéraire rendrait plus
perceptibles les difficultés et les subtilités de la vie d’'un couple. Ce livre est donc
avant tout le fruit d’'une expérience aux cdtés de couples « en route et en déroute», et
s’adresse tout a la fois au professionnel de la thérapie conjugale et au lecteur intéressé
par tout ce qui touche le couple et la famille. Pour cela, Frangois Schlemmer en
dresse un tableau historique et analytique et tente, d’'une part, de cerner I’évolution
de la famille, cela a 'aide des sciences humaines, et, d’autre part, examine les crises
du couple, synonymes de sa vie. Dans une derniére partie, le conseiller conjugal
témoigne de quatre «situations» et de leur évolution, montrant trés bien le champ
d’action de ce métier qui ne s’'improvise pas. Quant a 'éthique chrétienne de 'auteur,
elle n’est qu’implicite, c’est-a-dire inscrite dans I’écoute de celui qui discerne dans le
couple «un signe d’espérance: comme [’est, sur un ciel d’orage, I’arc-en-ciel, signe de
la lumiéere, et symbole de I’Alliance depuis le temps du déluge». Pour terminer, je
reléverai I'excellente préface du DT W. Pasini et la trés grande documentation de cet
ouvrage qui est accompagné d’une bibliographie sélective et d’un bref lexique. Hélas,
de trop nombreuses erreurs typographiques viennent ternir ce livre trés accessible, ou
'on aurait preféré que les «situations», 'expérience concréte de I'auteur, regoivent
davantage d’importance.

SERGE MoOLLA

FRANCOISE VAN DER MENSBRUGGHE, Le mouvement charismatique (La parole
et les hommes n° 3), Genéve, Labor et Fides, 1981, 74 p.

Cette étude commence par un témoignage de ce que l'auteur a vécu dans diffé-
rents groupes de priére depuis qu’elle est entrée en contact avec le Renouveau en
1957, et lors d’une retraite spirituelle charismatique chez les Péres Jésuites de Fayt-
lez-Manage en Belgique. Ce témoignage est suivi d’'une étude, en courts chapitres,
donnant successivement une approche théologique, une recherche socio-historique
sur le Pentecotisme, sur le baptéme dans le Saint-Esprit comme transe cultuelle d’'une
part et comme phénoméne de groupe d’autre part, sur la glossolalie et son interpreéta-
tion; I'étude se termine par une interrogation sur le mouvement lui-méme: retour de
I’Esprit ou de Dyonisos? Cette collection étant congue pour un travail de recherche
en groupe, quelques questions pour orienter la réflexion sont posées a la fin de
chacun des chapitres. Ce petit ouvrage est moins un documentaire sur le Renouveau
qu’un instrument de travail élaboré a partir d’'une réflexion critique qui ne néglige
pas I'apport des sciences humaines. Il souligne davantage les dangers que les aspects
positifs de ce mouvement qui affecte autant les Eglises protestantes que catholiques
dans les pays d’Amérique d’ou le mouvement est parti que les pays d’Occident.
S’agit-il d’'une expression de la foi ou d'une religion? Il est a craindre cependant que
le caractére de cette étude ne serve pas aux adeptes du Renouveau charismatique peu
préparés a la lecture critique de ce qui se passe en eux et dans leurs propres groupes
et méfiant vis-a-vis de toute analyse. Il est & espérer qu'un langage ouvrant au dia-
logue véritable sera trouvé pour servir a I'édification de nos communautés chré-
tiennes dans I'approche de la vérité et le respect de la diversite,

FRANGOISE GIRAUD



204 BIBLIOGRAPHIE

Troisieme Cycle romand en Théologie pratique (1976-1977): 1. J. vON
ALLMEN, G. Bavaup, B. BoBrinskoy, CL. BRrRIDEL, J. P. CaLoz,
J. M. Cuapruis, CHR. LALIVE D’EPINAY, D. MULLER, J. M. PASQUIER,
R. Staurrer, G. THiLs, C. VOGEL, G. VOLEISEN, W. Z0ss, J. ZUMSTEIN:
Communion et communication, Geneve, Labor et Fides, 1978, 148 p.

Au premier abord, la table des matieres de cet ouvrage semble hétéroclite: on va
de la coordination entre les Eglises locales dans I'Eglise ancienne a I’homilétique de
Calvin en passant par la diversité des conceptions ecclésiologiques des Synoptiques;
puis, aprés des contributions sur les ministéres, la liturgie, les sacrements dans une
perspective cecuménique, on en vient dans une seconde partie a des considérations
sur le role de la sociologie et de la pédagogie, sur la communication dans un contexte
culturel éclaté, sur I'autorité et ['autoritarisme. Mais la troisiéme partie dégage de tout
ce materiel la problématique qui fait apparaitre I’enjeu de la théologie pratique. Ou
plutdt les problématiques. Car il y a celle de 'unité ecclésiale, celle du rapport entre
koindnia et marturia, celle de la relation entre ecclésiologie et théologie, autrement
dit: Comment faire pour que I'Eglise, par son existence, ses structures, son action ne
contredise pas Dieu et son altérité? Ou encore: A quelle christologie I'Eglise se nour-
rira-t-elle pour étre vraiment lieu de communication, de libération et de promotion
de 'homme? pour étre porteuse d'une «parole de plein vent»? On congoit alors
I'avantage d’étre parti d’apergus partiels et divers pour déboucher sur une discipline
ou Claude Bridel, dans sa conclusion, suggére de voir « la poésie, voire la poétique de
I'effort théologique, et de revendiquer pour elle une place a toutes les jonctions ou
s’opére le passage historique ou logique entre nos divers champs d’investigation ». Et
on comprend que cet ouvrage, composé d’ailleurs le plus souvent de textes mis au
point aprés le travail commun en troisiéme cycle — ce qui est fort louable —, devait
par definition demeurer une symphonie inachevée.

Louis RuMmpF

ROBERT D. YOUNG, Be brief about it! Clues to Effective Preaching, Philadel-
phia, Westminster Press, 1980, 144 p.

«Ce livre, écrit l'auteur, est un plaidoyer pour des sermons plus courts.»
Aujourd’hui, la prédication bréve parait mieux adaptée au rythme de la vie et son
message peut étre tout aussi riche. C’est en tout cas ce que R. Young veut prouver
dans ce livre ou il examine de prés I'influence qu’aurait un temps restreint a la fois
sur le prédicateur et sur le message annoncé, tenant a vérifier si la briéveté com-
~ promet la matiére de la prédication. Convaincu du contraire, il propose dix préceptes
pour préparer des sermons courts (10 minutes) et termine par quelques exemples.
Toutefois, ceux-ci ne sont qu'une invitation a essayer!

SERGE MOLLA

GUSTAVE THILS, Droits de 'homme et perspectives chrétiennes (Cahiers de la
Revue théologique de Louvain 2), Louvain, Editions E. Peeters, 1981,
116 p.

Ce petit ouvrage constitue une intelligente contribution au débat actuel sur les
droits de 'homme. G. T. ne cache pas la distance, voire 'opposition, manifestée par
le passé par beaucoup d’Eglises a I'endroit des modernes droits de ’homme. Cette
distance a fait aujourd’hui heureusement place a un engagement décidé de nombreux



BIBLIOGRAPHIE 205

chretiens. G. T. analyse en particulier la contribution des théologiens: la probléma-
tique théologique porte avant tout sur le fondement des droits de I’'homme. L’auteur
comprend et discute les réticences de maints théologiens protestants a accepter un tel
fondement dans le droit naturel; c’est cependant de non-Occidentaux qu'il voit surgir
I'opposition principale, d’ailleurs légitime, contre la perspective, qualifiée d’idéaliste
et d'individualiste, défendue généralement en Europe. Dés lors il oriente sa réflexion
théologique moins au vu d’une doctrine de la création que selon le théme néotesta-
mentaire de la création nouvelle. La révélation chrétienne, proclamation du sens
ultime de toute activité temporelle et ouverture sur le devenir de la communauté
humaine, doit prendre corps dans la réalité historique. La lutte, réfléchie et engagée,
pour les droits de 'homme représente une base d’action valable pour faire progresser
’humanité vers la plénitude. — La vision de G. T., a notre sens théologiquement un
peu confuse et d’un «finalisme» (inspiré de Teilhard de Chardin?) trop optimiste,
nous laisse encore insatisfaits. Sa présentation des travaux théologiques actuels par
contre est utile et clarifiante; elle représente un bon guide bibliographique sur I'enjeu
théologique des droits de 'homme.

JEAN-Luc BLONDEL

ReNt CosTE, L'amour qui change le monde. Théologie de la charité, Paris,
Editions S.0.S,, 1981, 261 p.

Malgré son beau titre, cet ouvrage dégoit. La bibliographie (six pages de titres) est
assez mal utilisée: I'auteur pique ¢a et 1a les citations qui lui sont utiles, au risque de
ne pas faire justice a ceux dont il n’utilise que quelques phrases pour les rejeter.
Certes, beaucoup des analyses ou des propositions de R. Coste, sur les dimensions
planétaires de la charité, sur les exigences de la justice, sur I'importance des pauvres
(Béatitudes!) ou le nécessaire engagement de I'Eglise pour plus de fraternité dans le
monde, sont correctes et emportent notre adhésion. Mais I'ensemble manque d’origi-
nalité et de précision. Dans une préface a ce livre Mgr G. Matagrin, tout comme O.
Clément dans sa postface, salue cet ouvrage comme une synthése importante entre
les dimensions divine (biblique, théologique) et humaine (sociale, historique) de la
charité. Nous n’arrivons pas a partager cette opinion positive. Optimiste dans sa ten-
dance, apologétique, ecclésiocentrique a bien des égards, cet ouvrage ne tient pas
assez compte des souffrances réelles qui traversent le monde, ni des différentes
options politiques, sociales, voire religieuses que nous propose le monde actuel.

JEan-Luc BLONDEL

YVON LAFRANCE, La théorie platonicienne de la Doxa, Paris, Les Belles Let-
tres — Montréal, Bellarmin, 1981 (Coll. d’Etudes Anciennes, publ. sous
le patronage de I’Assoc. Guillaume Bude; Coll. Noésis, publ. par le
Laboratoire de recherches sur la pensée antique, d’Ottawa), 8°, 1981,

475 p.

Cet important ouvrage vient combler une lacune de la bibliographie francaise
récente dans le domaine de la recherche sur I’épistémologie platonicienne. Lauteur,

Histoire
de la
philosophie



206 BIBLIOGRAPHIE

qui s’est appliqué a établir la fiche signalétique multidimensionnelle d'un concept
dont la fonction a I'intérieur du platonisme est a la fois vague et cruciale, détermi-
nante et ambigué, complexe et polyvalente, retrace dans sa préface (pp. 7-8) les
etapes de son travail, et dans son introduction (pp. 11-18), les idées maitresses qui ont
guidé sa recherche, et a la lumiére desquelles il a pu illustrer, avec un succés certain,
son hypothese que «la théorie platonicienne de la Doxa doit présenter une certaine
cohérence pour devenir intelligible» (p. 15). Sa gageure réside dans son option pour
I'existence effective d’une telle cohérence, et dans la mise en place, par ses soins, de
structures (qu'on ne se méprenne surtout pas sur le sens de ce terme) formant une
«grille» qui permet une «lecture» a la fois rigoureuse, mais nullement rigide, et sys-
tématique, mais différenciée et adaptable, des textes platoniciens a I'aide d’une
bibliographie considérable, mais variée quant a ses tendances, au point de risquer
d’étre déroutante pour qui ne se serait pas constitué une solide armature méthodique;
d’ou P'accent placé sur I'évolution interne de la pensée de Platon, la particularité thé-
matique et intentionnelle de chaque dialogue, I’évaluation conséquente des hermé-
neutiques modernes du platonisme, et la fonctionnalité des emplois de la notion étu-
diée; d’ou aussi la structuration méme de 'ouvrage ou la recherche sémantique
synchronique a travers des textes paralléles cotoie celle, diachronique, des glisse-
ments ou, carrément, des modifications de sens. Des sept chapitres principaux dont
le livre est composé, le premier (pp. 19-33) porte sur les sens initiaux objectif
(= apparence, etc.) et subjectif (= opinion, etc.) du terme, ce qui permet d’isoler les
passages ou Doxa «recoit une signification proprement philosophique» (p. 33). Le
deuxiéme chapitre (pp. 35-58) est consacré a I’é¢tude de la relation dialectique entre
Doxa et la nature méme du dialogue, ainsi que des rapports entre Doxa et logos, étu-
diés en particulier & propos de |’ Euthyphron (pp. 51 et suiv.). C’est I’analyse du pro-
bléeme dans le Gorgias qui fait I'objet de I'unité suivante (pp. 59-81), successivement
sur les plans épistémologique (pp. 63 et suiv.) et éthique (pp. 69 et suiv.), Doxa étant,
dans ce dernier cas, opposée a Adikia et 4 Hédoné. Avec le Ménon, étudi¢ dans le
quatriéme chapitre (pp. 83-115), on assiste 4 une premiére difféerenciation de Doxa en
fausse et en vraie. Dans ce contexte, Doxa est analysée dans ses rapports avec Anam-
nésis (pp. 84 et suiv.) et Arété (pp. 101: «il ne s’agit plus de savoir comment I’homme
arrive a la science, mais de quelle maniére les hommes deviennent bons» et suiv.).
Tout au long du cinquiéme chapitre (pp. 117-196) on suit les implications que com-
porte pour le probléme 'apparition, dans la République, de la théorie des idées, de
sorte que «la théorie de la Doxa regoit... un approfondissement » aux termes duquel
cette notion acquiert «une signification nouvelle» (p. 117), et I'on constate "'opposi-
tion entre Doxa et Epistémé. Les nouveaux rapports établis sont précisés grace au
recours a une analyse pertinente de I'aspect gnoséologique de la thématique de la
«ligne divisée» (pp. 151 et suiv.), compte tenu des notions d’Eikasia et Pistis, rela-
tives a la distinction de deux nouveaux degrés de la Doxa, et de I'effort de Platon
« pour donner a la connaissance un véritable fondement ontologique » (p. 177). Dans
le sixiéme chapitre, consacré au Théétete (pp. 197-304), l'auteur recourt a des
recherches statistiques sur le maintien de la terminologie entrainée par la théorie des
idées, dans ce nouveau dialogue, et procéde a des comparaisons avec les terminolo-
gies utilisées respectivement dans le Parménide et dans le Sophiste, pour en tirer la
conclusion préliminaire (laquelle déterminera l'orientation de sa recherche ulté-
rieure), que «’application du critére linguistique » fait apparaitre que «la probléma-
tique du Thééréte exclut la théorie des idées» (p. 210). L’étude de la théorie de la
science développée dans le Théététe, qui, en combinaison avec la constatation préce-
dente, aurait pu conduire a reposer la question de la datation de ce dialogue, conduit,
en fait, de facon inattendue, a reposer, passagérement (p. 216), la question de la data-
tion du Timée. L’examen des rapports entre Doxa et Aisthésis, Dianoia et Logos,



BIBLIOGRAPHIE 207

dans le contexte de la distinction entre Opinion vraie et fausse (pp. 242 et suiv.),
méme (et surtout) en présence d’une série d’analyses du «songe de Socrate» (pp.
272-298), laisse, par contrecoup, se profiler la question de I’absence relative d’une
problématique de I'imagination chez Platon, a I'encontre de I'importance qu’une telle
problématique acquiert chez les Néoplatoniciens, grice a 'apport aristotélicien et,
surtout, stoicien (cf. cependant, a ce sujet, le jugement final de la p. 413 ou 'on pour-
rait croire que 'auteur rejoint, déja a propos de Platon, certaines considérations for-
mulées a propos de Proclus par H. J. Blumenthal, Plutarch’s Exposition of the De
anima and the Psychology of Proclus, De Jamblique a Proclus, Entretiens sur I'Anti-
quité Classique, t. 21, Fondation Hardt, Vandceuvres-Genéve (1974), 1975, pp.
123-151). On sait que le probléme posé par le Parménide, loin de trouver une solution
sur le plan épistémologique dans le Théététe, ou la notion de Doxa joue un role de
«catalyseur » (notamment dans le processus non point de dégagement d’une défini-
tion directe de la science, mais de rejet successif des conceptions fausses a son égard),
en trouve une dans le Sophiste, au niveau d’une analytique de I’erreur. C’est ce der-
nier dialogue qui est examiné dans le septiéme chapitre de 'ouvrage (pp. 305-392),
relatif aux rapports entre Doxa et non-étre, qui se reflétent dans la distinction entre
jugement vrai et faux. C’est précisément sur ce chapitre que s’achéve essentiellement
le livre, car le huitiéme chapitre, intitulé « Rétrospective» (pp. 393-413), en constitue,
pour ainsi dire, la conclusion dans laquelle il apparait que la stratégie de I'auteur a
consisté @ montrer, tout au long des chapitres précédents, que I'évolution de la notion
de Doxa chez Platon semble ne constituer, en définitive, qu'une préparation de la
théorie systématique définitive avancée dans le Sophiste. L'emploi extrémement pru-
dent des diverses statistiques, ainsi que le recours modéré a la méthode analytique,
indispensable en raison de I’existence d’une bibliographie anglophone contempo-
raine trés considérable sur plusieurs aspects de I'objet de son livre, fait que, par son
enquéte, congue adéquatement et menée avec une extréme finesse, I'auteur renoue
avec la tradition frangaise qui, dans ce domaine, remonte a Victor Brochard, et dont
les représentants contemporains les plus marquants ont éte, entre autres, Leon Robin
et Paul Kucharski, tradition qu’il renouvelle de maniere décisive.
E. MoOUTSOPOULOS

LamMBROS COULOUBARITSIS, L'avenement de la science physique. Essai sur la
Physique d’Aristote, éd. OUSIA, 1981, 341 p.

La situation du traité aristotélicien de la Physique dans I'histoire de la pensée est a
plus d’un titre paradoxale. En opposition a la philosophie platonicienne c’est elle qui
donne pour la premiére fois un statut scientifique a I’étude du sensible et du devenir.
Mais ce statut la met en symbiose, ce qui ne s’est jamais reproduit par la suite, avec
une Métaphysique qui atteint comme Acte pur cet Etre premier qu’elle-méme atteint
comme premier Mouvant. Et elle prépare en méme temps elle-méme, par la considé-
ration privilégiée du mouvement de translation et de sa persistance, la révolution
scientifique qui, a partir de I'énoncé du principe d’inertie, détruira et cette harmonie
et elle-méme. Méme instable, cependant, la cohérence du traité est indéniable, et
I'auteur nous le montre méme beaucoup plus fortement articulé que n’a su le dégager
I'interprétation courante. Détruisant en guise d’introduction le mythe d’une Physique
empiriste, il en dessine la progression (chap. I), en explicite les « conditions logico-
ontologiques » (chap. I1) et en dégage la nécessité propre a partir de I'incapacité de
I'ontologie a réaliser, a elle seule, I'ontologisation du reel sensible et en devenir. D’ou
une succession de problématiques, dont la tradition n’a pas suffisamment discerne la



208 BIBLIOGRAPHIE

spécificitée et I'articulation, concernant successivement genesis, phusis, kinésis, méta-
bole et phora (chap. 111 a VI). — La Physique appelle et mérite, sans aucun doute,
I'effort d’'une lecture aussi serrée. Ne peut-on, cependant, en tirer davantage encore,
et de portée actuelle? Si Aristote n’est pas empiriste a4 la maniére de ses lecteurs
anglo-saxons des Temps Modernes, doit-on dire qu'il a « fabriqué» un langage nou-
veau, « naturel (phusei)» dans ce qu’il cherche a représenter (cf. p. 113), ou bien qu’il
a su user du langage de maniére a ce qu’il serve une pensée qui analyse, en une
science immédiatement réaliste — ce que ne sont pas nos sciences hypothético-
déductives —, ce que nous expérimentons étre ma? Si en effet le langage n’est pas
d’abord un intermédiaire entre I’ame et la chose (cf. p. 116) — ce que sans doute il est
dans une science hypothético-déductive —, une science doit étre possible qui en use
sans que soit rompu le contact immeédiat entre notre intelligence et ce que nous expé-
rimentons étre. Et cette science, n’est-ce pas la philosophie méme?

MARC BALMES

GiLLes DELEUZE, Spinoza. Philosophie pratique. Paris, Ed. de Minuit, 1981,
177 p.

Cet ouvrage est une réédition modifiée et augmentée du Spinoza paru en 1970.
Quelques chapitres ont été ajoutés et les extraits de textes de Spinoza ont disparu.
L’auteur présente en raccourci dans ce petit livre les éléments principaux de son
interprétation de Spinoza et consacre un nouveau chapitre intéressant au probléme
du mal dans les lettres a Blyenbergh. Le petit lexique des principaux concepts de
I’ Ethique est conservé et permet de retrouver rapidement les commentaires de
I'auteur sur les divers aspects de la doctrine spinoziste.

GILBERT Boss

CHRISTIANE FREMONT, L'étre et la relation; avec trente-cing lettres de Leibniz
au R.P. Des Bosses, traduites et annotées, préface de Michel Serres
(Bibliotheque d’histoire de la philosophie), Paris, Vrin, 1981, 219 p.

La métaphysique de Leibniz est centrée sur le concept de monade, substance
simple, douée de perception et contenant en elle-méme le principe de toutes ses
modifications. Les étres tels que 'homme ou le cheval sont constitués par des collec-
tions de monades formant une structure. Qu’est-ce qui donne une unite réelle a une
telle structure? Selon la solution généralement proposée par Leibniz, les collections
de monades forment un étre individuel réel en étant subordonnées a une monade
dominante, dite souvent entéléchie, ce qui fait toute la différence entre une substance
composée et un simple agrégat d’éléments disjoints. Dans sa correspondance latine
avec le Jésuite Des Bosses, Leibniz a introduit un autre concept pour rendre compte
de la réalité de la substance composée, celui de vinculum substantiale (terme que
C. Frémont traduit par « lien substantial »). Quelle place doit-on donner a ce concept
assez marginal apparu tardivement (1712-1716) dans la correspondance de Leibniz?
Faut-il, en suivant le sentiment général des historiens de la philosophie, contester que
le théme du vinculum introduise un véritable changement? L’auteur, renouant avec la
theése autrefois célébre de Maurice Blondel, fait un pari exactement contraire. Son
ambition — dont I'exposé est malheureusement relégué dans une bréve note (p.
165-166) — est de prolonger I'intention de Blondel, qui donnait un réle décisif au
vinculum. Elle se sépare cependant de ce dernier en prenant au sérieux le lien entre le



BIBLIOGRAPHIE 209

théme du vinculum et la problématique de la transsubstantiation, si manifeste dans
les dernieres lettres & Des Bosses. En effet, le théme du vinculum vy est étroitement
associé a un essai de solution du probléme de I’Eucharistie. L’auteur ne tente pas de
concilier ces développements avec la compréhension classique du systéme de Leibniz
comme métaphysique de la substance (comme fait par exemple N. Rescher, Leibniz,
Oxford, 1979, p. 114-116). Ces questions devraient, selon elle, entrainer une reformu-
lation compléte du systéme, appuyée sur le concept du vinculum, dont Pillustration la
plus caractéristique peut étre trouvée dans la possibilité de la transsubstantiation.
Lors de I'Eucharistie, le lien substantial du corps du Christ se trouve associé aux
composants du pain, alors que, par I’effet d’'un miracle, ses propres composants ordi-
naires sont absents; ceci est possible, dit Leibniz, parce qu’ils ne sont pas « formelle-
ment constitutifs» (p. 206). Prenant appui sur I'analyse de la transsubstantiation,
I'auteur tente de systématiser cette prééminence de I'explication de I'unum per se par
le vinculum substantiale ; « a partir de la lettre XXIV, écrit-elle, la Transsubstantiation
fonctionne comme le modeéle le plus parfait pour la théorie du lien substantial, c’est-
a-dire de la substance composée» (p. 165). On aboutit par conséquent a une méta-
physique de la relation, liée de maniére essentielle a une christologie (p. 67). Dans sa
courte préface, Michel Serres s’avoue complétement convaincu, et semble se rendre
sans reticence a ce nouveau leibnizianisme. — La lecture du choix de lettres ramene
pourtant le lecteur, presque invinciblement, a des vues plus traditionnelles. Voici
deux éléments qui pesent dans ce sens: Leibniz hésite a considérer le probléme de la
transsubstantiation comme le sien propre; en janvier 1710, il écrit: « nous n’avons
pas besoin de telles explications, nous qui rejetons la Transsubstantiation» (p. 146).
En avril 1715, il souligne que pour les corps organiques, qui ont une monade domi-
nante, «ce lien (substantial) sera toujours li¢ a cette monade» (p. 193); le role de la
monade dominante reste ainsi manifeste; selon N. Rescher, la théorie du vinculum
substantiale n’en est que «l’élaboration systématique» (op. cit., p. 116). De telles
considérations tempeérent notre enthousiasme pour cette refonte du systéme de
Leibniz a partir de la «relation eucharistique». Méme si les indices en sa faveur sont
sérieux, la thése parait forcée, et le travail lui-méme souffre de divers defauts.
Comme autrefois M. Blondel, I'auteur attribue a Leibniz I'invention du concept de
vinculum substantiale (p. 23); elle semble donc ignorer que ce point de vue doit étre
nuancé, comme le montre I'étude d’A. Boehm — qui ne figure pas dans sa bibliogra-
phie (Le «vinculum substantiale» chez Leibniz: Ses origines historiques, Paris, Vrin,
1938, 2¢ &d., 1962). Elle soutient que Leibniz aurait donné la seule analyse valide de la
transsubstantiation telle qu'on la trouve dans le dogme établi au Concile de Trente
(p. 46). Cela parait plutot paradoxal et mériterait d’étre plus amplement défendu. Les
positions luthérienne et réformée sur I'Eucharistie sont insuffisamment dégagees. Le
rapport de la doctrine de la substance composée chez Leibniz avec les positions aris-
totéliciennes reste dans 'ombre, alors méme qu’il affirme ne pas s’en écarter, «aux
monades prés» (p. 201). A 'occasion, le langage affecté et I'argumentation insuffi-
sante plongent le lecteur dans une perplexité a laquelle il devra chercher remede dans
d’autres travaux. — Il n’en reste pas moins que ce probléme a paru redoutable a tous
les historiens de Leibniz, et il faut du courage pour I'aborder. Leibniz note dans sa
lettre du 11 mars 1706 « Puissé-je ne pas dire au public que les systémes tiennent tout
en conservant ordinairement nombre de difficultés» (p. 85). Le théme du vinculum
figure en bonne place parmi ces difficultés. Pour les affronter, la traduction, les notes
et I'exposé¢ de C. Frémont seront trés utiles au lecteur. Ils mettent en évidence
I’exceptionnelle richesse de ces réponses opiniatres de Leibniz & son correspondant;
outre cette question du vinculum, elles abondent en précisions sur la physique, la
théologie et la métaphysique du philosophe allemand.
DANIEL SCHULTHESS



210 BIBLIOGRAPHIE

OTT1O0 MANN, Die gescheiterte Sakularisation, Ein Irrgang der europdischen
Philosophie (Theologie Beitrdge 2), Tiibingen, Katzmann-Verlag KG,
1980, 168 p.

Cet ouvrage fait le proces de la sécularisation des valeurs chrétiennes, amorcée au
18¢ sieécle, et montre comment cette sécularisation a conduit I'Occident 4 un triple
échec: échec de la connaissance sécularisée (par la marginalisation de plus en plus
décidée de la Révelation et de I'Eglise chrétiennes); échec de I'Etat sécularisé (qui
entend, de facto, substituer un salut socio-économique au salut chrétien); celui de la
civilisation technicienne (qui vise a réaliser une société qui verra ’homme réconcilié
avec ses congéneres et avec la nature, « Ersatz» du Royaume de Dieu de I'espérance
chrétienne, ou fruit de sa démythologisation). — L’auteur conduit son argumentation
par un survol magistral de I'histoire de la philosophie de 1'Occident depuis I’Anti-
quité jusqu'a nos jours. L’Antiquité paienne et chrétienne voit la philosophie en
quéte de Dieu et des valeurs éternelles. Avec le 18¢ siécle s’affirme, en Europe, une
volonté de sécularisation qui va submerger I'Occident en trois vagues successives: la
philosophie des Lumiéres d’abord, I’'Idéalisme allemand (avec Fichte, Schelling,
Schlegel, Hegel et le romantisme; p. 92-126) ensuite; la derniére vague est illustrée
par le positivisme et ses héritiers directs; elle vise 'efficacité technicienne et écono-
mique; elle débouche sur le socialisme, le marxisme et le nihilisme (p. 137-158). —
Aux yeux de 'auteur, les promoteurs de la sécularisation tendent tous au méme but:
remplacer I'illumination chrétienne par les lumiéres de la raison et la connaissance
de la nature, et le salut chrétien par le pseudo-salut d’une société construite en
I’absence de Dieu. Hegel se dit illuminé par I'Esprit absolu; Marx par Hegel et les
sciences de la nature. La philosophie, séculiére et sécularisante, a fait, au 20¢ siécle, le
dernier pas: elle a ouvert la porte au nihilisme. Comment s’étonner de voir «les
jeunes, libérés pour pouvoir étre enfin eux-mémes », découvrir «un bonheur existen-
tiel positiviste en ruines», et s’apercevoir qu’ils sont « placés, non dans la plénitude
de I’Etre, mais devant un Etre qui souvent n’est que néant»? Méme dans les cercles
cultivés, le nihilisme I’emporte, et débouche sur 'anarchisme et le terrorisme. « La
destruction d’'un Etat qui a perdu son sens devient le plus haut idéal de I'étre de
I’'homme» (p. 162). — Cette histoire d’'une sécularisation devenue galopante ne s’est
pas déroulée sans opposition; 'auteur renvoie principalement a Lessing et & Kant,
pour le 18¢ siécle; au romantisme flamboyant de la Restauration catholique au
19¢ siécle. Heidegger et sa quéte infinie de la présence de « I'Etre» dans les « Etants»
a, lui aussi, tenté, au 20¢ siécle, de remettre la philosophie occidentale dans le droit
chemin; mais son effort est resté sans véritable impact sur I’histoire de la philosophie
contemporaine. — Le plaidoyer de l'auteur se termine sur un constat et un mot
d’ordre: «I’échec de la sécularisation: conversion ou effondrement » (« Das Scheitern
der Sidkularisation: Umkehr oder Untergang» p. 159 sv.). Quand on interroge
'auteur sur le modéle qu’il propose a notre conversion, on reste sur sa faim: il nous
faut réorienter — enseigne-t-il — la philosophie occidentale vers la quéte de Dieu et
la justification philosophique des valeurs chrétiennes; et ceci sur le modele de Kant
et de Lessing. L’auteur semble persuadé que, pour empécher I’Occident de courir a sa
perte, il faut, mais il suffit de, penser correctement le monde, ’homme et Dieu, c’est-
a-dire: a la lumiére de la Révélation et de ’Eglise. Une exhortation qui semble ins-
pirée a I'auteur par les Wladimir Maximov, Soljenitsyne et Malcolm Muggeridge. —
Le dernier des grands et gros ouvrages de H. Kiing — « Dieu existe-t-il?» — fait, lui
aussi, le procés de la modernité sécularisée. Lui aussi crie casse-cou, et rend
'athéisme responsable du nihilisme qui semble devoir conduire notre siécle a sa
ruine. Mais H. Kiing sait mieux, ou du moins il le dit plus clairement et plus abon-
damment, que la «désécularisation» — qui est, en fait, le retour 2 un humanisme



BIBLIOGRAPHIE 211

chrétien — ne saurait se faire par une «repristination » de Kant. Mais il demeure que
H. Kiing est tout aussi persuadé qu’O. Mann (et avec eux toute la grande tradition
philosophique d’inspiration catholique) qu’a la naissance du mouvement de séculari-
sation 1l y eut faute de la part des philosophes chrétiens, et qu’il appartient a leurs
descendants de la corriger aujourd’hui. — Il est permis de douter que les lendemains
qui chanteront a nouveau le « Gloria» soient la victoire d’une philosophie d'inspira-
tion chrétienne sur trois cents ans de sécularisation. La solution du probléme évoqué
n'est pas aussi simple qu’il y parait au premier abord. Pour s’en apercevoir, il suffit
de se rappeler qu’au 18¢ siécle (ou la «faute philosophique» fut, soit-disant, com-
mise), le terme « philosophie» désignait toutes les démarches de I’esprit humain, de
la physique a la métaphysique, en passant par les mathématiques, la géométrie,
I'optique, la chimie, 'astronomie, etc. Essayez donc de «déséculariser» les sciences
exactes, les sciences naturelles, voire les sciences humaines! H. Kiing, qui a pris
mieux conscience des dimensions du probléme soulevé, hésite constamment entre
une nouvelle « Aufkldrung » et une herméneutique du sens du discours chrétien, mais
qui reste malheureusement sans structure cohérente. — Je crois, comme O. Mann,
que notre culture occidentale est au bord de la faillite. Mais je doute qu’une philoso-
phie résolument orientée aux valeurs chrétiennes de frappe kantienne et a «’éduca-
tion du genre humain» dont révait Lessing (son interprétation par l'auteur peut se
discuter) soient & méme de changer le destin de I'Occident, voire celui de 'humanité
planétarisée. Ce retour a Kant et a Lessing a tout I'air d’une restitution, non d'une
nouvelle institution post-hégélienne et post-marxiste. Point n’est besoin, pour autant,
de rallier les partisans d’une rupture décidée avec un monde, irréversiblement sécula-
risé, ou de se retirer dans quelque arche de Noé (Eglise, communauté, groupe) en
attendant que la catastrophe finale arrive. On me permettra de rappeler les positions
plus réalistes de F. Gogarten. Il avait refusé de suivre les partisans d’une rupture
entre le discours chrétien et le discours sécularisé; il avait aussi refusé la solution
catholique d’une prise en charge par la philosophie chrétienne d’une culture a
rechristianiser. Il lui semblait que la sécularisation, tout bien pese, avait rendu, et ren-
dait encore service a la theologie chrétienne en lui fournissant les instruments de sa
purification intellectuelle; inversement que la théologie chretienne avait rendu, elle
aussi, et rendait encore service au discours sécularisé de la modernité, en maintenant
en son sein le témoignage de la Souveraineté de Dieu, empéchant ainsi 'univers du
discours sécularisé de tomber dans le «sécularisme». — Il demeure que I'ouvrage
d’0. Mann est écrit par un maitre en sa discipline (I'auteur est professeur de littéra-
ture allemande a I’Université de Mannheim); qu’il sait ramasser en quelques para-
graphes les systémes philosophiques dont il fait le proces, et user de formulations
heureuses et percutantes pour les circonscrire. On aurait aimé que les citations, dont
il enrichit ses développements, soient accompagnées de leur référence.

PIERRE BARTHEL

GiLBerT Hotrots, Pour une Métaphilosophie du Langage. (Pour Demain),
Paris, Vrin, 1981, 169 p.

La philosophie s’enferme dans le langage, enfermement qui prend deux formes
principales: la secondarité métalinguistique chez les Anglo-Saxons, qui acceptent de
laisser le référent non linguistique aux sciences et se replient sur I'étude du langage,
d’un coté, et la secondarité adlinguistique, de l'autre, qui est la maniére qu'ont les
philosophes continentaux de réagir a la saisie du monde par les sciences en cherchant
a emprisonner I'étre entier dans le langage, qui se prend alors lui-méme comme refe-
rent dans un jeu de renvois latéraux glissant a I'infini parmi les signifiants. L'auteur

Philosophie
contemporaine



212 BIBLIOGRAPHIE

propose une analyse claire et intéressante des formes que prennent ces deux types de
secondarité linguistique, chez les Anglo-Saxons et chez des auteurs tels que Wittgen-
stein, Gadamer, Heidegger, Lacan ou Derrida. Son but est de dénoncer cet enferme-
ment et d’appeler a I’élaboration d’une philosophie qui abandonne sa crispation sur
le langage et s’ouvre aux autres modes d’opération que nous montre la science dans
sa saisie du cosmos. Que nous adhérions ou non a un tel projet, les analyses des
modes et techniques de la secondarité linguistique restent éclairantes.

GILBERT Boss

HuBerTUS G. HUBBELING, Einfiihrung in die Religionsphilosophie. (Uni-
Taschenbiicher UTB 1152). Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1981,
219 p.

Cet ouvrage est une introduction en deux sens. Premiérement il donne une idée
de ce qu'est la philosophie de la religion en présentant les positions de quelques-uns
des principaux philosophes occidentaux dans ce domaine, ainsi que la problématique
et les théses des chercheurs contemporains. Et deuxiémement il est aussi une intro-
duction a la conception de la philosophie de la religion propre a I'auteur. Le souci
principal de ce dernier est de déterminer la valeur exacte des théses religieuses pour
la raison. H. G. Hubbeling ne pense pas en effet que la raison et la foi, la philosophie
et la religion doivent nécessairement s'opposer. Pour lui, au contraire, toute croyance
a sa traduction et son degré de vraisemblance logiques, et inversement tout calcul
logique suppose le choix d’une logique, c’est-a-dire une décision portant sur le degré
d’évidence acceptable. Dans cet esprit ['auteur examine la valeur logique des diverses
grandes théses religieuses, et plus particulierement de celles du christianisme. Il
reconstitue logiquement les preuves ontologique et cosmologique de I'existence de
Dieu en mettant en évidence les principes impliqués et conclut que ces arguments ne
requiérent pas d’autre logique que celle des théories scientifiques. Il est vrai que le
résultat de ces preuves reste trés général et que son interprétation religieuse exige
I'acceptation d’autres principes. L'auteur cherche a les définir, et il se demande
notamment quelle est la spécificité de ’expérience religieuse par rapport a d’autres
types d’expérience et quelle confiance nous pouvons lui accorder. De la méme fagon,
il étudie les particularités de I'expérience mystique pour les comparer avec celles de
I’expérience religieuse ordinaire. — Ces analyses, clairement exposées et trés aisees
d’accés, nous paraissent tout a fait convaincantes. Il nous semble toutefois que I'argu-
mentation développée pour défendre les traits caractéristiques de certaines interpre-
tations chrétiennes, tels que le caractére personnel, historique ou personnel de la
nature divine, est souvent plus contestable. On peut se demander par exemple, apres
la critique humienne, s'il est bien vrai que I'argument par analogie soit aussi favo-
rable a la conception d’un Dieu personnel que le veut I'auteur. On pourrait discuter
aussi les théories de I'éternité ou de la nature du mal qu’il soutient. Mais cet engage-
ment dans les problémes plus particuliers est en vérité un mérite de ce livre, qui
s’ajoute a celui de la clarté avec laquelle il élucide la valeur logique des théses reli-
gieuses pour en faire voir finalement I'enjeu logique et vital au lecteur contemporain.

GILBERT Boss

ETIENNE BARILIER, « Le Grand Inquisiteur», Lausanne, I'Age d’Homme,
1981, 151 p.

Cet ouvrage est un ardent plaidoyer en faveur de la littérature, qui s’adosse a une
presque trop dense meéditation sur les limites de la raison humaine. Dans chacun des



BIBLIOGRAPHIE 213

domaines du savoir, nous dit ’auteur, nous rencontrons 'impensable et I'indicible.
Toute la tradition philosophique occidentale, de Parménide a Nietzsche et a Heid-
egger, est marquée par 'ineffable et par I'absence — cela, en dépit d’une tentation
persistante et maligne a la cloture, au totalitarisme. Les sciences humaines, pour leur
part, lorsqu’elles se gardent de dégénérer en idéologies, temoignent de par la diversité
méme de leurs approches que, si les sens de 'histoire sont a notre portée, /e sens
nous en échappe toujours. Quant aux remous épistémologiques suscités par la phy-
sique récente, ils montrent qu’en sciences exactes non plus on ne saurait éluder tout
doute sur la coincidence du logique et de 'ontologique. En phonologie, en gram-
maire, en sémantique enfin, la difficult¢ ('impossibilité, semble dire Barilier) de
mettre en évidence des « universaux linguistiques » souligne encore que nous n’avons
jamais, sur le monde, que des perspectives particuliéres. C’est ici qu’intervient I'apo-
logie des belles-lettres. La littérature est point de vue subjectif sur la vie; mais c’est un
point de vue délibérément subjectif, et qui s’avoue volontiers tel. A ce titre, elle repre-
sente le culmen de la culture humaine. D’autant que, par I'ironie notamment, elle
posséde en outre la capacité admirable de destituer de leur pseudo-vérité les discours
deéfinitifs et totalitaires. Que I'on songe & ce propos a certaines pages de Proust ou de
' Shakespeare. La méditation d’Etienne Barilier impressionne par la richesse de son
information et par la constance de sa rigueur. Néanmoins, notre auteur aurait peut-
étre pu montrer avec plus de netteté qu’une pensée de type apophatique n’est pas la
seule voie capable de mener a une désabsolutisation radicale de la raison, voire
méme pas la meilleure. Il y aurait aussi, par exemple, la méthode mise au point par
Pierre Thévenaz dans la « Condition de la raison philosophique»...

BERNARD HORT

NOTULES

EMMANUEL KANT, Qeuvres philosophiques. I, Des Premiers Ecrits a la « Cri-
tiqgue de la Raison pure». Ed. et introd. de Ferdinand Alquié, trad. et
notes de F. Alquié, A. J.-L. Delamarre, J. Ferrari, B. Lortholary,
F. Marty, J. Rivelaygue, S. Zac. (Bibl. de la Pléiade), Paris, Gallimard,
1980, 1795 p.

Ce premier des trois volumes prévus des « Oeuvres philosophiques » de Kant preé-
sente au lecteur francophone les premiers écrits philosophiques de Kant jusqu'au
texte de la «Critique de la Raison pure» y compris. Il ajoute a cela un choix des
autres écrits plus scientifiques de l'auteur. Les textes sont a une exception pres
donnés dans leur entier. Des introductions dessinent I'itinéraire philosophique de
Kant et y situent les divers textes.

ANS J. VAN DER BENT, Major Studies and Themes in the Ecumenical Move-
ment. Genéve, Conseil (Ecuménique des Eglises, 1981, 133 p.

Ce petit ouvrage répertorie quelques dizaines de thémes marquants traités au
cours de rencontres, assemblées, conciles, tenus depuis 1948 au sein du mouvement
cecumeénique (Conseil (Ecuménique des Eglises, Eglise catholique romaine, Fedéra-
tions confessionnelles, etc.). Il indique chaque fois la référence bibliographique (livre
ou article) ou ces travaux sont présentés. Un document utile donc.



BIBLIOGRAPHIE

[. SCIENCES BIBLIQUES

A. Deissler: L'annuncio dell’ Antico Testamento (A. Moda) . . . . ... .. ..
P. Grelot: Les Poémes du Serviteur (L. Wisser} . . & ¢ ¢ v v s s & o 5 w5 5+ 5
J.-F. Collange: De Jésus a Paul (J.-L. Blondel) . . .. .. ... ... .....
C. Spicq, O.P: Notes de lexicographie néo-testamentaire, I et II (W. van

Gemert) . ... e e e e
F. Montagnini: La prospettiva storica delle Lettera ai Romani (C. Senft) . . . .
E. Schweitzer, A. Diez Macho: La chiesa primitiva (A. Moda) . . . .. .. ..

II. PATRISTIQUE

Grégoire de Nazianze: Discours 27-31 (E.Junod) . . . . . . ... .. ... ..
F. Cocchini: Origene, Commento alla Lettera ai Romani (E. Junod) . . . . . .
P. A. McShane: La Romanitas et le pape Léon le Grand (E. Junod) . . . . ..
R. Briandle: Matth. 25, 31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos (E. Junod) .
R. Berthouzoz: Liberté et Grdce suivant la théologie d’Irénée de Lyon (E.

Jupod) ; cu s s m ss s s B ey BE EFE Y E BB S E L ENE EEE S § B
M. Aubineau: Les homélies festales d’Hésychius de Jérusalem (E. Junod) . . .
Le livre secret des Cathares (B Junod] « « s + « ¢ ¢ v 55 w3 ww g5 w5 s n
Scolies ariennes sur le Concile d’'Aquilée (E. Junod) . . . ... ... ... ...
Pseudo-Macaire: Qeuvres spirituelles I (E. Junod) . . . . . . .. .. ... ...
Théodoret de Cyr: Commentaire sur Isaie (E.Junod) . . . . . ... ... ...

I11. HISTOIRE DE LA THEOLOGIE

D. C. Steinmetz: Luther and Staupitz (1. Backus) . . . . . . .. ... ... ..
T. A. Perry: Erotic Spirituality: The Integrative Tradition from Leone Ebreo to

John Donne (1. Backus) . . . . . . . . ... .. ... ...
K. Hagen: Hebrews Commenting from Erasmus to Béze 1516-1598 (1. Backus)
Romantisme et religion — Théologie des théologiens et théologie des écrivains

(B.Reymond) : . s 5 w25 s s 85 ¢ 5 5 s 8% ¢ 8 s 8 56 8 3 5@ 5 3
S. Breton...;: Lemodernisme (B.Reymond) : < v ¢ s w s s s w55 w25 00 ¢ 3
V. Vinay: Storia dei Valdesi/3 (L.von Auw) . . . . ... ... ... ......
E. Buonaiuti: La vista allo sbaraglio (L. von Auw) . . . . . ... ... ....
A. Rhodes: Der Papst und die Diktatoren (B. Reymond) . . .. ... ... ..

[V. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

H. U. von Balthasar: Nouveaux points de repére (A. Moda) . . . . . . . .. ..
L. Swidler (ed.): Consensus in Theology (K. Blaser) . . . . . .. ... .....
Pere S. Boulgakov: L'orthodoxie (A. Joly) . . . . ... ... ... .. ... ..
P. Evdokimov: Le buisson ardent (D. Neeser) . . . . . . . . .. .. .. ....
D. L. Migliore: Called to freedom (A.Joly) . . . ... ... ... ... ....
J. D. Roberts: Roots of a black future: Familiy and Church (S. Molla) . . . . .
C. E. Curran: Themes in fundamental moral theology (E. Fuchs) . . . . . . ..
F. Boeckle: Fundamentalmoral (L. Rumpf) . . . .. ... ... ... .....
Y. Ledure: Conscience religieuse et pouvoir politique (L. Rumpf) . . . . . . ..

179
179
180

180
182
182

182
183
183
184

184
184
185
186
186
187

187

189
190

191
191
192
194
195



P. Tournier: Face a la souffrance (L. Rumpf) . . . . ... ... .. ... ... 202

A. Plé: Par devoir ou par plaisir? (E. Fuchs) . . . .. ... ... ... ..... 202
F. Schlemmer: Les couples heureux ont des histoires (S. Molla) . . . . . .. .. 203
F. van der Mensbrugghe: Le mouvement charismatique (F. Giraud) . . . . . . 203
Troisieme Cycle romand en Théologie pratique: Communion et communication

(L Rumphs: < s siim o s s 53 9l ¢ 5 @i & § B 5 8 B a5 RS ¥ 5 @A 204
R. D. Young: Be briefabout it/ (8. Molla) . .. . « s 5 ¢ 5 4 2 5 53 w5 5 w5 204
G. Thils: Droits de 'homme et perspectives chrétiennes . . . . . . . . ... ... 204
R. Coste: Lamourquichangelemonde: . . « . o« « v« s o 0 mis s s o o ms 205

V. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Y. Lafrance: La théorie platonicienne de la Doxa (E. Moutsopoulos) . . . . . . 205
L. Couloubaritsis: L'avénement de la science physique (M. Balmés). . . . . . . 207
G. Deleuze: Spinoza (G.BOSS) . . . oo o s 66 5 53 mw i3 mmss ma s we 208
C. Frémont: L'étre et la relation (D. Schulthess) . . . . .. .. .. ... .... 208
O. Mann: Die gescheiterte Sikularisation (P. Barthel) . . . . . ... ... ... 210

VI. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

G. Hottois: Pour une Métaphilosophie du Langage (G. Boss) . . . . . . . ... 211
H. G. Hubbeling: Einfiihrung in die Religionsphilosophie (G. Boss) . . . . . . . 212
E. Barillier: « Le Grand Inquisiteur» (B. Hort) . . . . . .. ... ... ... .. 212
NOUIES . . o o o e e e e e e e 213

Ont collaboré a ce numéro 1982/2

Henry Mottu, Rue de Lyon 61 bis, 1203 Geneve

Gilbert Hottois, Bld L. Mettevvie 79, Boite 19, B-1080 Bruxelles

Curzio Chiesa, Rue Prévost Martin 36, 1205 Geneve

Robert Martin-Achard (Faculté de Théologie de Geneve), Rte de Ferney 106, Petit-
Saconnex, 1202 Genéve

Pierre Fraenkel (Institut d’Histoire de la Réformation), Rue du Pré-Jérome 14, 1205
Genéve




	Bibliographie

