
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 114(1982), P. 179-213

BIBLIOGRAPHIE

A. Deissler, L'annuncio dell'Antico Testamento («Studi Biblici» 50), Sciences
Brescia, Paideia, 1980, 187 p. bibliques

Revue par S. Ronchi, voici la traduction de Die Grundbotschaft des Alten
Testaments. Ein theologischer Durchblick, paru en 1972. La partie centrale est consacrée à

une esquisse savoureuse de la théologie vétérotestamentaire, centrée sur quatre
éléments: un Dieu unique, un Dieu non mondain, un Dieu personnel, un Dieu pour
tout le monde et pour l'homme (p. 27-169). La première partie constitue une
introduction: approche de l'Ancien Testament aujourd'hui; l'Ancien Testament et le

peuple de la nouvelle alliance; méthodes pour l'étude de l'Ancien Testament
(p. 11-26). La troisième partie présente une synthèse générale et l'actualité de
l'Ancien Testament (p. 171-177). Suivent une bibliographie (qu'on aurait voulu mise
à jour pour le lecteur italien) et un index des noms et des choses qui rendra de grands
services (p. 179-187). Simple, claire, très pédagogique, cette introduction méritait une
traduction.

Aldo Moda

Pierre Grelot, Les Poèmes du Serviteur. De la lecture critique à l'herméneu¬

tique (Lectio divina 103), Paris, Cerf, 1981, 282 p.

Dans une première partie, l'auteur présente un essai de lecture historique des

passages du Deutéro-Esaïe qui mettent en scène le «Serviteur de YHWH». Il plaide
pour l'unité globale des pièces actuellement dispersées en plusieurs endroits du livre;
il distingue dix poèmes formant une suite logique (y compris Esaïe 55.3-5). Le Serviteur

est à identifier avec un contemporain de l'auteur des Poèmes, très vraisemblablement

un descendant de David qui, au moment du retour de l'Exil, souleva de vives

espérances mais fut finalement condamné au supplice (peut-être Sheshbaççar ou
Zorobabel). — La seconde partie du livre consiste en une présentation des diverses

interprétations des Poèmes dans le Judaïsme (la Septante, Daniel, les Pseudépigraphes.

Qumran, les Paraboles d'Hénoch, le Targoum d'Esaïe) et dans le Nouveau
Testament. — Dans la troisième partie, l'auteur se base sur ces interprétations
diverses et divergentes pour examiner d'une façon générale les relations entre
herméneutique et lecture critique. Ces deux démarches ne peuvent, affirme-t-il, que se

conjoindre pour se féconder mutuellement: l'histoire de l'herméneutique permet
d'élargir le sens littéral, lié au contexte historique de l'auteur, vers des possibilités de

sens que de nouvelles mises en situation (les diverses phases de l'histoire du peuple
juif, l'annonce de l'Evangile par Jésus) ont amenées à la lumière; l'exclusivité
accordée au sens littéral cède ainsi devant la recherche du sens plénier et la volonté
de prendre en compte l'aspect existentiel du texte pour chaque communauté qui le

relit (y compris celle dont fait partie l'exègète) dans la conviction d'y discerner la

Parole de Dieu. A l'inverse, la lecture critique joue un rôle essentiel: permettre un
discernement entre des possibilités objectives d'interprétation et des èlucubrations
sans fondement.

Laurent Wisslr



180 BIBLIOGRAPHIE

Jean-François Collange, De Jésus à Paul. L'éthique du Nouveau Testa¬

ment (Le champ éthique N° 3), Genève, Labor et Fides, 1980, 313 p.

Il n'y a pas une éthique du Nouveau Testament, au sens d'un catalogue de
devoirs. Mais, affirme l'auteur, parce que le fondateur de l'éthique néo-testamentaire
n'est autre que Jésus lui-même, il y a une identité foncière entre les différentes voix
bibliques. Le Nouveau Testament présente une série de réponses, diverses certes,
mais qui toutes reprennent et actualisent l'espérance, l'amour et la foi manifestés en
Jésus-Christ. Cela est vrai en particulier de l'éthique paulinienne. L'auteur s'attache
donc à l'examen de l'éthique des Evangiles synoptiques et des épîtres de Paul, en
montrant l'unité qui les relie. Cette unité est due, historiquement, avant tout aux
« hellénistes », judéo-chrétiens de langue grecque, établis d'abord à Jérusalem, puis à

Antioche, et dont Paul est l'héritier direct; ce sont eux qui, particulièrement missionnaires,

ont donné au message de Jésus, le Nazaréen, la possibilité (historique, linguistique,

théologique aussi) de se répandre dans l'empire romain. — Après l'exposé de

la problématique et deux chapitres introductifs, où il caractérise l'existence éthique
essentiellement comme «une réponse, ou, plus exactement, comme une participation
à ce que Jésus lui-même accomplit» (37), l'auteur divise son étude en trois grands
chapitres. D'abord les forces éthiques (chap. Ill): la liberté, l'amour, la foi. Puis les

formes éthiques (chap. IV). C'est là qu'il montre le mieux, non seulement la continuité

entre l'éthique de Jésus et celle de Paul, mais aussi la transformation (ou
l'actualisation) opérée par l'apôtre: le passage s'effectue de la suivance à l'imitation
(soit la participation à la marche en avant de l'Evangile), du compagnonnage à la
communauté (église), du « Maître de la loi » à la maîtrise de la loi: cette maîtrise est,

justement, liberté car « le Maître de la loi a pour seule ambition l'avènement de

l'homme, la réalité pleine et entière du dessein créateur de Dieu » (243). Cela est vrai
de toute l'existence chrétienne, qui dans la foi et l'espérance, et avec l'aide de la loi,
est une lutte contre toute forme d'asservissement. En présentant les actes éthiques
(chap. V), l'auteur étudie en particulier la relation entre l'homme et la femme, au vu
des trois catégories de la différence, de la réciprocité et de l'indépendance. Au sein
d'une enquête sur les fondements et la structure générale de l'éthique néo-testamentaire,

parfois un peu longue et répétitive, ce chapitre est particulièrement bienvenu.
— Thèse de doctorat, ce livre présente aussi une abondante bibliographie et des

index (biblique et thématique). Etude d'exégèse et de théologie biblique plus que
d'éthique à proprement parler, ce travail est solidement organisé. Même si la rigueur
de l'analyse l'emporte sur l'originalité, cet ouvrage n'en demeure pas moins un
instrument de référence nécessaire pour celui qui veut opérer, non seulement le passage
de Jésus à Paul, mais aussi de la Bible à l'éthique.

Jean-Luc Blondel

Ceslaus Spicq, O.P., Notes de lexicographie néo-testamentaire, I et II (Orbis
Biblicus et Orientalis 22/1 et 22/2), Fribourg-Göttingen, Ed. Universitaires

— Vandenhoeck & Ruprecht, 1978.

Le professeur de Nouveau Testament, Ceslaus Spicq, a rassemblé dans ces deux
volumes un certain nombre d'études lexicographiques, qui étaient dispersées par-ci,
par-là dans ses travaux précédents et surtout dans ses commentaires. Ce recueil
paraît être un choix parmi une matière plus vaste, c'est-à-dire qu'il aurait pu ajouter
un autre volume à son travail! Pour ma part, j'aurais été très content, s'il l'avait fait,
car ce qu'il a écrit dans les deux volumes ci-dessus m'a particulièrement intéressé et



BIBLIOGRAPHIE 181

enrichi. En tant que pasteur qui travaille constamment avec des textes bibliques pour
la prédication et l'étude biblique, la lecture d'un grand nombre de mots du Nouveau
Testament expliqués d'après Y Umwelt du Nouveau Testament (auteurs, études épi-
graphiques et papyrologiques) m'a donné plus de clarté quant à certains textes, ou
m'a fait prendre conscience à nouveau des difficultés de traduction et des problèmes
d'interprétation d'autres passages. Il est arrivé aussi qu'un mot avec son explication
me mette au travail et me conduise à des réflexions personnelles. Quelques exemples:

— L'explication de Spick de èmuÉAeux, èiuu£A£ou.ai, èjiiu£A.wç, m'a
particulièrement intéressé et surtout etuueaxuc,, ce qui est traduit dans Le 15,8 selon la
TOB « avec soin », alors que la NEB le décrit avec « and look in every corner till she
has found it ». Mais selon Spicq, se référant à la Septante et aux papyrus, etuu,£a.wç
signifie «avec soin», mais cette application, cette diligence et ce zèle ont «quelque
chose d'exclusif» (t. I, p. 276). En tenant compte de cela, on doit traduire Le 15,8 de
telle sorte qu'il soit question de chercher soigneusement en cessant toute autre
occupation. Je n'ai donc pas pu retrouver cette fine nuance dans les traductions
auxquelles j'ai fait appel. Pour ma part, la parabole devint tout d'un coup beaucoup plus
expressive. — Un autre texte qui s'est éclairci pour moi à l'aide de l'explication
lexicographique de Spicq: Le 22,63. Il s'agit des mots: «Les hommes qui gardaient
Jésus...» (TOB); «The men who were guarding Jesus...» (NEB), mais dans son
explication du verbe cruvéxw, Spicq montre clairement que nous devons lire ici: «Les
hommes qui le tenaient prisonnier» (t. II, p. 862). — J'ai lu avec encore plus d'intérêt
7tapouaia, parce que nous avons longuement travaillé à une série de sermons sur Mt
24 et 25. Comme chacun sait, roxpowria a une double signification dans le Nouveau
Testament: tantôt «présence des personnes ou des choses», tantôt: «arrivée, venue,
visite» (t. II, p. 673). Cela apparaît entre autres dans Mt 24,3.27.37.39. La question
initiale des disciples à Jésus est la suivante: «Dis-nous quand cela arrivera, et quel
sera le signe de ton avènement et la fin du monde?» (Mt 24,3 TOB). Par rapport à la
note que donne la TOB à ce sujet: « Litt, de ta parousie. Ce mot désigne l'avènement
du Fils de l'homme à la fin de ce monde...», Spicq dit aussi quelque chose de
semblable quand il écrit: «Le N.T. a désigné par 'Parousie' la venue glorieuse du

Seigneur Jésus à la fin des temps, son dernier Avènement» (t. II, p. 674). Ma question
est maintenant — c'est ici que commença ma propre réflexion — ne peut-on pas
découvrir dans ces chapitres un jeu théologique subtil: les disciples veulent dire avec
raxpooaia «la venue glorieuse du Seigneur Jésus à la fin des temps», mais cette

préoccupation eschatologique qui apparaît dès le début, est corrigée dans la suite du

chapitre 24, alors que dans le chapitre 25 le Christ nous montre qu'il était présent dès

avant son retour! C'est-à-dire: alors que les disciples s'occupent de la Parousie du
Christ comme de «la venue glorieuse à la fin des temps», apparaît alors l'autre
signification, celle de « Présence du Christ ». Avant de terminer, je voudrais porter l'attention

sur la traduction du mot crcoucmKWC par « personnellement », qui n'a pas pu me
convaincre, sûrement pas dans le texte d'un papyrus uij äyeaBai auiuariKâiç èni njv
Tûv xcuuxctcov ÓOTEpyaaiav (t. II, p. 866), dans lequel, d'après moi, on aurait pu
traduire «corporellement». C'est pourquoi je choisis dans Col 1,19 la traduction
«corporellement» au lieu de «personnellement», suivant la proposition de Spicq. Puissent

ces quelques exemples être suffisants pour montrer comment on peut travailler
avec «Spicq».

Wim van Gemert



182 BIBLIOGRAPHIE

Felice Montagnint, La prospettiva storica delle Lettera ai Romani. Esegesi
di Rom 1-4 (Studi biblici 54), Brescia, Paideia, 1980.

L'auteur, un des trois responsables de l'édition italienne du « Kittel », nous offre
ici un curieux petit ouvrage. Il s'agit d'une explication des quatre premiers chapitres
de la lettre aux Romains, destinée à mettre en évidence la «perspective historique»
qui fut celle de l'apôtre Paul au moment où il l'écrivit. Montagnini écarte les diverses
hypothèses qui ne font état, pour expliquer la lettre, que des visées missionnaires de
Paul sur l'Occident. Si l'apôtre écrit et s'il se tourne pour cela vers la capitale de

l'Empire, c'est qu'il a la vision d'un tournant majeur de l'histoire: le monde (civiltà)
juif— celui de la Loi — et le monde grec — celui de la connaissance — ont épuisé
leurs virtualités et leur vitalité et s'achèvent dans l'échec. Mais «là où s'ouvre le vide
apparaît une force nouvelle, capable de recueillir l'héritage de ce qui arrive à son
déclin et d'indiquer à l'homme un autre but pour guider sa marche. Cette force, c'est

l'évangile» (p. 40). Paul voit se lever l'aube d'une «humanité nouvelle» et l'épitre
aux Romains est le document de cette «vision grandiose» de la marche de l'histoire.
Cette sorte de transposition spéculative du message paulinien interfère avec l'exégèse,
menée selon les méthodes les plus classiques et du reste souvent intéressante, des

quatre chapitres.

Christophe Senft

E. Schweizer — A. Diez Macho, La chiesa primitiva. Ambiente, organizza¬
zione e culto («Studi biblici» 51), Brescia, Paideia, 1980, 158 p.

Quatre essais composent ce petit livre dont l'original espagnol remonte à 1974.

Les trois premiers sont dus à E. Schweizer qui analyse successivement la figure de

l'Eglise et de ses éléments constitutifs selon les plus anciennes traditions nèotesta-

mentaires (p. 15-32); l'ecclésiologie de l'évangile de Matthieu comme exemple d'une
lecture concrète dans la communauté syrienne (p. 33-54); le culte dans le Nouveau
Testament et sa valeur normative pour la communauté chrétienne d'aujourd'hui
(p. 55-84: révision d'un article déjà paru dans Beiträge zur neologie des Neuen
Testaments. Neutestamentliche Aufsätze 1955-1970, Zurich 1970). Le quatrième, beaucoup

plus technique, est une conférence de Diez Macho sur le milieu juif à l'époque
de la naissance du christianisme: on y voit successivement le judaïsme intertestamentaire,

le judéo-christianisme, l'apocalyptique juive, la secte de Qumran, l'influence
des scribes pharisiens surtout à travers les lectures synagogales, l'importance des

targums pour l'étude du Nouveau Testament, le Targum palestinien et son importance
pour le Nouveau Testament (exégèse, substratum araméen des évangiles et des Actes,
critique textuelle). Cet article est très dense, riche en indications bibliographiques,
parsemé de suggestions (p. 85-155). L'ensemble mérite d'être connu; les articles de

Schweizer ont la clarté et la précision bien connues du professeur suisse; la contribution

de Diez Macho doit être fichée et continuellement citée car on y trouve des

éléments de première main de la part du grand spécialiste.

Aldo Moda

Patristique Grégoire de Nazianze, Discours 27-31. Introduction, texte critique, traduc¬
tion et notes par P. Gallay avec la collaboration de M. Jourjon (Sources
Chrétiennes, 250), Paris, Le Cerf, 1978, 383 p.

Les discours 27 à 31 ne sont autres que les fameux Discours théologiques, ainsi
qualifiés parce qu'ils traitent de Dieu. Peu de pages de Grégoire de Nazianze sont



BIBLIOGRAPHIE 183

aussi accomplies que celles-ci: les raffinements rhétoriques sont au service d'une
pensée remarquablement limpide et précise qui expose la substance et aussi les
enjeux de la foi trinitaire. Le texte est édité sur la base de dix manuscrits parmi les
plus anciens; l'editio maior des Discours de Grégoire n'est pas pour demain! La
traduction, fluide et littéraire, est accompagnée d'une annotation discrète, pour ne pas
dire très mince. On aurait souhaité que la terminologie technique et les raisonnements

de Grégoire soient étudiés d'un point de vue théologique et philosophique
avec la rigueur qu'appellent ces superbes exposés théologiques.

Eric Junod

Francesca Cocchini, Origene, Commento alla Lettera ai Romani (Annuncio
pasquale, polemica antieretica), L'Aquila, LU. Japadre Editore, 1979,
197 p.

Ce livre renferme deux études sur le Commentaire aux Romains d'Origène. La

première concerne la présentation de l'annonce de la résurrection du Christ; la
seconde est un relevé systématique des allusions et des développements antihérétiques

dans ce Commentaire. L'auteur, dans chacune de ces études, s'efforce de déceler
les traces des remaniements introduits par Rufin. L'ouvrage s'achève par l'index des

citations bibliques présentes dans le Commentaire aux Romains ; il semble toutefois
que l'auteur se soit bornée à reprendre les citations signalées dans le volume de

Migne; l'index est donc notablement incomplet.

Eric Junod

Philip A. McShane, La Romanitas et le pape Léon le Grand (l'apport culturel
des institutions impériales à la formation des structures ecclésiastiques)

(Recherches, 24), Montréal, Desclée et Bellarmin, 1979, 407 p.

C'est là un sujet bien choisi et bien traité. Léon, qui fut pape de 440 à 461, a été le

témoin des profondes secousses qui entraîneront la chute de l'Empire romain: mais

ce fut aussi sous son épiscopat que l'Eglise s'est dotée de structures ecclésiastiques et

administratives, en partie empruntées à l'Empire, qui lui permettront de faire mieux

que survivre à l'effondrement politique de Rome. D'où la question judicieusement
posée: quel lien existe-t-il entre l'Empire et l'Eglise dans cette époque charnière où la

chute du premier va de pair avec l'émergence triomphante de la seconde? —
L'ouvrage comporte deux parties. Dans la première, l'auteur fait ressortir les fondements

et les perspectives théologiques de l'administration ecclésiastique par rapport à

l'Empire; dans la seconde, il expose les particularités pratiques et concrètes de cette

administration. L'une et l'autre enquête sont menées à partir de l'œuvre de Léon. —
C'est avec la même aisance que l'auteur décrit le fonctionnement de la chancellerie

papale ou l'idée que Léon se fait de la doctrine des deux cités. Parmi nombre
d'informations puisées dans cette étude, relevons le jugement de Léon sur la paix romaine.

Si la pax romana a jadis favorisé la diffusion de l'évangile, cette diffusion doit
maintenant être assurée en vertu de l'autorité spirituelle de Rome, c'est-à-dire de l'Eglise

qui est désormais chargée de faire régner la paix chrétienne. A la Rome païenne

minée par son polythéisme succède la Rome chrétienne protégée par la grâce divine.

Eric Junod



184 BIBLIOGRAPHIE

Rudolf Brändle, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos
(Beiträge zur Geschichte der biblischen Exegese, 22), Tübingen, J. C. B.

Mohr, 1979, 386 p.

Le texte de Matthieu sur le Jugement constitue une référence privilégiée pour
Chrysostome, théologien et prédicateur volontiers tourné vers les problèmes éthiques
et sociaux. Dans les pauvres, dans les hommes qui souffrent, le Christ lui-même est

présent. Chrysostome en tire la conclusion que la Passion et la Rédemption ne
cessent de se continuer. 11 voit encore dans ce texte le fondement d'une éthique qui
considère l'amour du prochain moins comme une œuvre que comme une grâce. —
Dans cette étude approfondie et sensible, R. Brandie passe en revue les principaux
passages de l'œuvre chrysostomienne où la péricope de Matthieu est expliquée; puis
il décrit la signification de cette péricope dans la prédication morale et spirituelle de
Chrysostome ainsi que dans l'idée que celui-ci se fait de la souffrance. Il consacre en
outre un intéressant chapitre à la situation sociale à Antioche et Constantinople au
tournant du IVe et du Ve siècle et à la diaconie de l'Eglise. Enfin, dans sa conclusion,
Brandie fait brièvement l'histoire de l'exégèse de Mat 25,31-46 avant Chrysostome.

Eric Junod

Roger Berthouzoz, Liberté et Grâce suivant la théologie d'irénée de Lyon
(Etudes d'éthique chrétienne, 8), Fribourg, Editions Universitaires, 1980,
288 p.

Le titre donné à cette étude n'est pas particulièrement heureux. D'une part, il fait
intervenir un couple «liberté-grâce» qui n'est pas un véritable terme de référence

pour Irénée; d'autre part, il laisse entendre que l'étude est exclusivement consacrée à

la théologie de l'évêque de Lyon. En fait, le livre montre surtout comment les adversaires

gnostiques d'irénée ont conçu la liberté et quelle réponse leur est proposée
dans Y Adversus haereses. Cette confrontation — R. Berthouzoz l'indique bien —
repose sur des conceptions cosmologiques et anthropologiques profondément
différentes. Pour les gnostiques, la liberté humaine, étroitement liée à l'éthique, paraît
comme privée de sens puisqu'elle s'exerce dans un monde déchu. Irénée, qui a perçu
l'originalité de ce mépris des gnostiques pour la liberté, évite intelligemment de leur
servir les traditionnels arguments philosophiques. Il forge une réponse fondée sur
l'économie divine qui valorise la créature et requiert sa participation. — Le livre de
Berthouzoz, principalement centré sur Adv. haer. 1,1,1-8,5 (la grande Notice valenti-
nienne) et IV,37,1-39,4 (développement d'irénée sur la liberté), est d'une grande
richesse. L'auteur possède une connaissance étendue des textes anciens (grecs,
pauliniens, gnostiques, chrétiens) sur la liberté ainsi que de la littérature récente consacrée
à ce problème. Peut-être est-ce à cause de cette érudition et aussi du caractère très
structuré de l'analyse que la lecture de cet ouvrage s'avère difficile; on désirerait
souvent trouver plus de fluidité et surtout de simplicité dans l'exposé. Il n'empêche — et

c'est l'essentiel — qu'on recourra à ce livre comme un guide solide et chargé d'une
abondante documentation.

Eric Junod

Michel Aubineau, Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem (vol. 2:
Les homélies XVI-XXI et tables des deux volumes (Subsidia hagiogra-
phica, 59), Bruxelles, Société des BoUandistes, 1980, 407 p.

Aux quinze homélies publiées dans le premier volume (voir RThPh 1981,
p. 183-184), le Père Aubineau ajoute six autres pièces; elles sont présentées, éditées,



BIBLIOGRAPHIE 185

traduites et commentées avec le même soin que les précédentes. L'homélie XVI
(inédite) sur la conception du Précurseur est la seule qui soit certainement d'Hésychius.
L'homélie XVII (fragment inédit) sur des martyrs est trop brève pour qu'on puisse
l'attribuer avec certitude au prêtre de Jérusalem. Quant aux homélies XVIII (nouvelle

édition), XIX (nouvelle édition), XX et XXI (inédites), qui sont respectivement
consacrées à Lazare et aux Rameaux, à Longin (deux homélies) et à Luc, elles sont
«apocryphes»; l'attribution des ou de certains manuscrits à Hèsychius ne peut être
retenue. Ces problèmes d'attribution donnent au savant éditeur l'occasion d'exposer
de judicieuses observations méthodologiques sur les procès d'authenticité s'appliquant

à des textes homilétiques et hagiographiques (p. 608-614). La fragilité des
attributions proposées exclusivement sur la base d'indices de critique interne (arguments
stylistiques, lexicographiques, doctrinaux) est dûment soulignée; de tels indices
deviennent évidemment bien plus probants s'ils sont confortés par des témoignages
de critique externe; reste le cas embarrassant où les indices de la critique interne
contredisent ou paraissent sérieusement contredire ceux de la critique externe. —
Dans cet ouvrage si généreux par son érudition et cependant si aisément lisible,
signalons d'une façon tout à fait arbitraire l'homélie XXI sur Luc. Bien qu'elle ne
soit sans doute pas d'Hésychius, mais vraisemblablement d'un compilateur byzantin
postérieur à Proclus de Constantinople, elle n'en demeure pas moins le plus ancien
texte hagiographique sur l'évangéliste qu'elle présente, dans un fort beau développement,

comme un médecin spirituel. — Cinq index (manuscrits, citations bibliques,
auteurs anciens, choix d'auteurs modernes, choix de thèmes abordés dans les
introductions et notes) sont offerts à la fin du volume; l'index complet des mots grecs sera
publié séparément par les soins de l'éditeur Olms. — Ce passionnant travail sur un
auteur et sur une littérature dont les patrologues n'avaient pas coutume de se soucier

prouve tout à la fois qu'il reste des terres inconnues dans le domaine patristique et

que leur défrichement est plus fécond qu'une n-ième étude sur la doctrine augustinienne

de la grâce ou la spiritualité de Grégoire de Nysse.

Eric Junod

Le Livre secret des Cathares. Interrogano Iohannis, apocryphe d'origine bogo-
mile. Edition critique, traduction, commentaire par Edina Bozôki

(Textes Dossiers Documents, 2), Paris, Beauchesne, 1980, 245 p.

L'Interrogano Iohannis serait un apocryphe issu du milieu bogomile au Xle-XIIe
siècle et rédigé en grec (c'est l'hypothèse vers laquelle incline l'éditeur) ou en slave;

nous le connaissons à travers une version latine utilisée par les Cathares et sauvée de

la destruction... par l'Inquisition. Cette version est transmise sous deux formes
textuelles légèrement différentes; E. Bozôki les édite l'une et l'autre et en donne une
traduction française. Ce texte démontre peut-être (nous serions moins affirmatifs que

l'éditeur) l'existence d'une influence des Bogomiles sur les Cathares; toute la question

est de savoir quel usage faisaient de ce texte les premiers et les seconds.

E. Bozôki, dans son commentaire, attire l'attention sur les rapprochements que l'on

peut constater entre Y Interrogano et ce que l'on sait par d'autres sources sur les

croyances des Bogomiles et des Cathares; elle relève aussi nombre d'éléments

mythologiques, légendaires, doctrinaux que l'on rencontre dans des textes bien plus

anciens: apocryphes judéo-chrétiens et chrétiens, textes gnostiques et patristiques.

Après avoir noté des ressemblances entre les mythes gnostiques et Y Interrogano, elle

souligne avec une prudence bienvenue qu'il existe aussi d'importantes différences qui



186 BIBLIOGRAPHIE

doivent interdire de conclure péremptoirement à une relation directe entre les Gnostiques

et les Bogomiles. Cette recherche des parallèles et des sources est intéressante,
sinon fructueuse. Sans doute est-elle grevée par une démarche un peu scolaire qui
s'attache aux rapprochements ponctuels. 11 serait bon que des spécialistes de la
religion entreprennent une lecture plus synthétique des mythes et des légendes de Y

Interrogano en les confrontant à d'autres mythes et légendes, sans partir de l'a priori que
l'enseignement est nécessairement dualiste ou dualisant sous prétexte que le texte
aurait été utilisé (et, encore une fois, de quelle façon?) par des Bogomiles et des
Cathares. Cette recherche sera désormais facilitée par l'édition, la traduction et aussi
l'index verborum qu'offre E. Bozôki.

Eric Junod

Scolies ariennes sur le Concile d'Aquilée. Introduction, texte latin, traduction
et notes par R. Gryson (Sources Chrétiennes, 267), Paris, Le Cerf, 1980,
404 p.

Ces scolies sur le Concile d'Aquilée (381), où Ambroise obtint la condamnation
de deux évêques coupables d'arianisme, sont un document important pour l'histoire
de l'arianisme en Occident. R. Gryson en donne une édition qui est à considérer
comme une prouesse scientifique. A l'aide de tous les moyens techniques disponibles
et aussi d'un sens critique aiguisé, il a fait notablement progresser la lecture de ces
scolies conservées dans les marges d'un codex de la première moitié du Ve siècle. De
surcroît, il démontre que ces scolies ne sont pas, comme on l'avait dit, l'œuvre d'un
auteur unique. Le premier bloc est écrit de la main même d'un évêque nommé
Maximus; elles concernent les actes du Concile et une lettre d'Auxentius (un évêque
arien). Le second bloc, plus riche sur le plan doctrinal, renferme des fragments d'une
réfutation du De fide d'Ambroise et une apologie des évêques condamnés à Aquilée;
cette réfutation et cette apologie sont toutes deux l'œuvre de Palladius de Ratiaria
(Bulgarie). Ce volume, très solidement introduit à tous égards (philologique,
historique, théologique), offre en appendice le texte des Actes du Concile d'Aquilée.

Eric Junod

Pseudo-Macaire, Oeuvres spirituelles I: Homélies propres à la collection 111.

Introduction, traduction et notes (avec le texte grec) par Vincent Des-

prez (Sources Chrétiennes, 275), Paris, Le Cerf, 1980, 399 p.

Les textes du Ps-Macaire représentent une pièce maîtresse de la littérature
ascétique et monastique des IVe-Ve siècles. D'un point de vue strictement littéraire, leur
lecture est relativement aisée. En revanche, l'accès aux textes et leur édition présentent

d'énormes difficultés; c'est pourquoi ils n'ont été scientifiquement édités que
tout récemment, et encore de façon incomplète. L'introduction de Desprez expose
clairement la nature de ces difficultés qui tiennent à la transmission des textes. La
tradition directe donne quatre collections grecques (certaines pièces se retrouvant dans

plusieurs collections) ainsi que des fragments. A cela s'ajoute l'apport des versions

(syriaques, copte, arabes, arménienne, géorgiennes, latine, éthiopienne, slaves). De

surcroît, le travail d'établissement des textes doit être accompagné pour plusieurs
pièces d'un procès d'authenticité. — Desprez se propose à long terme d'éditer
l'ensemble du corpus du Ps-Macaire. Dans ce premier volume, il présente les textes
de la collection III. Sur les 43 textes qui composent cette collection, plusieurs se



BIBLIOGRAPHIE 187

retrouvent dans les collections I et II; ils ne sont pas repris dans cet ouvrage qui est
donc consacré aux pièces se trouvant uniquement dans la collection III; de même, le
texte n° 28, qui est emprunté au De spiritu sancto de Basile, n'est pas reproduit. L'édition,

sauf très rares exceptions, est celle de E. Klostermann et H. Berthold, parue en
1961. — Nous avons parlé jusqu'ici de textes; c'est qu'en effet leur genre littéraire fait
problème. Ils sont présentés, selon les collections, comme des logoi ou des homélies.
V. Desprez considère que les textes de la collection III sont essentiellement des
homélies ou des conférences spirituelles prononcées par un maître à l'intention d'un
auditoire monastique. L'auteur (Syméon) appartiendrait à un courant modéré du
messalianisme. Sa spiritualité, enracinée dans une tradition remontant aux Cappado-
ciens et aux Alexandrins, semble dominée par le combat à livrer contre le mal et par
l'aspiration à une vie divine et lumineuse. — La traduction de Desprez, à l'instar de

l'introduction, est claire. On apprécie de disposer d'un index des mots grecs; c'est là

un instrument de travail qui offrira au lecteur une aide qui aurait dû lui être
dispensée plus généreusement dans les notes; celles-ci sont en effet plutôt rares et
décevantes.

Eric Junod

Théodoret de Cyr, Commentaire sur Isaïe, t. I (sections 1-3). Introduction,
texte critique, traduction et notes par J.-N. Guinot (Sources Chrétiennes,
276), Paris, Le Cerf, 1980, 334 p.

Théodoret de Cyr est l'un des représentants les plus éminents de l'école exégétique

antiochienne; de plus, il a fait preuve de beaucoup de courage et de lucidité
dans ses prises de position au sein de la controverse christologique de la première
moitié du Ve siècle. Son Commentaire sur Isaïe, entièrement conservé par un unique
manuscrit et partiellement transmis par les chaînes, rend pleinement témoignage à

ses qualités d'exégète et de théologien; les explications sont toujours concises,
rigoureuses, soucieuses de défendre une saine doctrine christologique et d'être accessibles
au peuple chrétien. Le texte et les apparats sont empruntés à la magistrale édition
d'A. Möhle. Ce premier volume contient une introduction générale et les textes et
traductions des trois premiers tomes (jusqu'à Esaïe 9,6); les tomes suivants (le commentaire

en comprend vingt!) paraîtront ultérieurement.

Eric Junod

David C. Steinmetz, Luther and Staupitz: An Essay in the Intellectual Ori¬

gins of the Protestant Reformation Duke Monographs in Medieval
and Renaissance Studies No. 4), Durham, N. Carolina 1980, Duke
University Press, x + 149 p.

Dans quelle mesure Luther peut-il être considéré comme un disciple de Johannes

Staupitz? Selon la monographie très fouillée de M. Steinmetz, la théologie de Luther
ne dépend pas de celle de Staupitz, mais il est indéniable que Staupitz a exercé une
influence pastorale sur Luther en l'encourageant à élaborer ses propres doctrines.
Dans le premier chapitre Steinmetz donne un excellent survol des différentes
positions prises par les historiens modernes à l'égard de Staupitz et de sa théologie. Selon

son propre point de vue, Staupitz doit être considère comme un Augustinien au sens

strict du terme, à savoir un lecteur et un exégète de saint Augustin. La question de

l'adhérence de Staupitz à la via Gregorii est épineuse puisque le maître de Luther préfère

citer Gilles de Rome et Thomas de Strasbourg tout en restant d'accord sur
plusieurs points avec Grégoire de Rimini. Le reste du livre est divisé en quatre chapitres

Histoire
de la
théologie



188 BIBLIOGRAPHIE

qui traitent des problèmes suivants: (a) L'exégèse vétéro-testamentaire des sermons
sur Job (1497-98) de Staupitz et des Dictata (1513-15) de Luther. Après avoir
soigneusement comparé la méthode exégétique et la théologie de ces deux ouvrages,
Steinmetz conclut que les conceptions luthériennes de la foi et de la promesse divine
sont tout à fait indépendantes de celles de Staupitz. (b) Les notions d'humilité et de

justification dans les écrits de Staupitz, 1497-1515, et de Luther, 1509-15: Steinmetz
affirme, en partie contre Ernst Bizer (v. p. 94: «Bizer is both right and wrong in his

arguments concerning the relationship of Luther and Staupitz during the crucial
years 1513-15»), que chez les deux théologiens «préparation à la grâce» signifie la

préparation faite par Dieu et non pas par l'homme; le pécheur pour sa part est prêt à

recevoir la grâce dès qu'il confesse son incapacité à atteindre Dieu par ses propres
moyens. L'humilité par contre n'est pas définie d'une manière univoque; pour Staupitz

les humbles sont les élus, pour Luther les croyants, (c) L'exégèse de saint Paul
chez Staupitz, chez le «nominaliste» Steinbach et chez le jeune Luther: Steinbach, à

la différence de Luther et de Staupitz, identifie la prédestination avec la prescience
divine. L'amour pour lui est le principe central de la justification: il nie qu'il soit
possible d'être justifié par la foi en affirmant qu'Abraham a mérité la grâce en raison de
ses propres œuvres. Staupitz et Luther élaborent chacun sa propre théorie de la
justification, mais les deux soulignent l'importance de l'union avec le Christ et considèrent

la prédestination comme la seule préparation à la grâce; Luther y introduit en
outre le lien entre l'élection et la justification par la foi. (d) Une brève discussion de
l'attitude de Luther envers l'extase vient à la fin de l'ouvrage. Le livre présente une
très intéressante tentative pour démontrer l'originalité de Luther par rapport à ses

maîtres, et nous espérons qu'il encouragera les historiens à définir d'une manière plus
exacte les nuances de la doctrine et de l'exégèse de ces derniers. Il est inquiétant de
voir ceux-ci qualifiés de plus en plus souvent de «German nominalists» sans précision

aucune. Soulevons quelques questions à ce sujet. — Comme l'avait déjà
remarqué J. Haller dans Die Anfänge der Universität Tübingen, I, Stuttgart 1927, 193,

non seulement Staupitz, mais aussi Biel et Steinbach ont été influencés par saint
Thomas. Steinbach lui-même cite Thomas à plusieurs reprises dans son commentaire
aux Galates. D'autre part, en tâchant de libérer Luther des influences «nominalistes»,

l'auteur ne tient pas compte du fait que l'on pourrait établir un lien entre le
Deus absconditus de Luther (v. p. 112) et le Dieu d'Ockham que l'homme peut
atteindre par la foi qui contredit la raison. — Quant à la discussion de la foi
d'Abraham chez Steinbach et Luther, il pourrait être utile de faire ressortir la distinction

entre l'exégèse et la doctrine de ces deux théologiens. M. Steinmetz dit (pp.
116-117) que le «nominaliste» Steinbach considère Abraham «as the archetypal
viator who earned his justification by doing what was in him» tandis que pour
Luther «Abraham is an example of the absolute believer... he stands to believe any
promise of God no matter how violently it may contradict the judgements of his own
prudential reason...». Or la situation paraît un peu plus complexe. Luther ne parle
pas de la foi d'Abraham dans son commentaire aux Galates 1519. Il met brièvement
l'accent sur l'importance de la foi en commentant Rm 4,3 en 1515-16, mais il n'élaborera

la question que dans la deuxième version de son commentaire aux Galates. Les

rapports entre l'exégèse de Steinbach et celle de Luther au plan du contenu paraissent

donc trop mal définis pour que l'on en tire des conclusions sûres. L'auteur ne

souligne pas que la structure du commentaire aux Galates de Steinbach ressemble à

la structure des Romains de Luther; dans chaque cas le commentaire du texte est

suivi des Corollario. Steinbach y rajoute encore une section de dubia qui ne paraît
pas chez Luther. — D'autre part, comme l'affirme M. Steinmetz (pp. 115-116), on
constate dans les Romains [ad 4,3ss] de Luther une théologie de la grâce très différente

de celle de Steinbach. Cette différence est due — et ceci n'est pas mentionné —



BIBLIOGRAPHIE 189

à la conception luthérienne du péché originel. Les rapports entre Luther et ses
maîtres et prédécesseurs ne sont pas simples et devraient être définis plus soigneusement.

Il s'agit non seulement des théologiens de Tübingen, mais aussi de Bartholo-
maeus Arnoldi von Usingen, maître de Luther et auteur d'un manuel de logique
«nominaliste». — Malgré la confiance excessive qu'il fait aux termes techniques tels
que «Nominalism» ou encore «Hermeneutic» (qu'entend-il par une «hermeneu-
tical method which more faithfully reflects the exegetical content of the text?», p. 43),
M. Steinmetz nous présente un livre très intéressant, presque sans fautes d'impression,

qui provoquera sûrement d'autres recherches sur les rapports entre Luther et ses
maîtres et prédécesseurs.

Irena Backus

T. Anthony Perry, Erotic Spirituality: The Integrative Tradition from Leone
Ebreo to John Donne, Alabama, The University of Alabama Press, 1980,
143 p.

Dans ce recueil de neuf essais dont quelques-uns ont déjà été publiés ailleurs,
l'auteur montre l'influence qu'ont exercée les idées de Léon l'Hébreu (c 1460-1530)
sur certains poètes du XVIe siècle. Plus précisément il s'agit de la conception qu'a
Léon de l'amour comme synthèse: pour l'homme il consiste en fait en une conciliation

de deux tendances opposées, l'action et la contemplation. Cette conciliation
correspond à celle entre le corps et l'âme, le masculin et le féminin, le ciel et la terre,
Dieu et la création. Les poètes que discute M. Perry sont: Maurice Scève, Pernette du
Guillet, Antoine Héroët, Jorge de Montemayor, John Donne et Shakespeare. Pour
un théologien, l'intérêt principal de l'ouvrage de M. Perry réside dans les deux
premiers chapitres où il nous offre une analyse soigneuse de la théologie et de la
philosophie de Léon. Il y discute entre autres l'attitude de Léon envers le problème de la
connaissance de Dieu par l'homme. Ce problème a par ailleurs préoccupé d'autres
théologiens de tendance «cabbaliste» au début du XVIe siècle, dont notamment
Reuchlin et Agrippa von Nettesheim. Or, pour Léon, le problème ne se pose pas
puisqu'il maintient que l'homme est capable d'aimer Dieu tout en n'ayant de lui
qu'une connaissance imparfaite. Malheureusement M. Perry ne tient pas assez

compte du fait que plusieurs traductions des Dialog(h)i de Léon ont paru au cours du
XVIe siècle. En plus des versions française et italienne, il y en a eu aussi une
espagnole (1568) et une latine (1564) (citée ici d'après: Scriptores Artis Cabalisticae, Bâle
1587: «Dialogi très a Ioanne Carolo Saraceno purissima candidissimaque Latinitate
donati »). Etant donné le grand nombre des versions, on a lieu de se demander si M.
Perry a raison de se fonder exclusivement sur les versions française et italienne et si

certaines inexactitudes dans son interprétation de Léon ne sont pas dues à la traduction

qu'il a utilisée. Il dit à la p. 17 ex.: «Thus [for Leone] in their respective domains
of physical, psychological and celestial reality, the eye, the human mind and the sun

are images of divine intellect, especially in so far as they perceive and illuminate... ».

Or selon la version latine (Dialogus III, pp. 455-456 dans: Scriptores Artis), seul le

soleil est l'image de l'esprit divin dans le monde et c'est le soleil qui illumine la vision
humaine. L'intelligence humaine quant à elle est illuminée directement par l'esprit
divin.

Irena Backus



190 BIBLIOGRAPHIE

Kenneth Hagen, Hebrews Commenting from Erasmus to Bèze 1516-1598
Beiträge zur Geschichte der Biblischen Exegese, 23), Tübingen, J. C.

B. Mohr (Paul Siebeck), 1981, 126 p.

L'auteur se donne pour but d'analyser le rôle de Y argumentum dans les commentaires

à l'Epître aux Hébreux qui ont été publiés entre 1516 et 1598. L'argumentum
était particulièrement important à cette époque parce que de nouvelles questions
concernant l'identité de l'auteur de l'Epître avaient été soulevées par Erasme en 1516

et ensuite par Luther, Cajétan, Calvin et Bèze. C'est aussi dans Y argumentum que les

différents commentateurs présentent leurs opinions au sujet de la relation entre
l'Ancien et le Nouveau Testament, relation qui d'ailleurs constitue le sujet principal
de l'Epître. M. Hagen discute 22 argumenta dans la première partie: «Erasmus to
Calvin 1516-49» (p. 4-66) et 23 dans la deuxième partie: «Politus to Bèze 1551-98».
Seuls les argumenta les plus détaillés ou les plus originaux — notamment ceux
d'Erasme, de Cajétan, de Bullinger, d'Oecolampade, de Calvin et de Bèze — sont
cités (avec une traduction anglaise) et analysés in extenso. Quant aux autres — ceux
de Brenz, de Hunnius et de Grynâus, p. ex. — l'auteur se contente de signaler leur
existence. A la suite de ses analyses il conclut avec raison que: 1° l'idée luthérienne
du Christ comme base des deux Testaments n'est pas reprise par ses successeurs; 2°

Cajétan se montre le plus critique parmi les commentateurs; 3° les différences
confessionnelles n'exercent aucune influence sur les interprétations de l'Epître; paradoxalement

c'est Ambrosius Catharinus qui attache une importance capitale à la question
de la foi; 4° le problème de l'identité de l'auteur préoccupe tous les commentateurs et
donne lieu à des arguments et des hypothèses nuancés. On trouve une bibliographie
très complète des commentaires aux Hébreux des XVIe et XVIIe siècles à la fin du
livre. M. Hagen y mentionne certains commentaires dont il n'a pas fait état dans sa

monographie. Or on a lieu de se demander pourquoi le commentaire de Piscator
(1590) p. ex. n'est pas analysé au cours de l'ouvrage. Il est vrai que son argumentum
ne compte pas parmi les plus originaux. Il est toutefois important, car Piscator
reprend, avec quelques additions, Y argumentum de 1588 de Théodore de Bèze, y
compris le témoignage de ce dernier concernant les anciens manuscrits qui mentionnent

Paul comme auteur. De plus Théodore de Bèze tient à remercier Piscator dans
sa préface à la dernière (1598) édition des Annotationes. Il semble donc que nous
ayons affaire à un cas d'interdépendance assez intéressant. — M. Hagen a réussi à

répertorier un très grand nombre de textes, compte tenu des dimensions restreintes
de sa monographie. Toutefois il aurait valu la peine de préciser que la question de

l'identité de l'auteur a été discutée au XVIe siècle en dehors des commentaires à

l'Epître aux Hébreux, notamment dans les Centuriae Magdeburgenses (Basileae, Joh.

Oporinus 1560, cent. 1. lib. 2, cap. 4, col. 55). Les «centuriateurs», dont Mathias
Flacius lllyricus, auteur du commentaire aux Hébreux que M. Hagen discute aux pp.
83-86, se basent sur l'autorité d'Eusèbe et d'Origène pour réfuter l'hypothèse selon

laquelle Paul est l'auteur de l'Epître. Leur jugement est d'autant plus frappant que
Flacius dans son commentaire (1570) utilise les mêmes sources pour prouver le

contraire. Selon M. Hagen (pp. 33-34), Bullinger et Oecolampade prétendent qu'Ori-
gène (cité par Eusèbe) affirme que Paul est l'auteur des Hébreux. Or, continue-t-il, le

témoignage d'Origène chez Eusèbe est très ambigu. Tel est effectivement le cas si l'on
examine, comme le fait M. Hagen, la version grecque de Y Historia ecclesiastica
d'Eusèbe. Mais Oecolampade et Bullinger ont utilisé de toute évidence la traduction
latine de Rufin (parue pour la première fois à Bâle en 1523 dans l'édition de Beatus

Rhenanus), selon laquelle Origene témoigne très clairement en faveur de l'origine
paulinienne de l'Epître. M. Hagen aurait pu éviter cette inexactitude en se référant à

l'édition de Y Historia ecclesiastica dans la série: Die Griechischen Christlichen Schliffs-



BIBLIOGRAPHIE 191

teller, 9:1, 9:2, 9:3, Leipzig 1903-09, qui donne la version grecque avec la traduction
de Rufin. En outre la division par chapitres de cette traduction dans l'édition bâloise
ne correspond pas à la division moderne. Oecolampade donc, contrairement à ce
qu'affirme M. Hagen, ne s'est pas trompé en situant le témoignage d'Origène dans
livre 6, cap. 18 de Y Historia ecclesiastica. Il est surprenant de lire (p. 41) que Zwingli
dans Von der Taufe (1525) affirme que les sacrements de l'Ancien Testament sont
nettement moins perfectionnés que ceux du Nouveau. Car c'est précisément dans cet

ouvrage que Zwingli, en s'appuyant sur le De baptismo contra Donatistas d'Augustin,
postule que le pédobaptisme est équivalent à la circoncision (cf. Z 4, pp. 321 ff.). Le
mot status est un terme technique qui a une signification assez particulière (« la question

principale abordée par le discours ») et on ne peut pas le traduire par le terme
anglais «status» (p. 53). La définition du status que donne M. Hagen à la p. 69

(«general proposition of the whole epistle») est d'ailleurs plus proche de la signification

originale. (Voir à ce sujet: H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, Bd.
I, München 1960, 79-138, 147.) Malgré certaines inexactitudes M. Hagen nous offre
un livre intéressant qui pourra servir de guide à tous ceux qui veulent approfondir
leur connaissance de l'exégèse néotestamentaire au XVIe siècle.

Irena Backus

Romantisme et religion — Théologie des théologiens et théologie des écrivains,
Actes du colloque interdisciplinaire tenu à Metz en octobre 1978, Paris,
PUF, 1980, 455 p.

On ne résume pas un volume réunissant les contributions de 27 auteurs différents,
sans compter les discussions dont l'essentiel est reproduit au terme de chaque partie.
Ces communications ont été réparties en 6 sections: I. Théologie des théologiens; II.
Aspects de la religion romantique; III. Peinture et spiritualité; IV. Théologie des

écrivains; V. Religion et société; VI. Religion et musique; VII. Epigones. Les conclusions

sont de Jean Gaumier et relèvent essentiellement trois points de convergence:
a) le romantisme a profondément transformé le christianisme; b) il a éprouvé un
besoin intense de retour à l'unité; c) la continuité y est constante avec le XVIIIe
siècle. Mais comment résumer en des conclusions les travaux d'un colloque qui a

surtout abouti à mettre en évidence la très grande diversité du romantisme et l'impossibilité

de le ramener à un dénominateur unique? Plaisons-nous plutôt à signaler tout
l'intérêt de ce volume: on ne pourra plus en faire abstraction quand on voudra
aborder le XIXe siècle d'expression française. Accessoirement, voici quelques remarques

marginales que sa lecture nous a inspirées, surtout en pensant à la pensée
protestante: a) on doit regretter que Vinet n'y ait pas de place dans les pages réservées au

protestantisme; b) la présentation du protestantisme à l'âge romantique, en France

ou en Suisse romande, y est insuffisante; c) la convergence du romantisme et du
Réveil eût mérité des études plus fouillées; d) la lecture barthienne du romantisme
dont s'inspirent quelques-uns des contributeurs protestants s'avère trop unilatérale

pour rendre compte effectivement des faits; e) on regrette, entre autres, que Renan

n'ait donné lieu à aucune contribution. Mais ce n'était qu'un colloque; on n'y pouvait

tout dire; ce que l'on a dit à celui-là ouvre déjà beaucoup de perspectives.

Bernard Reymond

S. Breton, P. Colin, D. Dubarle, J. Greisch, J. Houssaye, X. Tiuliette, Le

Modernisme, Paris, Beauchesne, 1980, 271 p.

Due à six professeurs de l'Institut catholique de Paris, cette publication entend

aborder la controverse moderniste sous un angle essentiellement philosophique. Elle



192 BIBLIOGRAPHIE

est ainsi un complément utile et nécessaire aux nombreux travaux de caractère plutôt
historique dont l'étude du modernisme bénéficie actuellement. P. Colin examine « Le
kantisme dans la crise moderniste» et propose une lecture renouvelante de l'encyclique

Pascendi. Nous avons été particulièrement attentif au parallèle doctrinal qu'il
établit entre le modernisme vu par cette encyclique et la pensée d'Auguste Sabatier,
mais sans se prononcer historiquement quant à la réalité de l'influence de Sabatier

sur certains modernistes. Certaines analogies d'expression sont effectivement
frappantes. La connaissance que P. Colin a de Sabatier reste toutefois trop superficielle
pour lui permettre de rendre pleinement justice à son originalité. — J. Houssaye et S.

Breton se sont arrêtés tous deux à la pensée d'E. Leroy. On retiendra surtout l'étude
de Breton sur « Dogme de la Résurrection et concept de matière», à la fois concise et
éclairante. — Les contributions de X. Tilliette et de J. Greisch portent sur la pensée
de Blondel. Nous avons été déçu de la première, plus habile que renouvelante
(«Blondel et la controverse christologique»); J. Greisch, lui, en examinant «Blondel
et les aspects herméneutiques de la crise moderniste », montre fort bien que « la crise
moderniste peut être définie comme l'expérience généralisée des frontières brouillées»

(p. 178). D. Dubarle, enfin, aborde le thème «Modernisme et expérience
religieuse» en une longue étude articulée surtout en fonction de la pensée du P. Gardeil.
Le choix de ce dernier auteur est d'ailleurs significatif: l'ensemble de ce volume laisse
le sentiment très net que, situé typologiquement, le débat moderniste s'est poursuivi
au-delà de Pascendi en fonction de ces deux pôles de possibilités théologico-philoso-
phiques qu'incarnent les œuvres de Gardeil et de Sabatier.

Bernard Reymond

Valdo Vinay: Storia dei Valdesi/3. Dal movimento evangelico italiano al
movimento ecumenico (1848-1978), Torino, Claudiana, 1980, 527 p.

Dans ce livre, le troisième de l'histoire des Vaudois du Piémont, Valdo Vinay
raconte cette histoire étroitement mêlée à celle de l'Etat italien et, ce qui semble un
paradoxe, à celle de l'Eglise romaine. Ou plutôt, entre les deux grandes forces de

l'Eglise et de l'Etat, tantôt ennemies, tantôt alliées, l'Eglise vaudoise, et avec elle le

protestantisme, mène une vie précaire, réussit à survivre, réalise même une certaine
expansion et exerce un rayonnement culturel et religieux indéniable. Il n'a pas été

facile pour les Vaudois de s'intégrer à la vie italienne; un long passé de persécutions
très dures les poussait plutôt au repli sur eux-mêmes et à l'abstention dans les questions

politiques. L'ouverture au monde leur a été facilitée et imposée par la présence
en Italie de groupes protestants d'origine étrangère. Si la Contre-Réforme avait
réussi, au XVIe siècle, à anéantir toutes les communautés protestantes italiennes, à

l'exception des Vaudois réfugiés dans leurs montagnes, elle n'avait pu supprimer les

relations commerciales ou diplomatiques de certaines villes avec des puissances
protestantes. Venise, par exemple, accordait aux Allemands des privilèges qui remontaient

au xme siècle et malgré la surveillance du nonce apostolique, un petit groupe
protestant assez hétérogène s'y maintint toujours. Il y eu même, vers la fin du XVIIe
siècle, une communauté luthérienne régulière. A Florence, dans la première moitié
du siècle dernier, le protestantisme comptait d'éminents représentants dont beaucoup
d'origine suisse, comme le bibliothécaire Jean-Pierre Vieusseux, fondateur de

l'Archivio Storico, et l'historien Sismonde de Sismondi. Avec le savant italien Daniel
Mayer, ils créèrent un centre de culture extrêmement vivant. Plusieurs ambassadeurs

d'Angleterre et de Prusse soutinrent les protestants. Mais la pénétration du protestantisme

en Toscane n'alla pas sans difficultés. Après une période d'indulgence, le



BIBLIOGRAPHIE 193

grand-duc Leopold fit volte-face et de nombreuses expulsions et incarcérations
s'ensuivirent. De même au Piémont ou une église agrégée à celle des Vallées
vaudoises venait d'être construite à Turin, la réaction catholique fut violente. Massimo
d'Azeglio était hostile à la liberté des cultes et tant qu'il fut au pouvoir, Cavour n'osa
pas la revendiquer. — De 1859 à 1861, l'Italie fut en guerre contre l'Autriche que
soutenait le pape. En général, les protestants favorisèrent les mouvements d'indépendance.

A la fin de 1859, la liberté de conscience était reconnue en Lombardie, en
Toscane et dans les Légations. Mais l'unification de la péninsule, malgré les victoires
remportées dans une seconde guerre contre l'Autriche, ne s'achève qu'avec la prise
de Rome (20 septembre 1870). L'Italie est donc née, malgré l'Eglise romaine. La rupture

est grave. Le pape Pie IX la voudrait définitive. Mais une telle cassure à la

longue se révèle impossible à maintenir et l'Eglise et l'Etat en arrivent à des

compromis. — Après la chute de Rome, la société wesleyenne de Londres envoya des

missionnaires à Milan, à Naples, en Vénétie et à Rome même. Des méthodistes
épiscopaux américains, des baptistes anglais et américains suivirent. Les nouveaux venus
fondèrent de nouvelles communautés, des écoles, des hôpitaux, des asiles.

Malheureusement ces nouveaux groupes ne s'entendaient pas toujours avec l'Eglise
vaudoise, trop figée dans ses institutions, et ne s'entendaient pas beaucoup mieux entre
eux. La polémique anti-catholique sévissait. Pourtant baptistes et méthodistes rendirent

au protestantisme italien des services indéniables: une diffusion plus large de la

Bible, la naissance de communautés plus fortes dans les grandes villes, la création
d'instituts et d'écoles remarquables, de journaux et de revues d'une belle tenue. Les

dons d'une Américaine permirent la construction d'une seconde église vaudoise et de

la Faculté de théologie à Rome. Par sa Faculté (transférée de Florence à la Ville
éternelle) l'Eglise vaudoise maintenait des relations avec le protestantisme européen et

anglo-saxon. Elle exerça aussi une activité missionnaire remarquable, liée à l'émigration

massive de populations italiennes en Argentine et en Uruguay. Aujourd'hui
l'Eglise, née de cette activité, est rattachée à l'Eglise vaudoise et dispose d'une Faculté

de théologie à Buenos Aires. — L'Italie entra sans enthousiasme dans la première

guerre qui fut très dure pour elle. A peine en était-elle sortie que survint la crise

redoutable du fascisme. L'Eglise catholique crut pouvoir s'appuyer sur Mussolini

pour reprendre une partie de son pouvoir sur l'Etat, ce qui apparaît clairement dans

le Concordat et les accords du Latran en 1929. Malgré les déclarations rassurantes du

Duce, la situation des non-catholiques et des protestants en particulier fut plus difficile.

Le fascisme répugnait à l'individualisme des Vaudois. Les restrictions mises à

l'usage et à l'enseignement du français, les mesures prises contre certaines écoles et

même contre certains pasteurs les troublaient. Il n'y eut cependant pas, du moins au

début, une résistance religieuse pareille à celle qui fut opposée au nazisme; elle était

avant tout passive. La persécution des Juifs fut moins spectaculaire qu'en France,

mais plus d'un protestant vint en aide aux persécutés. Il y eut des résistants dans les

Unions chrétiennes et à la fin de la seconde guerre un maquis vaudois, souvent

héroïque. — Au sortir de la seconde guerre mondiale, l'Italie eut de la peine à se

dégager des retombées du fascisme. Mais ce fut au tour de l'Eglise romaine

d'affronter une situation profondément changée. Au début du XXe siècle, elle avait

cru pouvoir étouffer le modernisme, c'est-à-dire la pénétration dans le clergé de la

critique historique, de l'exégèse moderne et de philosophies autres que le thomisme.

Elle avait condamné sans appel des forces qui devaient ressurgir une trentaine

d'années plus tard. Sans l'effort de recherche biblique fait par les modernistes, le

catholicisme serait loin de disposer aujourd'hui des historiens et des exégètes dont il

peut être fier. — L'expérience aussi de la fraternité vécue au-delà des differences

confessionnelles dans les camps de concentration, la personnalité profondément

chrétienne de Jean XXIII ont permis la convocation de Vatican II. Une ère nouvelle



194 BIBLIOGRAPHIE

a commencé. Du côté protestant, l'œcuménisme avait été représenté en Italie par Ugo
Janni qui avait passé par le vieux catholicisme avant de se rattacher à l'Eglise
vaudoise, par Giovanni Luzzi, auteur d'une belle traduction de la Bible qui aurait dû
devenir œcuménique, par Giovanni Miegge, professeur à la Faculté de théologie
vaudoise. Malgré le respect et l'admiration inspirés par Jean XXIII, une partie de

l'Eglise vaudoise est restée réservée à l'égard de l'œcuménisme. Cependant celui-ci
progresse en profondeur par l'étude biblique et par des rencontres régulières entre
théologiens des deux confessions. — Au cours des vingt dernières années, un clivage
s'est produit soit dans le catholicisme, soit dans le protestantisme. Chez les catholiques,

des communautés dites de base se sont formées où la Bible est lue librement et

interprétée dans un sens avant tout social et politique. La jeunesse protestante réagit
fortement contre la longue indifférence des Eglises aux problèmes de la société dans
laquelle elles devraient agir. On peut constater aussi un heureux rapprochement entre
les diverses dénominations protestantes. L'entraide et les communications se sont
beaucoup améliorées. — Le livre de Valdo Vinay a le très grand mérite d'une impartialité

et d'une sincérité remarquables. Basé sur des recherches amples et minutieuses,
il est un guide précieux pour qui cherche à connaître le protestantisme italien. Parmi
les conclusions que l'auteur propose à la fin de son livre, retenons celle-ci: le
protestantisme reste une diaspora, l'idée d'une conversion de l'Eglise romaine au protestantisme

était une chimère. Par contre, la stimulation des éléments de vie chrétienne
authentiques du catholicisme par les éléments authentiques du protestantisme est à la
fois un devoir et une espérance.

Lydia von Auw

Ernesto Buonaiuti: La vita allo sbaraglio. Lettere a Missir (1926-1946) a

cura di Ambrogio Donini, Firenze, La Nuova Italia editrice, 1980, 572 p.

Le titre de ce recueil de lettres est difficile à traduire. Mettre sa vie en jeu, la

risquer, l'exposer au danger, voilà comment Ernesto Buonaiuti traduisait l'expression
évangélique: perdre sa vie. Ce titre résume remarquablement l'existence douloureuse
et par certains côtés héroïque de l'historien moderniste, voué à une grande cause: la

liberté de la recherche religieuse. Les lettres qu'il échangea avec Missir peuvent
paraître, au premier abord, assez communes, mais à mesure qu'on en poursuit la

lecture, l'Italie intellectuelle, politique et religieuse d'entre deux guerres ressuscite avec
ses contrastes et ses problèmes. Les lettres sont magnifiquement illustrées par les

notes du sénateur Ambrogio Donini, lui-même ancien élève (et l'un des préférés) de

Buonaiuti. Donini, ses études à Rome achevées, s'était engagé, à l'insu de son maître,
dans le communisme militant. Ce fut l'occasion d'un drame entre le maître et le
disciple mais l'attachement mutuel survécut. Remo Missir était un jeune Italien, établi à

Smyrne, que sa situation familiale destinait au monde des affaires, mais qui était
attiré par la recherche intellectuelle et les questions religieuses. Très vite l'amitié s'établit

entre les deux correspondants. Missir rêva de venir à Rome, étudier sous la direction

de Buonaiuti, Buonaiuti de se rendre à Smyrne et de visiter les ruines des cités de

l'Apocalypse. Ces rêves ne purent se réaliser. Missir ne fit à Rome que de brefs
séjours, mais garda jusqu'à la fin de sa vie sa curiosité intellectuelle que Buonaiuti
avait stimulée et trouva en lui un confident et un directeur spirituel. Au moment où
la correspondance s'établit, la période la plus heureuse de la vie de Buonaiuti — ses

premières années de professorat à l'Université de Rome où il avait réuni un groupe
d'étudiants enthousiastes — est déjà passée. L'excommunication l'a frappé par deux
fois et l'a privé de sa chaire. Il est chargé d'un travail extra-académique qui le



BIBLIOGRAPHIE 195

conduira à des recherches sur Joachim de Flore et le mettra en contact avec Herbert
Grundmann et Ernest Benz. Mais il est de plus en plus coupé de l'Université
italienne. Si quelques-uns de ses élèves lui témoignent une fidélité à toute épreuve,
d'autres sont contraints de travailler dans des milieux qui lui sont opposés. Buonaiuti
dispose encore d'un refuge: l'ermitage de San Donato sur Subiaco où quelques amis
vivent avec lui pendant les vacances, une vie austère mais inoubliable. Il faudra y
renoncer, faute d'argent. Les indications que Buonaiuti donne à Missir sur son activité

sont heureusement complétées par les notes de Donini, surtout en ce qui
concerne la revue Ricerche religiose (plus tard Religio) dont les sommaires révèlent
des collaborations intéressantes avec des auteurs italiens et étrangers. Mais l'hostilité
de certains Jésuites et surtout de la Civiltà Cattolica, l'alliance du fascisme et du
catholicisme officiel mettent Buonaiuti dans une situation de plus en plus critique. Il
caresse parfois de faux espoirs; tantôt le Vatican, tantôt l'Etat lui font espérer sa
réintégration dans l'Eglise et dans l'Université. Dernière illusion plus cruelle au moment
des accords du Latran qui se font contre lui en 1929. Deux ans plus tard, lui-même
aggrave sa situation en refusant, avec dix autres professeurs universitaires, de prêter
le serment de fidélité au régime fasciste. Son traitement est alors supprimé. Un travail
acharné de journaliste sous divers pseudonymes, des cours donnés à l'Union
chrétienne des Jeunes Gens ou chez des particuliers, des tournées de conférences en

Italie, l'assistance de quelques amis lui permettent de survivre. Dans ces circonstances,

l'appel de l'Université de Lausanne qui le charge de cours de philosophie
représente pour lui plus qu'un secours matériel, une expérience d'amitié, de fraternité
œcuménique, l'ouverture de nouveaux horizons (France, Belgique, Hollande). Mais
la confiscation de son passeport, puis la seconde guerre mondiale mettent fin, en
1939, à cette expérience heureuse. Les années de guerre furent très dures pour
Buonaiuti: la mort de sa mère très aimée, une pauvreté plus accablante, la suppression

de sa revue minent sa santé. A la libération, son traitement professoral est rétabli
mais on ne lui rend pas sa chaire, ni le droit à l'enseignement officiel. Il aura pourtant

une dernière joie: les étudiants de l'Université de Rome, selon un privilège qui
leur est reconnu, demandent spontanément que Buonaiuti leur donne un cours. Mais
ce cours même est menacé. Buonaiuti, atteint de myocardite, espère encore se

remettre et promet à Missir une longue lettre que la mort l'empêche d'écrire. Certes,
Buonaiuti prête sur certains points à la critique: pensée trop fluctuante à divers

moments, appréciations parfois erronées des événements et des personnes, jugements

trop sommaires. Mais ce qui domine dans les Lettres à Missir, c'est l'acceptation
courageuse d'un destin qu'il assume comme voulu de la Providence: lutter pour la liberté
de la recherche religieuse et vivre les exigences de l'Evangile. Risquer sa vie.

Lydia von Auw

Anthony Rhodes, Der Papst und die Diktatoren. Der Vatikan zwischen

Revolution und Faschismus, Wien, Böhlau, 1980, 333 p. (trad, de l'anglais

par Robert Paula).

La jaquette de l'ouvrage présente l'auteur, un historien anglais, comme le porteur
de hautes distinctions pontificales. Son livre n'a pourtant rien de l'apologie
inconditionnelle. Il examine d'un même coup d'œil l'attitude du Vatican envers les diverses

dictatures du XXe siècle, à commencer par celles de Staline, Mussolini, Franco et

Hitler, mais aussi Dollfuss et Pavelitsch, sans oublier les anticléricalismes intransigeants

de France et du Mexique au début du siècle. C'est d'ailleurs là l'un des principaux

intérêts de cet ouvrage: faire découvrir au lecteur combien les expériences faites



196 BIBLIOGRAPHIE

dans les relations du Vatican avec un pays donné ont souvent conditionné son
attitude envers d'autres pays s'inspirant d'un anticatholicisme ou d'un antichristianisme
apparemment semblables. L'auteur relève justement dans sa conclusion que le

Vatican a disposé sur les régimes dictatoriaux du XXe siècle d'une somme incomparable

d'informations. Mais il note aussi qu'il n'a pas toujours su en tirer parti. D'où
une politique parfois curieusement hésitante, en particulier celle de Pie XII face au
3e Reich. Pouvait-il en être autrement? Rhodes estime dans sa conclusion que, sans
l'action du Vatican, les choses eussent été pires qu'elles ne furent. On pourrait tout
aussi bien en conclure que tout cela met l'institution pontificale elle-même en question.

Quoi qu'il en soit, voilà un ouvrage qui rendra service, en particulier parce qu'il
restitue l'attitude pontificale envers le nazisme (son examen occupe plus de la moitié
du livre) dans le contexte plus général de son attitude envers les diverses dictatures de

notre siècle. En revanche, on remarquera que le sort des communautés protestantes,
en Allemagne ou ailleurs, semble n'avoir guère préoccupé le Saint-Siège, sauf dans
les cas de rivalité confessionnelle. — L'édition anglaise datait de 1973: Rhodes n'a
donc pu tenir compte de recherches plus récentes comme celles de Klaus Scholder et
de son équipe de chercheurs.

Bernard Reymond

néologie H. U. von Balthasar, Nouveaux points de repère, textes revus et annotés
contemporaine par G. Chantraine («Communio»); Paris, Fayard, 1980, 386 p.

Revue, annotée et introduite par G. Chantraine voici une nouvelle série d'articles
de Hans Urs von Balthasar, présentée au public francophone. Autant par leur
organisation que par le choix des articles, ces Nouveaux points de repère diffèrent de leur
homologue allemand, Neue Klarstellungen (Einsiedeln 1979), et constituent donc,
d'une certaine façon, un ouvrage original en français. Les essais ont paru dans les

revues suivantes: Communio. Concilium. Geist und Leben. Christliche Innerlichkeit.
Bayerischer Rundfunk. Vie consacrée. Zur Pastoral der geistlichen Berufe. Comprendre
et dans 85e Deutscher Katholikentag 1978, de 1967 à 1979; leur nombre est de 26;
encadré par un article général (qui a été aussi le programme de la revue Communio),
ce recueil se divise en trois parties: rencontrer Dieu (p. 29-146: 7 articles); clarté du
Christ (p. 147-240: 8 articles); vivre dans l'Eglise (p. 241-378: 10 articles). Voici les

titres: la communion catholique; relation immédiate avec Dieu; expérience de

Dieu?; fidélité; conversion et confession dans le Nouveau Testament; méditation
chrétienne et non chrétienne; méditation catholique; se tenir à l'Insaisissable; clarté
du Christ; vérité du Christ; la conscience du Christ et sa mission; eucharistie du
Christ; les absences du Christ; fragments sur la Croix trinitaire; le mystère de la
substitution; la joie et la croix; l'Eglise présence du Christ; l'Eglise des Juifs et des

païens; y a-t-il des laïcs dans l'Eglise?; le paradoxe des instituts séculiers; l'Evangile
comme norme et critique de toute spiritualité; l'obéissance à la lumière de l'Evangile;
mystère de l'Eucharistie; la dignité de la liturgie; religion et culture chrétiennes dans
le monde actuel; martyr et mission. On retrouve dans ces contributions les qualités
coutumières du théologien suisse; sans doute il n'y a point de nouveautés; mais la

pensée est comme toujours très riche et très profonde. Par leur qualité, ces articles
méritent d'être cités à côté des grands recueils d'écrits thèologiques de Balthasar:
Verbum Caro (I960), Sponsa Verbi 1961 Spiritus Creator (1967), Penuma und

Institution (1974); il s'agit ici aussi sans doute de Skizzen; mais la christologie et l'ecclésiologie

en particulier en tireront un réel avantage.

Aldo Moda



BIBLIOGRAPHIE 197

Leonard Swidler (ed.), Consensus in Theology? A Dialogue with Hans
Küng and Edward Schillebeeckx, Philadelphia, The Westminster Press,
1980, 165 p.

La réprimande du Vatican contre Hans Küng et l'examen des positions christologiques

d'E. Schillebeeckx en fin d'année 1979 ont déjà fait couler beaucoup d'encre.
Si le livre de Swidler se situe dans la suite de ces événements, il tente pourtant d'aller
plus loin: il interroge les deux théologiens contestés sur la possibilité d'un consensus
futur en théologie catholique et œcuménique, en soumettant leurs propositions à un
dialogue auquel participent des théologiens non seulement d'autres confessions, mais
aussi d'autres religions (juifs, musulmans et hindous). C'est là son originalité. Küng
suggère, en débat avec Schillebeeckx, de concentrer sur deux foyers la discussion
théologique: la révélation de Dieu dans l'histoire d'Israël et en Jésus d'une part, et, de
l'autre, le monde de notre expérience, tous deux étant analysés scientifiquement.
Schillebeeckx, pour sa part, résume la signification de la foi confessant Jésus de
Nazareth commme Christ, Fils de Dieu et Seigneur dans le fait que Dieu se manifeste
en tant qu'amour. Le débat porte, pour une large part, sur la méthode historico-critique,

ses résultats, ses limites et ses conséquences possibles ou nécessaires en dogmatique.

Comme les avis divergent à ce sujet, le consensus que Küng prétend voir venir
ne semble pas si évident. — Au lecteur anglo-saxon (et à tout autre lecteur), ce recueil
de propositions et de réactions peut rendre le service d'une information sérieuse au
sujet des enjeux du présent débat.

Klauspeter Blaser

Père Serge Boulgakov, L'Orthodoxie (coll. Slavica), Lausanne, L'Age
d'Homme, 1980, 218 p.

Il fallait signaler cet ouvrage clair, intelligible et systématique du Père Boulgakov
contre les accusations de ceux qui prétendent que la littérature «orthodoxe» se fait
de plus en plus hermétique et que seuls quelques initiés partagent. Constantin Andro-
nikof, conseiller de cette collection, en donne une traduction très abordable et s'est

efforcé d'offrir au lecteur une approche facilitée, spécialement en donnant chaque
fois que cela fut possible une traduction française des concepts et des mots employés

par l'auteur. L'ayant composé en 1932, le Père Boulgakov était préoccupé de donner
au monde œcuménique un exposé catéchétique de l'enseignement de l'Eglise orthodoxe,

d'où le caractère assez complet de cet ouvrage. Il commence par traiter des

problèmes ecclésiologiques et doctrinaux, pour ensuite donner une vue assez large de

la liturgie, de la mystique — longtemps ignorée par une austérité protestante, de

l'éthique (chapitre captivant), de l'apocalyptique et de l'eschatologie. Les chapitres
concernant l'orthodoxie dans ses rapports avec l'Etat et l'économie sont étonnants et

courageux si l'on pense à la période où ils ont été écrits. A lire absolument, pour ceux

qui veulent être mieux informés sur l'orthodoxie et sur la réalité orthodoxe.

André Joly

Paul Evdokimov, Le buisson ardent (nouvelle série «Bible et vie

chrétienne»), Paris, P. Lethielleux, 1981, 173 p.

Sous ce titre la collection Bible et vie chrétienne a rassemblé neuf articles du

grand théologien parus entre 1953 et 1973 et publiés pour la plupart dans cette revue.

Deux articles révèlent le mystère de la Lumière dans la Bible et la manière dont la



198 BIBLIOGRAPHIE

Tradition orthodoxe en rend compte. L'auteur met en évidence la complémentarité
qu'il y a entre les conceptions occidentale et orientale de la Lumière, la première
traduisant le verbe grec KaxaAaupYJivo de Jn 1,5 par <ne l'ont point reçue), la seconde

par <ne l'ont point vaincue). Dans ces deux textes, comme dans les autres, le théologien

insiste sur la communion de l'Eglise nécessaire pour comprendre dans toute leur
profondeur les mystères de Dieu. Deux autres articles célèbrent la Parole de Dieu, le

Poète absolu, «seul à s'écouter, à écouter son propre abime et le dire»; ils rendent
aussi louange à Jean le Précurseur qui fut « plus qu'un prophète car son témoignage
est une des conditions humaines de la mission du Christ». L'image du Baptiste est

reprise à travers l'iconographie, la liturgique et la vie de l'Eglise. La signification des

portes dans les églises orthodoxes et Sagesse! tenons-nous debout!, sont deux études

qui font entrer le lecteur dans le mystère de la divine Liturgie où les portes de l'Histoire

se ferment et s'ouvrent sur le Royaume, le temps nouveau où la Parole s'assoit à

la table des pécheurs. L'avant-dernier article présente les éléments bibliques et patristiques

de la Pentecôte dans la Tradition orthodoxe, qui est effusion de l'Esprit, mais
effusion trinitaire et en Eglise. Le neuvième texte s'intitule L'eschatologie, Evdokimov
l'aborde par l'étude de la notion biblique et patristique du salut-guérison, se démarquant

de la «théologie pénitentielle», solution simpliste qui se borne à construire un
code juridique. Notons encore que ces études sont encadrées d'une préface et d'une
postface retransmettant les liens qui unissaient le théologien orthodoxe aux catholiques

de la revue Bible et vie chrétienne. — En bref un ouvrage quelque peu disparate
mais qui offre l'avantage d'articles brefs et denses sur des sujets qui, pour être

anciens, n'en reçoivent pas moins un éclairage renouvelant. Son intention œcuménique

est évidente et elle reçoit sa plus belle justification dans le premier article Quelques

jalons sur un chemin de vie où Evdokimov évoque la découverte qu'il fit du

christianisme occidental et où est rappelé au lecteur l'immense apport du théologien
russe à l'Unité: «La séparation qui touchait gravement la nature même de l'Eglise
s'est trouvée corrigée par la présence éclatante de Dieu dans les parties désunies de la

chrétienté».

Daniel Neeser

Daniel L. Migliore, Called to Freedom. Liberation Theology and the Future
of Christian Doctrine, Philadelphie, Westminster Press, 1980, 130 p.

Le titre de ce livre semble bien protestant: parler de la liberté, comme promesse à

laquelle tout chrétien est appelé, est constitutif d'une théologie qui se veut résolument
prospective. On sent bien tout au long de cet ouvrage les influences moltmaniennes.
En abordant cinq thèmes — l'Ecriture, le Christ, la Trinité, la spiritualité et la mort
— à la lumière du thème de la libération, l'auteur a d'abord voulu affirmer à la fois
l'importance et les limites de l'interprétation de l'évangile pour aujourd'hui en tant
qu'activité libératrice à laquelle nous devons participer, quitte à se débarrasser des

carcans qui l'occultent en refusant la tradition contraignante et les concepts qui sont
incapables de l'exprimer. Si la théologie d'aujourd'hui veut trouver un espace pour
être crédible, critique, pertinente et viable, elle ne doit précisément jamais oublier
qu'elle a bien lieu in via et pas seulement in re. C'est à ce prix que la théologie et, par
elle, l'évangile sont un appel à la liberté.

André Joly



BIBLIOGRAPHIE 199

J. Deotis Roberts, Roots of a Black Future: Family and Church, Philadel¬
phia, Westminster Press, 1980, 152 p.

Ce livre exprime la conviction d'un théologien noir américain que ce sont la
famille et l'Eglise qui ont fourni à son peuple la force de supporter tant l'esclavage
que la ségrégation. Dans cette perspective, l'auteur étudie les deux institutions d'un
point de vue théologique, en s'intéressant particulièrement à l'interdépendance qu'il
relève entre elles et, d'un point de vue historique, en examinant leurs racines
(africaines) aussi bien que les effets de l'esclavage sur celles-ci. Ainsi, le théologien dégage
une nouvelle compréhension de l'Eglise noire et de sa mission, et lie le concept
étendu de famille africaine à celui de famille dans l'Evangile, jusqu'à conclure:
« L'Eglise est la famille sous la seigneurie de Jésus-Christ dont toutes les familles, au
ciel et sur la terre, tirent leur substance et leur vie. Hâtons le jour où l'Eglise sera une
famille et la famille une église de maison (a domestic church)! Le Royaume de Dieu
sera alors plus près que nous ne l'avions cru. » — Ce court essai nous paraît significatif,

dans la mesure où il témoigne de l'effort de restructuration et d'ouverture de la
Black Theology qui veut dépasser tout académisme et être vraiment libératrice.
Quant à la recherche des origines africaines des deux institutions, elle marque bien la
tendance de nombreux théologiens noirs américains de considérer la Black Religion
comme source et norme de leur théologie.

Serge Molla

Charles E. Curran, Themes in Fundamental Moral Theology, Notre Dame
(Ind. USA), London, University of Notre Dame Press, 1977, 241 p.

Le livre de Ch. E. Curran est un beau témoignage du vaste débat engagé dans
l'Eglise catholique sur le sens de la morale chrétienne. Se refusant à confondre
morale «traditionnelle» avec l'image qu'en donnent les manuels catholiques de

morale, l'auteur veut refonder l'éthique sur une lucide lecture des sources scripturaires

et de la tradition historique, lecture en dialogue avec la compréhension
contemporaine de l'homme et ouverte sur le dynamisme eschatologique qui doit
empêcher toute fermeture du discours et de la recherche éthiques. Cela, évidemment,
amène Curran à défendre des thèses éloignées du discours dominant dans l'Eglise
catholique, ce qui a valu d'ailleurs à cet ancien président de l'American Society of
Christian Ethics quelques ennuis avec le Magistère romain. Curran commence par
définir le caractère de la pertinence de l'éthique évangélique, éthique de l'amour mais
attentive à la réalité, fondée sur la reconnaissance de la présence active du Royaume
dans un monde non réconcilié. Non pas casuistique, mais indicative d'une direction
où marcher. Le deuxième chapitre, le plus long et à mes yeux le plus intéressant, est

consacré à la loi naturelle. Contre l'usage habituel de ce concept mal défini et totalement

dépassé dans notre culture, l'auteur essaie de penser le sens de cette doctrine
dans les termes d'une philosophie de la relation. Il faut reconnaître qu'un tel chapitre
sous une telle plume est encourageant pour toute la recherche éthique chrétienne. Il y
a là une ouverture œcuménique incontestable. Suivent deux chapitres sur l'enseignement

de l'Eglise et le problème de la place de la loi positive dans l'éthique chrétienne

(le troisième usage!), un chapitre consacré au débat avec l'utilitarisme, cette théorie
de l'éthique tellement adaptée à notre type de culture, deux chapitres sur le péché, et

le péché et la sexualité. La conclusion prend la forme d'une réflexion sur la

conscience, remarquable étude historique et philosophique de ce qui reste, Curran a

raison, le concept central de toute éthique. Un livre significatif du renouveau de la

morale catholique. Souhaitons que ce renouveau passe dans l'enseignement officiel.

Eric Fuchs



200 BIBLIOGRAPHIE

Franz Boeckle, Fundamentalmoral, München, Kösel-Verlag, 1977, 340 p.

Professeur de théologie morale à l'Université de Bonn, l'A. est représentatif d'un
courant de pensée qui, au sein de l'Eglise catholique surtout, mais pas seulement là,
réclame et promeut une théorie des valeurs et des normes dans leurs rapports avec la
foi chrétienne. Les motifs de cette préoccupation sont de deux ordres: d'une part le
besoin de coopérer à un consensus éthique dans la société actuelle, d'autre part de
libérer les chrétiens d'une conception hétéronome de la morale, qui les rend inaptes à

cette collaboration parce qu'inféodés sans discernement à l'autorité (du magistère ou
du texte canonique). La quête dominante est donc inverse, à certains égards du
moins, de celle d'un Tillman ou d'un Haering qui ont — dans une certaine parenté
avec Barth et autres théologiens «dialectiques» — élaboré une éthique avant tout
enracinée dans la révélation et ses témoins. Ici, on estime que cette démarche
enferme la réflexion dans un cercle théologique fermé et on objecte que, si l'éthique
chrétienne se dit la vraie éthique, elle doit montrer en quoi elle l'est. Pour cela, il faut
que la théologie morale commence par analyser le phénomène moral et son fondement
anthropologique. C'est à quoi est consacrée toute la première partie: «Der Mensch
zwischen Anspruch und Erfüllung». La pensée moderne a cherché à rendre compte
de l'obligation par l'autonomie du sujet (Kant, Hegel) ou de la réalité sociétaire
(Marx), quand ce n'est pas sur un terrain purement pragmatique. Mais bien loin que
le Dieu de la révélation soit concurrent de la liberté autonome de l'homme, c'est lui
qui l'a fondée et qui lui donne sens en lui confiant la responsabilité d'édifier le

monde. L'autonomie créaturale est donc en même temps théonomie et inversement,
la théonomie passe par la vocation de l'homme à son propre accomplissement. (On
relèvera ici l'accord avec Tillich et le même dépassement de l'opposition pascalienne
entre Dieu des croyants et Dieu des philosophes.) Cet accomplissement de l'homme
ne se fonde pas sur sa liberté de choix envers des objets empiriques, mais sur la
liberté fondatrice, ceci contre toute absolutisation de jugements catégoriaux comme
de l'homme lui-même, individu ou collectivité. Remarquable est cette note (p. 85):
« Der unbedingte Anspruch, den der Mensch in seiner Freiheit erfährt, muss in
Kontingenten Einzelakten vollzogen werden. Die Absolutheit in der Beanspruchung
kommt aber nicht aus der Einzelhandlung, sondern aus der Beanspruchung des kon-
tingenten Menschen durch den absoluten Gott. » — Parler de Dieu comme libérateur
appelle une réflexion sur la faute comme possibilité inhérente à l'autonomie créaturale.

L'A. l'examine d'abord comme phénomène reflété dans des œuvres littéraires
(Camus, Frisch, Kafka) et philosophique (Ricœur), puis remonte aux documents
bibliques et à la tradition théologique, dont il dégage une triple dimension du péché:
comme action (confessée coram Deo comme comportement contraire au vouloir
essentiel de l'homme), comme puissance (péché originel, totalisant les péchés
«actuels» y compris le premier et se reflétant dans les institutions elles-mêmes,
miroir de notre responsabilité subjective) et comme signe (le signifié étant Taversio a

Deo). L'accomplissement de l'homme est donc lié à sa libération, changement
d'appartenance de l'homme tout entier en vue de la création entière. — La seconde

partie, qui porte sur la formation des normes, à l'inverse de la première, part d'une
analyse des données bibliques et de la théonomie qui en est indéniablement la
présupposition constante, mais fait ressortir la manière dont la foi en Yahvé joue
comme principe unificateur et sélectif au cours d'une évolution culturelle qui, dans

l'AT déjà, fait appel au discernement de l'homme autonome (sagesse); dans le NT de

même, le message central du Royaume conduit à une éthique communautaire de la

suivance, où le don est premier et où la décision est liée à la promesse, de sorte que
les exigences, paradigmatiques, sont moins des lois que des appels à une décision,
integrative autant que critique par rapport aux valeurs ambiantes. Ces considérations



BIBLIOGRAPHIE 201

de théologie biblique sont suivies par une section consacrée aux rapports entre
nature, expérience et raison. L'intérêt de l'A. n'est pas la spécificité chrétienne des

normes, mais leur communicabilité. De la notion de nature, il retient surtout l'idée
que notre liberté comporte une tension passivité-activité, intimation-autodétermination;

plutôt qu'ensemble de contenus moraux, reste demeuré intact en nous, la nature
de l'homme, c'est d'être «providence pour lui-même» (saint Thomas), persévérance
en nous du dessein de Dieu nous donnant possibilité d'agir; il faut vivre secundum
rationem plutôt que naturam. Quant à l'élaboration d'une éthique matérielle, elle ne
peut se passer de Y expérience du contraste et du sens, ainsi que d'une pratique
communicative des expériences pour atteindre à une certaine transsubjectivitê, à une
certaine universalisation, alors même que nous savons aujourd'hui la diversité des
modèles culturels. Sous peine de graves malentendus, il faut distinguer les biens (vie,
société) des valeurs (justice, fidélité) et du jugement concret (quant aux armements, à

la peine de mort, etc.). Quant au rôle de la foi, elle est de permettre la metanoia et la
reconnaissance comme orientation fondamentale de l'existence, et cela à travers les

actes concrets; mais ces derniers ne sont pas constitutifs du salut, ils en sont porteurs
(sola gratia, sola fide!); la calculation des choix moraux est renouvelée par le radicalisme

de l'Evangile, mais le croyant n'en est pas dispensé; par la foi, nous savons que
tout homme est aimé de Dieu, mais à partir de là, nous avons à formuler les bases

d'une éthique rationnelle, en termes de biens et de valeurs fondant les normes
d'action, d'une manière téléologique (préférée par l'A.) ou déontologique. L'apport de

l'Eglise — c'est le titre de la dernière section — doit se caractériser par une aide
offerte au discernement, tenant compte de l'expérience des croyants dans leur
ensemble et usant d'arguments rationnels accessibles à tous les humains lorsqu'il
s'agit de former le contenu des normes. Cet exposé d'ecclésiologie et d'éthique
sociale constitue à certains égards la pointe de l'ouvrage; elle est plus particulièrement

fonction des problèmes propres à l'Eglise romaine; mais ici encore, le cheminement

méthodologique, la mise en place des différentes étapes de la réflexion est

d'une grande portée même pour des lecteurs dont l'enracinement confessionnel est

différent.
Louis Rumpf

Yves Ledure, Conscience religieuse et pouvoir politique, Paris, Le Centurion,
1979, 187 p.

«L'affirmation religieuse passe-t-elle par la pratique politique?» Cette question,
l'A. y répond d'abord par une analyse du pouvoir qui, voulu pour lui-même, se

déploie comme un délire illimité de puissance et de mort. Il dénonce ensuite aussi

bien l'apolitisme que la politisation des forces religieuses, en tant que l'un et l'autre
font le jeu du pouvoir; celui-ci n'est arrêté dans son autodivinisation que par une
conscience religieuse qu'il faut appeler, avec Vahanian, «eschatique», contestation
radicale de toute réalisation de l'homme sous la modalité de l'être, l'eschaton
désignant «le but à réaliser pour maintenir l'homme à hauteur d'homme au-delà de

toutes ses modalités» (p. 174). Cette «exigence de mettre toutes choses en chemin
d'autrement» (p. 176) est certes critique et même iconoclaste, elle n'en est pas moins
positive; «l'espace religieux doit articuler le politique vers l'universelle espérance

qu'invoque l'universelle utopie de la foi» (p. 186). — Quant à l'Eglise, au lieu de la

penser en forme de pouvoir, comme l'a fait la tradition, romaine surtout, on doit la

concevoir comme «educatrice de liberté» (p. 158). On le voit, cet ouvrage peut
contribuer, sur le terrain de l'éthique sociale et de l'ecclésiologie, à un rapprochement
œcuménique dans une vigilance commune à l'égard du champ politique.

Louis Rumpf



202 BIBLIOGRAPHIE

Paul Tournier, Face à la souffrance, Genève, Labor et Fides, 1981, 200 p.

Ce qui a mis en branle la réflexion de l'A. sur ce thème tant de fois médité, c'est
la découverte du Dr Rentchnick: «les orphelins mènent le monde», c'est-à-dire que
parmi les hommes politiques influents, la liste est longue de ceux qui ont été privés
d'un parent, ou des deux, dans leur enfance. A partir de là, Tournier mène une
investigation sur le lien entre «le manque» et la créativité; il se nourrit aussi du rôle que
« le bruit » joue en informatique. S'agit-il alors de reprendre la théodicée qui fait de
Dieu la cause de tout malheur? Non, car il ne faut pas confondre causalité et
relation, non plus que résignation fataliste et acceptation courageuse, laquelle passe parfois

par « la colère », un chapitre auquel plus d'un lecteur sera sensible et dont il sera
reconnaissant. Bref, un livre très humain, où l'on retrouve la capacité remarquable de
l'A. à intégrer son expérience personnelle et professionnelle à une quête toujours
alerte de la vérité, nourrie de lectures anciennes et nouvelles.

Louis Rumpf

Albert Pué, Par devoir ou par plaisir? (Recherches morales 4), Paris, Cerf-
Fides, 1980, 283 p.

La thèse du P. Pié est la suivante: la crise actuelle de la morale est la conséquence
de la névrose qui affecte la civilisation occidentale depuis le XIV-XVe siècle; cette
névrose est d'ordre schizophrènique, elle provient de la coupure radicale avec la
réalité: «enfermé, plus ou moins, dans l'autisme des mots et des idées, l'Occidental a

perdu le sens du «relationnel» de l'être et du langage» (p. 13). Perte du sens symbolique,

élimination de l'affectivité, fixisme moral, exaltation culpabilisante du devoir,
etc., telles sont les caractéristiques essentielles de cette névrose. — Pour la combattre,
le P. Plè propose d'abord de comprendre sa genèse dans l'histoire de la culture; d'où
une première partie qui décrit le passage des morales du bonheur (d'Aristote à

Augustin) aux morales du devoir. Il y a de bonnes pages dans cette description, mais
aussi bien des jugements sommaires: ainsi l'exaltation d'Augustin, qui évite à l'auteur
de se demander pourquoi par ailleurs Augustin a défendu en matière de morale
sexuelle et conjugale un étroit moralisme, renforcé si besoin était par le pouvoir séculier;

ainsi encore le jugement sommaire sur l'éthique de l'A.T. (p. 61); ou encore les

pages bien insuffisantes (qui rappellent la plus mauvaise apologétique catholique,
style Journet ou Maritain) sur l'éthique de Kant. — L'adversaire étant ainsi un peu
caricaturé, il est désormais plus aisé de faire valoir la bonne morale, « qui ait pour
objet la vie affective de l'homme et plus spécialement la recherche du bonheur et du

plaisir» (p. 137). Ce à quoi s'attache la deuxième partie. Apologie du plaisir, mais
d'un plaisir responsable qui par-delà la consommation vise à la communion: en réalité

c'est d'une morale de désir que parle le P. Pié. Et ses pages ici sont très intéressantes,

importantes même en ce qu'elles fondent l'expérience morale sur celle du
désir. En quoi d'ailleurs elles s'écartent d'une morale utilitariste, comme pourrait
l'être si facilement une morale du seul plaisir. Mais il y a un peu de provocation chez
le P. Pié, qui ne supporte plus la morale traditionnelle dont il perçoit, en psychanalyste,

le caractère pathogène. Malgré la véhémence sympathique du P. Plè, je ne suis

pas convaincu qu'il faille opposer morale de l'impératif absolu et morale du désir: la

spécificité de l'éthique biblique me semble justement de les avoir articulés l'un sur
l'autre.

Eric Fuchs



BIBLIOGRAPHIE 203

François Schlemmer, Les couples heureux ont des histoires (Le champ
éthique 4), Genève, Labor et Fides, 1980, 238 p.

Dans cet essai, l'auteur situe le métier du conseiller conjugal qu'il exerce depuis
de nombreuses années, tout en étant conscient qu'un écrit plus littéraire rendrait plus
perceptibles les difficultés et les subtilités de la vie d'un couple. Ce livre est donc
avant tout le fruit d'une expérience aux côtés de couples «en route et en déroute», et
s'adresse tout à la fois au professionnel de la thérapie conjugale et au lecteur intéressé
par tout ce qui touche le couple et la famille. Pour cela, François Schlemmer en
dresse un tableau historique et analytique et tente, d'une part, de cerner l'évolution
de la famille, cela à l'aide des sciences humaines, et, d'autre part, examine les crises
du couple, synonymes de sa vie. Dans une dernière partie, le conseiller conjugal
témoigne de quatre «situations» et de leur évolution, montrant très bien le champ
d'action de ce métier qui ne s'improvise pas. Quant à l'éthique chrétienne de l'auteur,
elle n'est qu'implicite, c'est-à-dire inscrite dans l'écoute de celui qui discerne dans le

couple «un signe d'espérance: comme l'est, sur un ciel d'orage, l'arc-en-ciel, signe de
la lumière, et symbole de l'Alliance depuis le temps du déluge». Pour terminer, je
relèverai l'excellente préface du Dr W. Pasini et la très grande documentation de cet

ouvrage qui est accompagné d'une bibliographie sélective et d'un bref lexique. Hélas,
de trop nombreuses erreurs typographiques viennent ternir ce livre très accessible, où
l'on aurait préféré que les «situations», l'expérience concrète de l'auteur, reçoivent
davantage d'importance.

Serge Molla

Françoise van der Mensbrugghe, Le mouvement charismatique (La parole
et les hommes n° 3), Genève, Labor et Fides, 1981, 74 p.

Cette étude commence par un témoignage de ce que l'auteur a vécu dans différents

groupes de prière depuis qu'elle est entrée en contact avec le Renouveau en
1957, et lors d'une retraite spirituelle charismatique chez les Pères Jésuites de Fayt-
lez-Manage en Belgique. Ce témoignage est suivi d'une étude, en courts chapitres,
donnant successivement une approche théologique, une recherche socio-historique
sur le Pentecôtisme, sur le baptême dans le Saint-Esprit comme transe cultuelle d'une
part et comme phénomène de groupe d'autre part, sur la glossolalie et son interprétation;

l'étude se termine par une interrogation sur le mouvement lui-même: retour dé

l'Esprit ou de Dyonisos? Cette collection étant conçue pour un travail de recherche
en groupe, quelques questions pour orienter la réflexion sont posées à la fin de

chacun des chapitres. Ce petit ouvrage est moins un documentaire sur le Renouveau

qu'un instrument de travail élaboré à partir d'une réflexion critique qui ne néglige

pas l'apport des sciences humaines. Il souligne davantage les dangers que les aspects
positifs de ce mouvement qui affecte autant les Eglises protestantes que catholiques
dans les pays d'Amérique d'où le mouvement est parti que les pays d'Occident.
S'agit-il d'une expression de la foi ou d'une religion? Il est à craindre cependant que
le caractère de cette étude ne serve pas aux adeptes du Renouveau charismatique peu
préparés à la lecture critique de ce qui se passe en eux et dans leurs propres groupes
et méfiant vis-à-vis de toute analyse. Il est à espérer qu'un langage ouvrant au
dialogue véritable sera trouvé pour servir à l'édification de nos communautés
chrétiennes dans l'approche de la vérité et le respect de la diversité.

Françoise Giraud



204 BIBLIOGRAPHIE

Troisième Cycle romand en Théologie pratique (1976-1977): J. J. von
Allmen, G. Bavaud, B. Bobrinskoy, Cl. Bridel, J. P. Caloz,
J. M. Chappuis, Chr. Lalive d'Epinay, D. Müller, J. M. Pasquier,
R. Stauffer, G. Thils, C Vogel, G. Voleisen, W. Zoss, J. Zumstein:
Communion et communication, Genève, Labor et Fides, 1978, 148 p.

Au premier abord, la table des matières de cet ouvrage semble hétéroclite: on va
de la coordination entre les Eglises locales dans l'Eglise ancienne à l'homilétique de
Calvin en passant par la diversité des conceptions ecclésiologiques des Synoptiques;
puis, après des contributions sur les ministères, la liturgie, les sacrements dans une
perspective œcuménique, on en vient dans une seconde partie à des considérations
sur le rôle de la sociologie et de la pédagogie, sur la communication dans un contexte
culturel éclaté, sur l'autorité et l'autoritarisme. Mais la troisième partie dégage de tout
ce matériel la problématique qui fait apparaître l'enjeu de la théologie pratique. Ou
plutôt les problématiques. Car il y a celle de l'unité ecclésiale, celle du rapport entre
koinônia et marturia, celle de la relation entre ecclésiologie et théologie, autrement
dit: Comment faire pour que l'Eglise, par son existence, ses structures, son action ne
contredise pas Dieu et son altérité? Ou encore: A quelle christologie l'Eglise se nour-
rira-t-elle pour être vraiment lieu de communication, de libération et de promotion
de l'homme? pour être porteuse d'une «parole de plein vent»? On conçoit alors
l'avantage d'être parti d'aperçus partiels et divers pour déboucher sur une discipline
où Claude Bridel, dans sa conclusion, suggère de voir « la poésie, voire la poétique de

l'effort théologique, et de revendiquer pour elle une place à toutes les jonctions où
s'opère le passage historique ou logique entre nos divers champs d'investigation». Et
on comprend que cet ouvrage, composé d'ailleurs le plus souvent de textes mis au

point après le travail commun en troisième cycle — ce qui est fort louable —, devait

par définition demeurer une symphonie inachevée.

Louis Rumpf

Robert D. Young, Be brief about it! Clues to Effective Preaching, Philadel¬
phia, Westminster Press, 1980, 144 p.

«Ce livre, écrit l'auteur, est un plaidoyer pour des sermons plus courts.»
Aujourd'hui, la prédication brève paraît mieux adaptée au rythme de la vie et son
message peut être tout aussi riche. C'est en tout cas ce que R. Young veut prouver
dans ce livre où il examine de près l'influence qu'aurait un temps restreint à la fois
sur le prédicateur et sur le message annoncé, tenant à vérifier si la brièveté
compromet la matière de la prédication. Convaincu du contraire, il propose dix préceptes
pour préparer des sermons courts (10 minutes) et termine par quelques exemples.
Toutefois, ceux-ci ne sont qu'une invitation à essayer!

Serge Molla

Gustave Thils, Droits de l'homme et perspectives chrétiennes (Cahiers de la
Revue théologique de Louvain 2), Louvain, Editions E. Peeters, 1981,
116 p.

Ce petit ouvrage constitue une intelligente contribution au débat actuel sur les

droits de l'homme. G. T. ne cache pas la distance, voire l'opposition, manifestée par
le passé par beaucoup d'Eglises à l'endroit des modernes droits de l'homme. Cette
distance a fait aujourd'hui heureusement place à un engagement décidé de nombreux



BIBLIOGRAPHIE 205

chrétiens. G. T. analyse en particulier la contribution des théologiens: la problématique

théologique porte avant tout sur le fondement des droits de l'homme. L'auteur
comprend et discute les réticences de maints théologiens protestants à accepter un tel
fondement dans le droit naturel; c'est cependant de non-Occidentaux qu'il voit surgir
l'opposition principale, d'ailleurs légitime, contre la perspective, qualifiée d'idéaliste
et d'individualiste, défendue généralement en Europe. Dès lors il oriente sa réflexion
théologique moins au vu d'une doctrine de la création que selon le thème
néotestamentaire de la création nouvelle. La révélation chrétienne, proclamation du sens
ultime de toute activité temporelle et ouverture sur le devenir de la communauté
humaine, doit prendre corps dans la réalité historique. La lutte, réfléchie et engagée,

pour les droits de l'homme représente une base d'action valable pour faire progresser
l'humanité vers la plénitude. — La vision de G. T., à notre sens théologiquement un
peu confuse et d'un «finalisme» (inspiré de Teilhard de Chardin?) trop optimiste,
nous laisse encore insatisfaits. Sa présentation des travaux théologiques actuels par
contre est utile et clarifiante; elle représente un bon guide bibliographique sur l'enjeu
théologique des droits de l'homme.

Jean-Luc Blondel

René Coste, L'amour qui change le monde. Théologie de la charité, Paris,
Editions S.O.S., 1981, 261 p.

Malgré son beau titre, cet ouvrage déçoit. La bibliographie (six pages de titres) est

assez mal utilisée: l'auteur pique çà et là les citations qui lui sont utiles, au risque de

ne pas faire justice à ceux dont il n'utilise que quelques phrases pour les rejeter.
Certes, beaucoup des analyses ou des propositions de R. Coste, sur les dimensions
planétaires de la charité, sur les exigences de la justice, sur l'importance des pauvres
(Béatitudes!) ou le nécessaire engagement de l'Eglise pour plus de fraternité dans le

monde, sont correctes et emportent notre adhésion. Mais l'ensemble manque d'originalité

et de précision. Dans une préface à ce livre Mgr G. Matagrin, tout comme O.

Clément dans sa postface, salue cet ouvrage comme une synthèse importante entre
les dimensions divine (biblique, théologique) et humaine (sociale, historique) de la

charité. Nous n'arrivons pas à partager cette opinion positive. Optimiste dans sa

tendance, apologétique, ecclésiocentrique à bien des égards, cet ouvrage ne tient pas
assez compte des souffrances réelles qui traversent le monde, ni des différentes

options politiques, sociales, voire religieuses que nous propose le monde actuel.

Jean-Luc Blondel

Yvon Lafrance, La théorie platonicienne de la Doxa, Paris, Les Belles Let¬

tres — Montréal, Bellarmin, 1981 (Coll. d'Etudes Anciennes, pubi, sous
le patronage de l'Assoc. Guillaume Budé; Coll. Noêsis, pubi, par le

Laboratoire de recherches sur la pensée antique, d'Ottawa), 8°, 1981,

475 p.

Cet important ouvrage vient combler une lacune de la bibliographie française
récente dans le domaine de la recherche sur l'epistemologie platonicienne. L'auteur.



206 BIBLIOGRAPHIE

qui s'est appliqué à établir la fiche signalétique multidimensionnelle d'un concept
dont la fonction à l'intérieur du platonisme est à la fois vague et cruciale, déterminante

et ambiguë, complexe et polyvalente, retrace dans sa préface (pp. 7-8) les

étapes de son travail, et dans son introduction (pp. 11-18), les idées maîtresses qui ont
guidé sa recherche, et à la lumière desquelles il a pu illustrer, avec un succès certain,
son hypothèse que « la théorie platonicienne de la Doxa doit présenter une certaine
cohérence pour devenir intelligible » (p. 15). Sa gageure réside dans son option pour
l'existence effective d'une telle cohérence, et dans la mise en place, par ses soins, de
structures (qu'on ne se méprenne surtout pas sur le sens de ce terme) formant une
« grille » qui permet une « lecture » à la fois rigoureuse, mais nullement rigide, et

systématique, mais différenciée et adaptable, des textes platoniciens à l'aide d'une
bibliographie considérable, mais variée quant à ses tendances, au point de risquer
d'être déroutante pour qui ne se serait pas constitué une solide armature méthodique;
d'où l'accent placé sur l'évolution interne de la pensée de Platon, la particularité
thématique et intentionnelle de chaque dialogue, l'évaluation conséquente des
herméneutiques modernes du platonisme, et la fonctionnalité des emplois de la notion
étudiée; d'où aussi la structuration même de l'ouvrage où la recherche sémantique
synchronique à travers des textes parallèles côtoie celle, diachronique, des
glissements ou, carrément, des modifications de sens. Des sept chapitres principaux dont
le livre est composé, le premier (pp. 19-33) porte sur les sens initiaux objectif

apparence, etc.) et subjectif opinion, etc.) du terme, ce qui permet d'isoler les

passages où Doxa «reçoit une signification proprement philosophique» (p. 33). Le
deuxième chapitre (pp. 35-58) est consacré à l'étude de la relation dialectique entre
Doxa et la nature même du dialogue, ainsi que des rapports entre Doxa et logos,
étudiés en particulier à propos de Y Euthyphron (pp. 51 et suiv.). C'est l'analyse du
problème dans le Gorgias qui fait l'objet de l'unité suivante (pp. 59-81), successivement
sur les plans épistémologique (pp. 63 et suiv.) et éthique (pp. 69 et suiv.), Doxa étant,
dans ce dernier cas, opposée à Adikia et à Hédoné. Avec le Ménon, étudié dans le

quatrième chapitre (pp. 83-115), on assiste à une première différenciation de Doxa en
fausse et en vraie. Dans ce contexte, Doxa est analysée dans ses rapports avec Anamnesis

(pp. 84 et suiv.) et Arété (pp. 101 : « il ne s'agit plus de savoir comment l'homme
arrive à la science, mais de quelle manière les hommes deviennent bons» et suiv.).
Tout au long du cinquième chapitre (pp. 117-196) on suit les implications que
comporte pour le problème l'apparition, dans la République, de la théorie des idées, de
sorte que «la théorie de la Doxa reçoit... un approfondissement» aux termes duquel
cette notion acquiert «une signification nouvelle» (p. 117), et l'on constate l'opposition

entre Doxa et Episteme. Les nouveaux rapports établis sont précisés grâce au

recours à une analyse pertinente de l'aspect gnoséologique de la thématique de la

«ligne divisée» (pp. 151 et suiv.), compte tenu des notions d'Eikasia et Pistis,
relatives à la distinction de deux nouveaux degrés de la Doxa, et de l'effort de Platon

«pour donner à la connaissance un véritable fondement ontologique» (p. 177). Dans
le sixième chapitre, consacré au néétète (pp. 197-304), l'auteur recourt à des

recherches statistiques sur le maintien de la terminologie entraînée par la théorie des

idées, dans ce nouveau dialogue, et procède à des comparaisons avec les terminologies

utilisées respectivement dans le Parmenide et dans le Sophiste, pour en tirer la
conclusion préliminaire (laquelle déterminera l'orientation de sa recherche
ultérieure), que « l'application du critère linguistique » fait apparaître que « la problématique

du néétète exclut la théorie des idées» (p. 210). L'étude de la théorie de la

science développée dans le néétète, qui, en combinaison avec la constatation
précédente, aurait pu conduire à reposer la question de la datation de ce dialogue, conduit,
en fait, de façon inattendue, à reposer, passagèrement (p. 216), la question de la datation

du Timée. L'examen des rapports entre Doxa et Aisthêsis, Dianoia et Logos,



BIBLIOGRAPHIE 207

dans le contexte de la distinction entre Opinion vraie et fausse (pp. 242 et suiv.),
même (et surtout) en présence d'une série d'analyses du «songe de Socrate» (pp.
272-298), laisse, par contrecoup, se profiler la question de l'absence relative d'une
problématique de l'imagination chez Platon, à l'encontre de l'importance qu'une telle
problématique acquiert chez les Néoplatoniciens, grâce à l'apport aristotélicien et,
surtout, stoïcien (cf. cependant, à ce sujet, le jugement final de la p. 413 où l'on pourrait

croire que l'auteur rejoint, déjà à propos de Platon, certaines considérations
formulées à propos de Proclus par H. J. Blumenthal, Plutarch's Exposition of the De
anima and the Psychology of Proclus, De Jamblique à Proclus. Entretiens sur l'Antiquité

Classique, t. 21, Fondation Hardt, Vandœuvres-Genève (1974), 1975, pp.
123-151). On sait que le problème posé par le Parmenide, loin de trouver une solution
sur le plan épistémologique dans le néétète, où la notion de Doxa joue un rôle de
«catalyseur» (notamment dans le processus non point de dégagement d'une définition

directe de la science, mais de rejet successif des conceptions fausses à son égard),
en trouve une dans le Sophiste, au niveau d'une analytique de l'erreur. C'est ce
dernier dialogue qui est examiné dans le septième chapitre de l'ouvrage (pp. 305-392),
relatif aux rapports entre Doxa et non-être, qui se reflètent dans la distinction entre
jugement vrai et faux. C'est précisément sur ce chapitre que s'achève essentiellement
le livre, car le huitième chapitre, intitulé « Rétrospective» (pp. 393-413), en constitue,
pour ainsi dire, la conclusion dans laquelle il apparaît que la stratégie de l'auteur a
consisté à montrer, tout au long des chapitres précédents, que l'évolution de la notion
de Doxa chez Platon semble ne constituer, en définitive, qu'une préparation de la
théorie systématique définitive avancée dans le Sophiste. L'emploi extrêmement
prudent des diverses statistiques, ainsi que le recours modéré à la méthode analytique,
indispensable en raison de l'existence d'une bibliographie anglophone contemporaine

très considérable sur plusieurs aspects de l'objet de son livre, fait que, par son
enquête, conçue adéquatement et menée avec une extrême finesse, l'auteur renoue
avec la tradition française qui, dans ce domaine, remonte à Victor Brochard, et dont
les représentants contemporains les plus marquants ont été, entre autres, Léon Robin
et Paul Kucharski, tradition qu'il renouvelle de manière décisive.

E. Moutsopoulos

Lambros Couloubaritsis, L'avènement de la science physique. Essai sur la

Physique d'Aristote, éd. OUSIA, 1981, 341 p.

La situation du traité aristotélicien de la Physique dans l'histoire de la pensée est à

plus d'un titre paradoxale. En opposition à la philosophie platonicienne c'est elle qui
donne pour la première fois un statut scientifique à l'étude du sensible et du devenir.
Mais ce statut la met en symbiose, ce qui ne s'est jamais reproduit par la suite, avec

une Métaphysique qui atteint comme Acte pur cet Etre premier qu'elle-même atteint
comme premier Mouvant. Et elle prépare en même temps elle-même, par la considération

privilégiée du mouvement de translation et de sa persistance, la révolution
scientifique qui, à partir de l'énoncé du principe d'inertie, détruira et cette harmonie
et elle-même. Même instable, cependant, la cohérence du traité est indéniable, et

l'auteur nous le montre même beaucoup plus fortement articulé que n'a su le dégager

l'interprétation courante. Détruisant en guise d'introduction le mythe d'une Physique

empiriste, il en dessine la progression (chap. I), en explicite les « conditions logico-
ontologiques» (chap. II) et en dégage la nécessité propre à partir de l'incapacité de

l'ontologie à réaliser, à elle seule, l'ontologisation du réel sensible et en devenir. D'où
une succession de problématiques, dont la tradition n'a pas suffisamment discerné la



208 BIBLIOGRAPHIE

spécificité et l'articulation, concernant successivement genesis, phusis. kinesis, méta-
bolè et phora (chap. Illa VI). — La Physique appelle et mérite, sans aucun doute,
l'effort d'une lecture aussi serrée. Ne peut-on, cependant, en tirer davantage encore,
et de portée actuelle? Si Aristote n'est pas empiriste à la manière de ses lecteurs
anglo-saxons des Temps Modernes, doit-on dire qu'il a «fabriqué» un langage
nouveau, «naturel (phusei)» dans ce qu'il cherche à représenter (cf. p. 113), ou bien qu'il
a su user du langage de manière à ce qu'il serve une pensée qui analyse, en une
science immédiatement réaliste — ce que ne sont pas nos sciences hypothètico-
déductives —, ce que nous expérimentons être mû? Si en effet le langage n'est pas
d'abord un intermédiaire entre l'âme et la chose (cf. p. 116) — ce que sans doute il est

dans une science hypothético-déductive —, une science doit être possible qui en use

sans que soit rompu le contact immédiat entre notre intelligence et ce que nous
expérimentons être. Et cette science, n'est-ce pas la philosophie même?

Marc Balmes

Gilles Deleuze, Spinoza. Philosophie pratique. Paris, Ed. de Minuit, 1981,
177 p.

Cet ouvrage est une réédition modifiée et augmentée du Spinoza paru en 1970.

Quelques chapitres ont été ajoutés et les extraits de textes de Spinoza ont disparu.
L'auteur présente en raccourci dans ce petit livre les éléments principaux de son
interprétation de Spinoza et consacre un nouveau chapitre intéressant au problème
du mal dans les lettres à Blyenbergh. Le petit lexique des principaux concepts de

l'Ethique est conservé et permet de retrouver rapidement les commentaires de

l'auteur sur les divers aspects de la doctrine spinoziste.

Gilbert Boss

Christiane Fremont, L'être et la relation; avec trente-cinq lettres de Leibniz
au R.P. Des Bosses, traduites et annotées, préface de Michel Serres

(Bibliothèque d'histoire de la philosophie), Paris, Vrin, 1981, 219 p.

La métaphysique de Leibniz est centrée sur le concept de monade, substance

simple, douée de perception et contenant en elle-même le principe de toutes ses

modifications. Les êtres tels que l'homme ou le cheval sont constitués par des collections

de monades formant une structure. Qu'est-ce qui donne une unité réelle à une
telle structure? Selon la solution généralement proposée par Leibniz, les collections
de monades forment un être individuel réel en étant subordonnées à une monade
dominante, dite souvent entelechie, ce qui fait toute la différence entre une substance
composée et un simple agrégat d'éléments disjoints. Dans sa correspondance latine
avec le Jésuite Des Bosses, Leibniz a introduit un autre concept pour rendre compte
de la réalité de la substance composée, celui de vinculum substantiale (terme que
C. Frèmont traduit par « lien substantial »). Quelle place doit-on donner à ce concept
assez marginal apparu tardivement (1712-1716) dans la correspondance de Leibniz?
Faut-il, en suivant le sentiment général des historiens de la philosophie, contester que
le thème du vinculum introduise un véritable changement? L'auteur, renouant avec la
thèse autrefois célèbre de Maurice Blondel, fait un pari exactement contraire. Son
ambition — dont l'exposé est malheureusement relégué dans une brève note (p.
165-166) — est de prolonger l'intention de Blondel, qui donnait un rôle décisif au
vinculum. Elle se sépare cependant de ce dernier en prenant au sérieux le lien entre le



BIBLIOGRAPHIE 209

thème du vinculum et la problématique de la transsubstantiation, si manifeste dans
les dernières lettres à Des Bosses. En effet, le thème du vinculum y est étroitement
associé à un essai de solution du problème de l'Eucharistie. L'auteur ne tente pas de
concilier ces développements avec la compréhension classique du système de Leibniz
comme métaphysique de la substance (comme fait par exemple N. Rescher, Leibniz,
Oxford, 1979, p. 114-116). Ces questions devraient, selon elle, entraîner une reformulation

complète du système, appuyée sur le concept du vinculum, dont l'illustration la
plus caractéristique peut être trouvée dans la possibilité de la transsubstantiation.
Lors de l'Eucharistie, le lien substantial du corps du Christ se trouve associé aux
composants du pain, alors que, par l'effet d'un miracle, ses propres composants
ordinaires sont absents; ceci est possible, dit Leibniz, parce qu'ils ne sont pas «formellement

constitutifs» (p. 206). Prenant appui sur l'analyse de la transsubstantiation,
l'auteur tente de systématiser cette prééminence de l'explication de l'unum per se par
le vinculum substantiale; «à partir de la lettre XXIV, écrit-elle, la Transsubstantiation
fonctionne comme le modèle le plus parfait pour la théorie du lien substantial, c'est-
à-dire de la substance composée» (p. 165). On aboutit par conséquent à une
métaphysique de la relation, liée de manière essentielle à une christologie (p. 67). Dans sa

courte préface, Michel Serres s'avoue complètement convaincu, et semble se rendre
sans réticence à ce nouveau leibnizianisme. — La lecture du choix de lettres ramène

pourtant le lecteur, presque invinciblement, à des vues plus traditionnelles. Voici
deux éléments qui pèsent dans ce sens: Leibniz hésite à considérer le problème de la
transsubstantiation comme le sien propre; en janvier 1710, il écrit: «nous n'avons
pas besoin de telles explications, nous qui rejetons la Transsubstantiation» (p. 146).
En avril 1715, il souligne que pour les corps organiques, qui ont une monade
dominante, «ce lien (substantial) sera toujours lié à cette monade» (p. 193); le rôle de la
monade dominante reste ainsi manifeste; selon N. Rescher, la théorie du vinculum
substantiale n'en est que «l'élaboration systématique» (op. cit., p. 116). De telles
considérations tempèrent notre enthousiasme pour cette refonte du système de

Leibniz à partir de la «relation eucharistique». Même si les indices en sa faveur sont
sérieux, la thèse paraît forcée, et le travail lui-même souffre de divers défauts.
Comme autrefois M. Blondel, l'auteur attribue à Leibniz l'invention du concept de

vinculum substantiale (p. 23); elle semble donc ignorer que ce point de vue doit être

nuancé, comme le montre l'étude d'A. Boehm — qui ne figure pas dans sa bibliographie

(Le «vinculum substantiale» chez Leibniz: Ses origines historiques, Paris, Vrin,
1938,2e éd., 1962). Elle soutient que Leibniz aurait donné la seule analyse valide de la

transsubstantiation telle qu'on la trouve dans le dogme établi au Concile de Trente
(p. 46). Cela paraît plutôt paradoxal et mériterait d'être plus amplement défendu. Les

positions luthérienne et réformée sur l'Eucharistie sont insuffisamment dégagées. Le

rapport de la doctrine de la substance composée chez Leibniz avec les positions
aristotéliciennes reste dans l'ombre, alors même qu'il affirme ne pas s'en écarter, « aux
monades près» (p. 201). A l'occasion, le langage affecté et l'argumentation insuffisante

plongent le lecteur dans une perplexité à laquelle il devra chercher remède dans

d'autres travaux. — Il n'en reste pas moins que ce problème a paru redoutable à tous
les historiens de Leibniz, et il faut du courage pour l'aborder. Leibniz note dans sa

lettre du 11 mars 1706: « Puissé-je ne pas dire au public que les systèmes tiennent tout
en conservant ordinairement nombre de difficultés » (p. 85). Le thème du vinculum

figure en bonne place parmi ces difficultés. Pour les affronter, la traduction, les notes
et l'exposé de C. Frémont seront très utiles au lecteur. Ils mettent en évidence

l'exceptionnelle richesse de ces réponses opiniâtres de Leibniz à son correspondant;
outre cette question du vinculum, elles abondent en précisions sur la physique, la

théologie et la métaphysique du philosophe allemand.

Daniel Schllthess



210 BIBLIOGRAPHIE

Otto Mann, Die gescheiterte Säkularisation, Ein Irrgang der europäischen
Philosophie (Theologie Beiträge 2), Tübingen, Katzmann-Verlag KG,
1980, 168 p.

Cet ouvrage fait le procès de la sécularisation des valeurs chrétiennes, amorcée au
18e siècle, et montre comment cette sécularisation a conduit l'Occident à un triple
échec: échec de la connaissance sécularisée (par la marginalisation de plus en plus
décidée de la Révélation et de l'Eglise chrétiennes); échec de l'Etat sécularisé (qui
entend, de facto, substituer un salut socio-économique au salut chrétien); celui de la

civilisation technicienne (qui vise à réaliser une société qui verra l'homme réconcilié
avec ses congénères et avec la nature, «Ersatz» du Royaume de Dieu de l'espérance
chrétienne, ou fruit de sa démythologisation). — L'auteur conduit son argumentation
par un survol magistral de l'histoire de la philosophie de l'Occident depuis l'Antiquité

jusqu'à nos jours. L'Antiquité païenne et chrétienne voit la philosophie en

quête de Dieu et des valeurs éternelles. Avec le 18e siècle s'affirme, en Europe, une
volonté de sécularisation qui va submerger l'Occident en trois vagues successives: la

philosophie des Lumières d'abord, l'Idéalisme allemand (avec Fichte, Schelling,
Schlegel, Hegel et le romantisme; p. 92-126) ensuite; la dernière vague est illustrée

par le positivisme et ses héritiers directs; elle vise l'efficacité technicienne et
économique; elle débouche sur le socialisme, le marxisme et le nihilisme (p. 137-158). —
Aux yeux de l'auteur, les promoteurs de la sécularisation tendent tous au même but:
remplacer l'illumination chrétienne par les lumières de la raison et la connaissance
de la nature, et le salut chrétien par le pseudo-salut d'une société construite en
l'absence de Dieu. Hegel se dit illuminé par l'Esprit absolu; Marx par Hegel et les

sciences de la nature. La philosophie, séculière et sécularisante, a fait, au 20e siècle, le

dernier pas: elle a ouvert la porte au nihilisme. Comment s'étonner de voir «les
jeunes, libérés pour pouvoir être enfin eux-mêmes», découvrir «un bonheur existentiel

positiviste en ruines», et s'apercevoir qu'ils sont «placés, non dans la plénitude
de l'Etre, mais devant un Etre qui souvent n'est que néant»? Même dans les cercles

cultivés, le nihilisme l'emporte, et débouche sur l'anarchisme et le terrorisme. « La
destruction d'un Etat qui a perdu son sens devient le plus haut idéal de l'être de

l'homme» (p. 162). — Cette histoire d'une sécularisation devenue galopante ne s'est

pas déroulée sans opposition; l'auteur renvoie principalement à Lessing et à Kant,
pour le 18e siècle; au romantisme flamboyant de la Restauration catholique au
19e siècle. Heidegger et sa quête infinie de la présence de «l'Etre» dans les «Etants»
a, lui aussi, tenté, au 20e siècle, de remettre la philosophie occidentale dans le droit
chemin ; mais son effort est resté sans véritable impact sur l'histoire de la philosophie
contemporaine. — Le plaidoyer de l'auteur se termine sur un constat et un mot
d'ordre: « l'échec de la sécularisation: conversion ou effondrement» (« Das Scheitern
der Säkularisation: Umkehr oder Untergang» p. 159 sv.). Quand on interroge
l'auteur sur le modèle qu'il propose à notre conversion, on reste sur sa faim : il nous
faut réorienter — enseigne-t-il — la philosophie occidentale vers la quête de Dieu et

la justification philosophique des valeurs chrétiennes; et ceci sur le modèle de Kant
et de Lessing. L'auteur semble persuadé que, pour empêcher l'Occident de courir à sa

perte, il faut, mais il suffit de, penser correctement le monde, l'homme et Dieu, c'est-
à-dire: à la lumière de la Révélation et de l'Eglise. Une exhortation qui semble
inspirée à l'auteur par les Wladimir Maximov, Soljénitsyne et Malcolm Muggeridge. —
Le dernier des grands et gros ouvrages de H. Küng — « Dieu existe-t-il?» — fait, lui
aussi, le procès de la modernité sécularisée. Lui aussi crie casse-cou, et rend
l'athéisme responsable du nihilisme qui semble devoir conduire notre siècle à sa

ruine. Mais H. Küng sait mieux, ou du moins il le dit plus clairement et plus
abondamment, que la «désécularisation» — qui est, en fait, le retour à un humanisme



BIBLIOGRAPHIE 211

chrétien — ne saurait se faire par une « répristination » de Kant. Mais il demeure que
H. Küng est tout aussi persuadé qu'O. Mann (et avec eux toute la grande tradition
philosophique d'inspiration catholique) qu'à la naissance du mouvement de sécularisation

il y eut faute de la part des philosophes chrétiens, et qu'il appartient à leurs
descendants de la corriger aujourd'hui. — Il est permis de douter que les lendemains
qui chanteront à nouveau le «Gloria» soient la victoire d'une philosophie d'inspiration

chrétienne sur trois cents ans de sécularisation. La solution du problème évoqué
n'est pas aussi simple qu'il y paraît au premier abord. Pour s'en apercevoir, il suffit
de se rappeler qu'au 18e siècle (où la «faute philosophique» fut, soit-disant,
commise), le terme «philosophie» désignait toutes les démarches de l'esprit humain, de
la physique à la métaphysique, en passant par les mathématiques, la géométrie,
l'optique, la chimie, l'astronomie, etc. Essayez donc de «déséculariser» les sciences
exactes, les sciences naturelles, voire les sciences humaines! H. Küng, qui a pris
mieux conscience des dimensions du problème soulevé, hésite constamment entre
une nouvelle «Aufklärung» et une herméneutique du sens du discours chrétien, mais
qui reste malheureusement sans structure cohérente. — Je crois, comme O. Mann,
que notre culture occidentale est au bord de la faillite. Mais je doute qu'une philosophie

résolument orientée aux valeurs chrétiennes de frappe kantienne et à «l'éducation

du genre humain » dont rêvait Lessing (son interprétation par l'auteur peut se

discuter) soient à même de changer le destin de l'Occident, voire celui de l'humanité
planétarisée. Ce retour à Kant et à Lessing a tout l'air d'une restitution, non d'une
nouvelle institution post-hégélienne et post-marxiste. Point n'est besoin, pour autant,
de rallier les partisans d'une rupture décidée avec un monde, irréversiblement sécularisé,

ou de se retirer dans quelque arche de Noé (Eglise, communauté, groupe) en
attendant que la catastrophe finale arrive. On me permettra de rappeler les positions
plus réalistes de F. Gogarten. 11 avait refusé de suivre les partisans d'une rupture
entre le discours chrétien et le discours sécularisé; il avait aussi refusé la solution
catholique d'une prise en charge par la philosophie chrétienne d'une culture à

rechristianiser. II lui semblait que la sécularisation, tout bien pesé, avait rendu, et rendait

encore service à la théologie chrétienne en lui fournissant les instruments de sa

purification intellectuelle; inversement que la théologie chrétienne avait rendu, elle
aussi, et rendait encore service au discours sécularisé de la modernité, en maintenant
en son sein le témoignage de la Souveraineté de Dieu, empêchant ainsi l'univers du
discours sécularisé de tomber dans le «sécularisme». — Il demeure que l'ouvrage
d'O. Mann est écrit par un maître en sa discipline (l'auteur est professeur de littérature

allemande à l'Université de Mannheim); qu'il sait ramasser en quelques
paragraphes les systèmes philosophiques dont il fait le procès, et user de formulations
heureuses et percutantes pour les circonscrire. On aurait aimé que les citations, dont
il enrichit ses développements, soient accompagnées de leur référence.

Pierre Barthel

Gilbert Hottois, Pour une Métaphilosophie du Langage. (Pour Demain), Philosophie

Paris, Vrin, 1981, 169 p. contemporaine

La philosophie s'enferme dans le langage, enfermement qui prend deux formes

principales: la secondarité métalinguistique chez les Anglo-Saxons, qui acceptent de

laisser le réfèrent non linguistique aux sciences et se replient sur l'étude du langage,
d'un côté, et la secondarité adlinguistique, de l'autre, qui est la manière qu'ont les

philosophes continentaux de réagir à la saisie du monde par les sciences en cherchant
à emprisonner l'être entier dans le langage, qui se prend alors lui-même comme réfèrent

dans un jeu de renvois latéraux glissant à l'infini parmi les signifiants. L'auteur



212 BIBLIOGRAPHIE

propose une analyse claire et intéressante des formes que prennent ces deux types de

secondarité linguistique, chez les Anglo-Saxons et chez des auteurs tels que Wittgenstein,

Gadamer, Heidegger, Lacan ou Derrida. Son but est de dénoncer cet enfermement

et d'appeler à l'élaboration d'une philosophie qui abandonne sa crispation sur
le langage et s'ouvre aux autres modes d'opération que nous montre la science dans

sa saisie du cosmos. Que nous adhérions ou non à un tel projet, les analyses des

modes et techniques de la secondarité linguistique restent éclairantes.

Gilbert Boss

Hubertus G. Hubbeuing, Einführung in die Religionsphilosophie. (Uni-
Taschenbücher UTB 1152). Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1981,

219 p.

Cet ouvrage est une introduction en deux sens. Premièrement il donne une idée

de ce qu'est la philosophie de la religion en présentant les positions de quelques-uns
des principaux philosophes occidentaux dans ce domaine, ainsi que la problématique
et les thèses des chercheurs contemporains. Et deuxièmement il est aussi une
introduction à la conception de la philosophie de la religion propre à l'auteur. Le souci

principal de ce dernier est de déterminer la valeur exacte des thèses religieuses pour
la raison. H. G. Hubbeling ne pense pas en effet que la raison et la foi, la philosophie
et la religion doivent nécessairement s'opposer. Pour lui, au contraire, toute croyance
a sa traduction et son degré de vraisemblance logiques, et inversement tout calcul

logique suppose le choix d'une logique, c'est-à-dire une décision portant sur le degré
d'évidence acceptable. Dans cet esprit l'auteur examine la valeur logique des diverses

grandes thèses religieuses, et plus particulièrement de celles du christianisme. Il
reconstitue logiquement les preuves ontologique et cosmologique de l'existence de

Dieu en mettant en évidence les principes impliqués et conclut que ces arguments ne

requièrent pas d'autre logique que celle des théories scientifiques. Il est vrai que le

résultat de ces preuves reste très général et que son interprétation religieuse exige
l'acceptation d'autres principes. L'auteur cherche à les définir, et il se demande

notamment quelle est la spécificité de l'expérience religieuse par rapport à d'autres

types d'expérience et quelle confiance nous pouvons lui accorder. De la même façon,
il étudie les particularités de l'expérience mystique pour les comparer avec celles de

l'expérience religieuse ordinaire. — Ces analyses, clairement exposées et très aisées

d'accès, nous paraissent tout à fait convaincantes. Il nous semble toutefois que
l'argumentation développée pour défendre les traits caractéristiques de certaines interprétations

chrétiennes, tels que le caractère personnel, historique ou personnel de la

nature divine, est souvent plus contestable. On peut se demander par exemple, après
la critique humienne, s'il est bien vrai que l'argument par analogie soit aussi favorable

à la conception d'un Dieu personnel que le veut l'auteur. On pourrait discuter
aussi les théories de l'éternité ou de la nature du mal qu'il soutient. Mais cet engagement

dans les problèmes plus particuliers est en vérité un mérite de ce livre, qui
s'ajoute à celui de la clarté avec laquelle il élucide la valeur logique des thèses

religieuses pour en faire voir finalement l'enjeu logique et vital au lecteur contemporain.

Gilbert Boss

Etienne Barilier, «Le Grand Inquisiteur», Lausanne, l'Age d'Homme,
1981, 151 p.

Cet ouvrage est un ardent plaidoyer en faveur de la littérature, qui s'adosse à une
presque trop dense méditation sur les limites de la raison humaine. Dans chacun des



BIBLIOGRAPHIE 213

domaines du savoir, nous dit l'auteur, nous rencontrons l'impensable et l'indicible.
Toute la tradition philosophique occidentale, de Parmenide à Nietzsche et à

Heidegger, est marquée par l'ineffable et par l'absence — cela, en dépit d'une tentation
persistante et maligne à la clôture, au totalitarisme. Les sciences humaines, pour leur

part, lorsqu'elles se gardent de dégénérer en idéologies, témoignent de par la diversité
même de leurs approches que, si les sens de l'histoire sont à notre portée, le sens

nous en échappe toujours. Quant aux remous épistémologiques suscités par la
physique récente, ils montrent qu'en sciences exactes non plus on ne saurait éluder tout
doute sur la coïncidence du logique et de l'ontologique. En phonologie, en
grammaire, en sémantique enfin, la difficulté (l'impossibilité, semble dire Barilier) de

mettre en évidence des «universaux linguistiques» souligne encore que nous n'avons
jamais, sur le monde, que des perspectives particulières. C'est ici qu'intervient l'apologie

des belles-lettres. La littérature est point de vue subjectif sur la vie; mais c'est un

point de vue délibérément subjectif, et qui s'avoue volontiers tel. A ce titre, elle représente

le culmen de la culture humaine. D'autant que, par l'ironie notamment, elle

possède en outre la capacité admirable de destituer de leur pseudo-vérité les discours
définitifs et totalitaires. Que l'on songe à ce propos à certaines pages de Proust ou de

Shakespeare. La méditation d'Etienne Barilier impressionne par la richesse de son
information et par la constance de sa rigueur. Néanmoins, notre auteur aurait peut-
être pu montrer avec plus de netteté qu'une pensée de type apophatique n'est pas la

seule voie capable de mener à une désabsolutisation radicale de la raison, voire
même pas la meilleure. Il y aurait aussi, par exemple, la méthode mise au point par
Pierre Thévenaz dans la «Condition de la raison philosophique»...

Bernard Hort

NOTULES

Emmanuel Kant, Oeuvres philosophiques. I. Des Premiers Ecrits à la «Cri¬

tique de la Raison pure». Ed. et introd. de Ferdinand Alquié, trad, et

notes de F. Alquié, A. J.-L. Delamarre, J. Ferrari, B. Lortholary,
F. Marty, J. Rivelaygue, S. Zac. (Bibl. de la Pléiade), Paris, Gallimard,
1980, 1795 p.

Ce premier des trois volumes prévus des «Oeuvres philosophiques» de Kant
présente au lecteur francophone les premiers écrits philosophiques de Kant jusqu'au
texte de la «Critique de la Raison pure» y compris. Il ajoute à cela un choix des

autres écrits plus scientifiques de l'auteur. Les textes sont à une exception près
donnés dans leur entier. Des introductions dessinent l'itinéraire philosophique de

Kant et y situent les divers textes.

Ans J. van der Bent, Major Studies and Themes in the Ecumenical Movement.

Genève, Conseil Œcuménique des Eglises, 1981, 133 p.

Ce petit ouvrage répertorie quelques dizaines de thèmes marquants traités au

cours de rencontres, assemblées, conciles, tenus depuis 1948 au sein du mouvement
œcuménique (Conseil Œcuménique des Eglises, Eglise catholique romaine, Fédérations

confessionnelles, etc.). Il indique chaque fois la référence bibliographique (livre
ou article) où ces travaux sont présentés. Un document utile donc.



BIBLIOGRAPHIE

I. SCIENCES BIBLIQUES

A. Deissler: L'annuncio dell'Antico Testamento (A. Moda) 179
P. Grelot: Les Poèmes du Serviteur (L. Wisser) 179

J.-F. Collange: De Jésus à Paul (J.-L. Blondel) 180
C. Spicq, O.P: Notes de lexicographie néo-testamentaire. I et II (W. van

Gemert) 180
F. Montagnini: La prospettiva storica delle Lettera ai Romani (C. Senft) 182
E. Schweitzer, A. Diez Macho: La chiesa primitiva (A. Moda) 182

II. PATRISTIQUE

Grégoire de Nazianze: Discours 27-31 (E. Junod) 182

F. Cocchini: Origene. Commento alla Lettera ai Romani (E. Junod) 183

P. A. McShane: La Romanitas et le pape Léon le Grand (E. Junod) 183

R. Brandie: Matth. 25. 31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos (E. Junod) 184

R. Berthouzoz: Liberté et Grâce suivant la théologie d'irénée de Lyon (E.
Junod) 184

M. Aubineau: Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem (E. Junod) 184

Le livre secret des Cathares (E. Junod) 185

Scolies ariennes sur le Concile d'Aquilée (E. Junod) 186

Pseudo-Macaire: Oeuvres spirituelles I (E. Junod) 186

Théodoret de Cyr: Commentaire sur Isaïe (E. Junod) 187

III. HISTOIRE DE LA THEOLOGIE

D.C.Steinmetz: Luther and Staupitz (I. Backus) 187

T. A. Perry: Erotic Spirituality: ne Integrative Tradition from Leone Ebreo to
John Donne (I. Backus) 189

K. Hagen: Hebrews Commenting from Erasmus to Bèze 1516-1598 (I. Backus) 190

Romantisme et religion — néologie des théologiens et théologie des écrivains
(B. Reymond) 191

S. Breton...: Le modernisme (B. Reymond) 191

V. Vinay: Storia dei Valdesi/3 (L. von Auw) 192

E. Buonaiuti : La vista allo sbaraglio (L. von Auw) 194

A. Rhodes: Der Papst und die Diktatoren (B. Reymond) 195

IV. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

H. U. von Balthasar: Nouveaux points de repère (A. Moda) 196

L. Swidler (ed.): Consensus in neology (K. Blaser) 197

Père S. Boulgakov: L'orthodoxie (A. Joly) 197

P. Evdokimov: Le buisson ardent (D. Neeser) 197

D. L. Migliore: Called to freedom (A. Joly) 198

J. D. Roberts: Roots ofa blackfuture: Familiy and Church (S. Molla) 199

CE. Curran: nemes in fundamental moral theology (E. Fuchs) 199

F. Boeckle: Fundamentalmoral (L. Rumpf) 200

Y. Ledure: Conscience religieuse et pouvoir politique (L. Rumpf) 201



P. Tournier: Face à la souffrance (L. Rumpf) 202
A. Plè: Par devoir ou par plaisir? (E. Fuchs) 202
F. Schlemmer: Les couples heureux onl des histoires (S. Molla) 203
F. van der Mensbrugghe: Le mouvement charismatique (F. Giraud) 203
Troisième Cycle romand en néologie pratique: Communion et communication

(L. Rumpf) 204
R. D. Young: Bebriefabout it! (S. Molla) 204
G. Thils: Droits de l'homme et perspectives chrétiennes 204
R. Coste: L'amour qui change le monde 205

V. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Y. Lafrance: La théorie platonicienne de la Doxa (E. Moutsopoulos) 205

L. Couloubaritsis: L'avènement de la science physique (M. Balmes) 207

G. Deleuze: Spinoza (G. Boss) 208

C. Frémont: L'être et la relation (D. Schulthess) 208

O. Mann: Die gescheiterte Säkularisation (P. Barthel) 210

VI. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

G. Hottois: Pour une Mëtaphilosophie du Langage (G. Boss) 211

H. G. Hubbeling: Einführung in die Religionsphilosophie (G. Boss) 212

E. Barillier: « Le Grand Inquisiteur» (B. Hort) 212

Notules 213

Ont collaboré à ce numéro 1982/2

Henry Mottu, Rue de Lyon 61 bis, 1203 Genève

Gilbert Hottois, Bid L. Mettevvie 79, Boîte 19, B-1080 Bruxelles
Curzio Chiesa, Rue Prévost Martin 36, 1205 Genève

Robert Martin-Achard (Faculté de Théologie de Genève), Rte de Ferney 106, Petit-

Saconnex, 1202 Genève
Pierre Fraenkel (Institut d'Histoire de la Réformation), Rue du Pré-Jérôme 14, 1205

Genève


	Bibliographie

