Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1982)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 79-104

BIBLIOGRAPHIE

LoReENZO DE Lorenzi (édit.), Dimensions de la vie chrétienne (Rm 12-13)
(Série monographique de « Benedictina». Section biblico-cecuménique,
4), Rome, Abbaye de St-Paul h.l.m., 1979.

Le volume contient les exposés, suivis chacun d’une discussion, présentés au
5¢ Colloquium Paulinum, a Rome, en avril 1974. Le but des cinq études consacrées
aux chapitres 12 et 13 de I'épitre aux Romains est de mettre en lumieére les principaux
aspects de I'éthique paulinienne. Ch. Evans, aprés avoir pose le probléme de I'articu-
lation logique et théologique entre Rm 1-11 et Rm 12-13, aborde les problémes diffi-
ciles du vocabulaire de Rm 12,1-2. La question la plus intéressante porte sur la rela-
tion entre la raison et le discernement humains et le Saint-Esprit, puissance divine
transformatrice. J. S. Bosch, a propos de Rm 12,3-8, pose opportunément le pro-
bléme « charismes-institution »; en termes, croyons-nous, peu pauliniens: la distinc-
tion entre «grace» (p. ex. la prophétie) et «fonction» (p. ex. la diaconie) nous parait
incompatible avec ce que Paul dit ailleurs des charismes. L'exposé sur Rm 13,1-7
occupe, comme on s’y attend, une large place. Contre une opinion souvent exprimeée,
U. Wilckens cherche a établir, en montrant les liens contextuels, le caractére bien
paulinien de cet appel a la soumission aux autorités. Mais a vouloir trop prouver, il
ne parvient qu'a rendre sensibles les difficultés de I'entreprise et a s’écarter du sens
du texte: la soumission aux autorités n'est certes pas, pour Paul, un aspect de I'agape.
S. Lyonner fait des v. 8-10 une exégese soigneuse et concentre sa réflexion sur le sens
précis, dans ce passage, du mot «loi» et de I'expression «pleroma de la loi». La
fonction de la perspective eschatologique dans la parénése, Rm 13,11-14, est I'objet
de I'exposé de A. Vagrile. 11 pose la question: que vaut une parénése appuyée sur
I’annonce du retour imminent du Christ, alors que depuis longtemps cette annonce
est démentie par les faits? Sa réponse: la parénése paulinienne demeure valable et
fondée, car en fait le tournant des éons, pour la foi chrétienne, a déja eu lieu et la
perspective finale avec son urgence n’est qu'un argument second. Les deux derniers
chapitres de 1'ouvrage sont d’une part I'inventaire, présenté par C. K. Barrett, des
questions abordées et des problemes encore a résoudre; d’autre part un expose de
F. Festorazzi intitulé «Originalité de la morale chrétienne selon saint Paul». Cela
aurait pu et di étre une synthése; mais il aurait fallu pour cela montrer comment
I'éthique paulinienne fait corps avec I'ensemble de la theologie et particuliérement
avec la sotériologie de I'apdtre.

CHRISTOPHE SENFT

MAURO PESCE, Dio senza mediatori. Una tradizione teologica dal giudaismo
al cristianesimo (Testi e ricerche di Scienze religiose 16), Brescia, Paideia,

1979.

L'objet de cet ouvrage est trés spécial. Il s’agit de I'affirmation, qui apparait sous
des formes variées dans les textes rabbiniques (commentaires, midrashim, halacha),
selon laquelle, notamment dans les événements cruciaux de I'histoire d’Israél, Dieu
agit lui-méme et non en se servant d’'intermédiaires: «ni par un ange ni par un

Sciences
bibligues



80 BIBLIOGRAPHIE

envoyé». On la trouve déja dans Es 63,9 et elle semble avoir été I'expression, par la
suite, d'une part d’'une «intention théologique positive»: exprimer l'intervention
directe de Dieu, signe distinctif de I'histoire du peuple élu; d’autre part d’une «inten-
tion théologique neégative»: polémique contre la tendance de certains milieux du
judaisme — dans la ligne d’ailleurs de certaines traditions canoniques — a substituer
a I'intervention directe la médiation par des puissances angéliques. Cette polémique,
qui peut aller jusqu’au refus des attentes messianiques, n’est pas, dans son essence,
une attaque contre le christianisme, comme on I’a parfois supposé: ses origines sont
antérieures a I’ére chrétienne. Le lecteur du Nouveau Testament trouve ici, en partie,
I'explication d’'un passage particulierement difficile et controversé, Gal 3,19-20.

CHRISTOPHE SENFT

CHARLES KINGSLEY BARRETT, Il vangelo di Giovanni e il giudaismo (Studi
biblici 53), Brescia, Paideia, 1980.

L'ouvrage est la traduction en italien d'exposés présentés a I'Université de
Miinster en 1967 et parus en allemand en 1970. Leur reprise apres dix ans dans les
Studi biblici est un témoignage rendu a la solidité de la réflexion et du savoir de
'auteur ainsi qu’aux qualités de clarté de son langage. Elle donne I'occasion de
recommander a nouveau un ouvrage qui s’efforce de définir avec précision — et sans
céder au charme des hypothéses incontrdlables — la situation historique du qua-
trieme évangile.

CHRISTOPHE SENFT

Incontro con la Bibbia: leggere, pregare, annunciare, a cura di G. ZEVINI
(« Biblioteca di Scienze Religiose» 23), Roma, Libreria Ateneo Sale-
siano (Piazza Ateneo Salesiano, 1), 1978, 327 p.

Comment lit-on la Bible aujourd’hui en Italie (C. Bissoli: p. 15-37) est la question
qui anime les actes du Congres tenu en janvier 1978 par les soins de la Faculté de
théologie de I'Université Pontificale Salésienne, dont la perspective pastorale est pré-
pondérante. La premiere partie veut éclairer les fondements théologiques pour une
lecture de la Bible au niveau pastoral: révélation et parole de Dieu dans la Bible
(C. M. Martini: p. 41-53; des pages trés enrichissantes, qui montrent bien le tournant
opéré par Vatican II); herméneutique et actualisation bibliques (B. Maggioni:
p. 55-70; importantes surtout les pages terminales); exemple tiré du Ps 8 dont on
donne une lecture pour 'homme d’aujourd’hui (J. Picca: p. 71-84; une réussite de
finesse). Dans la deuxiéme partie on examine la parole de Dieu dans la vie du
croyant: la liturgie comme célébration communautaire et ecclésiale de la Parole (A.
M. Triacca: p. 88-120); prier la Bible (M. Magrassi: p. 120-130; des bonnes pages sur
la lectio divina, vue comme lectio, meditatio, oratio, praticatio); lecture spirituelle et
existentielle de la Bible (G. Zevini: p. 131-157; excellente mise au point méthodolo-
gique sur 'utilisation des sens bibliques); exemple tiré de la pratique de groupe pour
la lecture de la Bible (F. Perrenchio: p. 157-181; I'article intéresse aussi I’analyse des
communautes de base, qu'on pourra compléter maintenant par G. de Rosa, Le comu-
nita di base in Italia, « Civilta Cattolica» 132, 1981, I, 221-235) avec deux appendices,



BIBLIOGRAPHIE 81

touchant le mouvement des Focolarini (G. Marchetti: p. 183-186) et les communautés
du mouvement pour I'évangélisation (comunita neocatecumenali: F. Voltaggio:
p. 187-191; on pourra trouver des compléments trés utiles dans G. Zevini, Le comu-
nita neocatecumenali, dans Temi teologico-pastorali, Roma 1977, 103-125). Dans la
troisiéme partie on se penche sur la prédication: lire globalement I'’Ancien Testament
pour en éclairer le sens (F. Festorazzi: p. 195-216); exemple tiré de Gen 1-11 (N. M.
Loss: p. 217-239). lire globalement le Nouveau Testament en vue du message
(P. Grech: p. 241-253); exemple tiré des évangiles synoptiques (R. Fabris: p.
255-266). Dans la quatriéme partie on examine la relation entre la Bible et la pasto-
rale, la Bible et la catéchese: I'apport des sciences anthropologiques (J. Gevaert: p.
269-280); importance des audio-visuels (F. Lever: p. 281-291); instruments bibliogra-
phiques (U. Gianetto: p. 293-319). Préfacé par M. Midali, introduit par G. Zevini, ce
texte de bonne vulgarisation meérite d’étre consulté souvent.

ALDO MoDA

Apokryfy Nowego Testamentu pod redakcja. Ks. MARKA STAROWIEYSKIEGO.
Tom 1: Ewangelie apokryficzne, Lublin (Towarzystwo Naukowe Kato-
lickiego Uniwersytetu Lubelskiego) 1980, pp. 760 (2 vols), 490 zl.

Les Ewangelie apokryficzne constituent le premier tome de la traduction polonaise
des Apocryphes du Nouveau Testament. D’autres volumes portant sur les Apo-
cryphes des Actes, des Epitres et de I’ Apocalypse sont actuellement en préparation. Le
dernier volume projeté consistera en des suppléments. Les auteurs esperent en outre
entreprendre une traduction polonaise des Apocryphes de I’Ancien Testament qui
sera préparée, elle aussi, sous la direction de Marek Starowieyski. Le choix des textes
pour le présent volume a été dicté par les critéres suivants: sont incorporés les textes
qui ont une importance particuliére pour les études bibliques, théologiques et I’his-
toire du dogme. Y figurent aussi les écrits qui ont influence la littérature et I'art en
Europe. Les critéres de choix expliquent pourquoi on trouve dans ce volume ' Evan-
gile selon Thomas tandis que la plupart des écrits gnostiques ont €té omis. Le but
principal de I'ouvrage n'est pas de preésenter les Apocryphes slaves. Ceux-la sont
pourtant inclus d’'une maniére systématique dans la mesure ou ils comptent soit
parmi les écrits qui représentent le mieux un groupe des Evangiles apocryphes, soit
parmi les Evangiles apocryphes les plus typiques conservés en des langues slaves.
Faute de traducteurs compétents on n’a incorporé ni les Apocryphes en syriaque ni
les Apocryphes médiévaux en copte et vieux slave. L'ouvrage est ordonné selon les
critéres établis par A. de Santos Otero. Le chapitre introductif contient les définitions
des termes « canon» et «apocryphe», les plus anciennes listes des livres canoniques
et apocryphes du Nouveau Testament, et une analyse de tous les Evangiles apo-
cryphes préservés sous forme de fragments. Le deuxiéme chapitre traite briévement
des Evangiles gnostiques. Dans les chapitres qui suivent, la vie de Jésus a été adoptee
comme théme principal. Viennent d’abord les traductions des écrits qui concernent
toute la vie de Jésus, ensuite celles des textes relatifs a son enfance. (Cette derniére
section comprend aussi les Apocryphes qui portent sur I'enfance de Marie et sur la
mort de Joseph.) La troisiéme section est consacrée aux recits de la passion et de la
résurrection du Christ. Elle contient aussi des textes (comme I’Evangile de Bartho-
lomée et I'Epitre des Apotres) qui ne sont liés qu'indirectement a ce sujet. La derniére
section comprend les différentes versions du Transitus de la vierge Marie. Toutes les
traductions sont munies d’une préface et d'un commentaire. Celui-ci fournit les

Science
des
religions



82 BIBLIOGRAPHIE

variantes textuelles les plus importantes, identifie les citations et les allusions bibli-
ques et propose une interprétation du texte. Les traductions sont fondées sur les édi-
tions critiques déja existantes, méme défectueuses. Tel est le cas notamment pour la
traduction de I'Evangile de Nicodéme (p. 423) basée sur I’édition de Tischendorf.
Plusieurs traductions représentent en fait la premiére version polonaise de I'"Apo-
cryphe en question (cf. I'Evangile arabe selon Jean p. 141 ss.; 'Evangile selon Bar-
tholomée p. 494 ss. et le groupe des écrits concernant le Transitus p. 547 ss.). D’autres
reproduisent avec corrections les traductions déja existantes (cf. 'Evangile géorgien
p. 150 ss., basé sur la traduction de Grzegorz Peradze). A la fin de Iouvrage on
trouve un appendice iconographique et une bibliographie des éditions, des traduc-
tions et de la littérature au sujet des Evangiles apocryphes, parues jusqu’en 1977 (pp.
601-704). Fondée en partie sur la bibliographie établie par Santos Otero dans Los
Evangelios apocrifos, Madrid 1963 (pp. 11-16), elle constitue en fait le répertoire le
plus complet de la littérature apocryphe et rendra un trés grand service, méme aux
lecteurs qui ne connaissent pas le polonais. Elle possede en outre le mérite de tenir
compte des éditions des Evangiles apocryphes qui précedent I'édition de Fabricius de
1703. Celles-1a sont plus nombreuses qu’on ne le suppose et nous apportons ici quel-
ques suppléments a la liste des premieres éditions latines de I'Evangile de Nicodéme
(p. 685): (1) Evangelium Nicodemi Incipit feliciter, Augustae Vindelicorum, Gunther
Zain, s. a. [avant 1500] (Panzer, Annales 1, no. 207, p. 134). (2) Historia sive Evange-
lium Nycodemi... quae inventa est litteris hebraicis a Theodosio magno imperatore in
Therusalem in pretorio Pontii Pylati in codicibus publicis, s. 1., s. a. [avant 1500] (ibid. 4,
no. 857, p. 166). (3) Evangelium Nicodemi... Venetiis, Jac. de Leuco 1522 (ibid. 8, no.
1127, p. 473). (4) Evangelium Nicodemi... s. ., s. a. [aprés 1500 et avant 1536] (ibid. 9,
no. 477, p. 323).

IRENA BACKLUS

RENE LEBRUN, Hymnes et prieres hittites (Homo religiosus 4). Louvain-la-
Neuve, Centre d’histoire des religions, 1980, 500 p.

Ce volume vient combler une lacune. On possédait dé¢ja des recueils de prieres
mésopotamiennes et égyptiennes, ainsi que, bien entendu, de nombreux recueils de
priéres védiques et hindoues, mais il manquait une bonne collection de priéres hit-
tites. Le travail trés soigné de R. Lebrun, secrétaire du Centre d’histoire des religions
de Louvain-la-Neuve, et chargé de cours suppléant a I'Université de Geneve, est
donc des plus bienvenus. Il offre a I'historien des religions tout ce que celui-ci peut
demander a une publication de ce genre: un aperqu général sur la religion hittite et
son histoire, du XVII¢ au XII¢ siécles avant J.-C., apergu basé sur les sources et insis-
tant sur la complexité des composantes de cette religion; ensuite, I’édition critique,
avec traduction et commentaire détaillé, de toutes les priéres et fragments de priéres
connues a ce jour; enfin, un essai systématique groupant tous les résultats de la lec-
ture concernant la théologie et I'anthropologie des priéres hittites. Un appendice
lexical, d’une utilité certaine méme pour le non-spécialiste en hittitologie, et un index
terminent I'ouvrage. Une incontestable réussite pour laquelle on est reconnaissant. —
L’auteur définit avec a-propos les divers genres de priéres: arkuwar, la « plaidoirie »;
mugawar et mugessar, la «supplication» qui «fait bouger» le dieu; talliyawar, la
priére « évocatoire» (qui « évoque» le dieu); wekawar, la «demande» ou «lamenta-
tion»; walliyatar, la priére « hymnique»; malduwar, la priére «votive». Dans les
priéres hittites, I'auteur découvre un «rationalisme timide mais réel» (p. 239) qui



BIBLIOGRAPHIE 83

d’ailleurs va en s’accentuant au fil des siécles; devant son dieu, 'homme manifeste
une certaine indépendance et la volonté de s'imposer, de raisonner un dieu jugé
injuste ou incompétent, de mettre en valeur la responsabilité de I'individu dont le
dieu devrait tenir compte. C’est une priére dépourvue de toute base métaphysique ou
ontologique (p. 453 — affirmation susceptible d’animer la controverse!), une priére
purement relationnelle et utilitaire. L’analogie avec la mentalité religieuse de la
Rome antique se suggere presque d’elle-méme, et elle est souvent soulignée par
'auteur.

CARL-A. KELLER

HEeNRr1 LIMET et JULIEN RIES (éd.), L'expérience de la priere dans les grandes
religions (Homo religiosus 5), Louvain-la-Neuve, Centre d’histoire des
religions, 1980, 472 p.

Ce volume 5 de la nouvelle collection « Homo religiosus »,-dirigée par I'historien
des religions de Louvain-la-Neuve, J. Ries, réunit — en géneéral sous une forme
considérablement élargie et annotée — les communications d’un colloque tenu en
novembre 1978 dans les deux universités voisines de Louvain-la-Neuve et de Liége. 1
n’est pas possible, dans une bréve présentation, de rendre justice 4 un tel ouvrage.
Soulignons toutefois I'importance, I'extraordinaire richesse scientifique (et religieuse)
de ces quelque trente essais. La priére apparait dans toute la variéte de ses formes et
de ses contenus, dans les religions du Moyen-Orient ancien (sumérienne, hittite,
égyptienne, phénicienne, zoroastrienne), dans l'islam et dans I’hindouisme, dans
’antiquité classique, dans le monde biblique et post-biblique: gnostique, monastique,
juif, et chrétien oriental, catholique-romain, et protestant. Un fonds proprement iné-
puisable de renseignements et de suggestions!

CARL-A. KELLER

MARIO PIANTELLI, [¢varagitd o « Poema del Signore», Parma, Luigi Battei,
1980, 301 p.

Voici une nouvelle traduction, richement et judicieusement annotée, d'un texte
important de la religion shivaite. L’érudit indianiste de Turin a qui nous la devons
s'est déja signalé par un trés beau livre sur le grand philosophe hindou Shankara il
lui a consacré une étude assortie d’une pénétrante analyse des sources et d'une
bibliographie surabondante contenant également les ouvrages parus dans les langues
régionales de I'Inde (Sankara e la rinascita del bréhmanesirpo, Fossano 1974). Dans
l'introduction du présent ouvrage, I'auteur situe d’abord I'l¢varagita — un épisode
du Karma-Purina — dans le contexte de la littérature hindoue en général, et il
retrace ensuite I'histoire du dieu Rudra/Shiva en tenant compte d’éventuels apports
dravidiens. La Gita elle-méme semble étre un texte relativement ancien (premiere
moitié du premier millénaire), vu la présence d’¢léments « proto-non-dualistes » et de
philosophémes appartenant au simkhya pré-classique; vu aussi I'absence de toute
composante dgamique (p. 61). Quelques illustrations completent un ouvrage qu'on
est heureux de posséder.

CARL-A. KELLER



84 BIBLIOGRAPHIE

J. RIEs, H. SAUREN, G. KESTEMONT, R. LEBRUN, M. GILBERT, L ‘expression du
sacré dans les grandes religions (Homo religiosus 1), Louvain-la-Neuve,
Centre d’histoire des religions, 1978, 328 p.

Voila le premier volume d'une nouvelle collection créée et éditée par le dyna-
mique directeur du Centre d’histoire des religions & I'Université de Louvain-la-
Neuve, Julien Ries. Il contient les premieres contributions 4 un ensemble de
recherches dont la suite sera publiée dans les volumes 2 et 3 de la collection et qui ont
pour objet I'étude semantique de |'expression du sacré dans un nombre considérable
de religions. Entreprise originale et suggestive: au lieu d’étudier le «sacré» en tant
que tel (ce que font la plupart des historiens des religions), on essaie «de voir quels
sont les mots par lesquels le sacré s’exprime» (p. 100). L’analyse de ces mots per-
mettra, espere-t-on, «de mieux voir la nature et les fonctions du sacré dans ces
diverses religions et, en définitive, d’arriver a une compréhension plus parfaite de
’homme religieux » (ibid.). — Le volume est introduit par deux essais de ['éditeur
geénéral, J. Ries. Dans le premier, il fait 'historique des études religiologiques aux
Universités de Louvain et de Louvain-la-Neuve. Dans le deuxiéme, remarquable, il
offre une analyse pénétrante des recherches internationales sur le sacré. Apres ces
textes introductifs, quatre spécialistes «tentent de tracer un nouveau sillon dans un
vaste domaine encore en partie en friche» (p. 100): I'analyse linguistique de I'expres-
sion du sacré dans les mondes sumérien, mésopotamien sémitique, hittite et biblique.
Vu la nouveauté de la démarche, il est inévitable que les auteurs s’y soient pris de
maniere trés diverse — ce qui d’ailleurs fait en partie le charme du présent volume.
Deux d’entre eux (H. Sauren pour le monde sumérien et G. Kestemont pour la Més-
opotamie sémitique) partent d'un texte particulier, central dans chacune des tradi-
tions étudiées: H. Sauren choisit les deux cylindres de Gudea, et G. Kestemont
Enuma elis, I'épopée de la création. Mais alors que le premier retient (de maniere
arbitraire, nous dit-il lui-méme) trois termes clef qu’il soumet a une analyse appro-
fondie, G. Kestemont se livre plutdt a une analyse de type structural en énumérant
les termes qui désignent la divinité dans sa nature propre et, surtout, dans ses rela-
tions avec le monde profane. — Dans son étude intitulée « Les Hittites et le sacré»,
R. Lebrun élargit quelque peu la thématique purement linguistique du volume en
proposant, apres une rapide évocation des termes fondamentaux, toute une morpho-
logie du sacré chez les Hittites. Enfin, le bibliste M. Gilbert s’en tient a une seule
racine hebraique: QDSh, dont il suit attentivement, en exégéte averti, I’évolution a
partir du yahviste et des textes les plus anciens, jusqu’au début de I'époque grecque,
non sans ajouter quelques apergus sur les termes grecs correspondants, dans la Sep-
tante aussi bien que dans la littérature deutérocanonique. Dans sa « conclusion géné-
rale» il admet qu’il parait impossible de montrer un authentique développement
chronologique du théme, tant certains aspects perdurent au fil des siécles», mais il
précise immédiatement que « certains auteurs bibliques insistaient plus que d’autres
sur tel ou tel aspect», ce qui permet néanmoins de tracer quelques lignes d’'un déve-
loppement sémantique (p. 280 s). — Dans un essai final, J. Ries résume les résultats
des quatre enquétes et en tire les premiers enseignements généraux. Il décele dans le
monde extra-biblique trois niveaux du sacré, organisés difféeremment dans chacune
des religions. Enfin, il met en évidence le caractére spécifique du sacré dans le monde
biblique. — Un volume qui augure bien de la suite. La nouvelle collection « Homo
religiosus » s’annonce riehe en possibilités et elle suscite bien des espoirs. On lui sou-
haite longue vie.

CARL-A. KELLER



BIBLIOGRAPHIE 85

JAMES THROWER, The Alternative Tradition — A Study of Unbelief in the
Ancient World (Religion and Society, 18), The Hague/Paris/New York,
Mouton, 1980, 286 p.

Un livre malhonnéte. L’auteur — apparemment un semi-théologien, persona gra-
tissima 4 Varsovie et a Leningrad — se veut historien «objectif», et il met en avant
son intention de «ne pas se prononcer sur la validité de la conception mythico-reli-
gieuse du monde» (p. 15). En realité, il se pose en ardent défenseur d’une vision
«naturaliste » ou «rationaliste », c'est-a-dire « areligieuse » du monde, et sa démarche
est d’un bout a I'autre biaisée dans ce sens. A titre d’exemples: les rationalistes grecs
ont réalisé un «progrés décisif » (p. 137); les hommes religieux de notre temps usent
d’un langage «impudemment mythologique» (p. 229); Karl Marx a dit la vérité sur
la religion et 'homme (p. 254), et il est regrettable que le processus d’élimination de
la religion de la vie culturelle ne soit pas encore terminé (p. 254). Pourtant, ’homme
moderne est quasi naturellement areligieux! — On ne refuse nullement 4 un auteur le
droit d’exposer une idéologie athée, mais on peut lui demander de ne pas jouer a
'historien non engagé. — Le théme que l'auteur se propose d’étudier est en effet
assez central en histoire des religions: la «critique» de la religion (en fait: les mouve-
ments de «contre-religion») dans les civilisations anciennes: Inde, Chine, Gréce,
Rome, avec en appendice le Moyen-Orient ancien. Malheureusement, ce théme
important est traité avec une légéreté impardonnable. On se contente ici de signaler
trois éléments qui prétent a discussion. Premiérement, I’auteur opére avec un concept
lamentablement inadéquat de «religion »: il la présente uniquement comme une per-
ception « mythique» et « primitive », voire «infantile» (cf. Piaget) de la realite, et il
ignore délibérément les aspects proprement philosophiques de toutes les religions, a
commencer par les religions tribales, et jusqu’aux grandes religions universelles de
notre temps. Ensuite, et cela étonne de la part d’'un auteur d'obédience marxiste, il
renonce d’emblée a élucider les aspects sociologiques de sa prétendue «tradition
alternative », aspects pourtant fondamentaux pour son propos: pour qu'il y ait «tra-
dition », il faut des hommes, une communauté, qui la vivent — mais le lecteur dési-
reux de comprendre les bases sociales de cette « tradition » reste sur sa faim. Enfin, la
légéreté se manifeste au niveau des citations et des interprétations: tout questionne-
ment religieux — les hymnes Rg-Veda X,81.121.129; la Katha-Upanishade; les
mahdvdkya d’autres Upanishades — serait I'expression d’un scepticisme areligieux.
Quant aux erreurs de translittération, leur nombre et leur constance fait dresser les
cheveux: Kutilya, Yayurveda, Kapalika, lokdyata, Divyvandana, Jyotishoma, et —
comble! — parusha ne sont que quelques exemples tirés au hasard. Méme impréci-
sion en ce qui concerne les langues modernes: « Aus den Vedan» (p. 264 et 269). —
Un livre a oublier, mais un théme a traiter de maniere plus sérieuse!

CARL-A. KELLER

JEAN-JACQUES WUNENBURGER, Le sacré (Que sais-je? N° 1912), Paris, PUF,
1981, 128 p.

Excellente introduction a un probléme controversé et difficile. L’auteur, agrége
de philosophie a I'Université de Dijon, divise la matiere en deux parties: dans une
premiére partie intitulée «pratique du sacré» il presente d’abord, dans la lignee
Schleiermacher — Otto — Eliade, une « phénoménologie » du sacré; il passe ensuite
aux «structures symboliques» du sacré (ou il traite essentiellement des mythes et des
rites), pour conclure avec les «fonctions culturelles» (et sociales) du sacré. Dans la



Histoire
de
I'Eglise

86 BIBLIOGRAPHIE

deuxiéme partie intitulée « théories du sacré» il commence par analyser, hélas un peu
rapidement, les diverses approches du sacré; il aborde ensuite le vaste probléme de la
«nature» du sacré (ou il présente succinctement mais avec beaucoup de précision les
diverses théories concernant |'«origine» du sacré), et il conclut avec les « métamor-
phoses» du sacre (désacralisation, sécularisation, et sacralisation du politique et du
monde du spectacle). Deux pages judicieuses sur «l'avenir du sacré» terminent
I'ouvrage. — Une seule petite réserve: I'auteur semble un peu trop osciller entre une
pensée qui considere le sacré comme la manifestation du divin ou comme I'intermeé-
diaire entre le divin et le profane (dans le sens de H. Bouillard), et celle qui tend a
identifier le sacré et le divin (dans le sens de M. Eliade).

CARL-A. KELLER

JEaN DELUMEAU (éd.), Histoire vécue du peuple chrétien, Toulouse, Privat,
2 vol., 1979, 461 et 481 p.

Deux volumes illustrés, superbement présentés en coffret, regroupant sous la
direction de J. Delumeau les contributions de trente-trois historiens. On passe a
grandes enjambeées des origines du christianisme au XX¢ siécle, et 'on touche a
presque tous les pays d’Europe, voire pour la période moderne et contemporaine aux
deux Ameriques, a 'URSS et au Japon. C’est dire la diversité des points de vue, la
variété des méthodes, la qualité également variable des différents apports. Certains
textes d’historiens renommeés doivent relever de la production au magnétophone et
auraient gagné a plus de rigueur et de concision dans I’écriture. D’autres sont des
modeéles de pertinence. Mais tous répondent & une méme préoccupation historique:
«explorer I’espace... ou vivaient et vivent les chrétiens de tous les jours qui n’étaient
et ne sont ni des saints ni des théologiens», comme le dit si bien Delumeau (I, p. 8),
qui remarque encore que «la piété des masses a souvent pris de court les théolo-
giens» et que «les Eglises officielles ont subi la pression des fidéles plus qu’elles ne
I'ont avoué» (ibid.). C’est dire 'ampleur du champ sur lequel porte 'enquéte. Aussi
les éditeurs ne pouvaient-ils nous proposer qu'un choix d’apergus, de quoi nous
donner envie d’en savoir davantage encore, pour chaque siécle, de ce point de vue
particulier. C’est ainsi une grande lacune que vient mettre en évidence le projet de la
«nouvelle histoire »: on a beaucoup écrit I'histoire des dogmes et celle des Eglises
(par quoi il fallait entendre celle des conciles et des directions ecclésiastiques); on a
trop négligé celle du contexte ou de la «base». Mais on peut se demander si la pré-
sentation ici n’est pas trop somptueuse pour une publication qui n’est, a tout prendre,
qu’un dossier de travail. Dans I'impossibilité de citer ou analyser toutes les contribu-
tions, contentons-nous de mentionner celles qui intéressent plus directement les his-
toriens du protestantisme: «La religion populaire en Allemagne luthérienne»
(B. Vogler); « Les Huguenots aux XVI¢ et XVI1Ie siécles» (J. Estébe); « La coexistence
confessionnelle, complicités, méfiances et ruptures aux Provinces-Unies» (W. Frij-
hoff); « Les Etats-Unis en tant que phénoméne religieux» (E. A. Tiryakian).

BERNARD REYMOND

GABRIEL MUTZENBERG, L'obsession calviniste, Genéve, Labor et Fides, 1979,
147 p.

Gabriel Miitzenberg offre a un large public une étude percutante qui démasque
les confusions et les partis pris. L'ouvrage est solidement étayé, minutieusement
documenté, il remplit bien le but que I'auteur s’est fixé: rendre au réformateur son



BIBLIOGRAPHIE 87

vrai visage et renvoyer ses détracteurs obsédés a leurs sources véritables. Parce que
«l'anti-Calvin» posséde ses classiques, Gabriel Miitzenberg les passe en revue et
tient en réserve quelques plumes bien taillées, ce qui n’est qu'un prété pour un rendu!
Les pages consacrées au « vrai Calvin» touchent; le ton en est juste, le verbe amical,
Jamais complaisant. Les chapitres « Genéve et son mythe» viennent compléter heu-
reusement cette remise en place, ils situent bien le destin hors du commun de la cité,
apres qu’elle eut conclu «un mariage de raison qui deviendra d’amour» (p. 60) avec
Jean Calvin. La ville et les pasteurs ont hérité, au gré des histoires et des romans,
d’un peu de I'obsession. L’auteur y remet bon ordre. La encore la visée est bonne, le
dessein atteint son but et 'analyse des critiques toutes faites profite a I'accusé. Le ton
et le fond des pages ou l'auteur se fait défenseur du protestantisme sont moins
convaincants. Si I'Eglise réeformée doit vivre, ce ne sera pas grace a quelques coups
de griffe un peu mesquins a I'adresse de Rome «qui tente toujours de réduire au
silence le protestantisme », fit-ce dans une Encyclopédie des citations... (p. 112). Au
théologien qui, sur les ondes, tentait de définir « son» Calvin, pas celui dont on parle
mal, etc., 1l fut répondu avec naturel: « Vous voulez parler du Calvin de Miitzen-
berg...»! Comment mieux conclure et souligner I'accueil qui a été justement réservé a
ce livre?

PIERRE-DAVID NICOLE

IRENA DoRruTA Backus, The reformed roots of the English New Testament.
The influence of Theodore Beza on the English New Testament. (Pitts-
burgh theological monograph series), Pittsburgh, Pickwick Press, 1980,

216 p.

L'influence du calvinisme sur I'Eglise d’Angleterre est plus grande qu’on ne
I'admettait jusqu'ici. L'étude minutieuse d’Irena Backus le prouve. Dans un texte
aussi important pour la théologie anglicane que la traduction officielle de la Bible
appelée King James' Bible ou Authorised Version (1611), le Nouveau Testament
annoté de Béze joue un rdle crucial. On connaissait, en effet, comme véhicule des
idées réformeées la Geneva Bible, traduite a Geneve par des exilés anglais en 1560 puis
révisée en 1576 par Laurence Tomson. Imprimée en petits volumes maniables, elle
connut une diffusion que la Bible des Evéques (Bishops’ Bible) ne parvint jamais a
égaler et que I'Authorised Version mit longtemps a faire oublier. Par contre, ce qui
était moins connu, c'est le rayonnement que la version de Béze eut sur les réviseurs
de I'Authorised Version. Par une comparaison de différents manuscrits qui nous
livrent des étapes intermédiaires du projet (Bodleian Bishops' Copy et Fulman Manu-
script), Irena Backus montre que, contrairement a ¢e qu’on aurait pu penser, les lec-
tures de Béze sont accueillies de maniére plus large avec I'avance des travaux. Certes,
les positions les plus marquantes de Béze en matiére d’ecclésiologie et de politique
sont adoucies, mais son prestige est tel que les réviseurs anglais le suivent encore
quand les bases philologiques de son interprétation sont douteuses, voire méme
inexistantes. Ceci malgré la méfiance d'un collaborateur aussi profilé que le chanoine
John Bois et I'hostilité déclarée du roi Jacques lui-méme. — Un chapitre majeur de
I’Eglise anglicane regoit ainsi un éclairage nouveau. On pergoit aussi mieux
I'influence des ceuvres exégétiques de Beze au-dela du calvinisme strict. On se rend
compte également combien une histoire de I'exégese au temps de la Réforme doit
encore recevoir des contributions de la qualité de celle de M™¢ Backus avant de pou-
voir étre reéalisée.

JEaN-BLAISE FELLAY



88 BIBLIOGRAPHIE

D. MeNozzi, Letture politiche di Gesu. Dall’Ancien Régime alla Rivoluzione
(« Testi e ricerche di scienze religiose pubblicati a cura dell’Istituto per le
Scienze Religiose di Bologna» 15), Brescia, Paideia, 1979, 262 p.

Quatre chapitres composent ce livre, rigoureuse recherche historique qui éclaire
d’une lumiére nouvelle I'attitude gardée vis-a-vis de Jésus dans et par une période
troublée et pour certains aspects troublante. Le premier chapitre propose la percep-
tion de la valeur politique de Jésus dans le monde des lumiéres: Jésus le sédicieux
dans les courants radicaux, Jésus legislateur de la tolérance dans les déistes et dans
Voltaire, Jésus le revolutionnaire dans les théistes et dans Rousseau, Jésus maitre de
la communauté humaine dans les philosophes utopistes; il s’agit, comme on voit,
d'un éventail considérable et tres différent, on peut aussi ajouter, trés nuance; ce qui
permet de comprendre aisément les différentes lectures proposées a I'époque de la
révolution (p. 15-68). Auparavant toutefois il faut s’arréter a la lecture politique que
I’Eglise gallicane de I'’Ancien Régime donnait de Jésus et c’est le theme du deuxiéme
chapitre: la position majoritaire: Jésus obéissant et Jésus opérateur de bien (bienfai-
sant), la position des chrétiens éclairés: Jésus législateur des valeurs bourgeoises,
enfin la relation entre enseignement de Jésus et volonté générale; ici encore un éven-
tail trés ouvert auquel les études d’ensemble ne prétent presque pas attention; cer-
tains ¢léments restent capitaux et, a coté d’eux, la grande legon a tirer: le Jésus obeis-
sant condamnait sans doute la révolte d’'une minorité, mais ne s’opposait plus a un
changement politique, méme révolutionnaire, si telle était la volonté générale
(p. 69-118). Deux autres chapitres esquissent alors ce qui arrive dés les premiers ans
de la révolution: le Jésus patriote de I'Eglise gallicane avant la Constitution civile du
Clergé, le Jésus patriote mélangé au Jésus qui souffre pour la révolution entre inser-
mentés et assermentés, lectures redevables au siécle des lumiéres chez les idéologues
et le jacobins, I'interprétation du Cercle social: Jésus admet une révolution bour-
geoise et son message en indique le dépassement (p. 119-181). Ensuite les années qui
ameénent a Napoléon: Jésus monarchique et Jésus républicain, Jésus sansculotte, du
Jésus républicain au Jésus égalitaire, le retour du Jésus obéissant et le paralléle Jésus-
Napoléon (p. 182-251). Suivent les index, trés utiles. Livre d’histoire, sans complai-
sances et sans apologies, nourri de citations savoureuses et bien choisies, bien a jour
des études et de 'interprétation générale d'une des périodes les plus difficiles de I'his-
toire moderne, ce texte est aussi un livre ouvert sur le présent, sans confusions toute-
fois, sans extrapolations (p. 9-11); d’une lecture aisée, il est aussi un excellent instru-
ment de travail; nous le recommandons vivement aux spécialistes et aux lecteurs
Intéresses.

ALDO MoDA

M. IvaLDO, Religione e cristianesimo in Alfred Loisy («Istituto di Filosofia
della Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita di Genova »), Firenze,
Le Monnier 1977, XI11-176 p.

Le probléme du christianisme et le probléme de la religion, I'un et I'autre pergus
dans leur essence, constituent sans aucun doute un des biais privilégiés pour s’ouvrir
au questionnement, a l'interprétation, a la signification d’Alfred Loisy, sans fausse
apologie, mais aussi sans préjugés; on comprend par la la question qui anime le
modernisme; par la aussi on arrive a expliquer, sans fausse harmonisation, le déve-
loppement de la pensée de cet homme, tout ancré dans une mission universelle, a
laquelle il a voulu et entendu rester fidéle. Encadré par une note biographique, riche
en details (p. VII-XIII) et par une conclusion ponctuelle (p. 161-164), ouvert par une



BIBLIOGRAPHIE 89

introduction qui propose tout de suite la trace et les questions majeures (p. Vs), ter-
miné par une bonne bibliographie (p. 165-176), ce livre simple, dépouillé et bien écrit
devra étre bien connu par tous les spécialistes, pour sa méthode et son contenu; souci
d’analyse et de lecture synthétique, effort d'une critique des textes et de compréhen-
sion d'une intention qui se cherche au-dela des expressions, tentative de déceler
"actualité d'une pensée font de ce livre un modéle de compétence; exemple rare,
méme en Italie ou, ces derniers temps, la figure et I'ceuvre de Loisy ont été particulié-
rement en faveur. Voici maintenant les titres des six chapitres: Loisy et son temps (p.
1-24); la question de la critique biblique (p. 25-51); ouverture sur le probléme de la
religion (p. 52-75); le probléme du christianisme dans /'Evangile et I'Eglise (p. 76-108 ;
excellentes les pages consacrées a la polémique avec Harnack); christianisme et his-
toire (p. 109-138); religion et humanite (p. 139-160). Ici et la on trouve quelques pages
de syntheése, qui sont a signaler tout spécialement: le programme de Loisy (p. 25 ss);
dimension eschatologique et symbolique de la religion (p. 68 ss); conclusion sur le
probleme du christianisme chez Loisy (p. 132 ss); la spécificite du religieux dans la
pensée du dernier Loisy (p. 156ss).

ALDO MoDa

KoNRAD STOCK, Anthropologie der Verheissung. Karl Barths Lehre vom Men-
schen als dogman'sches Problem, Miinchen, Kaiser, 1980, 261 p.

L’anthropologie de Barth (vol. I11/1-3 = §§40-51, in vol. 10-14 de trad. frangaise)
forme peut-étre la partie de la Dogmatique la moins étudiée jusqu’a présent. Est-ce
da au fait qu'on n'en attendait rien ou fort peu, tant son auteur avait été accuse de
jeter le discrédit sur 'homme au seul profit de la gloire de Dieu? Quiconque étudie
Barth sait que c’est le contraire qui est vrai: contester a 'homme les moyens de se
poser de maniére autonome et de s'autoelever signifie pour celui-ci une libération
fantastique; il peut enfin étre humain en n'ayant pas besoin d’autre chose et en pou-
vant jouir pleinement de sa liberté de créature. De plus, un examen attentif des pages
de la Dogmatique consacrées a I'anthropologie réserve au lecteur un certain nombre
de découvertes surprenantes, tant au niveau de I'argumentation de fond qu'a celui
des thématiques et des textes abordés. — Le présent livre — qui s’ajoute a d’autres
études récentes sur le sujet — s’acquitte de cette tache avec énormément de soin et de
compétence; mais il présuppose la lecture préalable du texte de Barth, tant son
auteur est soucieux de différencier les termes et de montrer les articulations de
'anthropologie barthienne par rapport au reste de la Dogmatique. Ce parcours
conduit Stock non seulement a nous ouvrir aux richesses insoupgonnées de cette
partie de I'ceuvre de Barth, mais encore a reformuler, en le modifiant, un vieux grief:
Barth aurait finalement échoué dans sa tentative de fonder une ontologie sur la
grice, de renvoyer la parole créatrice a la parole réconciliatrice de Dieu et d’énoncer
la réalité de 'homme comme donnée dans I'existence de Jésus, cela dans la mesure
méme oul la gréce, la réconciliation et le Christ ne peuvent préceder la nature, la crea-
tion et I'homme sans les présupposer, sans en étre conditionnés. Inversement, la
transposition en anthropologie christologique de I'anthropologie théologique dévoile
le caractére secondaire de cette derniére. Les schemes téléologiques et analogiques
dont use Barth se concurrencient. De plus, Barth aurait voulu échapper aux apories
de sa conception en parlant de 'homme sur le mode de la promesse, catégorie apte a
médiatiser création et réconciliation. Cette étude subtile et soulevant un probleme
réel — a savoir le statut du péché et, du méme coup, celui de la réconciliation — me
laisse cependant perplexe. Je ne crois pas que «la promesse» soit le point de vue

Théologie
contemporaine



90 BIBLIOGRAPHIE

central sous lequel Barth aborde le probleme anthropologique. Ensuite, la difficulte
logique dont il est fait état me semble étre montée en épingle; le constat d’aporie
oublie que Barth argumente selon I'ordre de la connaissance (noétique) pour dire
I’lhomme véritable (ontique). Nous ne connaissons que I’homme apreés la réconcilia-
tion effectuée, et dés lors une approche «en rétrospective » sera nécessairement en
conflit avec la logique, mais peut-étre beaucoup plus proche de «’approche sotério-
logique » de 'homme, pour laquelle Stock plaide a la fin de son ouvrage, que ne veut
'admettre I'auteur. Enfin, le livre est ardu a lire parce qu’écrit en «allemand des
théologiens ». Malgré ces défauts, voila quand méme une €tude sur Barth qui ne pas-
sera pas inapercue et dont I'anthropologie théologique ne pourra pas se passer.

KLAUSPETER BLASER

DIETRICH BONHOEFFER, Qui est et qui était Jésus-Christ? Son histoire et son
mystere (traduit de 1'allemand par Jean-Louis Klein), Paris, Cerf, 1981,
180 p.

Il était temps que ce fragment de I’ceuvre de Bonhoeffer paraisse en francais! J.-L.
Klein, professeur a la Faculté libre de théologie protestante, I'a traduit et assorti
d’une introduction. Devant ce texte, reconstitué par E. Bethge sur la base de notes
prises par plusieurs étudiants, le lecteur reste stupéfait: son auteur ne comptait qu’un
peu plus de 25 ans... La particularité et la persuasion de cet ouvrage résident dans la
structure qui commande ses développements. Bonhoeffer commence par une pre-
miere partie: « Le Christ présent. La question du pro me» avant d’aborder, en
deuxiéme partie seulement, « Le Christ historique» (modeles christologiques sur-
venus dans I'histoire, en particulier hérétique). En théologie protestante, I'intérét soté-
riologique est certes déterminant, mais il n’en reste pas moins que cet ordre est sur-
prenant. Bonhoeffer I'explique de la maniére suivante: «Jésus est le Christ présent en
tant que crucifié et ressuscité. C’est la la premiére affirmation christologique. Cette
présence doit se comprendre d’une fagon temporelle et spatiale, hic et nunc. En effet,
c’est de cette maniére-la qu’elle fait partie des déterminations de la personne. Les
deux lignes se rejoignent dans la notion de I'Eglise. En tant que personne, Christ est
présent dans I'Eglise. C’est 1a la deuxiéme définition christologique. C’est unique-
ment parce que le Christ est présent dans I’Eglise qu’il nous est possible de le ques-
tionner. Cette présence du Christ constitue le présupposé qui rend possible le déve-
loppement de la question christologique. Ce n’est que parce que dans I'Eglise ont lieu
I'annonce de la Parole et 'administration des sacrements, qu’il est possible de poser
la question du Christ. La compréhension de cette présence introduit a la compréhen-
sion de la personne ». Bonhoeffer souligne que seule la résurrection rend la personne
du Christ présente et vivante. Comment penser cela sans violer I'intégrité de la per-
sonne et sans s’enfuir dans un symbolisme? Jésus-Christ demeure homme dans le
temps et I'espace méme en tant que ressuscité, dit I'auteur. Parce qu’il est homme, 1l
est présent en temps et lieu, et parce qu’il est Dieu, il posséde la présence éternelle.
Cette jonction de la résurrection avec les deux natures fait comprendre que la spatio-
temporalité est la condition a la fois humaine et divine du Logos dont I'identité char-
nelle en fait un scandale. Mais Bonhoeffer fait un pas de plus: il assimile la présence
de ce Dieu-Homme a la prédication le concernant. Dans la prédication, le ressuscité
et le glorifié sont présents sous forme d’abaissement. Cette présence connait trois
manifestations dans I'Eglise: la parole, les sacrements et la communauté (Gemeinde).
Et c’est précisément ici que le Christ est « pro me », donc relation existentielle. Mais,



BIBLIOGRAPHIE 91

en tant que médiateur, le Christ se fait aussi centre de I'existence humaine, de I'his-
toire et du cosmos — achévement de sa présence et de sa vie. On le voit: la structure
sotériologique n’empéche pas Bonhoeffer de porter son regard sur des questions
ontologiques. Quoi qu’on en dise, il n’est pas a priori évident que le sotériologique
perde son objet fondateur et finisse dans le subjectif, voire le totalitaire.
KLAUSPETER BLASER

WALTER J. HOLLENWEGER, Erfahrungen der Leibhaftigkeit. Interkulturelle
Theologie -1, Munich, Kaiser 1979, 381.

Voici le premier de deux volumes que H. consacre a ce qu'il appelle une «théo-
logie interculturelle ». 11 s’agit d’'une approche trés originale de la réalité chrétienne, a
travers des expériences «en chair et en os» (pour oser une traduction de « Leibhaf-
tigkeit ») de la foi. Ce n’est pas un essai systématique, mais une collection d’articles,
d’exposés et d’expériences trés intéressants. La plupart d’entre eux ne sont pas
récents, mais datent de la fin des années 60 et du début des années 70. H. constate
que la théologie européenne s’est réfugiée dans une position abstraite et pratiquement
limitée aux expressions littéraires. Par contre, il trouve en Amérique latine et en
Afrique une nouvelle dimension de la tradition chrétienne. 1l la compare avec I'évo-
lution qui s’est donnée dans I'Eglise chretienne a I'occasion de I'affaiblissement du
judéo-christianisme et du renforcement du pagano-christianisme. Le passage de
I'influence théologique de Jérusalem a Antioche et plus tard a Rome s'est fait a tra-
vers des débats profonds et souvent douloureux entre les «anciens» chrétiens de
Jérusalem et les «nouveaux chrétiens de I'helléenisme». Si «ceux de Jérusalem»
s’étaient refusés d'entrer dans le débat, nous n’aurions probablement pas d’Eglise
chrétienne aujourd’hui, affirme H. (p. 20/21). La théologie interculturelle est donc
une entrée dans le débat entre I'ancienne théologie européenne et les nouvelles ten-
dances, venant surtout du tiers monde. Ainsi nous apprenons beaucoup sur la
richesse théologique des kimbanguistes au Zaire et des pentecdtistes du Brésil, et sur
d’autres mouvements. En méme temps, H. nous parle des expeériences faites en
Europe sur de nouvelles formes non littéraires de la théologie. L'ouverture du débat
sera possible a partir du moment ou la théologie surmontera les limites d’'une culture
écrite, pour devenir vraiment universelle (p. 81). La parabole, la danse, la chanson, la
pantomime, les contes de fées et nos propres expériences appartiennent aussi bien
aux textes de la théologie que toutes les données littéraires, historiques et dogmati-
ques. A travers la théologie interculturelle, H. essaie de surmonter le dualisme exis-
tant entre les fondamentalistes et les progressistes, entre les intellectuels et les anal-
phabétes, entre les riches et les pauvres. Il cherche des formes alternatives de
réflexion et de témoignage qui seront a justifier théologiquement. Ceci implique que
I'Eglise ne peut plus se comprendre comme étant le centre du monde a partir duquel
le reste du monde est interprété. Elle doit se contenter de la position «excentrique »
qui lui a été attribuée. La lecture de ce livre est fascinante, car elle nous fait découvrir
une autre théologie pratiquement ignorée chez nous, a la base de ce que H. appelle
des expériences «en chair et en os» non littéraires de la réalite chrétienne. La dispo-
sition des textes ne facilite pas une vue d’ensemble sur les différents chapitres, et le
manque de systématique (voulu?) déconcerte un peu le lecteur. Aussi se rend-on
compte des limites d’écrire un livre qui a comme sujet des expériences non littéraires
et qui veut stimuler une recherche dans ce sens. — De toute fagon, on a I'impression
qu'ici s’ouvrent de nouvelles dimensions a une theologie universelle, c'est-a-dire a la
recherche d'une approche des différentes tendances culturelles existant dans le chris-
tianisme et en dehors de lui.

RUDOLF RENFER



92 BIBLIOGRAPHIE

F. Costa, Tra mito e filosofia: Bultmann e la teologia contemporanea
(«Biblioteca di cultura contemporanea» 131), Firenze-Messina,
G. D’Anna, 1978, 366 p.; Teologia ed esistenza: Bultmann interprete di
Paolo e di Giovanni («Biblioteca di cultura contemporanea» 132),
Firenze-Messina, G. D’Anna, 1978, 372 p.

Exposer la pensée de Bultmann, en rechercher les sources culturelles, comprendre
les enjeux d’un débat et ses racines historiques et théoriques: voila I'intention de ces
deux volumes rédiges par Filippo Costa, déja connu par ses articles sur Jaspers et
Ramsey et par un livre remarquable ( Heidegger e la teologia, Ravenna 1974), dont on
trouve ici maints échos. Le premir volume est d’acces trés difficile. L’analyse de la
pensée bultmanienne y occupe les pages centrales: nette, claire mais jamais simpli-
fiee, bien divisée, attentive aux différents moments, axée sur les questions essentielles,
I’étude de Costa ouvre un chemin qu’on peut suivre pas a pas. D’abord la relation
entre théologie et philosophie qui améne Bultmann a une théologie de I’existence, lue
a travers le concept-clé de décision, comprise dans les courants philosophiques et
dans les discussions de I’époque, relue a I'aide des critiques postérieures, ouverte aux
perspectives fécondes que telle compréhension a su esquisser (p. 54-100); ensuite le
probléme du kérygme et la théologie qui en découle (p. 102-135); en troisieme lieu la
question de I'interprétation de I'eschatologie néotestamentaire (p. 137-184); en qua-
trieme lieu la question de la foi, de sa possibilité dans le temps, de I'authenticité de
I’existence chrétienne, de son expression dans une morale de conduite, qui doit rester
appel (p. 186-227); enfin le probléme de la démythisation, ou on trouvera un débat
exemplaire, quoique impossible, entre Barth et Bultmann (p. 228-279). Cette partie
centrale est encadrée par deux chapitres, qui ne sont point des annexes, quoique leur
facture soit telle que pas mal de lecteurs en seront rebutés: le premier examine la
signification d’une raison théologique, qui doit parler de la foi, sans en étre capable,
sauf analogiquement; Costa traite la question en philosophe de la religion, par une
approche peu familiére aux théologiens, qui pourront s’aider en se rappelant toutes
les discussions sur 'analogie et sur la théologie négative, qui pourtant ne se veut
point apophatique; ces pages ardues sont toutefois du plus grand intérét (p. 11-53).
Le deuxiéme est une suite d’esquisses qui montrent la signification de Bultmann (la
polémique avec Jaspers), sa fécondité, quoique souvent d’une maniére tout a fait par-
ticuliére (Gadamer, Ebeling, Ogden, Simons, Hecker, Moltmann et tant d’autres),
son actualité (p. 281-358). Dans une page de conclusion, Costa montre comment ce
premier livre est aussi une réflexion, pas seulement un exposé (p. 359). Le deuxiéme
volume est beaucoup plus facile, mais dans la conclusion il revient a la thématique
du premier, montrant une pensée riche, posant toujours de nouveau, sans se lasser,
des questions qui animent la philosophie de la religion (p. 351-357). Pour le reste,
deux parties. La premiére examine la lecture que Bultmann donne de la théologie
paulinienne (p. 25-119), encadrée dans I'exégése et la théologie précedentes (p. 11-24)
et suivantes (p. 121-167), avec quelques conclusions plus théoriques sur le sens de la
théologie de Paul ou d’une théologie de Paul et sur les perspectives exégétiques
ouvertes (p. 168-181). La deuxiéme partie traite I'interprétation que Bultmann donne
de la théologie johannique, depuis les premiéres études au grand commentaire et au-
dela (p. 226-341); quelques pages conclusives portent sur les principes herméneuti-
ques (p. 342-346) et sur une essentielle confrontation entre I'exégese de Bultmann et
celle de Cullmann (p. 347-350); en ouverture un long excursus historique amene a
comprendre la lecture offerte par Bultmann (p. 185-225). On voit la richesse de ces
deux volumes: ils intéressent I’historien de I'exégése car on y trouve une foule de ren-
seignements bien groupés et en méme temps bien structurés; ils intéressent naturelle-
ment I'interpréte de Bultmann qui voit naitre sous ses yeux la force théologique d'une



BIBLIOGRAPHIE 93

pensee toujours en mouvement et pourtant trés ferme; ils intéressent aussi la philoso-
phie de la religion et le débat herméneutique. Sur ce dernier point nous ne sommes
pas compétents pour porter un jugement, quoique I'impression regue ait été favo-
rable; sur les deux autres nous conseillons vivement 'ouvrage, car il s’agit d'un texte
qui mérite d’étre connu et souvent consulté.

ALDO MobDa

V. SUBILIA, Presenza e assenza di Dio nella coscienza moderna (« Collana
della Facolta Valdese di Teologia» 13), Torino, Claudiana, 1976, 123 p.

Ce nouveau livre de Vittorio Subilia rappelle les pages vigoureuses et belles de I/
problema del cattolicesimo (Torino 1962; trad. frang.: Paris 1964), La nuova cattolicitd
del cattolicesimo (Torino 1967; trad. frang.: Genéve 1968), Tempo di confessione e di
rivoluzione (Torino 1968), I tempi di Dio (Torino 1971) et de Sola Scriptura (Torino
1975); vite remarqué en Italie par ses qualités, objet d'une longue recension élogieuse
par G. Conte (« Protestantesimo» 33, 1978, 33-41), ce livre risque toutefois d’étre
méconnu dans ses intentions profondes et entouré d’un silence malaisé; il mérite par
contre une discussion ample et rigoureuse, car ce texte est en méme temps un témoi-
gnage de foi et une page de théologie vraiment «théologique» et «ecclésiale» qui
interpelle et traduit un dialogue qui va en profondeur. La premiére partie traite de
I’agonie de la foi: la réalité de I’athéisme n’est point le lot de notre société seculiére et
sécularisée, car nous le rencontrons toujours et partout; aujourd’hui on ne devrait
méme plus parler d’athéisme, car Dieu est tout simplement devenu inutile pour pas
mal de consciences; et de cette crise, qui ne touche pas Dieu, mais qui touche
I’homme dans ce qu’il y a de plus profond et de plus réel, les Eglises portent la res-
ponsabilité presque totale (p. 5-18; on rappellera les pages saisissantes de K. Bock-
muehl, Atheismus in der Christenheir, Wuppertal 1969). La deuxiéme partie examine
une des voies qu'on a essayées pour sortir de cette crise: la théologie cecuménique.
Subilia en trace les développements, les orientations, les oublis qui conduisent aux
échecs, que, pourtant, on aurait pu éviter si on avait garde les racines; il dénonce une
catholicisation du mouvement cecuménique, la confession de foi devenue présupposé
de I'espérance cecuménique tandis qu’elle devait rester but toujours recherche, le
manque d'une véritable théo-logie dans une communauté envahie par tant de théolo-
gies du génitif; il met en garde contre un cecuménisme ecclésiastique, mais aussi
contre un cecuménisme qui s’exprime dans une spiritualité, qui est souvent contre
I’Eglise et qui rappelle les Schwdirmer de tous les temps, tout en reconnaissant le juge-
ment que Dieu porte sur son Eglise par ces mouvements, qui jaillissent partout; il
déplore que I'Eglise se soit tournée vers le monde au lieu de se tourner vers Dieu,
tout en restant attentive aux questions, aux angoisses, aux interrogations des
hommes: il invite a réfléchir, par exemple sur 'ambiguité du terme méme d’inter-
communion. Ces pages sont sans doute douloureuses; l'espérance toutefois perce
partout, car justement Dieu est toujours 1a pour sauver son Eglise; il suffit de recon-
naitre le péché des Eglises, qui, toutes, sans exclusion, dans la théologie cecuménique
sont dans la méme détresse et dans la méme angoisse (p. 18-44). La troisiéme partie
propose un chemin que Subilia croit possible: le retour a la théologie barthienne
(celle de Barth, pas des épigones), a une théologie qui nous est encore bien devant car
nous n'avons pas encore tiré les legons nécessaires, une rhé(}-lo_gie qui permet a
I'Eglise de vivre, dans I'autonomie de son Seigneur, sans prétentions, sans faus.scles
questions, sans angoisses. Ces pages vivent d'un souffle chrétien d’une rare efficacite;
on découvre Barth certes, mais un Barth comme il a voulu étre: point maitre, mais



94 BIBLIOGRAPHIE

témoin; et par la on fraie une voie qui améne a comprendre la dialectique continuelle
qui anime la théologie chrétienne, lorsqu’elle veut étre fidéle a son Seigneur. Trois
moments: découverte de I'intention barthienne (p. 45-61); esquisse de la doctrine de
la réveélation qui anime toute la Dogmatique (p. 62-104); reflets sur la prédication et
pour I'Eglise (p. 105-116). Ces quelques notes montrent I'intérét du livre; ce retour a
une puissante théologie de la Parole doit étre salué avec une reconnaissante espé-
rance; au-dela des détails, nous rencontrons dans ces pages une synthése simple,
claire, vivante qui vit de son objet, car elle a compris qu’il est aussi son sujet.

ALDO MoDA

V. SuBILIA, Tu sei Pietro. L'enigma del fondamento evangelico del papato
(« Brevi studi» 2), Torino, Claudiana, 1978, 75 p.

Ce petit livre de Vittorio Subilia mérite une grande attention et a quelque chose
de fondamental a dire tant aux protestants qu’aux catholiques; son inspiration est
celle de tous les écrits du professeur vaudois: un cecuménisme sans défaillances ni
compromissions, position qui force le respect dans un temps d’incertitude théolo-
gique; son critere est le solus Christus que Subilia a exposé récemment d’une fagon
heureuse dans Seola Scriptura (cf. RThPh 1978, 188). Dans une premiére partie il
esquisse la situation actuelle: aucune des trois grandes confessions chrétiennes n’a
reussi @ donner une interprétation valable et cohérente du Tu es Petrus, devenu sym-
bole de contradiction soit dans la perspective traditionnelle, soit dans la perspective
ecumeénique (p. 5-10). Une deuxieme partie porte sur I'interprétation de ce texte: tout
d’abord la situation textuelle qu’on ne peut évincer; ensuite une lecture exégétique et
théologique suivant les régles les plus rigoureuses, lecture que Subilia continue heu-
reusement dans la tradition patristique, sans parvenir a résoudre le coté étrange et
étranger que cette parole garde, malgré tout effort contraire; enfin I'insertion du Tu
es Petrus dans I'’ensemble du Nouveau Testament, disons mieux dans I’ensemble de
la communauté primitive témoignée dans les écrits néotestamentaires, mais aussi
dans I'évangile de Thomas. C’est ici, dans ces tensions qui frélent souvent la polé-
mique sans toutefois nuire a l'unité profonde de la foi, qu'on doit placer le Tu es
Petrus, a cote d’autres Tu es, méme si le premier est appelé a une fortune historique et
théologique qui n'a pas de semblable (p. 10-62). La troisiéme partie présente alors la
conclusion: le Tu es Petrus a quelques attaches historiques dans le fait du change-
ment de nom de Simon: mais ce souvenir inséré dans le texte canonique, a une
époque déja tardive, a été surchargé d'une signification théologique qu’il n’avait
point a ses origines; signification théologique bien exclusive, qui porte a oublier la
situation réelle de la communauté primitive, aujourd’bui, plus que hier, excellem-
ment étudiée. Le Tu es Petrus, tiré de son contexte historique, perd toute significa-
tion; d’un point de vue théologique il devient un adiaphoron; en vouloir donner une
interprétation théologique d’un point de vue évangélique devient inutile (p. 62-71).
Dans la richesse de ces pages simples et bien écrites il y a matiére a discussion; espeé-
rons vivement que tous les théologiens se laissent interpeller; seulement ainsi on
pourra continuer dans une réflexion commune. Le chemin est long; dans une belle
recension Gino Conte I'a noté pour les protestants (« Protestantesimo» 1979, p.
147-149); il faut le dire aussi, peut-étre surtout, pour les catholiques; mais I'enjeu
meérite que nous sortions dans des plaines nouvelles.

ALDO MODA



BIBLIOGRAPHIE 95

La teologia italiana oggi. Ricerca dedicata a Carlo Colombo nel 70° com-
pleanno, a cura della Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale, Brescia,
La Scuola-Morcelliana, 1979, 411 p.

Ce texte se présente comme Festschrift en 'honneur de Mgr Carlo Colombo, un
théologien qui a marqué treés nettement la théologie italienne, qui a eu une influence
non négligeable sur le pape Paul VI, qui a été un des artisans de la fondation d’une
Faculté théologique en Italie du Nord. La premiére partie traite successivement de la
théologie des manuels et de son évolution (Giuseppe Colombo: p. 25-56); du tour-
nant imprimé apres le Concile (Luigi Serentha: p. 57-100); des facteurs socio-cultu-
rels qui ont influencé I'évolution de la théologie italienne dans un passé encore tout
proche (Giuseppe Angelini: p. 101-125). La deuxi¢me partie examine les questions
fondamentales de la théologie actuelle: I'intention christocentrique de la théologie
contemporaine et sa signification (Giovanni Moioli: p. 129-148); la révélation
comme principe de la raison théologique (Angelo Bertuletti — Pierangelo Sequeri:
p. 149-194); la notion de révélation a Vatican 1 et a Vatican Il (Giovanni Volta:
p. 195-244); le tournant anthropologique en théologie (Antonio Margaritti: p.
245-267). La troisieme partie jette un regard critique et saisissant sur les liens entre
théologie et philosophie dans deux moments essentiels et encore trop peu connus,
dans I’histoire de la théologie italienne, deux moments d'une fécondité extréme,
quoique souvent méconnue et réduite: le mouvement de la néoscholastique de I'Uni-
versité catholique de Milan (Inos Biffi: p. 271-306) et le mouvement dit «spiritua-
lisme chrétien» dont on examine ici certains acteurs, tels Carlini, Sciacca, Guzzo
(Giovanni Ferretti: p. 307-355). La quatriéme partie présente des annexes: un mor-
ceau d’histoire de la théologie en Italie: la revue Studia Patavina et les Congrés théo-
logiques des trois Venices (Luigi Sartori: p. 359-373); tentative d’'un manuel biblique
italien: Il messaggio della salvezza (Franco Festorazzi: p. 257-382); catholicité d'une
ethique chrétienne insérée dans une culture (Tullo Goffi: p. 383-394); une fondation
théologique du droit canonique est-elle possible? (Francesco Coccopalmerio: p.
395-410). Le volume est introduit par Giuseppe Colombo qui précise bien les buts de
ces mélanges (p. 5-10). Antonio Rimoldi présente une bibliographie essentielle (p. 11-
22). Ces mélanges veulent sans doute aussi donner un état de la question sur ce qu'on
fait en Italie (de ce point de vue toutefois il faut toujours se rapporter aux deux
volumes La teologia italiana nella prima metd del sec. XX, Venegono Inferiore 1952 et
La teologia italiana nel ventennio 1950-1970, Venegono Inferiore 1975), mais surtout
un état de la vitalité de la théologie italienne et de sa mise & jour; on trouve des essais
parfaits qu’on aura tout intérét a connaitre de trés prés; et on admire la haute qualité
scientifique des professeurs de la Faculte, ceux mémes qui honorent I'institution par
une revue, Teologia, de récente fondation, qui mérite une diffusion plus ample et plus
soutenue.

ALDO MoDA

J. EsPEJA PaRDO, Jesu Cristo palabra de libertad (« Estudio Teologico de San
' Esteban: Glosas» 5), Salamanca, Ed. San Esteban, 1979, 318 p.

Présentée par Alberto Iniesta, auxiliaire de I'archevéque de Madnd (p. 9-13),
ancrée dans le contexte espagnol et latino-américain (p. 15-20), cette christologie se
divise en trois parties. Dans la premiére, Jésus selon les évangiles, on examine en pre-
mier lieu la réalité messianique du Royaume, la résurrection du Christ, la mort expia-
trice de Jésus sur la croix (p. 25-92); on étudie ensuite Jésus comme prédicateur et
réalisation du Royaume (p. 93-166): on regarde la signification théologique des récits



96 BIBLIOGRAPHIE

de I'’enfance (p. 167-180); on termine en situant Jésus dans son temps, pour pouvoir
mieux deceler I'originalité des ses options et de son message (p. 181-207). Dans la
deuxieme partie, pour une lecture de la tradition, on situe les problémes d'une procla-
mation de la foi christologique aujourd’hui, on propose une lecture historique et
théologique de la définition de Chalcédoine, on insiste sur les relations étroites a éta-
blir entre christologie, sotériologie et anthropologie (p. 211-232), on met en relief la
signification de la synthése de Thomas d’Aquin, souvent méconnue ou simplifiée (p.
233-246). Dans la troisieme partie, vision christologique de la réalité qui est la nétre, on
pose I'Eglise toute reliee a la christologie et en méme temps toute relative au
Royaume (p. 247-277); on s’ouvre a la révélation que Jésus nous fait de Dieu (p. 279-
294); on reflechit sur I'anthropologie christologique de I’homme nouveau (p.
295-306); on proclame la liberté du chrétien (p. 307-314). Sans étre original, ce livre
est une réussite: dans la premiere partie les données bibliques enchainent harmonieu-
sement la réflexion théologique; dans la deuxiéme I’herméneutique des données tra-
ditionnelles est excellente; dans la troisiéme I'interprétation théologique est sobre et
vigoureuse. Tout particulierement méritent d’étre signalées les pages consacrées a
saint Thomas et celles ou I'Eglise vit de I'espérance du Royaume. Un livre qui
témoigne une christologie vivante, ouverte, bien a jour, qu'on voudrait connue par
un public international.

ALDO MoDA

De la Fe a la Teologia, Barcelona, Herder, 1977, 241 p.

Neuf essais introduits par le Président de la Faculté Théologique de Barcelone,
Pere Tena, forment ce texte attachant et beau, ouvert aux perspectives pastorales et
concretes, qui atteste la vitalité et I'information de la théologie espagnole contempo-
raine; rien d’original, bien entendu; mais partout une réflexion qui se cherche et un
souci de clarté, sans simplifications qui méritent attention. Voici les titres des articles:
relation entre libération et salut (S. Pié I Ninot: p. 9-25); la foi dans un temps d’incer-
titude (E. Villanova: p. 26-51); présence de Dieu et expérience humaine (J. M. Rovira
Belloso: p. 52-82; remarquable surtout le dialogue avec Schillebeeckx et Hans Urs
von Balthasar); péché du monde et péché originel (A. Matabosch: p. 83-105); la
résurrection du Christ (R. Sala: p. 106-129); Jésus et 'Eglise (J. Perarnau: p. 130-158;
excellent état de la question); les charismes, signe de la présence de I'Esprit dans la
communauté chrétienne (J. Ruis Camps: p. 159-195; noter les pages consacrées a
Origene); les sacrements chrétiens (R. Pou: p. 196-220); la priére: son essence, ses
formes, sa signification (J. Llopis: p. 221-241).

ALDO MoDA

ALBERTO BonNDOLFI, Teoria critica ed etica cristiana, Bologna, Edizioni
Dehoniane, 1979, 346 p.

L’auteur, théologien catholique, effectue une confrontation entre la théorie cri-
tique (Ecole de Francfort; en particulier: M. Horkheimer et Th. Adorno) et I'éthique
chrétienne. La premiére partie de ce livre est consacrée a une présentation préecise
(quoique sans doute un peu trop rapide pour le profane) des lignes marquantes de la
théorie critique. Horkheimer, comme Adorno, s’oppose a toute généralisation, a
toute identification de la vérité avec la réalité présente. Il veut eviter par la I'illusion



BIBLIOGRAPHIE 97

d’une veritée métaphysique, pseudo-universelle, ignorante des processus sociaux qui la
conditionne. Cette théorie critique n’est toutefois pas «totalitaire »: elle laisse une
place au non-dit, ou au pas-encore-dit, et ouvre a une dimension théonomique (voir
aussi le «Sehnsucht nach dem ganz anderen» d’Adorno). — La deuxiéme partie
s’attache a I'examen de la réception de la théorie critique dans la théologie. L'auteur
présente ici I'ceuvre de J.-B. Metz (et un peu celles de J. Moltmann et de M.
Honecker), dont la théologie s’¢léve contre les Lumieres, accusées d’étre les princi-
pales responsables de la privatisation et de 'embourgeoisement de la religion. La foi
chretienne est fondamentalement mémoire subversive (souvenir de la liberté de
Jésus-Christ) et doit reconnaitre la catégorie de I'émancipation comme une dimen-
sion essentielle de I'histoire; le discours théologique doit devenir alors I'instance cri-
tique d'une Eglise engagée activement dans le processus de la libération humaine. —
L’auteur termine son ouvrage par une discussion sur la dimension d’une éthique
chrétienne qui, pour étre «moderne», n'en doit pas moins demeurer critique.
L'auteur met en garde en effet contre I'idéalisme hérité des Lumieres qui habite
encore une certaine théologie de la sécularisation. L'« homme moderne », dans une
«société sécularisée », ne doit pas vivre dans I'illusion de 'universalité (et des vérités
éternelles...) ni dans celle d’'une compléte autonomie. L'auteur avertit aussi contre
toute « éthicisation de Dieu», danger qu’'on rencontre frequemment dans les théolo-
gies tant bourgeoise que révolutionnaire. — Quvrage d’information, de critique et de
réflexion sur la modernité, ses succes et ses dangers, ce bon livre se termine par une
abondante bibliographie (références en italien, francais, allemand). Il paraitra bientot
en traduction allemande.

JEAN-LuC BLONDEL

MORAND KLEIBER, MICHEL VAN DE KERCHOVE, JEAN REMY, PIERRE-MAURICE
BOGAERT, JEAN GIBLET, JEAN FLORENCE, PHiLIPPE WEBER, La loi dans
I'éthique chrétienne (Publications des Facultés Universitaires Saint-Louis
19), Bruxelles, Facultés Universitaires Saint-Louis, 1981, 254 p.

SErRVAIS PINKAERS et Louls Rumpr (éd.), Loi et Evangile. Héritages confes-
sionnels et interpellations contemporaines. Actes du 3¢ cycle d’¢thique des
Universités de Suisse romande 1979-80 (Le champ éthique N° 3),
Geneéve, Labor et Fides, 1981, 286 p.

Le théeme de la loi retrouve une grande actualité. Les théclogiens ne sont pas les
seuls, ni méme les premiers a s’y intéresser. Les deux volumes que nous présentons ici
en sont la preuve: interdisciplinaires, ils veulent permetire a I'éthique chrétienne
d'entrer en contact avec les sciences humaines sur un sujet essentiel. Ne le cachons
pas, le résultat n'est pas encore satisfaisant: il s'agit plus d'une juvftaposition de
contributions que d'un véritable dialogue (mieux amorce, il est vrai, dans Loi ef
Evangile). Ces deux livres réunissent cependant de bons travaux. La loi dans Ijéthique
chrétienne est un ouvrage catholique (au contraire des Actes eédités par MM. Pml;aers
et Rumpf, largement cecuméniques), attentif avant tout aux analyses philosophiques
(M. Kleiber, M. Kerchove), bibliques (P.-M. Bogaert, J. Giblet) et m(?rales_(P'. Weber)
de ce theme. Autrefois, a 'époque des Lumiéres notamment, on était optimiste dans
la nature humaine, mais pessimiste dans les possibilités de la loi. L’attitude actuelle
manifeste une tendance inverse. Cependant, politiquement, la loi est souvent sus-
pecte, et rejetée, mais hélas souvent au profit de nouvelles mystifications et de d'c,wgr-
matismes voilés. Le sociologue J. Rémy fait remarquer a ce propos que notre socicte



98 BIBLIOGRAPHIE

multiplie les obligations, «non pas comme des contraintes, mais comme des condi-
tions de promotion» (93). J. Florence, psychanalyste, montre ensuite que la loi est la
pour structurer le desir et faire advenir I'étre au symbolique, donc a la communica-
tion. Mais la loi reste aussi énigme, a interpréter, a travers le langage. — Dans une
contribution a Loi et Evangile, R. Sublon, lui aussi psychanalyste, indique que le lan-
gage fait ex-sister, dans la différence (I'interdit, I’altérité), mais aussi dans la réunion
possible. La loi, et le désir de la loi est, authentiquement, un désir de I'autre, de cet
autre que la loi désigne. Affirmation psychanalytique et théologique. Lors, comme le
dit exactement E. Fuchs (Loi et Evangile, 238), «la Loi de Dieu nous renvoie
aujourd’hui a la nécessité absolue de la reconnaissance de droit de I'autre a exister, a
egalité de droits et de devoirs avec moi». Mais le combat pour la positivité de la loi,
garante par exemple du respect des droits de I'homme (voir a cet égard la contribu-
tion de P. Saladin, professeur de droit), doit pourtant, au nom de I’Evangile, com-
battre aussi les perversions du légalisme. Du point de vue éthique, déclare C.-J. Pinto
de Oliveira, «le légalisme se présente comme une transposition maladroite du
modele juridique a la compréhension et a la régulation de la vie morale» (193). On
ne peut le dépasser que par le recours a une éthique pluridimensionnelle. Une telle
éthique s’ancrera dans la Bible et la tradition de I'Eglise. Le volume Loi et Evangile
offre a cet égard des introductions précises au theme de la loi chez Paul (B. Tremel)
et chez Matthieu (J. Zumstein), ainsi que chez saint Thomas (S. Pinkaers), Ockham
(L. Vereecke) et les Reformateurs (J.-L. Leuba). Dans la troisieme partie de cet
ouvrage, les analyses du phénoméne du légalisme (C.-J. Pinto de Oliveira, H. Mottu)
et de celui de I'antinomisme, et de son dépassement (A. Dumas, J.-M. Aubert), sont
particuliérement éclairantes. Si le légalisme est une perversion de la Loi divine,
bonne, I'antinomisme n’est pas du tout une réponse adéquate au légalisme. Car la
Loi, justement, est bonne: «le commandement, note A. Dumas, s'oppose non a la
liberté, mais a la confusion. Il aide a trier dans 'usage du pouvoir politique, du
plaisir affectif et de la grace théologique. Il a pour office non de capturer la liberte,
mais de I'aider a marcher» (214). La liberté se marque dans la volonté de choisir un
avenir, de ne pas le laisser au hasard ou a 'arbitraire. Quels sont alors les critéres de
choix adéquats? C’est 1a tout le probléme de la recherche des normes éthiques, qui
s’éclaire a la lumiére de la relation entre Loi et Evangile, tous deux dons de Dieu.
L'ouvrage Loi et Evangile aide a effectuer cette recherche. En plus des exposés prin-
cipaux, il présente une série de contributions complémentaires (E. Fuchs, P. Bon-
nard, P. Gisel, G. Bavaud, L. Rumpf, H. Mottu), ainsi qu'une traduction frangaise, en
annexe, du Traité de la Loi nouvelle de saint Thomas.

JEan-Luc BLONDEL

Your Kingdom Come. Mission Perspectives. Report on the World Conference
on Mission and Evangelism, Genéve, Conseil (Ecuménique des Eglises,
1980, 283 p.

Reéunissant quelque six cents participants venus de plus de cent pays, la Confe-
rence mondiale de mission et d’évangélisation s'est tenue a Melbourne en mai 1980.
Organisée par la Commission de mission et d'évangélisation du COE, cette confe-
rence s’est attachée a I'étude du théme « Que ton Reégne vienne». Dans une perspec-
tive missionnaire, cela signifie: le Royaume doit étre annonce, doit étre vécu par



BIBLIOGRAPHIE 99

I'Eglise. « Le Royaume de Dieu, dans I'optique néotestamentaire et chrétienne, c’est
cette praxis qui fait de Jésus de Nazareth notre Seigneur et le Sauveur du monde »
(E. Kédsemann, p. 63). L'ouverture ecuménique et missionnaire reconnait en Iautre,
en tout autre, le frére de Jésus. Les chrétiens ne peuvent donc pas rester passifs ou
indifferents face a la misére, I'injustice ou la torture, qui changent le monde en enfer.
«L’Evangile du Royaume n'est pas pour nous une propriété privée dont nous pour-
rions disposer a notre convenance. Il appartient a ceux a qui il est destiné. Il appar-
tient a ceux qui sont hors de I'Eglise» (E. Castro, p. 33). La vocation missionnaire
pousse ainsi les chrétiens a participer aux luttes de ce monde, en solidarité avec ceux-
la mémes qui bénéficient de la promesse: les pauvres de la terre. Car les pauvres
revelent 'oppression et le péché dont ils sont victimes, et qui enchainent aussi les
nantis. De cette reconnaissance nait la possibilité d’une action missionnaire et sociale
plus authentique. Elle donne ainsi 4 I'Eglise I'espérance d’une nouvelle solidarité qui
doit I'aider a marcher dans le chemin de la Croix et de la Résurrection. — On ne
résume pas un tel livre. Le lecteur doit s’y plonger lui-méme. Le volume présente une
série d’exposés, tenus en séance pléniére (Mar Osthathios, Julia Esquivel, D. von
Allmen, R. Fung, K. Koyama, etc.), les rapports des quatre groupes de travail, ainsi
que le texte d’une série de déclarations et de résolutions particuliéres. Il indique aussi
une bibliographie des travaux publiés par le COE autour du théme « Que ton Régne
vienne ».,

JEaN-Luc BLONDEL

Construire une civilisation de I'amour. Document final de la Conférence géné-
rale de I'épiscopat latino-américain sur le présent et I'avenir de I'évangélisa-
tion. Traduction par C. ANTOINE et P. DUBOYS DE LAVIGERIE, Paris, Le

Centurion, 1980, 285 p.

Ce livre présente les résultats des travaux effectués lors de la Conférence épisco-
pale tenue en 1979 a Puebla, Mexique. Le contenu n’offre pas un traité systématique
dogmatique ou pastoral mais aborde une série de thémes dont I'importance influence
I'évangélisation en Ameérique latine: Eglise, foi et culture; évangélisation et religiosité
populaire; libération et promotion humaine; le choix prioritaire des pauvres; la
situation de la jeunesse; réflexion sur la violence; les communautés ecclésiales de
base; liturgie, catéchése, éducation, communication sociale; etc. 1l n’est pas possible
de résumer un si riche débat; le lecteur doit se pencher lui-méme sur ce rapport qui
indique bien la responsabilité croissante que I'Eglise veut exercer au sein du peuple
latino-ameéricain. Face aux atteintes a la liberté et a la dignité humaine, face a I'injus-
tice institutionnelle (le péché dans les structures économiques!) et face a la violence
terroriste, I’Eglise, lumiére morale en Amérique latine, regoit la mission de deéfendre
les droits de I'homme, de promouvoir le droit a un nouvel ordre international
accordé aux valeurs de la solidarité et de la justice, et d’annoncer I'Evangile, source
et moteur de cette «civilisation de I'amour» que la conféerence de Puebla s’engage a
construire, en invitant les paroisses et les chrétiens a incarner dans les milieux popu-
laires du continent latino-américain leur amour du prochain et leur espérance. Une
telle Eglise témoigne de la vie du Christ et interpelle les Eglises et les chrétiens du
monde entier. Il faut écouter et répondre a cet appel.

JEaN-Luc BLONDEL



100 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE MANARANCHE, Des noms pour Dieu, Paris, Fayard, 1980, 318 p.

«Quand il s’agit de Dieu, la pensée est plus exacte que le discours, et la réalité
plus exacte que la pensée. » En citant cette phrase d’Augustin (p. 88), I'auteur indique
dans quel esprit il entreprend son étude sur les Noms divins, qu’il présente comme
une théologie du pathétique en Dieu. Dans la Révélation biblique, Dieu se nomme
lui-méme, mais en préservant son mystére. C’est donc lui qui prend l'initiative de la
relation. Le langage sur Dieu est donc possible (par analogie!), sans pour autant sup-
primer la distance infinie entre 'homme et Dieu, et sans tomber dans l'idolatrie.
Apreés un rappel de I'expérience d’Israél et de 'apport néotestamentaire, le P. Mana-
ranche examine le discours que la foi porte sur Dieu dans la jeune dogmatique chreé-
tienne (Justin, Basile, Tertullien, Grégoire de Nysse, Grégoire de Nazianze, etc.). Il
s’attache tout particulierement a la théologie des Noms divins de Denys (ou Pseudo-
Denys), en montrant que le style parfois obscur de I'’Aréopagite ne provient pas de
son incompétence ou d’une pensée confuse mais d’'une retenue mystique et théolo-
gique. La discussion continue avec le thomisme, la Réforme; elle aboutit a une
confrontation avec les temps modernes (Feuerbach, Heidegger, sociologie et psycho-
logie) ou le questionnement sur Dieu « émigre en dehors de I’Eglise et face a I'Eglise,
comme critique de la religion» (p. 177). Manaranche parle encore de I'humanité de
Dieu, de ses «sentiments»: du pathétique divin, de la tendresse, de la piti¢, de
I'amour et de la puissance de Dieu. Les quelques lignes suivantes nous paraissent
bien indiquer la préoccupation de ce livre de théologie et de spiritualité: « Ce qui
nous semble 'essentiel de la demande actuelle, c’est le désir de la distance, c’est-a-
dire le respect du mystére divin, le silence bien placé, la conjonction de la pensée et
de la priére. C’est aussi I'invitation au desintéressement, a la gratuité: Dieu n’a pas
d’abord a «servir» a quelque chose, il n’est pas ustensile, il ne vient pas a point
nommeé. Les deux attitudes sont fondamentales pour qui veut renoncer a I'idole et
rencontrer I'icone» (p. 187).

JEaN-Luc BLONDEL

ALBERT DONDEYNE, JEAN MOUSON, ANTOINE VERGOTE, MICHEL RENAUD,
ADOLPHE GESCHE, Jésus-Christ, Fils de Dieu, Bruxelles, Facultés universi-
taires Saint-Louis, 1981, 246 p.

Sont publiées ici les cing conférences prononcées lors d'une session théologique
qui s’est tenue a Bruxelles en 1978. Le théme est bien actuel car nous sommes a une
époque ou l'intelligence humaine, enrichie par I’évolution de la philosophie, de la
recherche exégétique et théologique, ne se satisfait plus des formulations dogmati-
ques héritées du passé et cherche a les retraduire dans un langage plus adapté a notre
culture tout en restant fidéle a la foi de I’Eglise. On parle alors de crise de la christo-
logie. Encore faut-il bien comprendre ce que signifie cette expression, ¢’est pourquoi
Albert Dondeyne, philosophe et théologien, commence par mettre en lumiére les
causes du malaise christologique, a les classer afin de poser clairement les bases
d’une réflexion saine. Jean Mouson, exégéte, voudrait comprendre pourquoi et com-
ment, parmi tous les titres décernés a Jésus, c’est celui de Fils de Dieu qui s’est finale-
ment imposé pour définir qui est Jésus. Ce sont les mécanismes de I'évolution de la
pensée et de la foi qu’il veut faire apparaitre, en relisant de maniére critique le Nou-
veau Testament, procédant par étapes depuis I'histoire de Jésus et la conscience qu'il
avait de lui-méme jusqu’a l'affirmation de la filiation divine. Antoine Vergote, psy-
chologue de la religion, veut mettre la personnalité de Jésus a I'épreuve de la psycho-
logie, et il constate que Jésus est une énigme psychologique qui échappe aux catégo-
ries fondamentales de la psychologie religieuse, sa personnalité réellement humaine



BIBLIOGRAPHIE 101

excede I'universelle condition humaine, sa Parole est performative, sa filiation divine
n’est pas un etat mais une relation. A la fin de son exposé A. Vergote pose une ques-
tion a la théologie: le probleéme théologique n’est-il pas mal posé lorsqu’il s’exprime
en théologie descendante et ascendante? ne s’enferme-t-il pas dans de fausses catégo-
ries anthropologiques? Le philosophe Paul Renaud prend le relai et constate que
nous faisons trop souvent abstraction de I'histoire en additionnant toutes les défini-
tions concernant le Christ. Quelle est la relation entre les premiéres confessions de foi
et les formulations dogmatiques ultérieures? Une nouvelle forme de langage contient
forcéement une variation du contenu de la foi. Il convient donc d’essayer de resituer
les formulations dans leur histoire pour bien analyser le rapport entre ['historique et
I'universel au sein de la foi et se laisser convaincre que nos définitions dogmatiques
ne sont que relatives, qu’elles ne peuvent enfermer une réalité qui nous dépasse et
dépassera toujours, qu’elles ne peuvent, par conséquent, prétendre exprimer le savoir
absolu. Enfin, A. Gesché, théologien, part du fait que seul le langage de la foi peut
affirmer la divinité de Jésus, aucune science ne permet de le démontrer. Il établit
ensuite une typologie des affirmations christologiques. Chacune de ces affirmations,
y compris celle de Fils de Dieu, ne sont pas exclusives mais complémentaires, il a
fallu du temps pour que s’énonce que Jésus est Fils de Dieu, de méme il nous faut
prendre le temps de connaitre Dieu. — Les auteurs de ces conférences ne cherchent
pas a apporter des solutions aux problémes posés, ni a juger les affirmations de théo-
logiens plus ou moins hardis ou «orthodoxes », mais ils cherchent plutdt a décrisper
les débats et proposer des pistes sérieuses de travail pour permettre la progression
dans l'intelligence de la foi.

FRANCOISE GIRAUD

E. MourtsopouLos, Conformisme et Déformation. Mythes conformistes et
Structures déformantes, Paris, J. Vrin, 1978, 98 p.

Ce petit livre est consacré a la défense de la liberté de pensée. Aujourd’hui en
effet, pour I'auteur, cette liberté est mise en question par des structures déformant la
communication. Or comme la vérité est liée aussi a la communication, il importe de
prendre conscience de la maniere dont les attitudes prises dans le processus de com-
munication déforment la pensée. Ces attitudes sont de deux sortes principales: dans
le conformisme, I’émetteur cherche a réduire autant que possible son message a des
modes d’expression déja admis, tandis que le récepteur postule I'autorité de I'émet-
teur; dans la «déformation», I'’émetteur altére les structures formelles du message
pour lui donner un impact plus grand dans la conscience réceptrice, tandis que du
coteé de cette conscience, elle consiste en un parti pris de mettre en question la fidélité
du message et d'altérer sa signification. Ces attitudes constituent des mythes et se fon-
dent sur eux, comme I'auteur le montre dans les domaines de la science, de I'art et de

I’histoire.
GILBERT BoOss

JACQUES VAN RILLAER, Les Hlusions de la Psychanalyse, Pierre Mardaga, édi-
teur, Bruxelles, 1980, 415 p.

415 pages pour dénoncer les méfaits et les erreurs de la psychanalyse. 415 pages
ou se mélent des analyses serrées, nombreuses et pertinentes de la pensée freudienne,
une moisson impressionnante de données historiques sur le mouvement psychanaly-
tique, mais aussi des arguments polémiques qui n'évitent pas toujours l’amaEgameT

Philosophie
contemporaine



102 BIBLIOGRAPHIE

Ce livre est celui d'un «déconverti ». Ancien psychanalyste, I'auteur dénonce ce qui
fut sa methode et son credo, au nom d'une psychologie scientifique qu’il trouve chez
des auteurs ameéricains et hollandais notamment, de types néo-behavioristes et com-
portementalistes. — La critique porte sur plusieurs plans. Plan épistémiologique
d'abord. S’appuyant tour a tour sur Bachelard, Hempel et surtout Popper et son prin-
cipe de réfutabilité, J. van Rillaer refuse toute valeur scientifique a la psychanalyse
(cf., par ex., p. 243). Plan historique et sociologique ensuite. La psychanalyse a large-
ment contribué a la subjectivisation de tous les problemes humains et a I'invocation
trop frequente d'entités mentalistes; elle a conféré, en outre, a ceux qui la pratiquent
un pouvoir excessif; il y a un dangereux gout de la puissance chez les psychanalystes,
devenus les nouveaux sorciers et les nouveaux prétres. Plan thérapeutique, enfin.
L’auteur admet (p. 364) que ce qui a d’abord joué dans sa déconversion, ce sont les
echecs cuisants qu'il a pu constater au milieu des psychanalystes. « Hélas, la psycha-
nalyse n’est pas seulement peu efficace: I'’expérience montre qu’elle peut sérieuse-
ment aggraver ’état d’un patient...» (p. 359). Thérapie réservée a la classe aisée, la
psychanalyse serait avant tout a usage interne. L’auteur proclame le déclin de la psy-
chanalyse, dont certains milieux parisiens constitueraient les derniers bastions. — Ce
livre ne peut, croyons-nous, laisser personne indifférent. Nous aimerions ici simple-
ment indiquer quelques remarques personnelles. — Sans doute, outre I'immense
matériel critique qu'il apporte, un tel ouvrage pose nombre de jugements pertinents.
[l devrait donc susciter un large débat et inviter les psychanalystes, s’ils ne veulent
pas se réfugier dans la citadelle imprenable de ceux qui savent justement parce qu'ils
sont psychanalysés et psychanalystes, a y répondre en situant leurs propres positions.
— Un tel débat réclamerait une sérénité minimale, dont on peut malheureusement
douter gu’elle soit possible. L’auteur reproche, avec raison, aux psychanalystes leur
ton souvent injurieux pour leurs adversaires (les citations qu’il donne en exemple
sont en effet édifiantes). Mais quand lui-méme parle de M™¢ F. Dolto en ces termes:
«... nous nous tournerons vers la psychanalyste qui trone actuellement au sommet du
hit-parade freudo-lacanien: le docteur Frangoise Dolto» et qu’il continue: «la
celebre vestale du culte analytique... », on se demande s’il fait progresser la science, et
I’on ne peut porter qu'un regard hésitant entre I'étonnement et la moue désabusée sur
les passions que souléve encore la psychanalyse. — Un tel débat devrait permettre
d’amener des distinctions. L’auteur prend essentiellement a parti la psychanalyse
freudienne et lacanienne. Il n’hesite pas a relever certaines critiques que Jung, trés
tot, porta a la théorie du pére fondateur. Mais, d’autre part, il semble que ce soit tout
ce qui a affaire, de loin autant que de pres, a la psychanalyse qui soit condamné. Ne
serait-il pas nécessaire de préciser I'apport de I’analyse jungienne et son importance,
par exemple? — Un tel débat devrait nous faire sortir d’'un danger: le psychologisme.
A bon droit, I'auteur critique la subjectivisation de tous les problémes humains.
Dommage que cette critique ne s’accompagne pas d’une analyse économico-poli-
tique (I'auteur connait pourtant le livre de Castel, Le psychanalysme, puisqu’il I'utilise
dans sa critique de la psychanalyse, tout en reconnaissant que marxisme et psychana-
lyse sont «les deux systemes réducteurs et totalisants les plus au goat du jour»
(p. 47)). Ce n’est qu’en confrontant les diverses disciplines et en montrant, par la
méme, le caractére nécessairement partiel de leurs analyses respectives que l'on évi-
tera ce que l'auteur nous signale vouloir lui-méme éviter (mais pourquoi donc a-t-il
attendu la page 396 pour nous le dire): le scientisme. — Un tel débat, a deéfaut
d’effets thérapeutiques, pourrait avoir, pour ceux qui accepteraient de s’y livrer, des
effets « cathartiques». Mais la catharsis est devenue peut-étre une utopie.

MicHEL CORNU



BIBLIOGRAPHIE 103

EGBERT SCHUURMAN, Technology and the Future, A Philosophical Challenge,
Toronto, Wedge Publishing Foundation, 1980, 434 p.

Le progres technologique, notamment depuis I'avénement de la cybernétique,
met en question I'avenir de I'homme. On peut en voir la preuve dans le fait que tous
les futurologues jugent cet avenir d’aprés leur appréciation de la technologie et de ses
possibilités. 11 est donc trés important de déterminer ce qu’est la technologie et quel
avenir lui est lié, ce qui est le propos du livre de M. Schuurman (écrit en hollandais et
traduit en anglais par H. D. Morton). — L’auteur note qu’on ne peut aborder I'étude
de la technologie sans présupposés, c'est-d-dire sans une vision préalable de
'homme, laquelle est d’essence philosophique et, ultimement, d’essence religieuse.
En effet, le probléme philosophico-religieux qui sous-tend toute appréciation et toute
analyse de la technologie est celui-ci: I'homme est-il un étre autonome, en quelque
sorte absolu, ou un étre dépendant? — La plupart des philosophes qui se sont
occupés de technologie ont opté pour la premiére solution: I'homme est un étre auto-
nome. Ce sont d’une part ceux que M. Schuurman nomme les transcendantalistes (F.
G. Junger, M. Heidegger, J. Ellul et H. J. Meyer): ils absolutisent, en 'homme, sa
liberté et pergoivent la technologie comme une menace pour cette liberté, donc preé-
voient un sombre avenir pour I'homme. Et d’autre part les positivistes (N. Wiener, K.
Steinbuch et G. Klaus) qui absolutisent le pouvoir de I'homme, donc la technologie
qui doit permettre de maitriser la condition et le futur de I'homme; ils concluent
donc (sauf Wiener) qu'un avenir radieux nous attend. La discussion des transcendan-
talistes et des positivistes est menée trés en deétail et minutieusement par |'auteur,
puisqu’elle occupe les deux tiers de I'ouvrage. Elle montre notamment que ce qui est
fondamentalement en question, ce ne sont pas certains effets de la technologie
(bombe atomique, pollution, etc.), mais son essence et son projet, qui s’expriment de
maniére privilégiée dans la cybernétique et plus particulierement dans I'ordinateur.
— M. Schuurman pense que ces deux courants échouent a rendre compte de la tech-
nologie et de sa valeur, le premier parce qu’il ne peut qu'avoir une attitude de fuite
par rapport a elle et le second parce que 'avenir radieux qu’il promet n’est en fait
que le régne de la technocratie, du totalitarisme et de la suppression de la liberté.
Pourquoi cet échec? A cause du présupposé philosophico-religieux de ces deux cou-
rants: affirmant que 'homme est un étre autonome, ils le coupent en fait de ses
racines, de ses origines (J. Ellul excepté), et deviennent incapables de le comprendre,
lui, sa liberté et ses pouvoirs. Afin d’étre en mesure de comprendre ce qu’est la tech-
nologie, il faut rattacher 'hnomme a Dieu, qui lui donne son véritable sens. Ce Dieu
n’est pas le Dieu des philosophes, mais celui du christianisme, tel qu'il a été compris
par le calvinisme. — Ce point de vue chrétien permet de comprendre la technologie a
la lumiére du commandement biblique de maitrise de la nature et de la fonction créa-
trice de 'homme, image de Dieu, tout en garantissant que cette maitrise n'asservira
pas 'homme. Ainsi la technique peut réaliser le plan divin et I'avenir reste ouvert
devant nous.

BERNARD BAERTSCHI

GERARD JORLAND, La science dans la philosophie. Les recherche:s epistémolo-
giques d'Alexandre Koyré (Bibl. des Idées), Paris, NRF-Gallimard, 1981,
372 p.

A. Koyré comme G. Bachelard — et avant eux Meyerson, Brunschwicg, Husserl
— sont de ces philosophes pour qui la science moderne est dotée d'un enjeu philoso-
phique. Ancrée dans le monde de la vie, elle est une pratique parmi d'autres dont il



104 BIBLIOGRAPHIE

faut interroger le sens. L'ouvrage trées documenté de G. Jorland — on regrettera
I'absence d'index et d'une bibliographie générale — retrace dans sa chronologie I'iti-
néraire d'une épistémologie de l'activité rationnelle qui postule une unité fonciere
entre science, philosophie et religion — unité brisée dans le finitisme du savoir
contemporain dont la rupture d’avec d’autres structures de pensée est un probléme
pour la conscience présente. — La premiere partie du livre est consacrée au modele
epistemiologique qui guide les études koyréennes: la pensée comme ontologie et
I'idée, phénoménologique, d’'une grammaire pure des significations; celle d’une his-
toire immanente du cheminement de la pensée vers la vérité, mais a travers l'erreur
congue comme effort pour dépasser les limites imposées par une structure de pensée;
celle d’un travail de I'historien en philosophie, tourné vers la compréhension des atti-
tudes des penseurs passés et des liens que leurs discours ont avec leur temps, donc
avec d’autres discours; enfin celle du temps qui différencie les structures de pensée, et
celle de I'infini sans la pensée duquel il n'y a pas d’'unité. — La seconde partie refait
le chemin qui va de l'univers clos de I'ontologie traditionnelle a 'univers infini de la
science moderne, c’est-a-dire celui de la révolution classique. Dans un monde a la
fois brisé et ouvert, le probleme d'une ontologie générale — celui de l'unité de la
pensée — reste en creux, entre Copernic et Béhme, pour Kepler, entre Galilée et
Descartes pour Newton.

MARIE-JEANNE BOREL

Ont collaboré a ce numéro 1982/1

Marc E. Kohler, Tuggenerstrasse 14, 8034 Zurich

Esther Starobinski-Safran, rue Crespin 1, 1206 Geneve

Jean-Pierre Leyvraz (Faculté des Lettres de Geneve), avenue Jules Crosnier 4,
1206 Geneve

Geérard Verbeke, De Croyplein 9, B-3009 Winksele

Jean Zumstein (Faculte de Théologie de Neuchitel), Champreveyres |1,
2000 Neuchatel




BIBLIOGRAPHIE

[. SCIENCES BIBLIQUES
L. de Lorenzi: Dimensions de la vie chrétienne (Rm 12-13) (S. Senft) . . . . . .
M. Pesce: Dio senza mediatori (S. Senft) . . . . . . ... ... ... ... ...
C. K. Barrett: Il vangelo di Giovanni e il giudaismo (C. Senft). . . . . . .. ..
Incontro con la Biblia: leggere, pregare, annunciare (A. Moda) . . . . . . . ..

II. SCIENCES DES RELIGIONS

Apokryfy Nowego Testamentu (1. Backus) . . . . .. ... ... .. ......
R. Lebrun: Hymnes et priéres hittites (C.-A. Keller) . . . . .. ... ... ...
H. Limet, J. Ries: L'expérience de la priére dans les grandes religions

(e Kellel] 4 o« w65 s 0 8 585 8 98 58 B0 65 5 bo mem s 2 0
M. Piantelli: fgvaragitd o « Poema del Signore» (C.-A. Keller) . . . ... ...
J. Ries ...: L'expression du sacré dans les grandes religions (C.-A. Keller) . . . .
J. Thrower: The Alternative Tradition (C.-A. Keller). . . . . .. .. ... ...
J.-J. Wunenberger: Le sacré (C.-A. Keller) . . . . . .. ... ... ... ....

[11. HISTOIRE DE L'EGLISE

J. Delumeau: Histoire vécue du peuple chrétien (B. Reymond) . . . ... . ..
G. Miitzenberg: L 'obsession calviniste (P.-D. Nicole) . . . .. ... ... ...
I. D. Backus: The reformed roots of the English New Testament (J.-B. Fellay) .
D. Menozzi: Letture politiche di Gesu (A. Moda) . . .. ... ... ... ...
M. Ivaldo: Religione e cristianesimo in Alfred Loisy (A. Moda) . . . . . . . ..

IV. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

K. Stock: Anthropologie der Verheissung (K. Blaser) . . . ... ... ... ..
D. Bonhoeffer: Qui est et qui était Jésus-Christ? (K. Blaser) . . .. ... ...
W. J. Hollenweger: Erfahrungen der Leibhaftigkeit (R. Renfer). . . . . . . ..
F. Costa: Tra mito e filosofia: Bultmann e la teologia contemporanea
(A Mada) . . oo v 2 oo 8 8 5 505 B 5 5 B 5 % e s omam e e w s
V. Subilia: Presenza e assenza di Dio nella coscienza moderna (A. Moda)
V. Subilia: Tu sei Pietro (A.Moda) . . . . . .. . ... ... ... .. .....
La teologia italiana oggi (A.Moda) . . . ... .. .. ... ...
J. E. Pardo: Jesu Cristo palabra de libertad (A. Moda) . . . . ... ... ...
DelaFealaTeologia (A Moda) . 5 o « 5 555 5 6 pow s s mw s 8 mw 5 3 3
A. Bondolfi: Teoria critica ed etica cristiana (J.-L. Blondel) . . . . . . .. . ..
M. Kleiber, etc: La loi dans l'éthique chrétienne (J.-L. Blondel) . . . . . . . ..
S. Pinkaers, L. Rumpf (éd.): Loi et Evangile (J.-L. Blondel) . . . . . . ... ..
Your Kingdom Come(J.-L. Blondel) . . . . ... ................
Construire une civilisation de I'amour (J.-L. Blondel) . . . . . . . . .. ... ..
A. Manaranche: Des noms pour Dieu (J.-L. Blondel). . . . . ... ... .. ..
A. Dondeyne, etc.: Jésus-Christ, Fils de Dieu (F. Giraud) . . . . .. ... ...

V. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

E. Moutsopoulos: Conformisme et déformation (G. Boss) . . . . ... ... ..
J. van Rillaer: Les illusions de la psychanalyse (M. Cornu) . . . . . . ... ..
E. Schuurman: Technology and the future (B. Baertschi) . . .. ... ... ..
G. Jorland: La science dans la philosophie (M.-J. Borel) . . . . ... ... ...

79
79
80
80

81
82

83
83
84
85
85

36
86
87
88
88

89
90
91

92
93
94
95
95
96
96
97
97
98
2
100
100

101
101
103
103



	Bibliographie

