
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: La gnose de Princeton : une synthèse de la science de la philosophie et
de la religion

Autor: Gex, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982). P. 415-426

LA GNOSE DE PRINCETON
UNE SYNTHÈSE DE LA SCIENCE,

DE LA PHILOSOPHIE ET DE LA RELIGION

MAURICE GEX

Les rapports de la science et de la philosophie ont connu toutes sortes de
vicissitudes, tout comme les ménages des humains. Parfois ces rapports
furent harmonieux et exprimaient une entente cordiale qui profitait aux
deux membres du couple, mais très souvent aussi, ils furent orageux et

ponctués par des appréciations dévalorisantes de part et d'autre, si ce n'est

par des injures violentes.
La Gnose de Princeton tente une réconciliation de la science et de la

philosophie, et cela sans nuire à la spécificité de chacune de ces disciplines.
Soulignons dès le début qu'elle ne cherche nullement à opérer un fâcheux
«réductionnisme» à l'égard de la pensée philosophique, ainsi que le font
les philosophies dites scientifiques, telles que le matérialisme dialectique,

par exemple.

Bref historique

Depuis 1960 environ, de grands savants américains, parmi lesquels des

prix Nobel, ont éprouvé le besoin de franchir les limites de la science

actuelle pour construire une philosophie qui ne soit ni en contradiction, ni
indifférente ou neutre à l'égard de cette science. Ces savants se recrutaient

surtout parmi les physiciens de l'université de Princeton où Einstein avait

terminé sa carrière de chercheur, et chez les astronomes de Pasadena,

faubourg de Los Angeles, travaillant sur les monts Wilson et Palomar. Ajoutons

que ces dernières années des biologistes se sont joints aux physiciens et

aux astronomes qui constituaient le premier groupe. L'ouverture vers la

biologie, science dont l'objet est d'une extraordinaire complexité, est sans

doute salutaire pour équilibrer les tendances trop purement mathématiques
des physiciens et astronomes.

Ces savants n'ont rien publié de leurs idées, à notre connaissance, et se

bornent à échanger entre eux des communications et des discussions qui ne

sont pas rendues publiques. Cependant, pour atténuer ce que ce silence

extérieur peut avoir d'inquiétant pour les esprits épris de clarté et d'ouverture,

et pour enlever à leur pensée un relent d'occultisme, les nouveaux

gnostiques ont autorisé un philosophe français à participer à leurs réunions



416 MAURICE GEX

et à publier leurs conceptions, à condition qu'aucun nom propre ne soit

divulgué, afin de préserver leur anonymat.
Ce philosophe, Raymond Ruyer, a construit une œuvre importante et ses

nombreuses publications remontent à 1930, donc ses idées personnelles ont
pris corps bien avant que les néo-gnostiques commencent leur œuvre collective.

Or, chose étonnante, la Gnose s'inscrit harmonieusement dans la

pensée de Ruyer et la prolonge à certains égards, en la confortant, ce qui
témoigne d'une identité de «longueur d'ondes» de part et d'autre, si nous
osons risquer cette image familière. On peut donc dire que Ruyer était un
pré-gnostique qui s'ignorait jusqu'à l'apparition de cette spéculation. Ainsi,
la Gnose de Princeton se trouve exposée en français seulement, dans les

trois ouvrages que nous analysons.
La meilleure introduction à la Gnose consiste à s'initier à la philosophie

de Ruyer. Il ne nous est pas possible de fournir, en guise d'introduction, un
exposé de la pensée complexe et subtile du philosophe français, faute de

place dans ce trop bref compte rendu. Mais heureusement André Voelke a

publié dans cette revue une excellente étude dont nous recommandons la

lecture, intitulée « Les thèmes fondamentaux de la métaphysique de
Raymond Ruyer»1. Naturellement, Ruyer a publié des ouvrages importants
depuis cette date, mais l'article de Voelke contient les idées fondamentales
du philosophe, qui n'a jamais dévié de sa route.

La Gnose historique et la Nouvelle Gnose

« La thèse fondamentale de la Nouvelle Gnose est celle de toute Gnose.

Le monde est dominé par l'Esprit, fait par l'Esprit, ou par des Esprits
délégués. L'Esprit trouve (ou plutôt se crée lui-même) une résistance, une
opposition: la Matière. L'homme par la science, mais par une science supérieure,

transposée ou spiritualisèe, peut accéder à l'Esprit cosmique et, s'il est sage

en même temps qu'intelligent, y trouver le Salut» (G.P., p. 33).

Après avoir souligné les similitudes qui relient l'ancienne Gnose à la

nouvelle, précisons les différences qui sont considérables.
La Gnose historique, née en Méditerranée orientale au premier siècle de

notre ère, était une religion qui procurait le salut par la connaissance et non

par les œuvres ou par la foi. Il s'agissait d'une connaissance de la réalité

suprasensible obtenue par l'extase, transmise aux initiés, et qui contenait

l'explication de toute chose. Les Gnostiques furent foncièrement
pessimistes, pour eux la matière est le mal, le bourbier dans lequel l'âme
humaine est emprisonnée. La connaissance religieuse supérieure doit libérer
l'âme de ses attaches corporelles et lui permettre de rejoindre la divinité —
il s'agit d'une conversion toute imprégnée de néo-platonisme.

1 I956-I, p. 1-27.



LA GNOSE DE PRINCETON 417

La Gnose de Princeton n'est pas pessimiste comme celle de l'antiquité.
Elle refuse le dualisme esprit-matière, âme-corps de la Gnose historique, car

pour elle la matière n'a pas d'existence réelle, elle n'est qu'une apparence.
Pourquoi alors les savants américains ont-ils qualifié de «gnose» leurs

recherches philosophico-religieuses? Ils l'ont fait par défi. Les savants
strictement positivistes les ont tournés en dérision en les qualifiant tour à tour
de «cosmolàtres», de «palomariens», de «théosophes», enfin de «gnostiques».

Par bravade, ils ont adopté cette dernière qualification de leurs

contempteurs, s'en faisant une sorte de bannière glorieuse. D'ailleurs,
comme nous le verrons, nos modernes gnostiques superposent à la connaissance

scientifique une connaissance de la réalité authentique tout comme
les anciens le faisaient par rapport au monde sensible, ce qui peut justifier
dans une certaine mesure l'appellation commune.

Il est oiseux de rechercher des ressemblances plus poussées entre les

deux Gnoses, les néo-gnostiques ne se soucient nullement de considérations
historiques. Développons donc la Gnose américaine pour elle-même, sans
retour en arrière.

L'endroit et l'envers de la tapisserie-univers

« La Gnose pourrait être définie comme philosophie de la Lumière
consciente» (G.P., p. 77).

« La Nouvelle Gnose n'est qu'une transposition, une inversion fidèle de

la science. Le cosmos est une tapisserie que la science décrit fidèlement,
mais à l'envers. La Gnose consiste, au-delà ou à travers les observables de la

science, à connaître la vie propre des êtres. En quoi elle est connaissance

proprement dite (Gnosis) et non simplement préparation de connaissance,

comme la science» (G.P., p. 38).
La Gnose défend un panpsychisme radical, mais évite, comme nous le

verrons, l'idéalisme philosophique.
Pour pénétrer vraiment au cœur de la nouvelle Gnose, il convient de

dépasser l'image, sans doute très frappante mais peu technique, d'une tapisserie

dont la science ne nous livre que l'envers et dont l'investigation philo-

sophico-religieuse doit découvrir l'endroit.
Toute métaphysique a sa racine, croyons-nous, dans une théorie de la

connaissance, implicite ou explicite. Pour le marxisme, il n'y a que deux

types de philosophie possibles: l'idéalisme de Berkeley et Mach, et le

réalisme selon Engels, Marx, Lénine, c'est-à-dire le matérialisme dialectique. Si

on refuse le matérialisme, on tombe dans l'idéalisme abhorré, et si on

devient conscient des erreurs de l'idéalisme, on est logiquement contraint

d'épouser le matérialisme!
Or les gnostiques refusent l'idéalisme, philososphie triomphante avant la

dernière guerre, tout comme le font les matérialistes. Tous deux, matèria-



418 MAURICE GEX

listes et gnostiques, sont des réalistes monistes2. Pour les premiers, tout est

en son fond matière inerte et aveugle, pour les seconds, il n'y a que des
réalités vivantes et psychiques.

L'esprit apparaît à un certain moment de l'évolution, par complexité
croissante, pour les matérialistes. L'esprit se manifeste dès le début de
l'évolution selon les gnostiques. « L'erreur est de s'imaginer que la sélection
naturelle dispense de toute intervention de la conscience» (G.P., p. 104).

«L'invention biologique, comme l'invention esthétique, scientifique,
comme l'exploration géographique, est un mélange de chances et d'adresse,
d'astuce et d'heureux hasard... Sans adresse, le hasard ne peut rien. Sans

informateur conscient, les machines à information ne sont rien» (G.P., p.
107).

«La «matière» ne peut subsister par elle-même, indépendamment de

tout «connaisseur», que si elle n'est pas «chose», objet à l'état pur, mais

peut se posséder elle-même, en sa forme et son comportement actif» (G.P.,

p. 67). Ce que l'on nomme «matière» n'étant plus considéré comme
«chose inerte» après les travaux des physiciens modernes — qui montrent
une prodigieuse diversité de mouvements rapides et coordonnés au sein de

toute matière — elle révèle ainsi son intériorité, son psychisme, le mot étant

pris dans un sens très large: «se posséder soi-même» est la marque d'une
intériorité, d'un psychisme, donc nous aboutissons à un panpsychisme.

Le réalisme matérialiste est à rejeter, car il est contradictoire: «Les
Gnostiques refusent de croire que l'Univers soit un Aveugle absolu, ou un
bâton d'aveugle menant un aveugle d'abord inconscient et qui ne va nulle
part, jusqu'à le faire devenir miraculeusement une Conscience qui se met à

vouloir aller quelque part» (G.P., p. 109). «Il est certain surtout que le

cosmos n'est pas une assemblée de corps aveugles, se cognant et s'accro-
chant au hasard dans le vide et la nuit» (P.S., p. 290).

Le réalisme étant adopté, le matérialisme réfuté, il ne reste que le pan-
psychisme leibnizien comme solution valable.

L'illusion matérialiste

Si la matière n'existe pas, ou plutôt si elle n'est qu'une apparence, la

manifestation de cette apparence doit être expliquée.
Un observateur connaît un être comme un corps matériel, c'est-à-dire

qu'il n'en connaît que l'envers, alors que cet être pour lui-même se connaît

par son endroit. Réciproquement, si cet être est lui-même observateur, il ne

2 Nous ne parlons pas ici du réalisme platonicien qui s'oppose au nominalisme
dans la querelle des Universaux. Le réalisme dont il est question s'oppose à l'idéalisme

et admet que le réel peut se «soutenir» lui-même, se posséder lui-même,
indépendamment de la connaissance qu'on en prend.



LA GNOSE DE PRINCETON 419

saisira que le corps du premier observateur, son endroit lui échappera. Les
êtres ne se voient entre eux que comme corps, telle est l'explication de la

matière-apparence. La matière s'organise elle-même, ce qui révèle qu'elle
possède un endroit, lequel échappe à l'observateur.

«Ce qui fait la vraisemblance du matérialisme, c'est que la plupart des
êtres perçus et connus sont, en effet, de faux êtres, des composés, des
agencements artificiels ou fortuits. Un nuage, une rivière, une maison, une
machine n'ont évidemment pas. comme tels, d'«endroit» conscient. Leurs
molécules composantes, par contre, puisqu'elles subsistent par elles-mêmes,
gardent leur forme, la reconstituent éventuellement, il faut bien qu'elles
aient un «endroit» qui en fait une réalité indépendante de notre vision ou
de nos soins. [Ce sont de vrais êtres.]

Les énormes amas de matière des étoiles et des nébuleuses sont de la

conscience à l'état pulvérulent, une sorte de neige de conscience, neige faite
de milliards de cristaux de glace et rendue visible, alors que la glace [la

conscience] est transparente» (G.P., p. 35). Ce qu'on nomme «l'effet de

foule», dans un ensemble, masque la nature spirituelle des éléments

composants.

Si la spiritualité de la matière, postulée par la Gnose, a échappé aux
investigations scientifiques, cela tient au fait que la trame de l'envers se

ferme sur elle-même sans lacunes, sans solution de continuité, aussi peut-on
prospecter l'univers scientifiquement sans jamais se douter qu'il comporte
un endroit qui a été négligé. Tout se passe comme si l'endroit impliquait
pour sa découverte une nouvelle dimension: la dimension gnostique.

L'homme élément du cosmos

Une conséquence morale très importante du panpsychisme des

Nouveaux Gnostiques est l'homme enchâssé dans le réseau des forces universelles.

«L'Homme n'est pas un étranger dans l'Univers, mais l'essence

même de la réalité» (Alain de Benoist). Connaître l'homme, c'est connaître

l'univers, proclame un adage hermétique. La philosophie occulte de tous les

temps s'est appuyée sur une étroite correspondance entre le microcosme

(l'homme) et le macrocosme (l'univers). Spinoza a écrit, il y a trois cents

ans, que l'homme dans la nature n'est pas comme un empire dans un autre

empire (Ethique, III, préface). Nous sommes loin de l'homme «passion

inutile» selon Sartre, philosophe totalement dépourvu d'esprit cosmique.

Pour bien souligner que nous sommes solidaires de tout l'univers, Ruyer

précise notre filiation. « Vous et moi, nous sommes sortis des cieux étoiles.

Ils nous ont fait de leur substance. Nous étions contenus en germes dans

cette poussière stellaire qui n'était donc pas une poussière ou une neige

matérielles, puisque notre regard conscient est sorti lentement de cette neige



420 MAURICE GEX

apparemment sans regard» (T.C, p. 8). « La lumière des étoiles est de l'âme
condensée» (T.C, p. 15).

Le vertical et l'horizontal

Les gnostiques formulent une double orientation que l'on peut appliquer
à la pensée et au réel que vise cette pensée.

L'Horizontal, c'est tout le monde dit réel, tout ce qui se trouve dans

l'espace et dans le temps.
Le Vertical, c'est tout ce qui est au-delà, en dehors de l'espace-temps;

c'est le monde de l'esprit qui anime le monde spatio-temporel.
Précisons que les termes « horizontal » et « vertical » n'ont pas de signification

géométrique ou géographique: il faut les prendre exclusivement dans

un sens symbolique.
Le mystique, qui cherche une communication avec l'esprit, est relié au

monde vertical. L'homme d'affaires ou d'action courant le monde et
cherchant des aventures profitables, économiques ou politiques, est voué au
monde horizontal.

Le caractère extraverti est associé à l'horizontalité, le caractère introverti
est soucieux de verticalité.

La vie est toujours à la fois verticale et horizontale, mais la proportion
entre ces deux éléments détermine le plus souvent une dominante verticale

ou horizontale chez l'individu. « Le Vertical des Gnostiques n'est pas un
repli sur soi, c'est l'exploration avec foi du monde invisible» (T.C, p. 33). Il
est clair que les Gnostiques recommandent qu'on ne néglige pas — pour
son bonheur et celui des autres — la dimension verticale, car «l'espérance
est verticale», elle engendre une irisation psychique fort capable de
combattre l'angoisse. Celle-ci provient du vide que crée une existence purement
horizontale. La différenciation précise, méticuleuse, tatillonne, qui s'attache

surtout à ce qui distingue une chose d'une autre, maintient la vie dans

l'horizontalité en créant l'efficacité technique. « L'originalité de la psychologie

gnostique, c'est de considérer que la différenciation n'est bénéfique

que pour l'adaptation à la vie pratique. Elle représente au contraire une

perte, une chute, pour l'adaptation... verticale, aux essences des choses-
Toute différenciation est restrictive et diminutive» (T.C, p. 54).

L'opposition essentialisme-existentialisme rejoint et précise celle du
vertical et de l'horizontal. « Nous percevons le général, l'essentiel, avant de

préciser les existants particuliers... Nous sommes tous spontanément essen-

tialistes, avant de devenir soit utilitaristes et plats, soit existentialistes et

anxieux» (T.C, p. 53). Les Gnostiques rejoignent ainsi le réalisme de Platon

en recommandant «de croire aux réalités éternelles» (T.C, p. 369). «C'est
la vérité du monde éternel qui est curative, non la vérité de mon histoire»
(T.C, p. 194).



LA GNOSE DE PRINCETON 421

Le divin

Nous sommes ainsi introduits au problème religieux, qui est la recherche
d'une connexion entre le transcendant, le vertical et le monde de l'espace et
du temps, l'horizontal.

Selon la thèse fondamentale de la Nouvelle Gnose, le monde est, comme
nous l'avons déjà dit au début, dominé par l'Esprit, ce qui implique une
Source, une Vérité, un Ordre universel que nos Gnostiques nomment la
Grande Conscience. Il s'agit d'un autre terme pour désigner la divinité. Pour

eux, Dieu est dans le Cosmos, dans chaque être et dans Tunité des êtres, ce

qui nous conduit au panthéisme. La Grande Conscience est impersonnelle.
La Gnose tourne le dos au christianisme et c'est vers l'Orient qu'il faut lui
chercher une inspiration religieuse semblable.

« Les nouveaux Gnostiques n'aiment pas se référer aux sagesses orientales,

chinoise ou hindoue. Ils estiment que l'Occident, en sa sagesse comme
en sa science, peut rester occidental» (T.C, p. 11).

Or, comme nous allons le voir, la Gnose rejoint, sans l'avoir cherché, les

philosophies religieuses de l'Orient.
Carl Keller, professeur à la Faculté de théologie de Lausanne, a écrit:

« Ce n'est pas du tout du côté du gnosticisme historique qu'il faut chercher
des antécédents et des parallèles, mais du côté de Y Inde ou, à la rigueur, de

Plotin et des philosophies occidentales qui sont issues de lui»3. Il a brillamment

montré les similitudes profondes qui existent entre la Nouvelle Gnose

et l'hindouisme de Râmânuja4.
L'inspiration profonde de la Gnose américaine est de proposer une

vision cosmocentrique et théocentrique du monde. Elle ne prend pas
l'homme comme centre, mais bien le Cosmos et Dieu, qui se confond d'ailleurs

avec le Cosmos.
Leurs conceptions sur la mort souligne encore davantage leurs

tendances orientales communes.

3 Les cahiers protestants, sept. 1977. n° 4, p. 22.
4 Râmânuja (10507-1137) a bâti sa pensée en combattant le hautain monisme

absolu, ou non-dualisme, de Çankara pour lequel le monde extérieur ainsi que le moi

sont le produit d'une illusion (Mâyâ). La Conscience universelle de Çankara, une,
indivisée, homogène, infinie et éternelle, est indifférenciée, alors que pour Râmânuja
cette Conscience est différenciée et structurée comme pour les Gnostiques. Il y a trois

sortes de réalités distinctes les unes des autres: le monde matériel, le monde des âmes

individuelles et la Conscience suprême (Brahman). Sur ce point on rejoint le profond
réalisme de la Gnose. La pensée occidentale se sent beaucoup plus à l'aise avec une
telle philosophie qu'avec celle qui professe l'universelle illusion, le royaume de

Mâyâ. L'univers des phénomènes existe réellement, mais il n'est pas indépendant de

la Grande Conscience: il «participe» de celle-ci, il est comme le corps de la divinité.
A d'autres points de vue, la pensée de Râmânuja et celle de la Gnose diffèrent

l'une de l'autre, mais il ne nous est pas possible d'insister là-dessus: nous renvoyons à

l'article de C. Keller.



422 MAURICE GEX

L'àme individuelle ne peut subsister telle quelle à la mort, avec ses

échafaudages de mémoires sociales et individuelles. «Au-delà des mythes de la

survie et de l'immortalité individuelle, il y a le «mythe vrai» de l'Esprit
divin. Pour les Nèo-Gnostiques, tous les êtres individualisés et temporalisés
ne sont que des «Idées» divines, à qui une certaine autonomie est permise
provisoirement. Les consciences individualisées sont ainsi une sorte
d'inconscient divin, de «rêve de Brahma»... Ainsi, en ce sens, mourir, ce

n'est pas retourner au néant, c'est redevenir le Dieu unique» (G.P., p.
287-288). Il y a «anéantissement des individualités en Dieu» (G.P., p. 292).

La conquête de l'espace et celle du temps

Nous ne voulons pas nous lancer dans l'examen des hypothèses hardies

— et parfois contestables — des Gnostiques au sujet des « cent prochains
siècles», mais nous nous proposons de dégager les idées directrices de cet

ouvrage.
Selon la relativité d'Einstein, ni le temps ni l'espace ne sont des données

objectives pris séparément. D'après le système de référence choisi, les

durées et les distances qui séparent deux événements ne sont pas les mêmes.

Pour obtenir une valeur invariante séparant ces deux phénomènes, et cela

quel que soit le système de référence auquel on les rapporte, il faut, selon

Minkovski, construire un mixte d'espace et de temps, 1'«intervalle», relatif
à un continuum à quatre dimensions, l'une d'elles étant le temps qui joue
ainsi un rôle analogue à une dimension de l'espace. « L'espace et le temps
considérés en eux-mêmes doivent disparaître comme des fantômes et seul

un mode d'union de l'espace et du temps peut posséder une individualité»
(Minkovski).

Contrairement aux partisans d'Einstein, nos Gnostiques établissent une

profonde coupure, une véritable séparation entre temps et espace en se

plaçant au point de vue de leur conquête. Ce point de vue est sans doute plus
humain, plus proche de l'expérience de chacun que la recherche d'une

équation mettant en évidence un invariant.
«Conquête du temps et conquête de l'espace: deux domaines tout à fait

différents et disparates, aussi difficiles à mélanger que l'eau et l'huile» (P.S.,

p. 9).

Les astronautes, pour conquérir l'espace autour de la terre, planètes et

satellites, ont besoin d'une préparation d'ingénieurs, de techniciens, experts
en mécanique céleste.

« L'espace (et le présent) appartiennent à l'homme civilisé, à ses calculs,
à ses entreprises, techniciennes et rationnelles. Le temps appartient à Dieu,
à ses desseins inconnus — ou que nous ne connaissons qu'à l'envers et

après coup... A Dieu, ou à ce qui, dans l'homme, est surhumain, ou sur-individuel,

à l'instinctif, au transrationnel» (P.S., p. 221).



LA GNOSE DE PRINCETON 423

« Le temps est surrationnel en ce sens qu'il est invention thématique de
structures»... Pour sa conquête, «il faut sacrifier l'intelligence calculatrice,
peut-être l'intelligence scientifique, et découvrir une intelligence vitale»
(P.S., p. 21, 24).

Esprit ample et faible opposé à esprit fort et étroit

Il est regrettable que cette intelligence vitale ne soit pas davantage
précisée, car lorsque Ruyer déclare qu'elle «ressemble terriblement à la
bêtise», on peut soupçonner que l'auteur sacrifie à une violente
démangeaison d'humour! Qu'on nous permette une suggestion personnelle. Ne
faudrait-il pas chercher à nous représenter cette intelligence «vitale» en

s'inspirant de la deuxième pensée de Pascal (éd. Brunschvicg) qui classe les

esprits en deux types: «l'esprit pouvant être fort et étroit, et pouvant être
aussi ample et faible». Cette classification nous paraît beaucoup plus
profonde et riche en conséquences que celle dont on nous rabat les oreilles:
esprit de géométrie et esprit de finesse (première pensée, éd. Brunschvicg)5.

Descartes est le type parfait de l'esprit profond et étroit, lui qui craignait
toujours d'oublier quelque chose dans une enumeration (quatrième règle du
«Discours de la méthode»), et qui vante «ces longues chaînes de raisons,
toutes simples et faciles, dont les géomètres [= mathématiciens en général]
ont coutume de se servir pour parvenir à leurs plus difficiles démonstrations».

« Si l'esprit de Descartes semble hanter toute la philosophie française, la

faculté imaginative de Bacon, son goût du concret et du pratique, son
ignorance et son mépris de l'abstraction et de la déduction, semblent avoir passé
dans le sang qui fait vivre la philosophie anglaise»6.

L'«intelligence vitale» selon les Gnostiques nous paraît relever de la

pensée ample mais faible qui se rapporte à un nombre considérable
d'éléments, trop nombreux pour être tous distinctement perçus mais qui sont en

5 La comparaison des deux pensées révèle une contradiction apparente sur
laquelle Brunschvicg lui-même a buté. Dans la pensée n° 1, l'esprit de finesse

s'oppose à l'esprit de géométrie, alors que dans la deuxième pensée, c'est l'esprit de

géométrie, qui peut saisir un grand nombre de principes sans les confondre, et qui
possède donc l'esprit de finesse. La solution, développée par François Mentre,
Espèces et variétés d'intelligences, Paris 1920, p. 63-79, est la suivante:

Dans la pensée n° 1, «l'esprit de géométrie» signifie l'esprit mathématique en

général.
Dans la pensée n° 2, «l'esprit de géométrie» se rapporte à l'esprit du mathématicien

synthétique, qui préfère résoudre un problème au moyen de la géométrie, et cela

par opposition à l'analyste qui choisit les méthodes algébriques. L'oppostion dans la

pensée n° 2 joue ainsi entre mathématiciens de types différents.
6 Pierre Duhem, La théorie de la physique, 2e éd., Paris 1914, p. 95.



424 MAURICE GEX

quelque sorte «sentis», happés par intuition pour être insérés dans une
synthèse quelque peu confuse, qui met en déroute l'esprit analytique.

Nous nous bornons ici à une simple suggestion, à un appel d'approfondissement,

mais, de toute manière, la notion d'intelligence vitale barre la

route au réductionnisme.

Nette orientation du caractère gnostique

Il serait fastidieux de détailler l'art de vivre selon les Gnostiques.
Cherchons plutôt à dégager la dominante de leur caractère.

Ils affirment vigoureusement les valeurs de continuité, de persévérance,
de stabilité, de tradition, de durée et donnent de l'importance à la norme, à

la loi, comme condition de permanence et de durée, ainsi que le font les

flegmatiques (P.S., p. 23). Ils sont anti-hippies, pourrait-on dire. Selon

l'ouvrage de Ruyer, « Les cent prochains siècles », ils prônent les peuples
long-vivants, comme les Chinois. Par la volonté de durer, les peuples
participent à la Grande Conscience et sont en accord avec elle (P.S., p. 321).

Nous savons déjà que l'essentialisme, permettant d'éprouver la réalité de la

transcendance, doit limiter un existentialisme trop exclusif qui resterait
prisonnier de la technicité et inciterait au réductionnisme. Prendre le parti de

l'essentialisme contre l'existentialisme exclusif, c'est valoriser le permanent
contre l'instabilité du devenir. Sur le plan humain, dans la célèbre querelle
de la « nature » et de la « nurture », c'est prendre parti pour l'hérédité — que
négligent fâcheusement les psychanalistes dans leurs méthodes d'investigation

de l'inconscient — car « la meilleure éducation ne peut changer les

gènes,... elle ne peut «donner des dons»: la bonne éducation «est un
révélateur de la bonne hérédité» (P.S., p. 88-89).

Les Gnostiques se veulent, selon la typologie de la caractérologie des

peuples de Paul Grièger7, des perpétuants, c'est-à-dire des non-émotifs
secondaires, et non pas des fluctuants, émotifs primaires. Traduisons

approximativement ces différences dans le langage de Jung: nous avons vu

que les Gnostiques doivent faire une place aux tendances introverties de

verticalité, s'ils veulent réaliser un équilibre intérieur, nourri d'espérance.

Survol final

La Gnose est une philosophie cosmique, elle n'est pas axée sur l'homme
mais sur le Cosmos conçu comme une totalité enveloppante. C'est, à notre
sens, la plus importante des orientations. Remarquons que les occultismes
ont la même orientation, à la fois cosmique et organique. Cette dernière ne

7 Paul Griéger, La caractérologie ethnique, approche et compréhension des
peuples, Paris 1961.



LA GNOSE DE PRINCETON 425

se laisse pas réduire à des formes logiques abruptes, à des déductions
linéaires, à un quelconque mécanisme, mais reste enveloppée dans le
monde des influences réciproques, des communications cachées que
l'universelle analogie et le monde des correspondances essaient d'exprimer sans
parvenir à la pleine lumière rationnelle.

La Gnose, si elle vise le cosmique et l'organique comme les occultismes,
veut se dégager de toutes formulations occultes et rester en plein accord
avec la science moderne.

Un organisme selon Arthur Koestler — qui est un gnostique européen
— est «une hiérarchie stratifiée à plusieurs niveaux»8. En passant d'un
niveau à l'autre, il y a manque de précision et de clarté. Par contre, sur un
même niveau, tout est clair et limpide. Le vague est vertical et la précision
horizontale (G. P., p. 54).

Il y a deux manières d'être informé, par observation et par participation
à des thèmes transspatiaux, au monde des valeurs. La science méconnaît les

participables parce qu'ils ne sont pas dans l'espace, ce qui limite la portée
de la connaissance scientifique (G.P., p. 123). Dieu est un Participable
plutôt qu'un Observable. L'expérience de la participation est «une sorte de

révélation naturelle à valeur religieuse» (G.P., p. 129). Ce platonisme est

peut-être la clé de toute la philosophie des Gnostiques. Sur le terrain de la

connaissance la Gnose est dualiste: observable-participable, envers-endroit,
phénomène-noumène en langage kantien. Les choses ne sont pas ce qu'elles
paraissent. Mais en métaphysique, la Gnose est un monisme rigoureux pour
lequel toute réalité est spirituelle et qui refuse le dualisme. Elle n'oppose

pas:

l'esprit à la matière,
le subjectif à l'objectif,
la conscience à la chose,
la science à la religion.
En résumé, l'univers est pénétré de sens, de signification, de valeurs

sémantiques. L'explication scientifique qui s'attache à des mécanismes n'est

jamais l'explication ultime. La science ne saisit que le phénomène et la

Gnose veut atteindre l'être des choses, l'endroit de la tapisserie cosmique.

Nous sommes en présence d'un réalisme panpsychique d'inspiration
leibnizienne, orienté vers une philosophie de l'organisme.

Une œuvre collective ne saurait avoir des contours nets, cependant la

Gnose résulte d'un ensemble d'orientations, de visées de valeurs précises et

cohérentes, qui suffisent pour la caractériser globalement et sans équivoque.

s Janus, Paris 1979, p. 39.



426 MAURICE GEX

Elle offre une vision en plein développement qui se précise de plus en

plus: il convient donc de ne pas la figer dogmatiquement dans certaines de

ses affirmations actuelles, mais de suivre sa croissance avec une sympathie
spirituelle active.

BIBLIOGRAPHIE

Raymond Ruyer: La Gnose de Princeton. Des savants à la recherche d'une religion,
Paris, Fayard, 1974 (G.P.). (Réédite en livre de poche: «J'ai lu».)

Raymond Ruyer: Les cent prochains siècles. Le destin historique de l'homme selon la
Nouvelle Gnose américaine, Paris, Fayard, 1977 (P.S.).

Raymond Ruyer: L'art d'être toujours content. Introduction à la vie gnostique, Paris,
Fayard, 1978 (T.C).


	La gnose de Princeton : une synthèse de la science de la philosophie et de la religion

