Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: La gnose de Princeton : une synthese de la science de la philosophie et
de la religion

Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 415-426

LA GNOSE DE PRINCETON

UNE SYNTHESE DE LA SCIENCE,
DE LA PHILOSOPHIE ET DE LA RELIGION

MAURICE GEX

Les rapports de la science et de la philosophie ont connu toutes sortes de
vicissitudes, tout comme les ménages des humains. Parfois ces rapports
furent harmonieux et exprimaient une entente cordiale qui profitait aux
deux membres du couple, mais trés souvent aussi, ils furent orageux et
ponctues par des appréciations dévalorisantes de part et d’autre, si ce n’est
par des injures violentes.

La Gnose de Princeton tente une réconciliation de la science et de la
philosophie, et cela sans nuire a la spécificitée de chacune de ces disciplines.
Soulignons des le début qu’elle ne cherche nullement a opérer un facheux
«réductionnisme» a I’égard de la pensée philosophique, ainsi que le font
les philosophies dites scientifiques, telles que le matérialisme dialectique,
par exemple.

Bref historique

Depuis 1960 environ, de grands savants américains, parmi lesquels des
prix Nobel, ont éprouvé le besoin de franchir les limites de la science
actuelle pour construire une philosophie qui ne soit ni en contradiction, ni
indifférente ou neutre a I'égard de cette science. Ces savants se recrutaient
surtout parmi les physiciens de 'université de Princeton ou Einstein avait
terminé sa carriére de chercheur, et chez les astronomes de Pasadena, fau-
bourg de Los Angeles, travaillant sur les monts Wilson et Palomar. Ajou-
tons que ces derniéres années des biologistes se sont joints aux physiciens et
aux astronomes qui constituaient le premier groupe. L’ouverture vers la bio-
logie, science dont l'objet est d'une extraordinaire complexite, est sans
doute salutaire pour équilibrer les tendances trop purement mathématiques
des physiciens et astronomes.

Ces savants n’ont rien publié de leurs idées, a notre connaissance, et se
bornent a échanger entre eux des communications et des discussions qui ne
sont pas rendues publiques. Cependant, pour atténuer ce que ce silence
extérieur peut avoir d’inquiétant pour les esprits épris de clarté et d’ouver-
ture, et pour enlever a leur pensée un relent d’occultisme, les nouveaux
gnostiques ont autorisé un philosophe frangais a participer a leurs réunions



416 MAURICE GEX

et a publier leurs conceptions, a condition qu’aucun nom propre ne soit
divulgue, afin de préserver leur anonymat.

Ce philosophe, Raymond Ruyer, a construit une ceuvre importante et ses
nombreuses publications remontent a 1930, donc ses idées personnelles ont
pris corps bien avant que les néo-gnostiques commencent leur ceuvre collec-
tive. Or, chose étonnante, la Gnose s’inscrit harmonieusement dans la
pensée de Ruyer et la prolonge a certains égards, en la confortant, ce qui
témoigne d’une identité de «longueur d’ondes» de part et d’autre, si nous
osons risquer cette image familieére. On peut donc dire que Ruyer était un
pre-gnostique qui s’ignorait jusqu’a I'apparition de cette spéculation. Ainsi,
la Gnose de Princeton se trouve exposée en francgais seulement, dans les
trois ouvrages que nous analysons.

La meilleure introduction a la Gnose consiste a s’initier a la philosophie
de Ruyer. Il ne nous est pas possible de fournir, en guise d’introduction, un
exposé de la pensée complexe et subtile du philosophe francais, faute de
place dans ce trop bref compte rendu. Mais heureusement André Voelke a
publié¢ dans cette revue une excellente étude dont nous recommandons la
lecture, intitulée « Les themes fondamentaux de la métaphysique de Ray-
mond Ruyer»!. Naturellement, Ruyer a publié des ouvrages importants
depuis cette date, mais I'article de Voelke contient les idées fondamentales
du philosophe, qui n’a jamais dévié de sa route.

La Gnose historigue et la Nouvelle Gnose

« La thése fondamentale de la Nouvelle Gnose est celle de toute Gnose.
Le monde est dominé par I'Esprit, fait par I’Esprit, ou par des Esprits délé-
gués. L’Esprit trouve (ou plutot se crée lui-méme) une résistance, une oppo-
sition: la Matiére. L’homme par la science, mais par une science supérieure,
transposée ou spiritualisée, peut accéder a I’Esprit cosmique et, s’1l est sage
en méme temps qu’intelligent, y trouver le Salut» (G.P., p. 33).

Aprés avoir souligné les similitudes qui relient I’ancienne Gnose a la
nouvelle, précisons les différences qui sont considérables.

La Gnose historique, née en Méditerranée orientale au premier si¢cle de
notre ere, était une religion qui procurait le salut par la connaissance et non
par les ceuvres ou par la foi. Il s’agissait d’une connaissance de la réalite
suprasensible obtenue par I’extase, transmise aux initiés, et qui contenait
I'explication de toute chose. Les Gnostiques furent fonciérement pessi-
mistes, pour eux la matiére est le mal, le bourbier dans lequel I'ame
humaine est emprisonnée. La connaissance religieuse supérieure doit libérer
I’ame de ses attaches corporelles et lui permettre de rejoindre la diviniteé —
il s’agit d’'une conversion toute imprégnée de néo-platonisme.

| 1956-1, p. 1-27.



LA GNOSE DE PRINCETON 417

La Gnose de Princeton n’est pas pessimiste comme celle de I'antiquité.
Elle refuse le dualisme esprit-matiere, ame-corps de la Gnose historique, car
pour elle la matiere n’a pas d’existence réelle, elle n’est qu'une apparence.

Pourquoi alors les savants américains ont-ils qualifié de «gnose» leurs
recherches philosophico-religieuses? Ils I'ont fait par défi. Les savants stric-
tement positivistes les ont tournés en dérision en les qualifiant tour & tour
de «cosmolatres », de « palomariens», de « théosophes», enfin de « gnosti-
ques». Par bravade, ils ont adopté cette derniére qualification de leurs
contempteurs, s'en faisant une sorte de banniere glorieuse. D’ailleurs,
comme nous le verrons, nos modernes gnostiques superposent a la connais-
sance scientifique une connaissance de la réalité authentique tout comme
les anciens le faisaient par rapport au monde sensible, ce qui peut justifier
dans une certaine mesure I'appellation commune.

[ est oiseux de rechercher des ressemblances plus poussées entre les
deux Gnoses, les néo-gnostiques ne se soucient nullement de considérations
historiques. Développons donc la Gnose américaine pour elle-méme, sans
retour en arriere.

L'endroit et 'envers de la tapisserie-univers

«La Gnose pourrait étre définie comme philosophie de la Lumiere
consciente» (G.P., p. 77).

« La Nouvelle Gnose n’est qu'une transposition, une inversion fidéle de
la science. Le cosmos est une tapisserie que la science deécrit fidélement,
mais a I'envers. La Gnose consiste, au-dela ou a travers les observables de la
science, a connaitre la vie propre des étres. En quoi elle est connaissance
proprement dite (Gnaosis) et non simplement préparation de connaissance,
comme la science» (G.P., p. 38).

La Gnose défend un panpsychisme radical, mais évite, comme nous le
verrons, I'idéalisme philosophique.

Pour pénétrer vraiment au cceur de la nouvelle Gnose, il convient de
deépasser I'image, sans doute trés frappante mais peu technique, d'une tapis-
serie dont la science ne nous livre que I'envers et dont I'investigation philo-
sophico-religieuse doit découvrir I'endroit.

Toute métaphysique a sa racine, croyons-nous, dans une theorie de la
connaissance, implicite ou explicite. Pour le marxisme, il n'y a que deux
types de philosophie possibles: I'idéalisme de Berkeley et Mach, et le rea-
lisme selon Engels, Marx, Lénine, c’est-a-dire le matérialisme dialectique. Si
on refuse le matérialisme, on tombe dans I'idéalisme abhorre, et sl on
devient conscient des erreurs de I'idéalisme, on est logiquement contraint
d’épouser le matérialisme!

Or les gnostiques refusent I'idéalisme, philososphie triomphante avant la
derniére guerre, tout comme le font les matérialistes. Tous deux, matéria-



418 MAURICE GEX

listes et gnostiques, sont des réalistes monistes”. Pour les premiers, tout est
en son fond matiere inerte et aveugle, pour les seconds, il n’y a que des réa-
lites vivantes et psychiques.

L'esprit apparait @ un certain moment de I'évolution, par complexité
croissante, pour les mateérialistes. L'esprit se manifeste des le debut de I'évo-
lution selon les gnostiques. « L’erreur est de s’imaginer que la sélection
naturelle dispense de toute intervention de la conscience» (G.P., p. 104).

« L’invention biologique, comme ['invention esthétique, scientifique,
comme |'exploration géographique, est un meélange de chances et d’adresse,
d’astuce et d’heureux hasard... Sans adresse, le hasard ne peut rien. Sans
informateur conscient, les machines a information ne sont rien» (G.P., p.
107).

«La «matiere» ne peut subsister par elle-méme, indépendamment de
tout «connaisseur», que si elle n’est pas «chose», objet a I’état pur, mais
peut se posséder elle-méme, en sa forme et son comportement actif» (G.P.,
p. 67). Ce que I'on nomme «matiére» n’étant plus considéré comme
«chose inerte» apres les travaux des physiciens modernes — qui montrent
une prodigieuse diversité de mouvements rapides et coordonnés au sein de
toute matiere — elle révéle ainsi son intériorité, son psychisme, le mot étant
pris dans un sens tres large: «se posséder soi-méme » est la marque d’une
intériorite, d’un psychisme, donc nous aboutissons a un panpsychisme.

Le réalisme matérialiste est a rejeter, car il est contradictoire: «Les
Gnostiques refusent de croire que I’Univers soit un Aveugle absolu, ou un
baton d’aveugle menant un aveugle d’abord inconscient et qui ne va nulle
part, jusqu’a le faire devenir miraculeusement une Conscience qui se met a
vouloir aller quelque part» (G.P., p. 109). «Il est certain surtout que le
cosmos n’est pas une assemblée de corps aveugles, se cognant et s’accro-
chant au hasard dans le vide et la nuit» (P.S., p. 290).

Le realisme etant adopte, le matérialisme réfute, il ne reste que le pan-
psychisme leibnizien comme solution valable.

L'illusion matérialiste

Si la matieére n’existe pas, ou plutdt si elle n’est qu’'une apparence, la
manifestation de cette apparence doit étre expliquée.

Un observateur connait un étre comme un corps mateériel, c’est-a-dire
qu’il n’en connait que I’envers, alors que cet étre pour lui-méme se connait
par son endroit. Réciproquement, si cet étre est lui-méme observateur, il ne

2 Nous ne parlons pas ici du réalisme platonicien qui s‘oppose au nominalisme
dans la querelle des Universaux. Le réalisme dont il est question s’oppose a l'idea-
lisme et admet que le réel peut se «soutenir» lui-méme, se posséder lui-méme, inde-
pendamment de la connaissance qu’on en prend.



LA GNOSE DE PRINCETON 419

saisira que le corps du premier observateur, son endroit lui échappera. Les
etres ne se voient entre eux que comme corps, telle est I'explication de la
matiére-apparence. La matiere s’organise elle-méme, ce qui révéle qu'elle
possede un endroit, lequel échappe a I'observateur.

«Ce qui fait la vraisemblance du matérialisme, c’est que la plupart des
étres pergus et connus sont, en effet, de faux étres, des composés, des agen-
cements artificiels ou fortuits. Un nuage, une riviére, une maison, une
machine n’ont évidemment pas, comme tels, d’« endroit» conscient. Leurs
molécules composantes, par contre, puisqu’elles subsistent par elles-mémes,
gardent leur forme, la reconstituent éventuellement, il faut bien qu’elles
aient un «endroit» qui en fait une réalité indépendante de notre vision ou
de nos soins. [Ce sont de vrais étres.]

Les énormes amas de matiére des étoiles et des nébuleuses sont de la
conscience a I'état pulvérulent, une sorte de neige de conscience, neige faite
de milliards de cristaux de glace et rendue visible, alors que la glace [la
conscience] est transparente» (G.P., p. 35). Ce qu’'on nomme «['effet de
foule », dans un ensemble, masque la nature spirituelle des éléments com-
posants.

Si la spiritualité de la matiére, postulée par la Gnose, a echappé aux
investigations scientifiques, cela tient au fait que la trame de I'envers se
ferme sur elle-méme sans lacunes, sans solution de continuité, aussi peut-on
prospecter I'univers scientifiqguement sans jamais se douter qu’il comporte
un endroit qui a été néglige. Tout se passe comme si I'endroit impliquait
pour sa découverte une nouvelle dimension: la dimension gnostique.

L’homme élément du cosmos

Une conséquence morale trés importante du panpsychisme des Nou-
veaux Gnostiques est 'homme enchassé dans le réseau des forces univer-
selles. « L'Homme n’est pas un étranger dans I'Univers, mais I'essence
méme de la réalité» (Alain de Benoist). Connaitre 'homme, c’est connaitre
I'univers, proclame un adage hermétique. La philosophie occulte de tous les
temps s’est appuyée sur une étroite correspondance entre le microcosme
(’'homme) et le macrocosme (I'univers). Spinoza a écrit, il y a trois cents
ans, que ’lhomme dans la nature n’est pas comme un empire dans un autre
empire (Ethique, 111, préface). Nous sommes loin de 'homme «passion
inutile» selon Sartre, philosophe totalement dépourvu d’esprit cosmique.

Pour bien souligner que nous sommes solidaires de tout I'univers, Ruyer
précise notre filiation. « Vous et moi, nous sommes sortis des cieux ¢toilés.
Ils nous ont fait de leur substance. Nous étions contenus en germes dans
cette poussiére stellaire qui n’était donc pas une poussiere ou une neige
matérielles, puisque notre regard conscient est sorti lentement de cette neige



420 MAURICE GEX

apparemment sans regard » (T.C., p. 8). « La lumiere des ¢toiles est de I'ame
condensée» (T.C., p. 15).

Le vertical et 'horizontal

Les gnostiques formulent une double orientation que I'on peut appliquer
a la pensée et au réel que vise cette pensée.

L’ Horizontal, c’est tout le monde dit réel, tout ce qui se trouve dans
['espace et dans le temps.

Le Vertical, c’est tout ce qui est au-dela, en dehors de I'espace-temps;
c’est le monde de I'esprit qui anime le monde spatio-temporel.

Precisons que les termes « horizontal » et « vertical » n'ont pas de signifi-
cation geometrique ou geographique: il faut les prendre exclusivement dans
un sens symbolique.

Le mystique, qui cherche une communication avec l'esprit, est relié au
monde vertical. L'homme d'affaires ou d'action courant le monde et cher-
chant des aventures profitables, économiques ou politiques, est voué au
monde horizontal.

Le caractere extraverti est associé a I’horizontalité, le caractere introverti
est soucieux de verticalité.

La vie est toujours a la fois verticale et horizontale, mais la proportion
entre ces deux éléments détermine le plus souvent une dominante verticale
ou horizontale chez I'individu. « Le Vertical des Gnostiques n'est pas un
repli sur soi, c’est 'exploration avec foi du monde invisible » (T.C., p. 33). 1l
est clair que les Gnostiques recommandent qu'on ne néglige pas — pour
son bonheur et celui des autres — la dimension verticale, car «['espérance
est verticale », elle engendre une irisation psychique fort capable de com-
battre I'angoisse. Celle-ci provient du vide que crée une existence purement
horizontale. La différenciation précise, meticuleuse, tatillonne, qui s’attache
surtout a ce qui distingue une chose d’une autre, maintient la vie dans
I’horizontalité en créant I'efficacité technique. « L'originalite de la psycho-
logie gnostique, c’est de considérer que la différenciation n’est bénéfique
que pour l'adaptation a la vie pratique. Elle représente au contraire une
perte, une chute, pour 'adaptation... verticale, aux essences des choses...
Toute différenciation est restrictive et diminutive» (T.C., p. 54).

L’opposition essentialisme-existentialisme rejoint et précise celle du ver-
tical et de I'horizontal. « Nous percevons le général, I'essentiel, avant de
preciser les existants particuliers... Nous sommes tous spontanément essen-
tialistes, avant de devenir soit utilitaristes et plats, soit existentialistes et
anxieux » (T.C., p. 53). Les Gnostiques rejoignent ainsi le réalisme de Platon
en recommandant «de croire aux réalités éternelles» (T.C., p. 369). « Cest
la vérité du monde éternel qui est curative, non la vérité de mon histoire »
(T.C., p. 194).



LA GNOSE DE PRINCETON 421

Le divin

Nous sommes ainsi introduits au probléme religieux, qui est la recherche
d’une connexion entre le transcendant, le vertical et le monde de I'espace et
du temps, I'horizontal.

Selon la these fondamentale de la Nouvelle Gnose, le monde est, comme
nous I'avons déja dit au début, dominé par I’Esprit, ce qui implique une
Source, une Vérité, un Ordre universel que nos Gnostiques nomment la
Grande Conscience. 11 s’agit d’'un autre terme pour désigner la divinité. Pour
eux, Dieu est dans le Cosmos, dans chaque étre et dans l'unité des étres, ce
qui nous conduit au panthéisme. La Grande Conscience est impersonnelle.
La Gnose tourne le dos au christianisme et c’est vers ['Orient qu'il faut lui
chercher une inspiration religieuse semblable.

« Les nouveaux Gnostiques n’aiment pas se reférer aux sagesses orien-
tales, chinoise ou hindoue. Ils estiment que I'Occident, en sa sagesse comme
en sa science, peut rester occidental » (T.C., p. 11).

Or, comme nous allons le voir, la Gnose rejoint, sans 'avoir chercheg, les
philosophies religieuses de I'Orient.

Carl Keller, professeur a la Faculté de théologie de Lausanne, a écrit:
«Ce n’est pas du tout du cété du gnosticisme historique qu’il faut chercher
des antécedents et des paralléles, mais du coté de I'Inde ou, a la rigueur, de
Plotin et des philosophies occidentales qui sont issues de lui» 3. 11 a brillam-
ment montré les similitudes profondes qui existent entre la Nouvelle Gnose
et ’hindouisme de Raméanuja®.

L’inspiration profonde de la Gnose américaine est de proposer une
vision cosmocentrique et théocentrigue du monde. Elle ne prend pas
’homme comme centre, mais bien le Cosmos et Dieu, qui se confond d"ail-
leurs avec le Cosmos.

Leurs conceptions sur la mort souligne encore davantage leurs ten-
dances orientales communes.

3 Les cahiers protestants, sept. 1977, n© 4, p. 22

4 Ramanuja (10507-1137) a béti sa pensée en combattant le hautain monisme
absolu, ou non-dualisme, de Cankara pour lequel le monde extérieur ainsi que le moi
sont le produit d'une illusion (Mdyd). La Conscience universelle de Cankara, une,
indivisée, homogéne, infinie et éternelle, est indifférencice, alors que pour Rﬁménu;_a
cette Conscience est différenciée et structurée comme pour les Gnostiques. 11y a trois
sortes de réalités distinctes les unes des autres: le monde matériel, le monde des ames
individuelles et la Conscience supréme (Brahman). Sur ce point on rejoin_t le profond
réalisme de la Gnose. La pensée occidentale se sent beaucoup plus a l'aise avec une
telle philosophie qu'avec celle qui professe I'universelle illusion, le royaume de
Madya. L’'univers des phénomeénes existe réellement, mais il n’est pas indépen@apt_de
la Grande Conscience: il « participe» de celle-ci, il est comme le corps de la Q1y‘1n|té.

A dautres points de vue, la pensée de Ramanuja et celle de la Gnose dlttéren\t
I'une de 'autre, mais il ne nous est pas possible d’insister la-dessus: nous renvoyons a

"article de C. Keller.



422 MAURICE GEX

L’ame individuelle ne peut subsister telle quelle a la mort, avec ses écha-
faudages de mémoires sociales et individuelles. « Au-dela des mythes de la
survie et de I'immortalité individuelle, il y a le «mythe vrai» de I'Esprit
divin. Pour les Néo-Gnostiques, tous les étres individualisés et temporalisés
ne sont que des « Idées» divines, a qui une certaine autonomie est permise
provisoirement. Les consciences individualisées sont ainsi une sorte
d’inconscient divin, de «réve de Brahmaw»... Ainsi, en ce sens, mourir, ce
n'est pas retourner au neéant, c’est redevenir le Dieu unique» (G.P., p.
287-288). Il y a «anéantissement des individualités en Dieu» (G.P., p. 292).

La conquéte de l'espace et celle du temps

Nous ne voulons pas nous lancer dans 'examen des hypotheses hardies
— et parfois contestables — des Gnostiques au sujet des «cent prochains
siecles », mais nous nous proposons de deégager les idées directrices de cet
ouvrage.

Selon la relativitée d’Einstein, ni le temps ni I’espace ne sont des donnees
objectives pris séparément. D’apres le systeme de référence choisi, les
durées et les distances qui séparent deux événements ne sont pas les mémes.
Pour obtenir une valeur invariante séparant ces deux phénomenes, et cela
quel que soit le systéme de référence auquel on les rapporte, il faut, selon
Minkovski, construire un mixte d’espace et de temps, I’«intervalle », relatif
a un continuum a quatre dimensions, 'une d’elles étant le temps qui joue
ainsi un role analogue a une dimension de I'espace. « L’espace et le temps
considérés en eux-mémes doivent disparaitre comme des fantdmes et seul
un mode d’'union de 'espace et du temps peut posséder une individualité »
(Minkovski).

Contrairement aux partisans d’Einstein, nos Gnostiques établissent une
profonde coupure, une véritable séparation entre temps et espace en se pla-
cant au point de vue de leur conquéte. Ce point de vue est sans doute plus
humain, plus proche de I’expérience de chacun que la recherche d'une
¢quation mettant en évidence un invariant.

« Conquéte du temps et conquéte de I'espace: deux domaines tout a fait
différents et disparates, aussi difficiles a mélanger que 'eau et 'huile » (P.S.,
p. 9).

Les astronautes, pour conqueérir I’'espace autour de la terre, planetes et
satellites, ont besoin d’une préparation d’ingénieurs, de techniciens, experts
en mecanique céleste.

« L’espace (et le présent) appartiennent a I'homme civilisé, a ses calculs,
a ses entreprises, techniciennes et rationnelles. Le temps appartient a Dieu,
a ses desseins inconnus — ou que nous ne connaissons qu’a l'envers et
aprés coup... A Dieu, ou a ce qui, dans I’'homme, est surhumain, ou sur-indi-
viduel, a l'instinctif, au transrationnel » (P.S., p. 221).



LA GNOSE DE PRINCETON 423

«Le temps est surrationnel en ce sens qu'il est invention thématique de
structures »... Pour sa conquéte, «il faut sacrifier I'intelligence calculatrice,
peut-etre l'intelligence scientifique, et découvrir une intelligence vitale »
(P.S., p. 21, 24).

Esprit ample et faible opposé a esprit fort et étroit

Il est regrettable que cette intelligence vitale ne soit pas davantage preé-
cisée, car lorsque Ruyer déclare qu’elle «ressemble terriblement a la
bétise», on peut soupgonner que l'auteur sacrifie a une violente déman-
geaison d’humour! Qu’on nous permette une suggestion personnelle. Ne
faudrait-il pas chercher a nous représenter cette intelligence «vitale» en
s'inspirant de la deuxiéme pensée de Pascal (éd. Brunschvicg) qui classe les
esprits en deux types: «l'esprit pouvant étre fort et étroit, et pouvant étre
aussi ample et faible». Cette classification nous parait beaucoup plus pro-
fonde et riche en conséquences que celle dont on nous rabat les oreilles:
esprit de géomeétrie et esprit de finesse (premiére pensée, éd. Brunschvicg)?.

Descartes est le type parfait de 'esprit profond et étroit, lui qui craignait
toujours d’oublier quelque chose dans une énumération (quatriéme régle du
« Discours de la méthode »), et qui vante «ces longues chaines de raisons,
toutes simples et faciles, dont les géométres [= mathématiciens en général]
ont coutume de se servir pour parvenir a leurs plus difficiles démonstra-
tions ».

«S1 I'esprit de Descartes semble hanter toute la philosophie frangaise, la
faculté imaginative de Bacon, son golt du concret et du pratique, son igno-
rance et son mépris de 'abstraction et de la déduction, semblent avoir passe
dans le sang qui fait vivre la philosophie anglaise »°.

L'«intelligence vitale» selon les Gnostiques nous parait relever de la
pensée ample mais faible qui se rapporte a un nombre considerable d’ele-
ments, trop nombreux pour étre tous distinctement pergus mais qui sont en

5La comparaison des deux pensées révéle une contradiction apparente sur
laquelle Brunschvicg lui-méme a buté. Dans la pensée n° 1, I'esprit de finesse
s’oppose a I'esprit de géomeétrie, alors que dans la deuxieme pensée, c’est 'esprit de
géomeétrie, qui peut saisir un grand nombre de principes sans les confondre, et qui
posséde donc I'esprit de finesse. La solution, développée par Frangois MENTRE,
Espéces et variétés d'intelligences, Paris 1920, p. 63-79, est la suivante:

Dans la pensée n° |, «l'esprit de géométrie» signifie 'esprit mathématique en
geneéral,

Dans la pensée n° 2, «'esprit de géométrie» se rapporte a I'esprit du mathémati-
cien synthétique, qui préfére résoudre un probléme au moyen de la géometrie, et cela
par opposition a I'analyste qui choisit les méthodes algébriques. L'oppostion dans la
pensée n° 2 joue ainsi entre mathématiciens de types differents.

© Pierre DUHEM, La théorie de la physique, 2¢ éd., Paris 1914, p. 95.



424 MAURICE GEX

quelque sorte «sentis », happés par intuition pour étre inseres dans une syn-
these quelque peu confuse, qui met en déroute I'esprit analytique.

Nous nous bornons ici a une simple suggestion, a un appel d’approfon-
dissement, mais, de toute maniere, la notion d’intelligence vitale barre la
route au reductionnisme.

Nette orientation du caractére gnostique

Il serait fastidieux de détailler I'art de vivre selon les Gnostiques. Cher-
chons plutot a dégager la dominante de leur caractére.

IIs affirment vigoureusement les valeurs de continuité, de persévérance,
de stabilité, de tradition, de durée et donnent de I'importance a la norme, a
la loi, comme condition de permanence et de durée, ainsi que le font les
flegmatiques (P.S., p. 23). lls sont anti-hippies, pourrait-on dire. Selon
'ouvrage de Ruyer, «Les cent prochains siecles», ils pronent les peuples
long-vivants, comme les Chinois. Par la volonté de durer, les peuples parti-
cipent a la Grande Conscience et sont en accord avec elle (P.S., p. 321).
Nous savons déja que I’essentialisme, permettant d’éprouver la réalité de la
transcendance, doit limiter un existentialisme trop exclusif qui resterait pri-
sonnier de la technicité et inciterait au réductionnisme. Prendre le parti de
'essentialisme contre I'existentialisme exclusif, c’est valoriser le permanent
contre I'instabilité du devenir. Sur le plan humain, dans la célébre querelle
de la « nature » et de la « nurture », ¢’est prendre parti pour I’hérédité — que
négligent facheusement les psychanalistes dans leurs méthodes d’investiga-
tion de l'inconscient — car «la meilleure éducation ne peut changer les
genes,... elle ne peut «donner des dons»: la bonne éducation «est un réeve-
lateur de la bonne hérédité » (P.S., p. 88-89).

Les Gnostiques se veulent, selon la typologie de la caractérologie des
peuples de Paul Griéger’, des perpétuants, c’est-a-dire des non-émotifs
secondaires, et non pas des fluctuants, émotifs primaires. Traduisons
approximativement ces différences dans le langage de Jung: nous avons vu
que les Gnostiques doivent faire une place aux tendances introverties de
verticalite, s’ils veulent réaliser un équilibre intérieur, nourri d’espérance.

Survol final

La Gnose est une philosophie cosmique, elle n’est pas axée sur 'homme
mais sur le Cosmos cong¢u comme une totalité enveloppante. C’est, a notre
sens, la plus importante des orientations. Remarquons que les occultismes
ont la méme orientation, a la fois cosmique et organique. Cette derniére ne

7 PauL GRIEGER, La caractérologie ethnique, approche et compréhension des peu-
ples, Paris 1961.



LA GNOSE DE PRINCETON 425

se laisse pas réduire a des formes logiques abruptes, a des déductions
linéaires, 4 un quelconque mécanisme, mais reste enveloppée dans le
monde des influences réciproques, des communications cachées que 'uni-
verselle analogie et le monde des correspondances essaient d’exprimer sans
parvenir a la pleine lumiére rationnelle.

La Gnose, si elle vise le cosmique et I'organique comme les occultismes,
veut se dégager de toutes formulations occultes et rester en plein accord
avec la science moderne.

Un organisme selon Arthur Koestler — qui est un gnostique européen
— est «une hiérarchie stratifiée a plusieurs niveaux»® En passant d’un
niveau a l'autre, il y a manque de précision et de clarté. Par contre, sur un
méme niveau, tout est clair et limpide. Le vague est vertical et la précision
horizontale (G.P., p. 54).

Il y a deux manieres d’étre informé, par observation et par participation
a des thémes transspatiaux, au monde des valeurs. La science méconnait les
participables parce qu’ils ne sont pas dans I'espace, ce qui limite la portée
de la connaissance scientifique (G.P., p. 123). Dieu est un Participable
plutot qu'un Observable. L'expérience de la participation est « une sorte de
révélation naturelle a valeur religieuse» (G.P., p. 129). Ce platonisme est
peut-étre la clé de toute la philosophie des Gnostiques. Sur le terrain de la
connaissance la Gnose est dualiste: observable-participable, envers-endroit,
phénomene-noumeéne en langage kantien. Les choses ne sont pas ce qu’elles
paraissent. Mais en métaphysique, la Gnose est un monisme rigoureux pour
lequel toute réalité est spirituelle et qui refuse le dualisme. Elle n’oppose
pas:

'esprit a la matiere,

le subjectif a I'objectif,

la conscience a la chose,

la science a la religion.

En résumé, I'univers est pénétré de sens, de signification, de valeurs
sémantiques. L explication scientifique qui s’attache a des mécanismes n’est
jamais I'explication ultime. La science ne saisit que le phénomene et la
Gnose veut atteindre I’étre des choses, I'endroit de la tapisserie cosmique.
Nous sommes en présence d’un réalisme panpsychique d’inspiration leibni-
zienne, orienté vers une philosophie de I'organisme.

Une ceuvre collective ne saurait avoir des contours nets, cependant la
Gnose résulte d’un ensemble d’orientations, de visées de valeurs précises et
cohérentes, qui suffisent pour la caractériser globalement et sans équivoque.

8 Janus, Paris 1979, p. 39.



426 MAURICE GEX

Elle offre une vision en plein développement qui se précise de plus en
plus: il convient donc de ne pas la figer dogmatiquement dans certaines de
ses affirmations actuelles, mais de suivre sa croissance avec une sympathie
spirituelle active.

BIBLIOGRAPHIE

RAYMOND RUYER: La Gnose de Princeton. Des savants a la recherche d'une religion,
Paris, Fayard, 1974 (G.P.). (Réédité en livre de poche: «Jai lu».)

RAYMOND RUYER: Les cent prochains siécles. Le destin historiqgue de I'homme selon la
Nouvelle Gnose américaine, Paris, Fayard, 1977 (P.S.).

RAYMOND RUYER: L'art d'étre toujours content. Introduction a la vie gnostique, Paris,
Fayard, 1978 (T.C.).



	La gnose de Princeton : une synthèse de la science de la philosophie et de la religion

