Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Un exemple de polémique religieuse a la fin du XVle siecle : la défense
de la tradition par Robert Bellarmin (1542-1621) et la réplique calviniste

Autor: Perrottet, Luc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 395-413

UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE
A LA FIN DU XVI¢ SIECLE:
LA DEFENSE DE LA TRADITION
PAR ROBERT BELLARMIN (1542-1621)
ET LA REPLIQUE CALVINISTE!

LUC PERROTTET

On ne s’est guére intéressé jusqu’ici a la controverse religieuse de la fin
du XVI¢ siecle. On considére en effet généralement que la littérature théolo-
gique de cette période se caractérise par une sécheresse, un formalisme et,
pour tout dire, un manque de vie, qui ne la rend gueére digne d’attention. Ce
jugement est partiellement justifié.

Mais de quel droit condamnerions-nous une mentalité difféerente de la
notre? Comme I’écrit H. I. Marrou, «la connaissance historique, fondée sur
une dialectique du Méme et de I’Autre, implique nécessairement un ¢lément
d’altérité essentielle»2. Avant de le condamner, tentons donc de com-
prendre le théologien «décadent» de la fin du XVI¢ siécle.

Parmi les représentants de cette littérature «fin de siécle», Bellarmin
s'impose d’emblée a notre attention. Il est incontestablement le polémiste le
plus important de la Contre-Réforme, tant par la qualité de ses ouvrages
que par I'influence qu'il a exercée des siecles durant. Francois du Jon et
Lambert Daneau ont été choisis comme porte-parole de 'opposition calvi-
niste parce qu’ils nous ont paru particulierement representatifs des « débuts
de la scolastique réformée » 3.

Il serait hasardeux, faute d’une littérature suffisante, de vouloir déter-
miner exactement I'importance qu’on accorde a la fin du XVI€ siécle a la
question des traditions apostoliques®. Ce qui est certain, c’est que durant

' Cet article a pour origine un Mémoire présenté a I'Universit¢ de Genéve au
mois de mars 1981, pour 'obtention de la Licence és Lettres. Je tiens a remercier 1ci
M. le Professeur P. FRAENKEL, qui m’a suggéré I'idée de ce travail, ainsi que M. le
Professeur A. BURCKHARDT, qui a dirigé la rédaction de mon Mémoire. Je dois enfin
une reconnaissance particuliére a M. le Doyen O. FaTI0, grace a qui cet article a vu le
jour.

2 H. 1. MARROU, De la connaissance historique, Paris 1954, p. 237

3 'emprunte cette expression a O. FaTio, Lambert Daneau et les débuts de la sco-
lastique réformée, Genéve 1976.

411 ne sera question ici que des seules traditions apostoliques, et non du probleme
de la tradition en général.



396 LUC PERROTTET

cette période, tant du coté catholique romain que du coté protestant, on
accorde une attention sans cesse croissante a ce probléme?.

I. Robert Bellarmin, défenseur des traditions apostoliques

Lorsque parut, en 1586 a Ingolstadt, le premier volume des Disputationes
de controversiis christianae fidei®, Robert Bellarmin s’était déja acquis une
réputation internationale’. Entré en 1560 dans I'ordre des Jésuites, et apres
avoir enseigné notamment a Louvain, il est appelé en 1576 a occuper la
chaire de controverses au Collége Romain. Ses cours eurent un tel retentis-
sement qu’on le pria de les publier. Telles sont les origines des Controverses.
Cet ouvrage connut un succes considérable en milieu catholique romain,
malgré quelques réactions hostiles provenant surtout des membres de son
propre ordre. On verra que les protestants, quant a eux, réagirent avec une
vigueur réveélatrice.

Les Controverses constituent un ouvrage de synthese, comparable a
I"Examen concilii Tridentini du luthérien Martin Chemnitz. Bellarmin y
traite en dix-sept controverses® de tous les sujets qui divisaient catholiques
romains et protestants. Comme le Concile de Trente, Bellarmin traite dans
son introduction de la Parole de Dieu”: Ecriture et tradition. D’un point de
vue méthodologique, cela s’imposait. 11 s’agissait, face aux « hérétiques », de
déterminer dans quelle mesure I’Eglise romaine admettait des critéres de
discussion semblables (Ecriture) ou différents (tradition) de ceux des protes-
tants.

I est intéressant de constater, par ailleurs, qu’a 'exception de la contro-
verse 3, qui traite du pape, c’est la controverse étudiée ici qui a provoqué le

> Luther et Calvin ne se sont guére intéressés au probléme des traditions apostoli-
ques. Martin Chemnitz est le premier qui, du coté protestant, a traité systématique-
ment de la question. Du coté catholique romain, c’est surtout apres le concile de
Trente que les théologiens s’'intéressent au sujet. La premiere monographie consacrée
aux traditions est I'ceuvre de MARTINUS PERESIUS DE AYALA, De divinis, apostolicis
atque ecclesiasticis traditionibus, Cologne 1549.

6 Edition originale: Disputationes Roberti Bellarmini Politiani Societatis Jesu, de
Controversiis Christianae Fidei, adversus hujus temporis Haereticos. Tribus Tomis com-
prehensae,... Ingolstadt 1586, 1588 et 1593. Edition utilisée: BELLARMINO, cardinal
Roberto, Disputationum Roberti Bellarmini de controversiis christianae fidei... tomus
primus. Prague 1721. L’édition compléte comprend quatre volumes.

7 Bellarmin fut nommé cardinal en 1599. Les quelques indications biographiques
qui suivent sont toutes empruntées a J. BRODRICK, S.J., The life and work of blessed
Robert Francis cardinal Bellarmin, S.J. 1542-1621, 2 vol. Londres 1928.

8 Selon I'édition standard des Controverses, datant de 1596.

911 s’agit de la controverse 1, intitulée « De verbo Dei». Les trois premiers Livres
de cette controverse sont consacrés a I'Ecriture; le Livre 4, celui qui nous intéresse ici,
traite des traditions apostoliques. Il s’intitule « De verbo Dei non scripto». Dans
I’édition utilisée, on le trouvera au t. I, p. 100-131.



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 397

plus de réfutations et d’apologies, soit en tout treize écrits'’. On a ici la
preuve que la question abordée dans ces pages suscitait un vif intérét parmi
les théologiens du temps.

A. Bellarmin et le concile de Trente

On sait que Luther, puis Calvin, condamnérent la tradition romaine
(«tradition humaine», disent-ils), au nom du principe de la «Sola Scrip-
tura». Tres tot les théologiens romains firent appel a la tradition aposto-
lique pour légitimer certaines pratiques, voire certains articles de foi
contestés par leurs adversaires. C’est notamment le cas de Jean Fisher, de
Jean Driedo, d’Albert Pighius'' et de bien d’autres.

Ces différents auteurs énoncerent en faveur des traditions apostoliques
un certain nombre d’arguments, dont nous donnons ici un bref échantillon.
La tradition romaine est plus ancienne que I'Ecriture; la tradition orale suf-
firait a elle seule; la mission des apdtres a été d’enseigner («docere»), non
pas d’écrire; I'Ecriture, obscure en elle-méme, requiert une tradition exege-
tique, etc.

Bellarmin utilisa a son tour ces arguments. Toutefois, a considérer la
conception générale de la tradition qui se degage de son texte, il apparait
incontestablement que Bellarmin s’inspire surtout de I’ceuvre du concile de
Trente et des écrits post-tridentins ',

On sait que le décret « Sacrosancta », édicte par le concile le 8 avril 1546,
accorde aux traditions apostoliques un statut nouveau, fruit de la nécessité
de défendre la foi romaine contre les attaques protestantes. Ce décret
attribue pour la premieére fois de fagon expresse la méme autorité aux tradi-
tions apostoliques orales qu’a I’Ecriture. Désormais, comme Calvin le
releva '3, les catholiques romains eurent la possibilit¢ de faire entrer leurs
verités non-scripturaires dans la catégorie des traditions apostoliques.

10 Selon la bibliographie, probablement incompléte de A. et A. DE BACKER,
A. CarAaYON, C. SOMMERVOGEL, S.J., Bibliothegue de la Compagnie de Jésus, t. 1, Paris
1890, col. 1166-1167.

Il JEAN FISHER, Assertionis Lutheranae confutatio, 1523. JEAN DRIEDO, De eccle-
siasticis scriptis et dogmatibus, 1533. ALBERT PIGHIUS, Hierarchiae Ecclesiasticae
assertio, 1538.

12C’est ce qui ressort également de 'abondante bibliographie que Bellarmin
fournit au ch. 1 du Livre 4. Il n’indique pas moins de treize ouvrages de théologiens
romains parmi lesquels on relevera les classiques suivants: ALFONSUS A. CASTRO,
Adversus omnes haereses, 1534. MARTINUS PERESIUS DE AYALA, De divinis, apostolicis
atque ecclesiasticis traditionibus, Cologne 1549. Cardinal Stanistas Hosius, Confu-
tatio prolegomenorum Brentii, Cologne 1558. PETRUS caNIsIUS, « Catechismus»; il
s’agit probablement de la Summa doctrinae christianae, 1555. MELCHIOR CaNus, De
locis theologicis, Salamanque 1563. Parmi ces treize ouvrages, trois seulement ont été
publiés avant I'ouverture du concile de Trente.

13 Dans ses Acta synodi Tridentinae cum Antidoto, Geneve 1547, p. 93.



398 LUC PERROTTET

C’est ainsi que les théologiens post-tridentins et notamment Pierre de
Soto, le cardinal Stanislas Hosius, Melchior Cano, Lindanus, et bien str
Bellarmin, auront pour but essentiel «de faire rentrer, autant que possible
dans les traditions apostoliques toutes les doctrines et institutions, et de
réduire ainsi le nombre des traditions ecclésiastiques» '4. Dans le Livre 4,
Bellarmin ne fournit pas moins de vingt-cinq exemples de traditions apos-
toliques, et il ne craint pas de mentionner parmi celles-ci I'institution du
caréme et les ordres mineurs, traditions qui sont trés vraisemblablement
plus tardives. Mais le décret « Sacrosancta» a influencé plus profondément
encore la conception post-tridentine de la tradition. En accordant la méme
autorité aux traditions apostoliques qu’a I’Ecriture, il posait un probléme
nouveau: Quels étaient désormais les rapports entre I’Ecriture et la tradi-
tion? Fallait-il comprendre que la tradition n’est qu’'une seconde maniére,
un second « mode», de transmettre le méme contenu que la Bible, comme
le pensaient géneralement les Péres de I'Eglise et les théologiens du Moyen
Age'>? Ou au contraire devait-on voir dans la tradition une seconde source
de foi, autonome par rapport a I’Ecriture et contenant des vérités de la foi
absentes de celle-ci?

[1 semble qu'une majorité de théologiens post-tridentins ait opté pour la
seconde solution, qui représente un « durcissement » de la position romaine
par rapport a la notion antérieure de la tradition >

A considérer le Livre 4, on s’apergoit que Bellarmin, tout en subissant
I'influence de cette nouvelle conception, sait toutefois nuancer habilement
ses affirmations'®. Sans se contredire, il met parfois ’accent principal sur
I'insuffisance de I’Ecriture et la nécessité d’une seconde regle de foi, alors
que dans d’autres passages, il n’attribue a la tradition que le réle d’un com-
pléement de I’Ecriture, dépendant d’elle.

Donnons quelques exemples. Au ch. 2, § 2, Bellarmin définit la tradition
comme la «doctrina non scripta». Expression révelatrice: La tradition se
deéfinit par opposition a I’Ecriture, et non pas comme un complément de
celle-ci. Au ch. 4, Bellarmin s’efforce de démontrer que I'Ecriture n’est ni
nécessaire, ni suffisante au point de vue formel. Au ch. 12, § 10, Bellarmin
va plus loin, et parle clairement de I'insuffisance matérielle de la Bible!’.

Pourtant, au ch. 11, § 6, le cardinal écrit: « Dico illa omnia scripta esse
ab Apostolis quae sunt omnibus necessaria». Faut-il considérer avec

14 Selon les termes du théologien romain P. POLMAN, L'élément historique dans la
controverse religieuse du XVI¢ siécle, Gembloux 1932, p. 311-312.

I5A en croire Y.-M. J. CoNGAR, La Tradition et les traditions, t. 11, Paris
1960-1963, p. 137ss notamment.

16 Voir a ce propos J. BEUMER, S.J., « Die Frage nach Schrift und Tradition bei
Robert Bellarmin» dans Scholastik 34 (1959), p. 1-22.

7Ch. 12, § 10: «... Et propterea aliquid sit de fide, quod in ipsa (Scriptura) non
continetur ».



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 399

Beumer '® que Bellarmin, ici, n’est pas trés loin de reconnaitre la suffisance
materielle de*la Bible? La suite du texte invite a la prudence. Le cardinal
explique en effet que I’Ecriture est suffisante pour le simple fidéle, a condi-
tion qu’il accepte «le reste» («caetera»), contenu dans la tradition, de la
bouche des prélats 1.

Enfin, au ch. 10, § 7, Bellarmin développe une autre idée: « Nos affir-
mamus traditiones esse quodammodo explicationes Verbi Scripti, non quod
nudam contineant ejus expositionem, sed quia omnes traditiones et Eccle-
siae -decreta continentur in Scripturis in universali». Voila la tradition
définie comme un développement de I’Ecriture, idée chére aux théologiens
romains du XIX¢ siecle. Mais ici encore, une certaine circonspection est de
rigueur. Bellarmin précise en effet sa pensée comme suit au ch. 10, § 19: 11
est des verités qui «in Evangelio continentur, non quidem in particulari, sed
in universali, quia Evangelium monet ut de rebus dubiis Ecclesiam consu-
lemus ».

On voit que Bellarmin ne craint pas une certaine ambiguité. Finalement,
le seul rapport non équivoque que Bellarmin établit entre Ecriture et tradi-
tion se résume a la proposition: « Omnis traditio... est consona Scripturae »
(ch. 7, § 95).

On a I'impression, que poussé par les nécessités de la polémique, Bel-
larmin s’efforce a la fois de ménager une place a la tradition, d’ou I'affirma-
tion de I'insuffisance de la Bible, et de relier tant bien que mal cette tradi-
tion aux Ecritures.

Un point retiendra particulierement ['attention. C’est la référence a
I'Eglise: la Bible, dit Bellarmin, est suffisante dans la mesure ou, « pour le
reste », on consulte I'Eglise.

Ce fait mérite d’autant plus d’étre relevé qu’au ch. 8, § 9 et 10, il revient
sur cette question: Le privilége de I'Eglise, écrit-il, est de connaitre des mys-
teres qu’ignorent les héerétiques. Or si tout était écrit, et donc publié, ce privi-
lege de I'Eglise serait annulé. Et Bellarmin ajoute: La dignité des mystéres
veut qu’ils ne soient pas communiqués a tous par I'Ecriture. Une tradition
orale est donc nécessaire.

Enfin, au ch. 9, ou il énonce cing «régles» permettant de reconnaitre
avec certitude une tradition apostolique, Bellarmin écrit: « Lorsque I'Eglise
universelle embrasse comme un dogme de foi une doctrine qui n’est pas
contenue dans les Livres Saints, on doit dire qu’elle la tient d’une tradition
apostolique » 2.

5.0, cit; p. 15

19Ch. 11, § 3: « Caetera non ita necessaria sunt ut sine eorum explicita notitia, ea
fide, et professione homo salvari non possit, modo promptam habeat voluntatem ea
suscipiendi et credendi, quando sibi fuerint legitime per Ecclesiam proposita ».

20 Cette tradition du texte latin est empruntée & J. DE LA SERVIERE, S.1., La théo-

logie de Bellarmin, Paris 1908, p. 52.



400

LUC PERROTTET

Les lignes qui précedent révélent bien le véritable propos de Bellarmin.
Bien que les reféerences a I'Eglise soient relativement rares dans le Livre 4,
c’est bien elle que Bellarmin défend a travers les traditions apostoliques. La
raison en est simple. Alors que la Bible est accessible a tous, la tradition ne
saurait se concevoir sans I’Eglise, qui conserve le « dép6t », le transmet, en
garantit 'authenticité.

B. Structure et contenu du Livre 4

La structure du Livre 4 n’a rien de speécifique. C’est celle que Bellarmin
utilise habituellement pour traiter de chaque point controversé. Voici com-
ment elle se présente.

A. Définitions et position du probleme

Ch.

l.

Bibliographie.

Ch. 2. Deéfinition de la tradition.
Ch. 3. a) § | a 4: Etat de la question, soit 'exposé de la position pro-

testante et de la position romaine sur la question controversée.
b) § 5 a 7: Relevée de quelques «contradictions» et «men-
songes » protestants.

c) § 8 a 23: Reéfutation de onze « mensonges» de Chemnitz.

B. Défense de la these romaine

Ch. 4. Neécessité de la tradition. Insuffisance de I’Ecriture.

L4,
Ch.
Ch
Ch.
Ch.

100 ), @ i

Suit la démonstration de l'existence de traditions apostoliques
concernant la foi et les meeurs, faite dans les:

Preuves tirées de I’Ecriture.

Preuves tirées des témoignages des papes et des conciles.
Preuves tirées des Péres de I'Eglise.

Preuves tirées de « quatre autres arguments ».

Exposé de cinq «regles» permettant de reconnaitre qu'une tra-
dition est d’origine apostolique.

C. Réfutation des objections protestantes

Ch. 10. Obijections tirées de I’Ecriture.
Ch. 11. Objections tirées des Peres de I'Eglise.
Ch. 12. Objections tirées de la raison.

Plan trés clair, ou les arguments romains et protestants sont traités selon la
meéme meéthode.



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 401

Au ch. 2, Bellarmin distingue les «traditiones divinas », instituées par le
Christ, les « traditiones apostolicas », les seules dont il traite dans le Livre 4,
et les «traditiones ecclesiasticas ». Parmi les traditions issues des apotres, il
fait la distinction entre «traditiones de fide» et «traditiones de moribus ».

Le ch. 3 présente un état de la question parfaitement objectif, que ni du
Jon, ni Lambert Daneau ne critiquent. Profitons de I'occasion pour rap-
peler sur quels points précis porte la controverse.

La premiére discussion fondamentale concerne, bien entendu, le statut
de I'Ecriture. Alors que, pour les protestants, I'Ecriture contient tout ce qui
est nécessaire au salut, les catholiques romains considérent que la Bible
requiert le complément d’une Parole de Dieu non écrite, constituée par les
traditions apostoliques.

La Bible est-elle suffisante ou non? On peut dire que tout le Livre 4 de
Bellarmin gravite autour de cette question fondamentale. Aussi le cardinal
introduit-il sa démonstration, au ch. 4, en s’efforgant de prouver I'insuffi-
sance de I'Ecriture. Du caractére plus ou moins convaincant de ce chapitre
depend toute la déemonstration ultérieure.

La suite de I’état de la question brossé au ch. 3 traite de points plus
secondaires. Bellarmin reléve que les protestants, malgré leur principe scrip-
turaire, admettent que les apotres ont institué certaines traditions orales,
concernant les rites et ’ordre de I'Eglise. Ces traditions, cependant, ne sont
pas nécessaires au salut. Le principe scripturaire est ainsi sauvegarde.

Enfin les catholiques romains prétendent qu’on peut démontrer I'exis-
tence actuelle de traditions apostoliques?!, ce que nient les protestants.

Comme I'indique le plan décrit ci-dessus, Bellarmin a recours essentiel-
lement aux arguments d’autorité: Il se réféere a I'Ecriture (ch. 5 et 10), aux
conciles (ch. 6), aux Péres de I'Eglise (ch. 7 et 11). Le probléme essentiel
concernant ces textes investis d’'une autorité divine est celui de leur interpre-
tation. Notons que Bellarmin invoque 'autorité des conciles et des Peéres de
I’Eglise sans se soucier du fait bien connu que ses adversaires protestants ne
reconnaissent a ces deux instances qu'une autorité relative: Peres et conciles
n’ont de valeur a leurs yeux que s’ils sont conformes a la Parole de Dieu.

Cet usage massif de I'argument d’autorité n’a pas de quoi surprendre. Ce
qui, par contre, est relativement nouveau, c’est le recours dans le ch. 3, a des
preuves proprement historiques. Chemnitz, dans son Examen, avait tenté de
démontrer, sources a I'appui, qu'un certain nombre de traditions prétendu-
ment apostoliques remontaient en fait a tel ou tel pape. Bellarmin va
s’efforcer de détruire ou d’atténuer les assertions du théologien luthérien.

Sans doute est-il significatif que cette discussion d’ordre spécifiquement
historique soit traitée au ch. 3, a I'écart de I'argumentation traditionnelle.

21 Sujet que Bellarmin aborde au ch. 9.



402 LUC PERROTTET

On I'a dit plus haut, le ch. 4 traite de la question fondamentale qui divise
protestants et catholiques romains: I'Ecriture est-elle ou non suffisante? Bel-
larmin reprend ici des arguments bien connus??. Aprés avoir montré que les
Ecritures ne sont pas nécessaires («non esse simpliciter necessarias»),
puisque d’Adam a Moise la religion a subsisté par la seule tradition orale, le
cardinal rappelle que, pour I'Eglise romaine, la Bible est insuffisante au
point de vue formel (§ 15 a 18 et § 23): On ne saurait savoir, sans la tradi-
tion conservée dans I'Eglise, quels sont les livres canoniques, etc. Enfin,
Bellarmin affirme que la Bible ne contient pas tout ce qu’il est nécessaire de
savoir?*, Beaucoup de livres canoniques ont été perdus: ’Ancien Testament
omet d’indiquer quel est ’équivalent de la circoncision pour les femmes; les
protestants eux-mémes admettent le baptéme des enfants, dont I’Ecriture ne
dit mot, etc.

A lire ce chapitre, on ne peut manquer d’étre frappé par le caractere tra-
ditionnel des arguments. Bellarmin, pourtant, devait savoir qu’a chacune de
ses affirmations, luthériens et réformés opposeraient des affirmations tout
aussi stéréotypeées.

Peut-étre 'intérét majeur de ce chapitre réside-t-il dans la campagne psy-
chologique que mene Bellarmin. Il veut a tout prix dévaloriser 'écrit par
rapport a la tradition orale. Il affirme ainsi aux § 8 a 10 que les apotres eux-
mémes ont considéré la prédication orale comme plus importante que la
rédaction de leur message. Bien plus, le cardinal prétend que si les apotres
avaient eu réellement I'intention de consigner dans les Ecritures toute leur
doctrine, ils auraient composé un catéchisme, et ne se seraient pas contentes
de raconter quelques histoires («historiam »), ou d’écrire des Epitres quand
I'occasion s’en présentait.

Relevons, enfin, que 'argumentation scripturaire précede le recours aux
citations patristiques. (Bien entendu, si Bellarmin réserve des chapitres spé-
ciaux aux citations scripturaires et patristiques, il ne se prive pas d’en user
tout au long du Livre 4. A titre d’exemple, mentionnons que le ch. 4
contient quelque trente-cing références a la Bible et aux Peres.)

Il ne saurait étre question, dans ce bref article, d’analyser plus en détail
le texte de Bellarmin. On se contentera d’examiner plus loin la seule argu-
mentation scripturaire du ch. 5.

II. La replique calviniste: Frangois du Jon et Lambert Daneau

On s’accorde généralement a reconnaitre que les Controverses suscite-
rent une vive réaction de la part des protestants: Selon Brodrick suivi par

22 Et notamment ceux qu'on a exposeés ci-dessus, p. 397.
23 Voir plus haut, p. 398 et 399, la facon dont Bellarmin aborde, dans I'ensemble
du Livre 4, la question de I'insuffisance matérielle de I’Ecriture.



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 403

Richgels?*, durant le premier siécle suivant la parution de I'ouvrage, il parut
pres de deux cents réfutations, provenant d’adversaires de toutes dénomina-
tions, mais principalement de réformés et de luthériens. La premiére réfuta-
tion d'importance n'est autre que celle de Lambert Daneau, intitulée: Ad
Roberti Bellarmini disputationes theologicas de rebus in religione controversis
Responsio, Geneéve, 15962, En ce qui concerne les réformés, les réponses les
plus nombreuses proviennent d’Angleterre.

On a dit plus haut que la controverse | suscita un nombre particuliére-
ment élevé de réfutations et d’apologies. Pourtant, au moment ou Bellarmin
ecrivait son Livre 4, la question des traditions apostoliques n’avait encore
suscité qu’un intérét mediocre parmi les protestants: Dans sa bibliogra-
phie?® Bellarmin ne mentionne que quatre auteurs. Il s’agit de Jean Calvin,
dont il cite I’ Institution et les Acta synodi Tridentinae, cum Antidoto, Genéve
1547; de Johannes Brenz: In Apologiam confessionis Illustrissimi (...) Prin-
cipis ac Domini, D. Christophori ducis Vuirtenbergensis, IPOAEOMENA,
Francfort, 1555 et 1556; de Martin Chemnitz: Theologiae Jesuitarum prae-
cipua capita... opus integrum..., 1562; et I’ Examinis concilii Tridentini... opus
integrum..., 1563-1573; enfin d’Hermann Hamelmann: De traditionibus
apostolicis, Bale 1568.

Parmi ces auteurs, seul Calvin appartient a la confession réformeée.

Notons que si Bellarmin ne cite plus ses sources romaines une fois sa
bibliographie établie, sa défense de la tradition accorde une large place a la
refutation de ses adversaires protestants: A I'exception des ch. 6 et 8 il n’est
pas de chapitre ou le cardinal ne réponde pas expressément a un ou plu-
sieurs des quatre auteurs protestants cites.

La cible préféerée de Bellarmin est incontestablement Chemnitz, men-
tionné quarante-huit fois au cours du Livre 4. Puis, loin derriére, viennent
Brenz, Hamelmann, enfin Calvin. De Luther, qui n’est pas cit¢ dans la
bibliographie, Bellarmin cite par deux fois le Commentaires aux Galates .

On le voit, Bellarmin a pour adversaires principaux, en ce Livre 4, les
théologiens luthériens; il n’accorde aux deux Reéformateurs qu'un role
secondaire. Remarquons par ailleurs que le cardinal ne fait pas de distinc-
tion entre les arguments de Calvin et ceux des quatre luthériens. Il lui arrive
de citer de concert Calvin, Brenz et Chemnitz, par exemple?. De méme,

24 BRODRICK, op. cit., t. I, p. 155. R. W. RICHGELS, « The pattern of controversy in
a Counter-Reformation classic: The Controversies of Robert Bellarmin», dans The
sixteenth century Journal, 11 (1980), p. 3-15.

25 Nous avons utilisé cette édition originale.

26 Livre 4, ch. 1.

27 In epistolam Pauli ad Galatas M. Lutheri commentarius, 1535. Au ch. 4, § 27,
Bellarmin cite encore de Luther ses « Assertiones, art. 37»; il s'agit de I’ Assertio
omnium articulorum M. Lutheri per bullam Leonis X, novissimam damnatorum, 1520.

28 Aux ch. 2, § 7 et ch. 10, § 4.



404 LUC PERROTTET

Daneau et du Jon défendent sans réserve 'argumentation des luthériens
cités. Cela provient incontestablement du fait que les positions réformée et
luthérienne concernant la tradition étaient a peu pres identiques.

A. Lambert Daneau (1530-1595) et Frangois du Jon (1545-1602): Esquisse
bio-bibliographique

La biographie de ces deux hommes présente quelques similitudes frap-
pantes. Tous deux sont issus de la petite noblesse. Tous deux ont étudié le
droit. Tous deux, et presque au méme moment (au début des années 1560),
se convertissent et se rendent a Genéve. Tous deux, enfin, feront une car-
riere universitaire, qui les menera notamment a l'universit¢e de Leyde. Du
Jon y terminera sa carriére, apreés avoir exercé son activité de pasteur et de
théologien a Anvers, puis dans le Palatinat. Daneau, lui, gagna le sud de la
France dés 1583, et mourut a Castres en 1595.

Pourtant les deux hommes different profondément. C’est ce qu’illustre
un peu caricaturalement leur attitude respective, lors de leur passage aux
Pays-Bas. Daneau enseigna a Leyde en 1581 et 1582. Tres vite, il se heurta
aux magistrats de la cité, qui préchaient la tolérance envers les anabaptistes,
les catholiques romains et les luthériens. Daneau, lui, avait les conceptions
intransigeantes de la Rome réformeée.

Du Jon, placé a Anvers, dés 1565, dans les mémes conditions de plura-
lit¢ confessionnelle que son confrére seize ans plus tard, choisit d’emblée
une voie plus irénique; il travailla a réconcilier réeformes et luthériens. De
fait, on connait I'irénisme de Junius, tendance qui s’exprime notamment
dans son Eirenicum?®. Du Jon reste 'homme qui a dit, a I’encontre des théo-
logiens de Geneéve, qu’on peut faire son salut dans I'Eglise romaine.

Nos deux théologiens sont des représentants de la «scolastique
reformée »: Ils raisonnent selon les catégories de la logique aristotélicienne,
telle qu’on pouvait la trouver dans les traités de Johannes Caesarius, Jean
Sturm ou Philippe Mélanchthon.

Mais les deux hommes usent differemment de la «dialectique».
Daneau, comme le reléve O. Fatio?', «avant d’étre un exégéte ou un com-
mentateur de I’Ecriture sainte..., est 'homme de la construction systéma-
tique et synthétique, le professeur qui s’efforce de présenter de la maniere la

29 Sur Lambert Daneau, consulter: P. bE FELICE, Lambert Daneau, pasteur et pro-
fesseur en théologie, 1530-1595, Genéve 1971 (réédition); O. FATiO, op. cit. Sur Fran-
cois du Jon, consulter: F. W. CuNo, Franciscus Junius der Altere Professor der Theo-
logie und Pastor (1545-1602), Genéve 1971 (réédition). A. DAVAINE, Frangois du Jon
(Junius) pasteur et professeur en théologie, 1545-1602, Geneve 1970 (réedition).

30 Leyde 1593.

5t Op. it p. 35



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 405

plus breve et la plus adaptée possible la somme d’une question. Du méme
coup, il se pose en grand pourfendeur des erreurs et des hérésies qui mena-
cent ses élaborations doctrinales.» Pour Daneau, les soucis de méthode ont
la priorité.

A cet esprit synthétique s’oppose I'esprit analytique de Junius. Il est
I'homme de la critique minutieuse, subtile, différenciée.

Par une coincidence curieuse, c’est a réfuter Bellarmin que Daneau
comme du Jon consacrérent leurs derniéres forces.

J°ai déja mentionneé la principale réponse de Daneau aux Controverses*2.
L’ouvrage a été écrit en 1594 et 1595, a Castres. 11 ne réfute que les sept pre-
mieres controverses de Bellarmin. Mais Daneau rédigea une seconde réfu-
tation, publiée en 1598, et intitulée: Ad Tomum secundum Controversiarum
Roberti Bellarmini Responsio Lamberti Danaei... Ce deuxiéme tome traite
des sacrements.

C’est sans nul doute la mort qui a empéché Daneau de terminer son
ceuvre. I1 en est de méme pour du Jon qui n’a refuté que les sept premieres
controverses. La réponse a la controverse 1 parut a Leyde en 1600. Elle est
intitulée: Fr. Junii Biturigis Animadversiones ad contraversiam primam chris-
tianae fidei, de verbo Dei scripto et non scripto quam Rob. Bellarminus... exa-
ravit adversus hujus temporis haereticos .

B. La méthode de réfutation de Lambert Daneau et Frangois du Jon

Daneau, dans sa réfutation du Livre 4, utilise pour I'essentiel la méthode
qu’il a lui-méme exposée dans un de ses ouvrages, les Elenchi Haereticorum,
parus en 1573. Il s’agit de discerner, dans chaque chapitre du Livre 4, un
certain nombre de fautes de raisonnement (ou paralogismes ), qui sont a la
base méme de ce chapitre. Une fois ces erreurs logiques fondamentales
décelées, I'essentiel est fait. Les réfutations de détail sont accessoires, voire
superflues.

On voit ce que sous-entend cette méthode: « Dieu parle en categories
logiques: Il donne et applique lui-méme les regles du bien parler. Le diable,
lui, parle mal, et, en contredisant I’'Evangile, commet des fautes de
logique » 3. L’hérétique est donc celui qui commet des fautes de raisonne-
ment. |

Daneau, dans sa réfutation, se référe a huit sortes de paralogismes, tous
décrits dans les Elenchi Haereticorum. Citons au hasard: Le paralogismus a

32 Voir ci-dessus, p. 403.
33 Edition utilisée: Fr. bu Jon, Opera theologica, t. 11, Geneve 1613, col. 502-538.

34 0. Fatio, op. cit., p. S1.



406 LUC PERROTTET

non-consequente® est une erreur qui consiste a considérer une proposition
comme une conséquence logique d'une autre proposition, alors que cela
n’est pas le cas. Ainsi, dans son ch. 4, Bellarmin a déclaré I'Ecriture insuffi-
sante, parce que beaucoup de livres canoniques ont été perdus. « Paralo-
gismus a non-consequente», répond Daneau, qui affirme que la perte de
certains livres canoniques n’entraine pas l'insuffisance de I'Ecriture.

La methode de réfutation par paralogismes, a force d’étre synthétique,
peut devenir imprécise et inefficace. Ainsi, au ch. 7, Daneau prétend réfuter
les quelque vingt-cing citations patristiques présentées par Bellarmin a
I'aide de trois paralogismes; ceux-ci sont censés résumer toutes les erreurs
de raisonnement faites par Bellarmin au cours de ses vingt-cing citations.
Bien entendu, le lecteur ne comprend pas toujours de quelle faute de rai-
sonnement est entachée telle citation particuliere. En somme, Daneau se
contente de fournir une clef; au lecteur ensuite d’en faire le meilleur usage
possible.

La méthode «synthétique» de Daneau laisse donc de coté bien des
détails. Mais il faut aller plus loin; a la lecture de cette réfutation, on a le
sentiment d’un travail hatif et quelque peu superficiel. Trés souvent, Lam-
bert Daneau omet de réfuter des parties importantes du texte de son adver-
saire. Ainsi, au ch. 4, il néglige de répondre aux § 24 a 28, qui traitent de
I'insuffisance matérielle de I'Ecriture.

Un second risque apparait clairement, si on considére les trois étapes de
cette méthode de réfutation: Il s’agit d’abord, en présence d’une affirmation
de Bellarmin, de relever quel paralogisme a été commis par celui-ci. Il faut
ensuite reformuler le raisonnement (faux) de Bellarmin de telle sorte que le
paralogisme apparaisse clairement. Il reste enfin a ramener le paralogisme a
une proposition logiquement et théologiquement correcte.

C’est la deuxiéme étape qui induit parfois Daneau en tentation: Il lui
arrive — rarement il est vrai — de défigurer le raisonnement tenu par le
cardinal. Ainsi, au ch. 4, § 1 a 4, Bellarmin dit en substance: D’Adam a
Moyse, les Juifs ont adoré Dieu a 'aide de la seule tradition. De Moyse a
Jesus-Christ, les Juifs ont usé davantage de la tradition que de I’Ecriture. Et
Bellarmin conclut: « Non est igitur Scriptura simpliciter necessaria ». Préci-
sons qu’il ne prétend nullement ici que I’Ecriture est inutile (il affirme expli-
citement son utilit¢ au ch. 10, § 18). Bellarmin ne présente qu’une hypo-
these, a des fins polémiques: Si I’Ecriture n’avait pas existe, le christianisme
aurait quand méme survécu.

Or Daneau préte ici a Bellarmin le raisonnement suivant: «... diu Deum
coluit ecclesia absque Scriptura, sed ex sola traditione » — «ergo postquam

35 0On le trouve mentionné dans la réfutation de Daneau, aux p. 75 et 80 de I'édi-
tion utilisée. La réfutation de Daneau suit le Livre 4, chapitre par chapitre. Je me
contenterai donc dans ce qui suit de renvoyer a tel chapitre de Daneau. Il correspond
au méme chapitre du Livre 4.



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 407

S. Scriptura Dei jussu aedita est, ex traditione quoque, non ex S. Scriptura
colendus est Deus». Bellarmin n’a jamais énoncé la deuxiéme proposition.
Il n’a jamais prétendu qu’il ne fallait pas user de I'Ecriture, et il a affirmé au
contraire son utilite.

Daneau, donc, déforme parfois la pensée de Bellarmin et tente de le ridi-
culiser. On verra que cette impression se confirme au fil de I'analyse.

Si la refutation par paralogisme constitue la méthode la plus fréquem-
ment utilisée par Daneau, celui-ci ne néglige pas cependant d’autres pro-
cédeés de réfutation. Ainsi, il s’efforce de mettre Bellarmin en contradiction
avec lui-méme. Procédé traditionnel dont Daneau use, une fois de plus,
avec une certaine mauvaise foi. Au ch. 11, § 31, Bellarmin écrit: «... in illis
quaestionibus quae tunc erant, exstabant in Scriptura clarissima testimonia
quae sine dubio anteponenda sunt omnibus conciliorum testimoniis». Ail-
leurs Bellarmin affirme que «rectissime aequari traditiones (apostolicas)
Scripturis». Contradiction! s’écrie Daneau: Tantot Bellarmin préfere les
Ecritures, tantdt il préfere les traditions. En fait, il n’en est rien. Au ch. 11,
Bellarmin ne prétend pas que tous les témoignages de I'Ecriture sont préfe-
rables a ceux des conciles; il ne parle que des «clarissima testimonia». Ce
qui explique qu’ailleurs le cardinal place la tradition exégétique avant
I"Ecriture: Il s’agit de cas ou les Ecritures sont obscures.

Daneau se plait également a relever les « concessions » — souvent appa-
rentes — de son adversaire. Ici encore, Daneau est souvent tendancieux.

Signalons enfin que le texte de Daneau est truffé de remarques désagréa-
bles visant Bellarmin. On ne sera pas surpris d’apprendre que Daneau
reproche essentiellement au cardinal son ignorance et son illogisme?. Voila
qui confirme que Daneau entend placer son combat sur le plan de la raison.
Relevons enfin que Daneau, contrairement a du Jon, congoit la polémique
comme un combat ou (presque) tous les coups sont permis. Il s’agit de dés-
ar¢onner I'adversaire, de le ridiculiser, de dévoiler ses faiblesses reelles ou
supposées. On est loin de la sereine objectivité d’un Junius, qui n’hésite pas,
dans son adresse «Au Lecteur»?’, a affirmer qu'il faut lire Bellarmin,
«d’une part a cause de tout ce qu'il a bien et justement dit, et, d’autre part,
parce que nous devons connaitre et juger I'opinion des papistes sur les
points controverseés ».

Alors que Daneau appréhende les différents chapitres du Livre 4 globa-
lement, Francois du Jon suit le texte de Bellarmin ligne apres ligne, et ne
laisse aucun propos de son adversaire sans refutation.

36 Par exemple: Bellarmin « cavillatur» (p. 74), « nugatur» (p. 74 et 76); ses affir-

mations sont des « praesuppositiones ineptae» (p. 82), etc. ‘ _
37 Col. 537-538 de I’édition utilisée. Du Jon, dans sa réfutation, renvoie toujours

au chapitre et au paragraphe correspondant du Livre 4. Je me contenterai donc dans
ce qui suit de donner la référence exacte au Livre 4. On trouvera facilement le pas-

sage correspondant chez du Jon.



408 LUC PERROTTET

Cette methode a également ses inconvénients: répétitions incessantes,
absence de lignes directrices. Il n’en reste pas moins vrai que du Jon a
fourni un travail d’érudition considérable, notamment en ce qui concerne
I"argumentation patristique et la critique historique. C’est sur ce terrain que
du Jon apporte du nouveau et 'emporte incontestablement sur Daneau. Un
seul exemple illustrera nos propos.

Au ch. 3 (§ 8 et 23) Bellarmin réfute Chemnitz. Daneau et Junius défen-
dent I'un et I'autre ce dernier. Au § 13, Bellarmin écrit en substance: Chem-
nitz prétend que selon les catholiques tout le canon de la messe est de tradi-
tion apostolique. Or, il est bien connu que tout le canon de la messe n’est
pas de tradition apostolique. Les catholiques prétendent seulement que les
principales parties de ce canon sont de tradition apostolique, parties aux-
quelles les papes firent quelques additions.

Daneau, dans sa réfutation, se contente de relever — en termes emphati-
ques — cette «concession» de Bellarmin.

Du Jon, lui, remarque que Bellarmin a déformeé les propos de Chemnitz,
propos que du Jon cite. Le théologien luthérien reléve simplement que pour
renforcer I'autorité du canon de la messe, les papistes ont répandu le bruit
(« persuasio») qu’il existait au sujet du canon une tradition remontant au
Christ et aux apotres. Chemnitz ne précise pas si cette tradition concerne
tout le canon (paroles que Bellarmin attribue au luthérien), ou seulement
une partie de celui-ci. Si du Jon cite correctement, comme il est probable,
Bellarmin a incontestablement déformé les propos de son adversaire luthé-
rien.

On voit que Daneau exploite immeédiatement la « concession» de Bel-
larmin, sans se référer par ailleurs a I' Examen, pour vérifier I'exactitude de
la citation faite par Bellarmin. Daneau — comme c’est souvent le cas —
choisit le procede le plus facile.

Du Jon ne reléve pas la «concession» du cardinal. Il se donne par
contre la peine de se référer a 'ouvrage de Chemnitz pour relever que Bel-
larmin cite inexactement. Sa réfutation est plus solide que celle de son
confrére. On pourrait multiplier ce genre d’exemples.

C. Tradition et Ecriture selon Frangois du Jon et Lambert Daneau

Aux affirmations de Bellarmin, du Jon et Daneau opposent un certain
nombre de théses concernant I’Ecriture et la tradition. Ces théses ne sont
pas seulement exposées théoriquement. A chaque instant, Daneau et du Jon
les appliquent a des cas concrets que nous examinerons.

Daneau et du Jon s’accordent pour ['essentiel, sur leur conception de la
tradition. Tous deux déclarent qu’il n’existe pas de traditions apostoliques
«de fide» et «de moribus». Ils affirment que les prétendues traditions



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 409

apostoliques des catholiques romains sont des traditions inventées par
I’Eglise, donc humaines. En outre, contre Bellarmin, Junius et Daneau répé-
tent a I'envi que les traditions romaines sont contraires a I’Ecriture; elles
sont «superstitieuses », elles « accablent les hommes ». Elles « arrachent aux
hommes la liberté que le Christ a payée pour nous »38; bref, elles raménent
au judaisme. Quiconque a lu I’ Institution chrétienne® aura reconnu ici des
themes familiers.

Du Jon, pourtant, admet I’existence d’une certaine catégorie de tradi-
tions apostoliques. Ce sont celles qui concernent «le rite, 'ordre, I’honné-
tete », et qu’il désigne par le terme de «ritualia». L'observance de ces tradi-
tions-la n’est, bien entendu, pas nécessaire au salut. Elles comportent, écrit
Junius, une «obligation seulement humaine». Le principe scripturaire est
ainsi sauvegardé. Du Jon admet également, en tant que traditions apostoli-
ques, « certaines histoires» concernant «les faits et dits» du Christ*.

Daneau refuse toute espeéce de tradition apostolique. Il n’admet que des
traditions ecclésiastiques, ayant, il est vrai, le méme contenu et le méme
statut que les «ritualia» de du Jon. Daneau appelle ces traditions concer-
nant la « politia externa» des « politica ».

La théorie de Junius concernant les «ritualia» apostoliques remonte, au
moins, a Calvin. Celui-ci admet en effet que les apotres ont transmis orale-
ment des «ordonnances» concernant «l'ordre et la police» de I'Eglise?!.
Daneau, qui refuse toute espéce de tradition apostolique, semble faire
exception.

On sait que les Peres de I'Eglise parlent souvent de traditions apostoli-
ques. A cet argument de Bellarmin, du Jon oppose plusieurs réponses. 1l
affirme parfois froidement que ces Péres se sont trompés. Il prétend égale-
ment qu'une « tradition apostolique », aux yeux des Peres, est une tradition
issue, non des apotres eux-mémes, mais « d’hommes apostoliques », ou sim-
plement d’une Eglise, d’un siége apostolique.

Cependant la réponse qui revient le plus souvent sous la plume de
Junius consiste a dire que les Péres de I'Eglise ou I'Ecriture, en tel cas

38 Du Jon, ch. 8, § 4.

39 JoHANNES CALVINUS, [Institutio christianae religionis, Livre 4, ch. X, Corpus
Reformatorum, vol. XXX, Braunschweig 1864.

40 Junius ne précise pas de quels «dits et faits» du Christ il s’agit. Il justifie son
affirmation en se référant a Jean 20 et 21, ou il est dit que le Christ a fait et dit beau-
coup de choses non contenues dans la Bible. Mais ces faits et dits, ajoute Junius,
appartiennent au «systéme commun de la foi», cest-a-dire qu'ils n'ajoutent rien
d’essentiel aux récits bibliques. Le principe scripturaire n’est donc pas mis en cause.

41 JoHaNNES CALVINUS, Commentarius in Epistolam Pauli ad Corinthios I, Geneve
1547. Commentaire a 1 Co 11,2, Edition utilisée: Corpus Reformatorum, vol. XLIX,
Braunschweig 1892, col. 472-473. Jean CaLvIN, Acta synodi Tridentinae, cum Anti-

doto, p. 95-96, Geneve 1547.



410 LLUEC PERROTTET

precis, parlent non pas des traditions « de moribus» ou «de fide », mais de
«ritualia ».

Que signifie cette reponse? Du Jon affirme d’abord par la que, puisqu’il
sagit de «ritualia», ces traditions sont également acceptées par les calvi-
nistes. Mais il spécifie du méme coup que ces traditions rituelles sont libres,
non nécessaires au salut, modifiables selon les lieux et les circonstances. Ce
point est important. Car, aux yeux de Bellarmin, ces mémes traditions
rituelles sont des ceuvres meéritoires, dont 'observance est nécessaire au
salut.

Daneau, en répliquant « politica» a un exemple de tradition apostolique
invoqué par Bellarmin, veut dire, lui aussi, que « Bellarminus transfert ad
articulos fidei quod ad politiam spectat » 2.

En ce qui concerne I'Ecriture, Daneau et du Jon affirment avec force sa
suffisance formelle et matérielle. Du Jon® précise notamment que les « écri-
vains» bibliques ont certainement écrit tout ce qui leur fut annonce, sans
quoi ils se seraient montrés indignes, infideles et traitres a leur mission.

A la question: Comment peut-on reconnaitre la divinité des Ecritures,
Junius et Daneau donnent deux réponses différentes, mais toutes deux par-
faitement «orthodoxes ».

Du Jon se référe a 'inspiration du Saint-Esprit: Nous savons que la
Bible est divine, ecrit-il, « par la lumiere de la sagesse de Dieu ».

Daneau, lui, renvoie a sa réfutation du Livre 3 de la controverse 1, ou il
ne parle pas du Saint-Esprit, mais indique quatre « notes» ou «marques»
par lesquelles on peut reconnaitre qu'une Ecriture est divine. La premiere
«note» dit par exemple que la vraie doctrine cherche la gloire de Dieu, non
celle des créatures. Daneau, par ailleurs, releve que ces «notes» ne sont pas
exactement celles données par Calvin, mais que les unes et les autres
s'accordent pleinement.

Les théologiens calvinistes, Calvin en téte, fournissent généralement les
deux réponses simultanément: « marques» de la divinite de I'Ecriture (leur
harmonie, leur simplicité, etc.), et le témoignage intérieur du Saint-Esprit.
On s’étonnera peut-étre que Daneau ne mentionne pas ici ce second éle-
ment, capital aux yeux de Calvin.

Tout cela, bien entendu, est conforme a la pensée calviniste. Cependant,
si on se référe a I Institution chrétienne®, on s’apergoit que Calvin congoit
I'Ecriture differemment de ses deux épigones: Alors que pour ceux-ci, en
raison du sujet traité sans doute, c’est la suffisance et la clarté de I'Ecriture
qui importe avant tout, Calvin ne mentionne qu’en passant ces ¢léments.

42 P, 81, 83, 97 de I'édition citée.
43 Ch, 11, § 3.
# Op. cit. Cf. notamment le Livre I, ch. VI et sqq.



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 411

Leurs théses concernant I'Ecriture fournissent & Daneau et du Jon leur
deuxiéme réponse essentielle aux arguments de Bellarmin. Tous deux affir-
ment, chaque fois que cela est possible, que telle tradition apostolique invo-
quée par les catholiques romains est en fait contenue dans I'Ecriture. En
somme, la ou les romains affirment que telle doctrine scripturaire est com-
plétée par une tradition orale, les calvinistes répliquent que I'Ecriture
contient tout ce qu’il est nécessaire de savoir. Ainsi, au ch. 2, § 4, Bellarmin
prétend que l'institution de I'Eucharistie a été en grande partie transmise
par la tradition apostolique. Daneau® réplique: Tout ce qui concerne I'ins-
titution de la sainte Céne est écrit. Les présupposés théologiques différents
menent au dialogue de sourds.

D. L'argumentation scripturaire chez Bellarmin, Daneau et du Jon

Une bréve analyse du ch. 5 du Livre 4% et des réponses calvinistes illus-
trera parfaitement ce qui vient d’étre affirmé. Les deux arguments essentiels
de Junius et de Daneau se résument par les formules: «cC’est écrit» et
«ritualia».

Le «testimonium» 2 du ch. 5 comprend les passages scripturaires sui-
vants: 1 Co 11,2; 1 Co 11,16; 1 Co 11,23; 1 Co 11,34

A propos de | Co 11,2-16, Bellarmin remarque d’abord avec raison que
Paul traite en ce passage «de modo orandi in Ecclesia». Puis faisant allu-
sion a | Co 11,2, il reléve que les « praecepta de modo orandi», dont Paul
dit en ce passage qu’il les a « transmis», ne sont écrits nulle part; car ceux
qui sont contenus en 1 Co 11,3-16 ne sont qu'une addition a ceux que Paul
a transmis auparavant par oral.

Daneau, comme du Jon, répliquent d’abord que Paul parle ici visible-
ment de «ritualia». Puis ils précisent que, de toute fagon, les « praecepta»
dont il est question sont écrits en ce passage méme (I Co 11,2-16).

En ce qui concerne | Co 11,34, Bellarmin releve qu’ici Paul annonce des
«dispositions» futures qu'il prendra. Or ces dispositions ne sont ecrites
nulle part. Elles relévent donc de la tradition orale. Puis, Bellarmin précise
que ces dispositions orales ne concernent pas seulement des questions
rituelles, mais aussi « ’ordination des ministres, la messe, etc.».

Daneau traite froidement cette affirmation de Bellarmin de « praesuppo-
sitio inepta». Quant a Junius, il fait remarquer?’ que le verbe Swatéouan
(«disponere »), utilisé en 1 Co 11,34, s’applique toujours a des questions

45 P. 74 de I'édition citée.
46 Le ch. 5 n’est analysé ici que trés partiellement. 1l comprend en tout cing

groupes de citations ou «testimonia».
47 Suivant sur ce point TH. DE BEZE, Theodori Bezae annotationes in Novum Dn.

Nostri Jesu Christi Testamentum, t. 2, Genéve 1594, p. 217.



412 LUC PERROTTET

rituelles, jamais aux verités de la foi. On trouve donc une fois de plus ici la
reponse «ritualia».

Notons enfin que le «testimonium» 3 (2 Th 2,15) donne lieu a une dis-
cussion du méme ordre. Ici encore, toute la question, pour les adversaires,
est de savoir si «tout est écrit» (malgré le «sive per sermonem ») ou si ce
passage révele la présence d’une tradition orale.

Conclusion

11 suffit d’ouvrir I" Institution chrétienne*® ou les commentaires bibliques
de Calvin pour mesurer a quel point le discours théologique a évolué en
quelques décennies®’. Précisons: au niveau du contenu du dogme, Junius et
Daneau ne font que répéter le plus souvent la pensée du Réformateur. C’est
essentiellement la forme du discours qui a changé.

Les textes de Junius et de Daneau sont faits d’une succession de raison-
nements logiques serrés, qu’ils n’interrompent que pour lancer une invective
a 'adversaire. Les préoccupations rhétoriques de Calvin ont presque totale-
ment disparu.

Mais ce qui est sans doute le plus frappant, c’est de constater a quel
point la discussion s’est spécialisée. A propos du ch. 5, Bellarmin et ses deux
adversaires se livrent a une discussion serrée, qui tourne autour de deux
problemes: Telle doctrine est-elle écrite ou non? Telle citation scripturaire
concerne-t-elle un article de foi ou non? Calvin dans ses commentaires aux
mémes passages scripturaires®” n’aborde jamais ces questions. L’essentiel
pour lui, et il I'affirme hautement, est que de toute facon les traditions
catholiques sont contraires a la Parole de Dieu.

De Calvin a du Jon et Daneau, la discussion s’est précisée. Elle s’est
aussi figée. Alors que les textes de Calvin, quel que soit le sujet aborde,
charrient toujours les grands thémes du protestantisme, du Jon et Daneau
circonscrivent soigneusement leur sujet. Ils discutent en spécialistes, sou-
cieux de faire complétement et définitivement le tour d’'un probléme.

On ne peut manquer d’étre frappé, enfin, a quel point Bellarmin et ses
adversaires limitent leurs préoccupations a l'aspect intellectuel des pro-
blemes abordés. Calvin a encore le souffle du croisé combattant I'ennemi
papiste. Du Jon et Daneau discutent en professeurs, plus soucieux de for-
muler correctement leurs propositions que d’entrainer I’adhésion des fidéles
par la vigueur ou la chaleur de leur prédication.

48 Op. cir. Cf. surtout le Livre 4, ch. 10.

49 Relevons que notre comparaison n’est que partiellement légitime. L' Institution
et les Commentaires ne sont pas uniquement des ouvrages de polémique. Et surtout,
Calvin ne traite qu’en passant de la question des traditions apostoliques.

50 Cf. notamment le commentaire de Calvin a 1 Co 11,34, op. cit., col. 485-496.



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 413

Un parallele s'impose ici: Les théologiens de la fin du XVI¢ siécle res-
semblent aux Peres des premiers conciles s’efforcant de fixer en formules
aussi univoques que possible les mystéres christologiques ou trinitaires.
C’est le temps ou on précise, ou on conceptualise ce que le souffle de
’Esprit a inspiré aux apotres. (A cet egard, il est sans doute révélateur que
Bellarmin, comme on I’a vu?!, blame sévérement I'incohérence de la Bible!)

On peut mépriser ces périodes ou s’installe 'orthodoxie, avec ses
dogmes et ses formules limitatives. Il semble pourtant bien que la religion
chrétienne, par son essence méme, ne puisse se passer de ces étapes ou la
théologie se fixe, ou se fige si on préfere, et semble priver le message chre-
tien de son formidable pouvoir de création.

SICF. ci-dessus p. 402.



	Un exemple de polémique religieuse à la fin du XVIe siècle : la défense de la tradition par Robert Bellarmin (1542-1621) et la réplique calviniste

