
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Un exemple de polémique religieuse à la fin du XVIe siècle : la défense
de la tradition par Robert Bellarmin (1542-1621) et la réplique calviniste

Autor: Perrottet, Luc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 395-413

UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE
À LA FIN DU XVIe SIÈCLE:

LA DÉFENSE DE LA TRADITION
PAR ROBERT BELLARMIN (1542-1621)

ET LA RÉPLIQUE CALVINISTE1

LUC PERROTTET

On ne s'est guère intéressé jusqu'ici à la controverse religieuse de la fin
du XVIe siècle. On considère en effet généralement que la littérature théologique

de cette période se caractérise par une sécheresse, un formalisme et,

pour tout dire, un manque de vie, qui ne la rend guère digne d'attention. Ce

jugement est partiellement justifié.
Mais de quel droit condamnerions-nous une mentalité différente de la

nôtre? Comme l'écrit H. I. Marrou, «la connaissance historique, fondée sur
une dialectique du Même et de l'Autre, implique nécessairement un élément
d'altérité essentielle»2. Avant de le condamner, tentons donc de

comprendre le théologien «décadent» de la fin du XVIe siècle.

Parmi les représentants de cette littérature «fin de siècle», Bellarmin
s'impose d'emblée à notre attention. Il est incontestablement le polémiste le

plus important de la Contre-Réforme, tant par la qualité de ses ouvrages
que par l'influence qu'il a exercée des siècles durant. François du Jon et

Lambert Daneau ont été choisis comme porte-parole de l'opposition calviniste

parce qu'ils nous ont paru particulièrement représentatifs des «débuts
de la scolastique réformée»3.

Il serait hasardeux, faute d'une littérature suffisante, de vouloir
déterminer exactement l'importance qu'on accorde à la fin du XVIe siècle à la

question des traditions apostoliques4. Ce qui est certain, c'est que durant

1 Cet article a pour origine un Mémoire présenté à l'Université de Genève au
mois de mars 1981, pour l'obtention de la Licence es Lettres. Je tiens à remercier ici
M. le Professeur P. Fraenkel, qui m'a suggéré l'idée de ce travail, ainsi que M. le

Professeur A. Burckhardt, qui a dirigé la rédaction de mon Mémoire. Je dois enfin
une reconnaissance particulière à M. le Doyen O. Fatio, grâce à qui cet article a vu le

jour.
2 H. I. Marroi, De la connaissance historique, Paris 1954, p. 237.
3 J'emprunte cette expression à O. Fatio, Lambert Daneau et les débuts de la

scolastique réformée, Genève 1976.
4 II ne sera question ici que des seules traditions apostoliques, et non du problème

de la tradition en général.



396 LUC PERROTTET

cette période, tant du côté catholique romain que du côté protestant, on
accorde une attention sans cesse croissante à ce problème\

I. Robert Bellarmin, défenseur des traditions apostoliques

Lorsque parut, en 1586 à Ingolstadt, le premier volume des Disputaiiones
de controversiis christianae fidei6, Robert Bellarmin s'était déjà acquis une
réputation internationale1. Entré en 1560 dans l'ordre des Jésuites, et après
avoir enseigné notamment à Louvain, il est appelé en 1576 à occuper la

chaire de controverses au Collège Romain. Ses cours eurent un tel retentissement

qu'on le pria de les publier. Telles sont les origines des Controverses.

Cet ouvrage connut un succès considérable en milieu catholique romain,
malgré quelques réactions hostiles provenant surtout des membres de son

propre ordre. On verra que les protestants, quant à eux, réagirent avec une
vigueur révélatrice.

Les Controverses constituent un ouvrage de synthèse, comparable à

l'Examen concila Tridentini du luthérien Martin Chemnitz. Bellarmin y
traite en dix-sept controverses8 de tous les sujets qui divisaient catholiques
romains et protestants. Comme le Concile de Trente, Bellarmin traite dans

son introduction de la Parole de Dieu9: Ecriture et tradition. D'un point de

vue méthodologique, cela s'imposait. Il s'agissait, face aux «hérétiques», de

déterminer dans quelle mesure l'Eglise romaine admettait des critères de

discussion semblables (Ecriture) ou différents (tradition) de ceux des protestants.

Il est intéressant de constater, par ailleurs, qu'à l'exception de la controverse

3, qui traite du pape, c'est la controverse étudiée ici qui a provoqué le

5 Luther et Calvin ne se sont guère intéressés au problème des traditions apostoliques.

Martin Chemnitz est le premier qui, du côté protestant, a traité systématiquement

de la question. Du côté catholique romain, c'est surtout après le concile de

Trente que les théologiens s'intéressent au sujet. La première monographie consacrée
aux traditions est l'œuvre de Martinus Peresius de Ayala, De divinis. aposlolicis
atque ecclesiasticis tradilionibus, Cologne 1549.

6 Edition originale: Disputaiiones Roberti Bellarmini Politiani Societatis Jesu, de
Controversiis Christianae Fidei. adversus hujus temporis Haereticos. Tribus Tomis com-
prehensae,... Ingolstadt 1586, 1588 et 1593. Edition utilisée: Bellarmino, cardinal
Roberto. Dispulationum Roberti Bellarmini de controversiis christianae fidei... tomus
primus. Prague 1721. L'édition complète comprend quatre volumes.

7 Bellarmin fut nommé cardinal en 1599. Les quelques indications biographiques
qui suivent sont toutes empruntées à J. Brodrick, S.J., ne life and work of blessed
Robert Francis cardinal Bellarmin. S.J. 1542-1621. 2 vol. Londres 1928.

8 Selon l'édition standard des Controverses, datant de 1596.
9 II s'agit de la controverse 1, intitulée « De verbo Dei». Les trois premiers Livres

de cette controverse sont consacrés à l'Ecriture; le Livre 4, celui qui nous intéresse ici,
traite des traditions apostoliques. Il s'intitule «De verbo Dei non scripto». Dans
l'édition utilisée, on le trouvera au t. I, p. 100-131.



UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE 397

plus de réfutations et d'apologies, soit en tout treize écrits10. On a ici la

preuve que la question abordée dans ces pages suscitait un vif intérêt parmi
les théologiens du temps.

A. Bellarmin et le concile de Trente

On sait que Luther, puis Calvin, condamnèrent la tradition romaine
(«tradition humaine», disent-ils), au nom du principe de la «Sola
Scriptura». Très tôt les théologiens romains firent appel à la tradition apostolique

pour légitimer certaines pratiques, voire certains articles de foi
contestés par leurs adversaires. C'est notamment le cas de Jean Fisher, de

Jean Driedo, d'Albert Pighius " et de bien d'autres.
Ces différents auteurs énoncèrent en faveur des traditions apostoliques

un certain nombre d'arguments, dont nous donnons ici un bref échantillon.
La tradition romaine est plus ancienne que l'Ecriture; la tradition orale
suffirait à elle seule; la mission des apôtres a été d'enseigner («docere»), non
pas d'écrire; l'Ecriture, obscure en elle-même, requiert une tradition exégétique,

etc.

Bellarmin utilisa à son tour ces arguments. Toutefois, à considérer la

conception générale de la tradition qui se dégage de son texte, il apparaît
incontestablement que Bellarmin s'inspire surtout de l'œuvre du concile de

Trente et des écrits post-tridentins12.
On sait que le décret « Sacrosancta», édicté par le concile le 8 avril 1546,

accorde aux traditions apostoliques un statut nouveau, fruit de la nécessité
de défendre la foi romaine contre les attaques protestantes. Ce décret
attribue pour la première fois de façon expresse la même autorité aux traditions

apostoliques orales qu'à l'Ecriture. Désormais, comme Calvin le

releva13, les catholiques romains eurent la possibilité de faire entrer leurs

vérités non-scripturaires dans la catégorie des traditions apostoliques.

'"Selon la bibliographie, probablement incomplète de A. et A. de Backer,
A. Carayon, C. Sommervogei S.J., Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, t. I, Paris
1890, col. 1166-1167.

1 ' Jean Fisher, Assertionis Lutheranae confutatio, 1523. Jean Driedo, De eccle-

siasticis scnptis el dogmatibus, 1533. Albert Pighius, Hierarchiae Ecclesiasticae

asserito, 1538.
12 C'est ce qui ressort également de l'abondante bibliographie que Bellarmin

fournit au ch. 1 du Livre 4. Il n'indique pas moins de treize ouvrages de théologiens
romains parmi lesquels on relèvera les classiques suivants: Alfonsus A. Castro,
Adversus omnes haereses, 1534. Martinus Peresius de Ayala, De divinis. aposlolicis
atque ecclesiasticis traditionibus, Cologne 1549. Cardinal Stanislas Hosius, Confutatio

prolegomenorum Brenta, Cologne 1558. Petrus canisius, «Catechismus»; il
s'agit probablement de la Summa doctrinae christianae, 1555. Melchior Canus, De
locis theologicis, Salamanque 1563. Parmi ces treize ouvrages, trois seulement ont été

publiés avant l'ouverture du concile de Trente.
13 Dans ses Acta synodi Tridentinae cum Antidoto, Genève 1547, p. 93.



398 LUC PERROTTET

C'est ainsi que les théologiens post-tridentins et notamment Pierre de

Soto, le cardinal Stanislas Hosius, Melchior Cano, Lindanus, et bien sûr

Bellarmin, auront pour but essentiel «de faire rentrer, autant que possible
dans les traditions apostoliques toutes les doctrines et institutions, et de

réduire ainsi le nombre des traditions ecclésiastiques»14. Dans le Livre 4,

Bellarmin ne fournit pas moins de vingt-cinq exemples de traditions
apostoliques, et il ne craint pas de mentionner parmi celles-ci l'institution du
carême et les ordres mineurs, traditions qui sont très vraisemblablement
plus tardives. Mais le décret « Sacrosancta » a influencé plus profondément
encore la conception post-tridentine de la tradition. En accordant la même
autorité aux traditions apostoliques qu'à l'Ecriture, il posait un problème
nouveau: Quels étaient désormais les rapports entre l'Ecriture et la tradition?

Fallait-il comprendre que la tradition n'est qu'une seconde manière,
un second «mode», de transmettre le même contenu que la Bible, comme
le pensaient généralement les Pères de l'Eglise et les théologiens du Moyen
Age'3? Ou au contraire devait-on voir dans la tradition une seconde source
de foi, autonome par rapport à l'Ecriture et contenant des vérités de la foi
absentes de celle-ci?

Il semble qu'une majorité de théologiens post-tridentins ait opté pour la
seconde solution, qui représente un «durcissement» de la position romaine

par rapport à la notion antérieure de la tradition15.
A considérer le Livre 4, on s'aperçoit que Bellarmin, tout en subissant

l'influence de cette nouvelle conception, sait toutefois nuancer habilement
ses affirmations16. Sans se contredire, il met parfois l'accent principal sur
l'insuffisance de l'Ecriture et la nécessité d'une seconde règle de foi, alors

que dans d'autres passages, il n'attribue à la tradition que le rôle d'un
complément de l'Ecriture, dépendant d'elle.

Donnons quelques exemples. Au ch. 2, § 2, Bellarmin définit la tradition
comme la «doctrina non scripta». Expression révélatrice: La tradition se

définit par opposition à l'Ecriture, et non pas comme un complément de

celle-ci. Au ch. 4, Bellarmin s'efforce de démontrer que l'Ecriture n'est ni
nécessaire, ni suffisante au point de vue formel. Au ch. 12, § 10, Bellarmin
va plus loin, et parle clairement de l'insuffisance matérielle de la Bible17.

Pourtant, au ch. 11, § 6, le cardinal écrit: «Dico illa omnia scripta esse

ab Apostolis quae sunt omnibus necessaria». Faut-il considérer avec

14 Selon les termes du théologien romain P. Polman, L'élément historique dans la

controverse religieuse du XVI' siècle, Gembloux 1932, p. 311-312.
15 A en croire Y.-M. J. Congar, La Tradition et les traditions, t. II, Paris

1960-1963, p. 137ss notamment.
16 Voir à ce propos J. Beumer, S.J., «Die Frage nach Schrift und Tradition bei

Robert Bellarmin» dans Scholastik 34 (1959), p. 1-22.
17 Ch. 12, § 10: «... Et propterea aliquid sit de fide, quod in ipsa (Scriptura) non

continetur».



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 399

Beumer18 que Bellarmin, ici, n'est pas très loin de reconnaître la suffisance
matérielle deia Bible? La suite du texte invite à la prudence. Le cardinal
explique en effet que l'Ecriture est suffisante pour le simple fidèle, à condition

qu'il accepte «le reste» («caetera»), contenu dans la tradition, de la
bouche des prélats19.

Enfin, au ch. 10, § 7, Bellarmin développe une autre idée: «Nos affir-
mamus traditiones esse quodammodo explicationes Verbi Scripti, non quod
nudam contineant ejus expositionem, sed quia omnes traditiones et Ecclesiae

-decreta continentur in Scripturis in universali ». Voilà la tradition
définie comme un développement de l'Ecriture, idée chère aux théologiens
romains du XIXe siècle. Mais ici encore, une certaine circonspection est de

rigueur. Bellarmin précise en effet sa pensée comme suit au ch. 10, § 19: Il
est des vérités qui « in Evangelio continentur, non quidem in particulari, sed

in universali, quia Evangelium monet ut de rebus dubiis Ecclesiam consu-
lemus».

On voit que Bellarmin ne craint pas une certaine ambiguïté. Finalement,
le seul rapport non équivoque que Bellarmin établit entre Ecriture et tradition

se résume à la proposition: «Omnis traditio... est consona Scripturae»
(ch. 7, § 5).

On a l'impression, que poussé par les nécessités de la polémique, Bel-
larmin s'efforce à la fois de ménager une place à la tradition, d'où l'affirmation

de l'insuffisance de la Bible, et de relier tant bien que mal cette tradition

aux Ecritures.
Un point retiendra particulièrement l'attention. C'est la référence à

l'Eglise: la Bible, dit Bellarmin, est suffisante dans la mesure où, «pour le

reste», on consulte l'Eglise.
Ce fait mérite d'autant plus d'être relevé qu'au ch. 8, § 9 et 10, il revient

sur cette question: Le privilège de l'Eglise, écrit-il, est de connaître des mystères

qu'ignorent les hérétiques. Or si tout était écrit, et donc publié, ce privilège

de l'Eglise serait annulé. Et Bellarmin ajoute: La dignité des mystères
veut qu'ils ne soient pas communiqués à tous par l'Ecriture. Une tradition
orale est donc nécessaire.

Enfin, au ch. 9, où il énonce cinq «règles» permettant de reconnaître

avec certitude une tradition apostolique, Bellarmin écrit: « Lorsque l'Eglise
universelle embrasse comme un dogme de foi une doctrine qui n'est pas

contenue dans les Livres Saints, on doit dire qu'elle la tient d'une tradition
apostolique»20.

18 Op. cit., p. 15.
19 Ch. 11, § 3 : « Caetera non ita necessaria sunt ut sine eorum explicita notitia, ea

fide, et professione homo salvali non possit, modo promptam habeat voluntatem ea

suscipiendi et credendi, quando sibi fuerint legitime per Ecclesiam proposita».
20 Cette tradition du texte latin est empruntée à J. de la Serviere, S.J., La théologie

de Bellarmtn, Paris 1908, p. 52.



400 LUC PERROTTET

Les lignes qui précèdent révèlent bien le véritable propos de Bellarmin.
Bien que les références à l'Eglise soient relativement rares dans le Livre 4,

c'est bien elle que Bellarmin défend à travers les traditions apostoliques. La
raison en est simple. Alors que la Bible est accessible à tous, la tradition ne
saurait se concevoir sans l'Eglise, qui conserve le «dépôt», le transmet, en

garantit l'authenticité.

B. Structure el contenu du Livre 4

La structure du Livre 4 n'a rien de spécifique. C'est celle que Bellarmin
utilise habituellement pour traiter de chaque point controversé. Voici
comment elle se présente.

A. Définitions et position du problème

Ch. 1. Bibliographie.
Ch. 2. Définition de la tradition.
Ch. 3. a) § 1 à 4: Etat de la question, soit l'exposé de la position pro¬

testante et de la position romaine sur la question controversée.

b) § 5 à 7: Relevé de quelques «contradictions» et

«mensonges» protestants.
c) § 8 à 23: Réfutation de onze «mensonges» de Chemnitz.

B. Défense de la thèse romaine

Ch. 4. Nécessité de la tradition. Insuffisance de l'Ecriture.
Suit la démonstration de l'existence de traditions apostoliques
concernant la foi et les mœurs, faite dans les:

Ch. 5. Preuves tirées de l'Ecriture.
Ch. 6. Preuves tirées des témoignages des papes et des conciles.
Ch. 7. Preuves tirées des Pères de l'Eglise.
Ch. 8. Preuves tirées de « quatre autres arguments ».

Ch. 9. Exposé de cinq «règles» permettant de reconnaître qu'une tra¬

dition est d'origine apostolique.

C. Réfutation des objections protestantes

Ch. 10. Objections tirées de l'Ecriture.
Ch. 11. Objections tirées des Pères de l'Eglise.
Ch. 12. Objections tirées de la raison.

Plan très clair, où les arguments romains et protestants sont traités selon la

même méthode.



UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE 401

Au ch. 2, Bellarmin distingue les «traditiones divinas», instituées par le

Christ, les «traditiones apostolicas», les seules dont il traite dans le Livre 4,
et les «traditiones ecclesiasticas». Parmi les traditions issues des apôtres, il
fait la distinction entre «traditiones de fide» et «traditiones de moribus».

Le ch. 3 présente un état de la question parfaitement objectif, que ni du
Jon, ni Lambert Daneau ne critiquent. Profitons de l'occasion pour
rappeler sur quels points précis porte la controverse.

La première discussion fondamentale concerne, bien entendu, le statut
de l'Ecriture. Alors que, pour les protestants, l'Ecriture contient tout ce qui
est nécessaire au salut, les catholiques romains considèrent que la Bible
requiert le complément d'une Parole de Dieu non écrite, constituée par les

traditions apostoliques.
La Bible est-elle suffisante ou non? On peut dire que tout le Livre 4 de

Bellarmin gravite autour de cette question fondamentale. Aussi le cardinal
introduit-il sa démonstration, au ch. 4, en s'efforçant de prouver l'insuffisance

de l'Ecriture. Du caractère plus ou moins convaincant de ce chapitre
dépend toute la démonstration ultérieure.

La suite de l'état de la question brossé au ch. 3 traite de points plus
secondaires. Bellarmin relève que les protestants, malgré leur principe
scripturaire, admettent que les apôtres ont institué certaines traditions orales,

concernant les rites et l'ordre de l'Eglise. Ces traditions, cependant, ne sont

pas nécessaires au salut. Le principe scripturaire est ainsi sauvegardé.
Enfin les catholiques romains prétendent qu'on peut démontrer l'existence

actuelle de traditions apostoliques21, ce que nient les protestants.
Comme l'indique le plan décrit ci-dessus, Bellarmin a recours essentiellement

aux arguments d'autorité: Il se réfère à l'Ecriture (ch. 5 et 10), aux
conciles (ch. 6), aux Pères de l'Eglise (ch. 7 et 11). Le problème essentiel

concernant ces textes investis d'une autorité divine est celui de leur interprétation.

Notons que Bellarmin invoque l'autorité des conciles et des Pères de

l'Eglise sans se soucier du fait bien connu que ses adversaires protestants ne

reconnaissent à ces deux instances qu'une autorité relative: Pères et conciles

n'ont de valeur à leurs yeux que s'ils sont conformes à la Parole de Dieu.
Cet usage massif de l'argument d'autorité n'a pas de quoi surprendre. Ce

qui, par contre, est relativement nouveau, c'est le recours dans le ch. 3, à des

preuves proprement historiques. Chemnitz, dans son Examen, avait tenté de

démontrer, sources à l'appui, qu'un certain nombre de traditions prétendument

apostoliques remontaient en fait à tel ou tel pape. Bellarmin va

s'efforcer de détruire ou d'atténuer les assertions du théologien luthérien.
Sans doute est-il significatif que cette discussion d'ordre spécifiquement

historique soit traitée au ch. 3, à l'écart de l'argumentation traditionnelle.

Sujet que Bellarmin aborde au ch. 9.



402 LUC PERROTTET

On l'a dit plus haut, le ch. 4 traite de la question fondamentale qui divise

protestants et catholiques romains: l'Ecriture est-elle ou non suffisante? Bel-
larmin reprend ici des arguments bien connus22. Après avoir montré que les

Ecritures ne sont pas nécessaires («non esse simpliciter necessarias»),
puisque d'Adam à Moïse la religion a subsisté par la seule tradition orale, le

cardinal rappelle que, pour l'Eglise romaine, la Bible est insuffisante au
point de vue formel (§ 15 à 18 et § 23): On ne saurait savoir, sans la tradition

conservée dans l'Eglise, quels sont les livres canoniques, etc. Enfin,
Bellarmin affirme que la Bible ne contient pas tout ce qu'il est nécessaire de
savoir23. Beaucoup de livres canoniques ont été perdus: l'Ancien Testament
omet d'indiquer quel est l'équivalent de la circoncision pour les femmes; les

protestants eux-mêmes admettent le baptême des enfants, dont l'Ecriture ne
dit mot, etc.

A lire ce chapitre, on ne peut manquer d'être frappé par le caractère
traditionnel des arguments. Bellarmin, pourtant, devait savoir qu'à chacune de

ses affirmations, luthériens et réformés opposeraient des affirmations tout
aussi stéréotypées.

Peut-être l'intérêt majeur de ce chapitre réside-t-il dans la campagne
psychologique que mène Bellarmin. Il veut à tout prix dévaloriser l'écrit par
rapport à la tradition orale. Il affirme ainsi aux § 8 à 10 que les apôtres eux-
mêmes ont considéré la prédication orale comme plus importante que la

rédaction de leur message. Bien plus, le cardinal prétend que si les apôtres
avaient eu réellement l'intention de consigner dans les Ecritures toute leur
doctrine, ils auraient composé un catéchisme, et ne se seraient pas contentés
de raconter quelques histoires (« historiam »), ou d'écrire des Epîtres quand
l'occasion s'en présentait.

Relevons, enfin, que l'argumentation scripturaire précède le recours aux
citations patristiques. (Bien entendu, si Bellarmin réserve des chapitres
spéciaux aux citations scripturaires et patristiques, il ne se prive pas d'en user

tout au long du Livre 4. A titre d'exemple, mentionnons que le ch. 4

contient quelque trente-cinq références à la Bible et aux Pères.)

Il ne saurait être question, dans ce bref article, d'analyser plus en détail
le texte de Bellarmin. On se contentera d'examiner plus loin la seule
argumentation scripturaire du ch. 5.

II. La réplique calviniste: François du Jon et Lambert Daneau

On s'accorde généralement à reconnaître que les Controverses suscitèrent

une vive réaction de la part des protestants: Selon Brodrick suivi par

22 Et notamment ceux qu'on a exposés ci-dessus, p. 397.
23 Voir plus haut, p. 398 et 399, la façon dont Bellarmin aborde, dans l'ensemble

du Livre 4, la question de l'insuffisance matérielle de l'Ecriture.



UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE 403

Richgels24, durant le premier siècle suivant la parution de l'ouvrage, il parut
près de deux cents réfutations, provenant d'adversaires de toutes dénominations,

mais principalement de réformés et de luthériens. La première réfutation

d'importance n'est autre que celle de Lambert Daneau, intitulée: Ad
Roberti Bellarmini disputaiiones theologicas de rebus in religione controversis
Responsio, Genève, 159625. En ce qui concerne les réformés, les réponses les

plus nombreuses proviennent d'Angleterre.
On a dit plus haut que la controverse 1 suscita un nombre particulièrement

élevé de réfutations et d'apologies. Pourtant, au moment où Bellarmin
écrivait son Livre 4, la question des traditions apostoliques n'avait encore
suscité qu'un intérêt médiocre parmi les protestants: Dans sa bibliographie26

Bellarmin ne mentionne que quatre auteurs. Il s'agit de Jean Calvin,
dont il cite Y Institution et les Acta synodi Tridentinae. cum Antidoto, Genève
1547; de Johannes Brenz: In Apologiam confessionis Illustrissimi Prin-

cipis ac Domini, D. Christophori ducis Vuirtenbergensis, fiPOAErOMENA,
Francfort, 1555 et 1556; de Martin Chemnitz: Theologiae Jesuitarum prae-
cipua capita... opus integrum..., 1562; et VExaminis concila Tridentini... opus
integrum..., 1563-1573; enfin d'Hermann Hamelmann: De traditionibus
apostolicis, Bâle 1568.

Parmi ces auteurs, seul Calvin appartient à la confession réformée.

Notons que si Bellarmin ne cite plus ses sources romaines une fois sa

bibliographie établie, sa défense de la tradition accorde une large place à la
réfutation de ses adversaires protestants: A l'exception des ch. 6 et 8 il n'est

pas de chapitre où le cardinal ne réponde pas expressément à un ou
plusieurs des quatre auteurs protestants cités.

La cible préférée de Bellarmin est incontestablement Chemnitz,
mentionné quarante-huit fois au cours du Livre 4. Puis, loin derrière, viennent
Brenz, Hamelmann, enfin Calvin. De Luther, qui n'est pas cité dans la

bibliographie, Bellarmin cite par deux fois le Commentaires aux Galates21.

On le voit, Bellarmin a pour adversaires principaux, en ce Livre 4, les

théologiens luthériens; il n'accorde aux deux Réformateurs qu'un rôle
secondaire. Remarquons par ailleurs que le cardinal ne fait pas de distinction

entre les arguments de Calvin et ceux des quatre luthériens. Il lui arrive
de citer de concert Calvin, Brenz et Chemnitz, par exemple28. De même,

24 Brodrick, op. cit., t. I, p. 155. R. W. Richgels, «The pattern of controversy in
a Counter-Reformation classic: ne Controversies of Robert Bellarmin», dans Tlie
sixteenth century- Journal, 11 (1980), p. 3-15.

2:1 Nous avons utilisé cette édition originale.
26 Livre 4, ch. 1.

27 In epistolam Pauli ad Galatas M. Lutheri commentarius, 1535. Au ch. 4. § 27,

Bellarmin cite encore de Luther ses « Assertiones, art. 37»: il s'agit de YAssertio

omnium articulorum M. Lutheri per bullam Leonis X. novissimam damnalorum, 1520.
28 Aux ch. 2, § 7 et ch. 10, § 4.



404 LUC PERROTTET

Daneau et du Jon défendent sans réserve l'argumentation des luthériens
cités. Cela provient incontestablement du fait que les positions réformée et

luthérienne concernant la tradition étaient à peu près identiques.

A. Lambert Daneau (1530-1595) et François du Jon (1545-1602): Esquisse

bio-bibliographique

La biographie de ces deux hommes présente quelques similitudes
frappantes. Tous deux sont issus de la petite noblesse. Tous deux ont étudié le

droit. Tous deux, et presque au même moment (au début des années 1560),

se convertissent et se rendent à Genève. Tous deux, enfin, feront une
carrière universitaire, qui les mènera notamment à l'université de Leyde. Du
Jon y terminera sa carrière, après avoir exercé son activité de pasteur et de

théologien à Anvers, puis dans le Palatinat. Daneau, lui, gagna le sud de la

France dès 1583, et mourut à Castres en 1595.

Pourtant les deux hommes diffèrent profondément. C'est ce qu'illustre
un peu caricaturalement leur attitude respective, lors de leur passage aux
Pays-Bas. Daneau enseigna à Leyde en 1581 et 1582. Très vite, il se heurta

aux magistrats de la cité, qui prêchaient la tolérance envers les anabaptistes,
les catholiques romains et les luthériens. Daneau, lui, avait les conceptions
intransigeantes de la Rome réformée.

Du Jon, placé à Anvers, dès 1565, dans les mêmes conditions de pluralité

confessionnelle que son confrère seize ans plus tard, choisit d'emblée

une voie plus irénique; il travailla à réconcilier réformés et luthériens. De

fait, on connaît l'irénisme de Junius, tendance qui s'exprime notamment
dans son Eirenicum30. Du Jon reste l'homme qui a dit, à l'encontre des

théologiens de Genève, qu'on peut faire son salut dans l'Eglise romaine.
Nos deux théologiens sont des représentants de la «scolastique

réformée»; Ils raisonnent selon les catégories de la logique aristotélicienne,
telle qu'on pouvait la trouver dans les traités de Johannes Caesarius, Jean

Sturm ou Philippe Mélanchthon.
Mais les deux hommes usent différemment de la «dialectique».

Daneau, comme le relève O. Fatio31, «avant d'être un exégète ou un
commentateur de l'Ecriture sainte..., est l'homme de la construction systématique

et synthétique, le professeur qui s'efforce de présenter de la manière la

29 Sur Lambert Daneau, consulter: P. DE Felice, Lambert Daneau. pasteur et
professeur en théologie. 1530-1595, Genève 1971 (réédition); O. Fatio, op. cit. Sur François

du Jon, consulter: F. W. Cuno, Franciscus Junius der Altere Professor der neologie

und Pastor (1545-1602), Genève 1971 (réédition). A. Davaine, François du Jon

(Junius) pasteur et professeur en théologie. 1545-1602, Genève 1970 (réédition).
30 Leyde 1593.
31 Op. cit., p. 35.



UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE 405

plus brève et la plus adaptée possible la somme d'une question. Du même

coup, il se pose en grand pourfendeur des erreurs et des hérésies qui menacent

ses elaborations doctrinales. » Pour Daneau, les soucis de méthode ont
la priorité.

A cet esprit synthétique s'oppose l'esprit analytique de Junius. Il est

l'homme de la critique minutieuse, subtile, différenciée.
Par une coïncidence curieuse, c'est à réfuter Bellarmin que Daneau

comme du Jon consacrèrent leurs dernières forces.
J'ai déjà mentionné la principale réponse de Daneau aux Controverses2,2.

L'ouvrage a été écrit en 1594 et 1595, à Castres. Il ne réfute que les sept
premières controverses de Bellarmin. Mais Daneau rédigea une seconde
'réfutation, publiée en 1598, et intitulée: Ad Tomum secundum Controversiarum
Roberti Bellarmini Responsio Lamberti Danaei... Ce deuxième tome traite
des sacrements.

C'est sans nul doute la mort qui a empêché Daneau de terminer son

œuvre. Il en est de même pour du Jon qui n'a réfuté que les sept premières
controverses. La réponse à la controverse 1 parut à Leyde en 1600. Elle est

intitulée: Fr. Junii Biturigis Animadversiones ad contraversiam primam
christianae fidei. de verbo Dei scripto et non scripto quam Rob. Bellarminus... exa-
ravit adversus hujus temporis haereticos33.

B. La méthode de réfutation de Lambert Daneau et François du Jon

Daneau, dans sa réfutation du Livre 4, utilise pour l'essentiel la méthode

qu'il a lui-même exposée dans un de ses ouvrages, les Elenchi Haereticorum,

parus en 1573. Il s'agit de discerner, dans chaque chapitre du Livre 4, un
certain nombre de fautes de raisonnement (ou paralogismes qui sont à la

base même de ce chapitre. Une fois ces erreurs logiques fondamentales

décelées, l'essentiel est fait. Les réfutations de détail sont accessoires, voire

superflues.
On voit ce que sous-entend cette méthode: «Dieu parle en catégories

logiques: Il donne et applique lui-même les règles du bien parler. Le diable,
lui, parle mal, et, en contredisant l'Evangile, commet des fautes de

logique»34. L'hérétique est donc celui qui commet des fautes de raisonnement.

Daneau, dans sa réfutation, se réfère à huit sortes de paralogismes, tous

décrits dans les Elenchi Haereticorum. Citons au hasard : Le paralogismus a

32 Voir ci-dessus, p. 403.
33 Edition utilisée: Fr. du Jon, Opera theologica. t. II, Genève 1613, col. 502-538.
34 O. Fatio. op. cit.. p. 51.



406 LUC PERROTTET

non-conséquente2"^ est une erreur qui consiste à considérer une proposition
comme une conséquence logique d'une autre proposition, alors que cela
n'est pas le cas. Ainsi, dans son ch. 4, Bellarmin a déclaré l'Ecriture insuffisante,

parce que beaucoup de livres canoniques ont été perdus. « Paralo-
gismus a non-consequente», répond Daneau, qui affirme que la perte de

certains livres canoniques n'entraîne pas l'insuffisance de l'Ecriture.
La méthode de réfutation par paralogismes, à force d'être synthétique,

peut devenir imprécise et inefficace. Ainsi, au ch. 7, Daneau prétend réfuter
les quelque vingt-cinq citations patristiques présentées par Bellarmin à

l'aide de trois paralogismes; ceux-ci sont censés résumer toutes les erreurs
de raisonnement faites par Bellarmin au cours de ses vingt-cinq citations.
Bien entendu, le lecteur ne comprend pas toujours de quelle faute de

raisonnement est entachée telle citation particulière. En somme, Daneau se

contente de fournir une clef; au lecteur ensuite d'en faire le meilleur usage
possible.

La méthode «synthétique» de Daneau laisse donc de côté bien des

détails. Mais il faut aller plus loin; à la lecture de cette réfutation, on a le

sentiment d'un travail hâtif et quelque peu superficiel. Très souvent, Lambert

Daneau omet de réfuter des parties importantes du texte de son adversaire.

Ainsi, au ch. 4, il néglige de répondre aux § 24 à 28, qui traitent de

l'insuffisance matérielle de l'Ecriture.
Un second risque apparaît clairement, si on considère les trois étapes de

cette méthode de réfutation: Il s'agit d'abord, en présence d'une affirmation
de Bellarmin, de relever quel paralogisme a été commis par celui-ci. Il faut
ensuite reformuler le raisonnement (faux) de Bellarmin de telle sorte que le

paralogisme apparaisse clairement. Il reste enfin à ramener le paralogisme à

une proposition logiquement et théologiquement correcte.
C'est la deuxième étape qui induit parfois Daneau en tentation: Il lui

arrive — rarement il est vrai — de défigurer le raisonnement tenu par le

cardinal. Ainsi, au ch. 4, § 1 à 4, Bellarmin dit en substance: D'Adam à

Moyse, les Juifs ont adoré Dieu à l'aide de la seule tradition. De Moyse à

Jésus-Christ, les Juifs ont usé davantage de la tradition que de l'Ecriture. Et

Bellarmin conclut: «Non est igitur Scriptura simpliciter necessaria». Précisons

qu'il ne prétend nullement ici que l'Ecriture est inutile (il affirme
explicitement son utilité au ch. 10, § 18). Bellarmin ne présente qu'une hypothèse,

à des fins polémiques: Si l'Ecriture n'avait pas existé, le christianisme
aurait quand même survécu.

Or Daneau prête ici à Bellarmin le raisonnement suivant: «... diu Deum
coluit ecclesia absque Scriptura, sed ex sola traditione» — «ergo postquam

35 On le trouve mentionné dans la réfutation de Daneau, aux p. 75 et 80 de l'édition

utilisée. La réfutation de Daneau suit le Livre 4, chapitre par chapitre. Je me
contenterai donc dans ce qui suit de renvoyer à tel chapitre de Daneau. Il correspond
au même chapitre du Livre 4.



UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE 407

S. Scriptura Dei jussu aedita est, ex traditione quoque, non ex S. Scriptura
colendus est Deus». Bellarmin n'a jamais énoncé la deuxième proposition.
Il n'a jamais prétendu qu'il ne fallait pas user de l'Ecriture, et il a affirmé au
contraire son utilité.

Daneau, donc, déforme parfois la pensée de Bellarmin et tente de le
ridiculiser. On verra que cette impression se confirme au fil de l'analyse.

Si la réfutation par paralogisme constitue la méthode la plus fréquemment

utilisée par Daneau, celui-ci ne néglige pas cependant d'autres
procédés de réfutation. Ainsi, il s'efforce de mettre Bellarmin en contradiction
avec lui-même. Procédé traditionnel dont Daneau use, une fois de plus,
avec une certaine mauvaise foi. Au ch. 11, § 31, Bellarmin écrit: «... in illis
quaestionibus quae tunc erant, exstabant in Scriptura clarissima testimonia

quae sine dubio anteponenda sunt omnibus conciliorum testimoniis».
Ailleurs Bellarmin affirme que «rectissime aequari traditiones (apostolicas)
Scripturis». Contradiction! s'écrie Daneau: Tantôt Bellarmin préfère les

Ecritures, tantôt il préfère les traditions. En fait, il n'en est rien. Au ch. 11,

Bellarmin ne prétend pas que tous les témoignages de l'Ecriture sont
préférables à ceux des conciles; il ne parle que des «clarissima testimonia». Ce

qui explique qu'ailleurs le cardinal place la tradition exégétique avant
l'Ecriture: Il s'agit de cas où les Ecritures sont obscures.

Daneau se plaît également à relever les « concessions » — souvent
apparentes — de son adversaire. Ici encore, Daneau est souvent tendancieux.

Signalons enfin que le texte de Daneau est truffé de remarques désagréables

visant Bellarmin. On ne sera pas surpris d'apprendre que Daneau

reproche essentiellement au cardinal son ignorance et son illogisme36. Voilà

qui confirme que Daneau entend placer son combat sur le plan de la raison.

Relevons enfin que Daneau, contrairement à du Jon, conçoit la polémique
comme un combat où (presque) tous les coups sont permis. Il s'agit de

désarçonner l'adversaire, de le ridiculiser, de dévoiler ses faiblesses réelles ou

supposées. On est loin de la sereine objectivité d'un Junius, qui n'hésite pas,
dans son adresse «Au Lecteur»37, à affirmer qu'il faut lire Bellarmin,
« d'une part à cause de tout ce qu'il a bien et justement dit, et, d'autre part,

parce que nous devons connaître et juger l'opinion des papistes sur les

points controversés».
Alors que Daneau appréhende les différents chapitres du Livre 4

globalement, François du Jon suit le texte de Bellarmin ligne après ligne, et ne

laisse aucun propos de son adversaire sans réfutation.

16 Par exemple: Bellarmin «cavillatur» (p. 74), «nugatur» (p. 74 et 76); ses

affirmations sont des « praesuppositiones ineptae» (p. 82), etc.
37 Col. 537-538 de l'édition utilisée. Du Jon. dans sa réfutation, renvoie toujours

au chapitre et au paragraphe correspondant du Livre 4. Je me contenterai donc dans

ce qui suit de donner la référence exacte au Livre 4. On trouvera facilement le

passage correspondant chez du Jon.



408 LUC PERROTTET

Cette méthode a également ses inconvénients: répétitions incessantes,
absence de lignes directrices. Il n'en reste pas moins vrai que du Jon a

fourni un travail d'érudition considérable, notamment en ce qui concerne
l'argumentation patristique et la critique historique. C'est sur ce terrain que
du Jon apporte du nouveau et l'emporte incontestablement sur Daneau. Un
seul exemple illustrera nos propos.

Au ch. 3 (§ 8 et 23) Bellarmin réfute Chemnitz. Daneau et Junius défendent

l'un et l'autre ce dernier. Au § 13, Bellarmin écrit en substance: Chemnitz

prétend que selon les catholiques tout le canon de la messe est de tradition

apostolique. Or, il est bien connu que tout le canon de la messe n'est

pas de tradition apostolique. Les catholiques prétendent seulement que les

principales parties de ce canon sont de tradition apostolique, parties
auxquelles les papes firent quelques additions.

Daneau, dans sa réfutation, se contente de relever — en termes emphatiques

— cette «concession» de Bellarmin.
Du Jon, lui, remarque que Bellarmin a déformé les propos de Chemnitz,

propos que du Jon cite. Le théologien luthérien relève simplement que pour
renforcer l'autorité du canon de la messe, les papistes ont répandu le bruit
(« persuasio ») qu'il existait au sujet du canon une tradition remontant au
Christ et aux apôtres. Chemnitz ne précise pas si cette tradition concerne
tout le canon (paroles que Bellarmin attribue au luthérien), ou seulement

une partie de celui-ci. Si du Jon cite correctement, comme il est probable,
Bellarmin a incontestablement déformé les propos de son adversaire luthérien.

On voit que Daneau exploite immédiatement la «concession» de Bel-

larmin, sans se référer par ailleurs à l'Examen, pour vérifier l'exactitude de

la citation faite par Bellarmin. Daneau — comme c'est souvent le cas —
choisit le procédé le plus facile.

Du Jon ne relève pas la « concession » du cardinal. Il se donne par
contre la peine de se référer à l'ouvrage de Chemnitz pour relever que Bel-

larmin cite inexactement. Sa réfutation est plus solide que celle de son
confrère. On pourrait multiplier ce genre d'exemples.

C. Tradition et Ecriture selon François du Jon et Lambert Daneau

Aux affirmations de Bellarmin, du Jon et Daneau opposent un certain
nombre de thèses concernant l'Ecriture et la tradition. Ces thèses ne sont

pas seulement exposées théoriquement. A chaque instant, Daneau et du Jon
les appliquent à des cas concrets que nous examinerons.

Daneau et du Jon s'accordent pour l'essentiel, sur leur conception de la

tradition. Tous deux déclarent qu'il n'existe pas de traditions apostoliques
«de fide» et «de moribus». Ils affirment que les prétendues traditions



UN EXEMPLE DE POLEMIQUE RELIGIEUSE 409

apostoliques des catholiques romains sont des traditions inventées par
l'Eglise, donc humaines. En outre, contre Bellarmin, Junius et Daneau répètent

à l'envi que les traditions romaines sont contraires à l'Ecriture; elles

sont «superstitieuses», elles «accablent les hommes». Elles «arrachent aux
hommes la liberté que le Christ a payée pour nous»38; bref, elles ramènent
au judaïsme. Quiconque a lu Y Institution chrétienne2,9 aura reconnu ici des

thèmes familiers.
Du Jon, pourtant, admet l'existence d'une certaine catégorie de traditions

apostoliques. Ce sont celles qui concernent « le rite, l'ordre, l'honnêteté»,

et qu'il désigne par le terme de «ritualia». L'observance de ces
traditions-là n'est, bien entendu, pas nécessaire au salut. Elles comportent, écrit
Junius, une «obligation seulement humaine». Le principe scripturaire est

ainsi sauvegardé. Du Jon admet également, en tant que traditions apostoliques,

«certaines histoires» concernant «les faits et dits» du Christ40.

Daneau refuse toute espèce de tradition apostolique. Il n'admet que des

traditions ecclésiastiques, ayant, il est vrai, le même contenu et le même

statut que les «ritualia» de du Jon. Daneau appelle ces traditions concernant

la «politia externa» des «politica».
La théorie de Junius concernant les «ritualia» apostoliques remonte, au

moins, à Calvin. Celui-ci admet en effet que les apôtres ont transmis oralement

des «ordonnances» concernant «l'ordre et la police» de l'Eglise41.

Daneau, qui refuse toute espèce de tradition apostolique, semble faire

exception.
On sait que les Pères de l'Eglise parlent souvent de traditions apostoliques.

A cet argument de Bellarmin, du Jon oppose plusieurs réponses. Il
affirme parfois froidement que ces Pères se sont trompés. II prétend également

qu'une «tradition apostolique», aux yeux des Pères, est une tradition
issue, non des apôtres eux-mêmes, mais «d'hommes apostoliques», ou
simplement d'une Eglise, d'un siège apostolique.

Cependant la réponse qui revient le plus souvent sous la plume de

Junius consiste à dire que les Pères de l'Eglise ou l'Ecriture, en tel cas

38 Du Jon, ch. 8, § 4.
39 Johannes Calvtnls, Institutio christianae religionis, Livre 4, ch. X. Corpus

Reformatorum, vol. XXX. Braunschweig 1864.
40 Junius ne précise pas de quels «dits et faits» du Christ il s'agit. Il justifie son

affirmation en se référant à Jean 20 et 21. où il est dit que le Christ a fait et dit beaucoup

de choses non contenues dans la Bible. Mais ces faits et dits, ajoute Junius,

appartiennent au «système commun de la foi», c'est-à-dire qu'ils n'ajoutent rien

d'essentiel aux récits bibliques. Le principe scripturaire n'est donc pas mis en cause.
41 Johannes Calvinus, Commenlarius in Episiolam Pauli ad Corinthios I, Genève

1547. Commentaire à 1 Co 11,2. Edition utilisée: Corpus Reformatorum, vol. XLIX,
Braunschweig 1892, col. 472-473. Jean Calvin. Acta sinodi Tridentinae. cum Ann-
dolo, p. 95-96, Genève 1547.



410 LUC PERROTTET

précis, parlent non pas des traditions «de moribus» ou «de fide», mais de

«ritualia».
Que signifie cette réponse? Du Jon affirme d'abord par là que, puisqu'il

s'agit de «ritualia», ces traditions sont également acceptées par les
calvinistes. Mais il spécifie du même coup que ces traditions rituelles sont libres,

non nécessaires au salut, modifiables selon les lieux et les circonstances. Ce

point est important. Car, aux yeux de Bellarmin, ces mêmes traditions
rituelles sont des œuvres méritoires, dont l'observance est nécessaire au
salut.

Daneau, en répliquant «politica» à un exemple de tradition apostolique
invoqué par Bellarmin, veut dire, lui aussi, que « Bellarminus transfert ad
articulos fidei quod ad politiam spectat»42.

En ce qui concerne l'Ecriture, Daneau et du Jon affirment avec force sa

suffisance formelle et matérielle. Du Jon43 précise notamment que les «

écrivains» bibliques ont certainement écrit tout ce qui leur fut annoncé, sans

quoi ils se seraient montrés indignes, infidèles et traîtres à leur mission.
A la question: Comment peut-on reconnaître la divinité des Ecritures,

Junius et Daneau donnent deux réponses différentes, mais toutes deux
parfaitement «orthodoxes».

Du Jon se réfère à l'inspiration du Saint-Esprit: Nous savons que la

Bible est divine, écrit-il, « par la lumière de la sagesse de Dieu ».

Daneau, lui, renvoie à sa réfutation du Livre 3 de la controverse 1, où il
ne parle pas du Saint-Esprit, mais indique quatre «notes» ou «marques»
par lesquelles on peut reconnaître qu'une Ecriture est divine. La première
«note» dit par exemple que la vraie doctrine cherche la gloire de Dieu, non
celle des créatures. Daneau, par ailleurs, relève que ces «notes» ne sont pas
exactement celles données par Calvin, mais que les unes et les autres
s'accordent pleinement.

Les théologiens calvinistes, Calvin en tête, fournissent généralement les

deux réponses simultanément: «marques» de la divinité de l'Ecriture (leur
harmonie, leur simplicité, etc.), et le témoignage intérieur du Saint-Esprit.
On s'étonnera peut-être que Daneau ne mentionne pas ici ce second

élément, capital aux yeux de Calvin.
Tout cela, bien entendu, est conforme à la pensée calviniste. Cependant,

si on se réfère à l'Institution chrétienne44, on s'aperçoit que Calvin conçoit
l'Ecriture différemment de ses deux épigones: Alors que pour ceux-ci, en

raison du sujet traité sans doute, c'est la suffisance et la clarté de l'Ecriture
qui importe avant tout, Calvin ne mentionne qu'en passant ces éléments.

42 P. 81, 83, 97 de l'édition citée.
43 Ch. Il, §3.
44 Op. cit. Cf. notamment le Livre 1, ch. VI et sqq.



UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE 411

Leurs thèses concernant l'Ecriture fournissent à Daneau et du Jon leur
deuxième réponse essentielle aux arguments de Bellarmin. Tous deux
affirment, chaque fois que cela est possible, que telle tradition apostolique invoquée

par les catholiques romains est en fait contenue dans l'Ecriture. En

somme, là où les romains affirment que telle doctrine scripturaire est

complétée par une tradition orale, les calvinistes répliquent que l'Ecriture
contient tout ce qu'il est nécessaire de savoir. Ainsi, au ch. 2, § 4, Bellarmin
prétend que l'institution de l'Eucharistie a été en grande partie transmise

par la tradition apostolique. Daneau45 réplique: Tout ce qui concerne
l'institution de la sainte Cène est écrit. Les présupposés théologiques différents
mènent au dialogue de sourds.

D. L'argumentation scripturaire chez Bellarmin. Daneau et du Jon

Une brève analyse du ch. 5 du Livre 446 et des réponses calvinistes illustrera

parfaitement ce qui vient d'être affirmé. Les deux arguments essentiels

de Junius et de Daneau se résument par les formules: «c'est écrit» et

« ritualia ».

Le «testimonium» 2 du ch. 5 comprend les passages scripturaires
suivants: 1 Co 11,2; 1 Co 11,16; 1 Co 11,23; 1 Co 11,34.

A propos de 1 Co 11,2-16, Bellarmin remarque d'abord avec raison que
Paul traite en ce passage «de modo orandi in Ecclesia». Puis faisant allusion

à 1 Co 11,2, il relève que les «praecepta de modo orandi», dont Paul

dit en ce passage qu'il les a «transmis», ne sont écrits nulle part: car ceux

qui sont contenus en 1 Co 11,3-16 ne sont qu'une addition à ceux que Paul

a transmis auparavant par oral.
Daneau, comme du Jon, répliquent d'abord que Paul parle ici visiblement

de «ritualia». Puis ils précisent que, de toute façon, les «praecepta»
dont il est question sont écrits en ce passage même (1 Co 11,2-16).

En ce qui concerne 1 Co 11,34, Bellarmin relève qu'ici Paul annonce des

«dispositions» futures qu'il prendra. Or ces dispositions ne sont écrites

nulle part. Elles relèvent donc de la tradition orale. Puis, Bellarmin précise

que ces dispositions orales ne concernent pas seulement des questions

rituelles, mais aussi (d'ordination des ministres, la messe, etc.».

Daneau traite froidement cette affirmation de Bellarmin de « praesuppo-
sitio inepta». Quant à Junius, il fait remarquer47 que le verbe SiaTC^ouai

(«disponere»), utilisé en 1 Co 11,34, s'applique toujours à des questions

45 P. 74 de l'édition citée.
46 Le ch. 5 n'est analysé ici que très partiellement. Il comprend en tout cinq

groupes de citations ou «testimonia».
47 Suivant sur ce point Th. de BÊze, neodori Bezae annotationes in Novum Dn.

Nostri Jesu Christi Testamentum, t. 2, Genève 1594, p. 217.



412 LUC PERROTTET

rituelles, jamais aux vérités de la foi. On trouve donc une fois de plus ici la

réponse « ritualia ».

Notons enfin que le «testimonium» 3 (2 Th 2,15) donne lieu à une
discussion du même ordre. Ici encore, toute la question, pour les adversaires,
est de savoir si «tout est écrit» (malgré le «sive per sermonem») ou si ce

passage révèle la présence d'une tradition orale.

Conclusion

Il suffit d'ouvrir Y Institution chrétienne48 ou les commentaires bibliques
de Calvin pour mesurer à quel point le discours théologique a évolué en

quelques décennies49. Précisons: au niveau du contenu du dogme, Junius et
Daneau ne font que répéter le plus souvent la pensée du Réformateur. C'est
essentiellement la forme du discours qui a changé.

Les textes de Junius et de Daneau sont faits d'une succession de
raisonnements logiques serrés, qu'ils n'interrompent que pour lancer une invective
à l'adversaire. Les préoccupations rhétoriques de Calvin ont presque totalement

disparu.
Mais ce qui est sans doute le plus frappant, c'est de constater à quel

point la discussion s'est spécialisée. A propos du ch. 5, Bellarmin et ses deux
adversaires se livrent à une discussion serrée, qui tourne autour de deux

problèmes: Telle doctrine est-elle écrite ou non? Telle citation scripturaire
concerne-t-elle un article de foi ou non? Calvin dans ses commentaires aux
mêmes passages scripturaires50 n'aborde jamais ces questions. L'essentiel

pour lui, et il l'affirme hautement, est que de toute façon les traditions
catholiques sont contraires à la Parole de Dieu.

De Calvin à du Jon et Daneau, la discussion s'est précisée. Elle s'est

aussi figée. Alors que les textes de Calvin, quel que soit le sujet abordé,
charrient toujours les grands thèmes du protestantisme, du Jon et Daneau

circonscrivent soigneusement leur sujet. Ils discutent en spécialistes,
soucieux de faire complètement et définitivement le tour d'un problème.

On ne peut manquer d'être frappé, enfin, à quel point Bellarmin et ses

adversaires limitent leurs préoccupations à l'aspect intellectuel des

problèmes abordés. Calvin a encore le souffle du croisé combattant l'ennemi

papiste. Du Jon et Daneau discutent en professeurs, plus soucieux de

formuler correctement leurs propositions que d'entraîner l'adhésion des fidèles

par la vigueur ou la chaleur de leur prédication.

48 Op. cit. Cf. surtout le Livre 4, ch. 10.
49 Relevons que notre comparaison n'est que partiellement légitime. L'Institution

et les Commentaires ne sont pas uniquement des ouvrages de polémique. Et surtout,
Calvin ne traite qu'en passant de la question des traditions apostoliques.

50 Cf. notamment le commentaire de Calvin à 1 Co 11,34, op. cit., col. 485-496.



UN EXEMPLE DE POLÉMIQUE RELIGIEUSE 413

Un parallèle s'impose ici: Les théologiens de la fin du XVIe siècle
ressemblent aux Pères des premiers conciles s'efforçant de fixer en formules
aussi univoques que possible les mystères christologiques ou trinitaires.
C'est le temps où on précise, où on conceptualise ce que le souffle de

l'Esprit a inspiré aux apôtres. (A cet égard, il est sans doute révélateur que
Bellarmin, comme on l'a vu11', blâme sévèrement l'incohérence de la Bible!)

On peut mépriser ces périodes où s'installe l'orthodoxie, avec ses

dogmes et ses formules limitatives. Il semble pourtant bien que la religion
chrétienne, par son essence même, ne puisse se passer de ces étapes où la

théologie se fixe, ou se fige si on préfère, et semble priver le message chrétien

de son formidable pouvoir de création.

5 ' Cf. ci-dessus p. 402.


	Un exemple de polémique religieuse à la fin du XVIe siècle : la défense de la tradition par Robert Bellarmin (1542-1621) et la réplique calviniste

