Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Quelques reperes d'une théologie de I'évangélisation
Autor: Widmer, Gabriel. P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 383-394

QUELQUES REPERES D'UNE THEOLOGIE
DE L'EVANGELISATION

GABRIEL PH. WIDMER

Pour le piétisme et le Reéveil, évangéliser signifiait appeler a la conver-
stion les baptisés devenus indifférents et les paiens laissés dans I'ignorance
du Christ. Aujourd’hui, ’Occident se déchristianise, le Tiers-Monde se
décolonise et se nationalise; le monde se sacralise secrétement, I'Eglise se
sécularise ouvertement. Les Eglises se trouvent dans I'obligation de redé-
finir leur tiche missionnaire a partir des deux objectifs fondamentaux de
toute évangelisation: changer les structures sociales, politiques, économi-
ques pour permettre a ’homme d’entendre I'Evangile du salut et de le com-
prendre, changer simultanément sa maniére de vivre dans ses relations avec
les hommes et avec Dieu. Ces objectifs tiennent compte des transformations
culturelles, de la décomposition des systemes économiques et sociaux de la
société actuelle et de la nécessaire modification des conduites de ’homme
s’il veut opérer ce changement structurel ',

Méme si des divergences subsistent entre les Eglises dites évangéliques et
celles qui se rattachent au Conseil (Ecuménique des Eglises (COE) sur la
question de la priorité d’'un de ces objectifs sur I'autre, une relative unani-
mité se fait jour entre elles: évangéliser ne signifie pas seulement réveiller et
convertir, mais mettre en ceuvre le plus grand nombre de moyens possibles,
et parmi eux la prédication de I’Evangile, pour libérer les hommes victimes
a des degrés divers de toutes les formes que peut revétir la violence, pour
réconcilier les ennemis et pour pratiquer la justice en vue de la paix. Preuve
en soit les textes du département « Mission et évangelisation» du COE et
ceux que publient les communautés évangéliques’. Depuis Vatican II,

I'Cf. les principaux textes des «Conférences de foi et constitution» relatifs a
I'évangélisation dans LUKAS VISCHER, Foi et constitution, Neuchatel-Paris 1968 (entre
autres, Lund 1952, p. 98s., p. 133s.; La Nouvelle Delhi 1961, p. 140; Déclaration de
Rolle 1957, p. 231ss.); les rapports de la deuxiéme section de la Premiére assemblée
du Conseil cecuménique des Eglises, Amsterdam 1948, Neuchatel-Paris s.d., p. 81ss., de
la deuxiéme assemblée, Evanston 1954 sous le titre L'espérance chrétienne dans le
monde d'aujourd hui, Neuchatel-Paris 1955, p. 131ss., de La troisiéme assemblée, La
Nouvelle-Delhi 1961, Neuchatel 1962, p. 234 (constitution du DME, «Division des
missions et de I’évangélisation », a la suite de I'intégration du « Conseil international
des Missions» — CIM — au « Conseil cecuménique des Eglises»), de La cinquieme
assemblée, Nairobi 1975, Paris 1976, p. 45ss.

2 Cf. Le salut aujourd’hui. Documents de la conférence missionnaire mondiale de
Bangkok 1973 — Présentés par JACQUES RosSeL, Geneve 1973; La déclaration de



384 GABRIEL PH. WIDMER

I’Eglise catholique romaine partage une conception de I'évangélisation trés
proche de celle des autres Eglises?.

Cette conception a la fois englobante et diversifiée confirme que I'Eglise
est missionnaire par vocation: elle répond a I'ordre de son Seigneur, et par
essence: la foi, I'espérance, I'amour que fait naitre le message, sont commu-
nicatifs par eux-mémes. Cette conception suppose aussi que chaque croyant
doit participer a cette tiche missionnaire.

Cette conception distingue la préévangélisation de I’évangélisation a
proprement parler. Comme premiere phase de la tache missionnaire de
I'Eglise, la préévangélisation (I’antique praeparatio evangelii) vise a faire
rencontrer personnellement le Christ a celui qui I’a oublié ou qui I'ignore,
en les sensibilisant au sens de leur existence a partir de leur situation
concrete. Les deux phases suivantes, celles de I’évangélisation, comprennent
la proclamation du Christ, sauveur et seigneur, et 'appel a le suivre, puis
I'initiation catéchétique au baptéme. Ces taches engagent la communauté a
faire tout ce qui est en son pouvoir pour modifier le milieu de vie de ceux
qu’elle appelle et initie a la foi, le probléme restant ouvert de savoir dans
chaque situation avec qui collaborer en vue de ce changement.

Cette conception de 'évangelisation réclame une connaissance sérieuse,
a la fois historique et actuelle, du milieu ou se deroule I'activité mission-
naire: la paroisse d’une société urbanisée et industrialisée n’évangelise pas
de la méme maniere qu'une communauté urbaine d’'une nation en pleine
revolution culturelle et industrielle. Dans ces conditions, la théologie de
I’evangélisation est plus contextuelle et kérygmatique que spéculative et sys-
tematique; elle suppose que la communication de ’Evangile n’est ni natu-

Lausanne «issue du Congrés international pour [’évangélisation mondiale
(CIPEM)», Lausanne 1974, organiseé par les eglises évangéliques; on trouvera
d’utiles informations sur le rapprochement des deux objectifs de I'évangélisation
dans Lettre mensuelle sur I'évangélisation publiée par la « Commission de mission et
d’évangelisation» du COE.

3 On trouvera des commentaires du Décret ad Gentes dans L'activité missionnaire
de I'Eglise, Paris 1967, particuliéerement ceux du P. Y.-M. CONGAR, « Principes doctri-
naux», p. 186ss., du P. D. Grassi, « La prédication missionnaire», p. 255ss., du
Décret Lumen Gentium dans L’Eglise de Vatican 11, tome 111, Paris 1966, surtout les
contributions de J. GIBLET, p. 926ss.; dans tome II de B. vaN LEEUWEN, p. 450ss.
Signalons le Handbuch der Verkiindigung 1-11, édité par B. DREHER, N. GREINACHER
et F. KLoSTERMANN, Freiburg, Basel, Wien 1970, et le Handbuch der Pastoraltheologie,
Praktische Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart, édit¢ par F.-X. ARNOLD,
K. RAHNER, etc., Freiburg, Basel, Wien 1970, particulierement dans le tome I, « Die
Verkiindigung des Wortes », p. 237ss., dans le tome 11/2, « Wesen an Eigensténdigkeit
der dusseren Mission als Grundfunktion der ganzen Kirche», p. 52ss., dans le tome
[11, « Die Wortverkiindigung als Gemeindereignis », p. 158ss. et « Die Wortverkiindi-
gung in der Gemeinde», p. 158ss. On trouvera un point de vue systematique dans
MICHEL DAGRAS, Théologie de I'Evangélisation, Paris 1976 et dans M.-D. CHENU,
Peuple de Dieu dans le monde, Paris 1966.



UNE THEOLOGIE DE L'EVANGELISATION 385

relle ni spontanée comme le vérifie 'histoire de la mission et de I'extension
de I'Eglise. Pour reprendre la distinction barthienne entre tiches « externe »
et «interne» de la communaute, c’est-a-dire I’évangélisation et I'édification,
on peut dire que la premiére est prioritaire, mais qu’elle requiert les services
de la théologie pour conserver I'intégrité du message en face de toutes les
deviations qu’entrainent sa diffusion et sa transmission dans différentes cul-
tures*:

Une telle conception tient compte de la distinction entre la tache mis-
sionnaire de I’Eglise et la mission civilisatrice de la société civile. Elles ont
en commun [’humanisation des relations interpersonnelles en vue de
donner a I'homme son identité et sa dignité et la socialisation des relations
de travail pour I'amélioration des conditions de vie. Elles différent en ce
que ’évangelisation repose sur 'action de la grace en I’homme et dans les
nations en vue de leur transformation, alors que l’action civilisatrice
s’appuie sur le travail, sur 'organisation de la production et de la distribu-
tion, sur le développement des moyens d’information. Pour I'une, I'’homme
collabore avec Dieu a I'instauration du Royaume; pour l'autre, il travaille
pour assurer sa survie et ameliorer sa condition.

L’Eglise est de plus en plus consciente de n’avoir plus le monopole de la
mission civilisatrice dans la société moderne et pourtant, grace a I’Evangile,
elle doit continuer a déjouer les ruses du totalitarisme, qui, sous prétexte
d’apporter le bonheur, déshumanise les hommes en leur imposant la plani-
fication et la bureaucratie avec leur recours a la violence; elle doit démas-
quer les illusions des modéles collectivistes qui se veulent civilisateurs. Elle
n’y réussira qu’en se référant a une théologie critique de toute interprétation
de I’'Evangile qui le réduirait a un mythe aliénant, a une utopie pour initiés
ou a une idéologie au service d’une Eglise jalouse de ses pouvoirs.

La théologie de I’évangélisation a pour tdches: 1° 'examen, dans des cir-
constances historiquement déterminées, des conditions de possibilite
constantes et variables de la communication de I’Evangile; cet examen doit
montrer la nécessité d’en préserver le paradoxe pour ne pas mettre I’Evan-
gile a la remorque d'une propagande religieuse ou politique; 2° la définition
des critéres qui permettent d’évaluer le contenu du message actuel et ses
moyens de communication et d’apprécier leur conformité au message ori-
ginal, qui doit demeurer la référence de toutes ses réinterprétations et de
toutes ses actualisations.

Dans les pages suivantes, je me limiterai a I'¢tude de cette critériologie,
I’examen des conditions de possibilité réclamant de longues analyses, car 5i

4 KARL BARTH, Dogmatique, fascicule 25, Geneve 1974, p. 170. On trouvera dans
ce fascicule, consacré a I'Eglise pour le monde, la missiologie de Barth qui s’appuie
sur I'action de Jésus, 'homme royal, cf. fascicules 20 (Genéve 1968), p. 206ss.;
26 (Geneve 1969), p. 210ss.



386 GABRIEL PH. WIDMER

les constantes existent, elles sont toujours tissées dans I’étoffe d’une civilisa-
tion donneée. Il faut seulement noter que la théologie de I'évangélisation fait
partie intégrante de la tdche missionnaire de I'Eglise et n’en est pas un
appendice superflu. En outre, I’évangélisation n’est pas la communication
de n’importe quel message, mais la communication d’'une parole reconnue
comme la Parole de Dieu, qui libére, réconcilie et sauve I’lhomme effective-
ment.
*
* *

En effet, évangéliser, c’est communiquer la Parole par laquelle Dieu se
communique. Dieu n’est jamais sans sa Parole et sa Parole a son origine en
lui. Le Dieu biblique se révele en parlant par des témoins, qui, sous l’action
de son Esprit, deviennent ses porte-parole, et par le témoin par excellence,
le Christ Jésus que I’Eglise confesse comme la Parole de Dieu faite chair.

Proférer la Parole pour ce Dieu, c’est exécuter son projet: se donner un
partenaire pour partager avec lui sa gloire dans le cadre d’une alliance.
Pour que son partenaire puisse entrer en relation avec lui, 1l le dote de la
faculté de I’écouter et de lui parler, de croire en lui et de lui obéir librement;
il lui donne la volonté, c'est-a-dire le pouvoir d’effectuer des opérations
concretes, et I'intelligence avec le langage, c’est-a-dire le pouvoir de realiser
des opérations symboliques. Comme ensemble de signes représentatifs
constitué selon les regles d’un code, le langage est le produit-type de ['acti-
vité symbolisatrice qui permet de remplacer le geste réel par la parole qui le
symbolise. Les porteurs de la révélation eurent peut-étre le pressentiment
que la Parole dont ils avaient la charge conjuguait le concret et le symbo-
lique, a la différence de la parole humaine qui se fonde sur leur clivage: les
signes (les miracles) véhiculent effectivement les interventions de Dieu (les
mysteres).

Le terme d’alliance désigne une réalité effective et symbolique: la rela-
tion vivante entre le Dieu qui élit et le peuple élu comme bénéficiaire de la
promesse contenue dans la Parole salvatrice. Il renvoie a un systeme
d’échanges: 1° Dieu donne la Terre promise comme il donne le Paradis a
Adam en I'appelant a I’existence; 2° Israél recoit la Terre promise comme
Adam recoit son nom et le Paradis; 3° Israél rend la Terre promise a Dieu
en la lui consacrant et en pratiquant la loi et les cérémonies, tandis
qu’Adam a perdu son nom et le Paradis pour n’avoir pas bouclé¢ I’échange a
cause de sa révolte.

La communication est I’expression de la communion: en courant apres
les dieux étrangers et en se prosternant devant les idoles, Israél rompt
I’alliance, s’égare faute de communion avec son Dieu; mais Dieu rétablit la
communication en se tournant vers son peuple, en renouvelant 'alliance: sa
conversion au monde le conduit a identifier sa Parole a Jésus, le dernier
envoyé qui, confessé comme Christ par I’Eglise, I’est aussi comme Fils de



UNE THEOLOGIE DE L'EVANGELISATION 387

Dieu. La conversion du Dieu de I’alliance au monde fonde son appel a la
conversion qui est I'une des raisons d’étre de I’Evangile; elle est 'une des
singularités de la foi chrétienne.

Ainst ’événement qu’est la Parole, est un acte de communication. La
Parole prend forme dans cette structure symbolique qu’est le langage
comme ensemble de signes, pour devenir I'instrument du dialogue entre
Dieu et les hommes. Il y a communion entre Dieu et son peuple par la
Parole que la pensée traditionnelle congoit sous son double aspect concret
et symbolique.

On comprend alors pourquoi, a I’heure ou en Occident cette pensée est
partiellement et lentement remplacée par le savoir positif, Kierkegaard
pose, parmi d’autres, la question qui lui parait essentielle en ces circons-
tances: qu’est-ce que la communication? Son ceuvre montre que Dieu, et
non ’homme, est I'instance premiere et derniére de la communication de
I'Evangile; elle s’inscrit en faux contre 'opinion qui tend a s’imposer a cette
epoque (et peut-étre encore plus a la notre): la culture (qu’elle soit I’affaire
des érudits pour former une élite ou celle des politiques pour unifier les
consciences) et non Dieu peut communiquer I'Evangile>.

Pour saper cette opinion, Kierkegaard distingue la communication
directe qui transmet des informations, de la communication indirecte qui
initie a ce qu’il y a d’essentiel dans I'existence. D'un c6té, la communication
d’un savoir, dont I'acquisition ne change pas '’homme; de 'autre, encore la
communication d’un savoir, puisque tout message existentiel suppose une
information sur I’événement, mais surtout la communication d’un pouvoir
qui transforme celui qui, en écoutant le message, le regoit comme une com-
munication décisive pour lui. En effet, si je n’ai pas besoin d’étre ce que je
sals et ce que je peux dire de ce savoir, I'appel de Dieu, au contraire,
m’ordonne et me donne de devenir ce qu’il me transmet: le devoir de
devenir chrétien.

L’Evangile n’est donc pas I'objet d’un savoir, mais d’'une appropriation,
d’une «réduplication» de I'existence de celui qui y adhere. Il ne peut étre
communiqué qu’indirectement, a travers I'exemple du Christ souffrant, a
travers les énigmes des paraboles, a travers la description des spheres de
I’existence et de leurs différences. Comme pouvoir, la communication fait
que chacun, le messager et son auditeur, garde sa place: Jésus meurt comme

5 Cf. BERNARD VERGOTE, « Dialectique de la communication, introduction et tra-
duction de deux legons de S. Kierkegaard comme privat-docent» in Revue de méta-
physique et de morale, 1971, p. 53ss.; la seconde de ces legons qui datent de 1847 preé-
cise la distinction entre « communication de savoir» et « communication de pou-
voir », entre « communication directe » et « communication indirecte », dont on trou-
vera une analyse a partir également de toute I'ceuvre de Kierkegaard dans ANDRE
CLAIR, Pseudonymie et paradoxe, la pensée dialectique de Kierkegaard, Paris 1976, sur
le rapport entre communication et contemporanéité, p. 305ss.



388 GABRIEL PH. WIDMER

temoin de la vérité, ses apoOtres comme martyrs de ce témoin, I'auditeur
interpellé écoute I'invitation a suivre le Christ sous la conduite des apotres.

En distinguant ces deux modalités de la communication, Kierkegaard se
distangait de la conception de I’évangélisation et de ses moyens propres a
ses contemporains: la prédication sentimentale des revivalistes, la liturgie
des néo-luthériens, les conférences apologétiques des théologiens hégéliens,
les ceuvres de bienfaisance des chrétiens sociaux. Kierkegaard se donnait les
concepts convenables pour maintenir le paradoxe et la folie de la croix,
pour ne pas la vider de son contenu et pour s'opposer a sa réduction a un
ideal bourgeois. La réappropriation de la Bonne Nouvelle n’est authentique
que la ou le message est celui de la croix, ou le Christ est par ses souffrances
le redempteur et le modéle.

Kierkegaard expose un modele de la communication applicable a
I’Evangile, qui est encore valable aujourd’hui et dont les composantes sont
les suivantes: 'auteur, le message, les destinataires, le mode de communica-
tion. De ce modele, on pourrait en conclure librement: il est le modéle-type
de la communication ou 'auteur est un et plusieurs, ou le message renvoie a
'auteur, ou les destinataires sont préparés a recevoir le message par le mes-
sage lui-méme et ou le mode de communication lui est adéquat.

*
* *

L'auteur du message: au premier degre, c’est Dieu, puisqu’il en prend
I'initiative; au second degré, c’est Jésus-Christ, puisque, rempli de I'Esprit, il
se présente a son heure comme le héraut de la Bonne Nouvelle. Comme
porteurs inspirés de la Parole, les prophetes et les apotres en sont aussi a
leur maniére les auteurs, puisque les premiers annoncent I'Evangile et les
seconds le transmettent, en se réclamant du mandat que Dieu leur confere
en les légitimant par I'’envoi.

La communication du message n’est pas I’affaire de n’importe qui, mais
de celui qui est envoyé par Dieu: le Christ Jésus est I'envoyé extraordinaire
qui recoit a son tour le pouvoir d’envoyer®. Cette structure de I’envoi
déploie I'espace de la communication et de la diffusion du message. En la
personne de Jésus, I’envoyé représente de maniere exemplaire son manda-
taire: Dieu, le Pére, et les destinataires de son mandat: les hommes, ses
fréres. Cette double représentativité, symbolisée par la double filiation de
Jésus, ne signifie pas qu’il se substitue 4 Dieu et aux hommes, mais qu’il
devient solidaire avec Dieu et avec les hommes: sa solidarité indique, dans

6 Dans son ouvrage L'Eglise dans la force de I'Esprit, Paris 1980, J. MOLTMANN
montre comment et pourquoi I'Eglise, a la suite du Christ et des apotres, est la com-
munauté qui envoie, car la responsabilité missionnaire lui incombe et non au clergé,
a la hiérarchie (cf. p. 20ss., 389ss., passim).



UNE THEOLOGIE DE L'EVANGELISATION 389

I'incognito, sa représentativité pour lutter contre I'adversaire de Dieu et des
hommes.

Dans le cas de I'Evangile, la communication regoit donc sa forme du fait
que son auteur historique est envoyé et inspiré et que son mandat est qua-
lifie par la représentativité et par la solidarité de son héraut. Pourquoi?
Parce que la structure d’envoi est celle d’une relation de dépendance sous
I'angle de I'origine et de la finalité: le héraut vient de Dieu et y retourne,
Dieu le légitime et garantit I'authenticité de son message. Et par voie de
conséquence, I'envoi caractérise une maniére originale pour Dieu de se
rendre présent a I'histoire, sa conversion au monde dans I'incognito qui lui
permet de s’y communiquer a partir du monde lui-méme comme le Dieu
humilié aupreés des hommes opprimés.

Dans ces conditions, Jésus tient son autorité de Dieu, ses apoOtres tien-
nent la leur de sa seigneurie résultant de sa crucifixion et de sa résurrection.
L’opposition a I’Evangile au nom de la tradition conteste cette autorité,
I"authenticité et la légitimité qui en découlent.

Le message: a partir de la proclamation du verdict de condamnation et
d’acquittement, I'Evangile appelle a la repentance et a la participation aux
promesses du Royaume. Il provoque une rupture dans le cours de I’histoire
des relations entre Dieu et son peuple et un redépart; il trace ainsi une ligne
de partage entre un ancien et un nouvel état de choses qui se traduit dans la
lente transmutation des valeurs en cours et par la mise en cause des préten-
tions de I'’homme, de ses normes, de ses croyances; il modifie profondément
le cours de I’histoire et de I'existence de ’'homme. Un tel retournement pos-
tule la conversion de Dieu au monde signifiée par 'identification du servi-
teur souffrant au Fils de Dieu et dévoilée sub contrario dans la passion de
Jesus; il postule rétroactivement la conversion de ’homme et des nations a
Dieu. La dimension apocalyptique du message se fait jour dans ce double
mouvement de conversion provoqué par le message transmis et regu: le
message dévoile a partir de la croix et de la résurrection de Jésus le sens de
I'histoire passée et de I’avenir dans la crise du présent. L’ére menacée par le
chaos est en train de s’achever, une nouvelle ére placée secréetement sous le
signe du Royaume commence. C’est pourquoi ce message déstructure sous
I'action de Dieu les messages traditionnels en en découvrant I'impuissance
et il se présente comme une nouveauté: évangile de la promesse, par rap-
port a la loi. Par sa nouveauté, le message pousse les tensions et les contra-
dictions de I'histoire a leur extréme; il oblige 'homme a I'accepter ou a le
rejeter.

Les destinataires: le message vise a I'universalité. Il s’adresse a tous sans
distinction de race, de culture, de classe, de sexe, a toutes les victimes des
forces négatives qui les tiennent captives de la mort. Ses destinataires sont a



390 GABRIEL PH. WIDMER

la fois les impies et les idoldtres que Dieu seul peut justifier. L'Evangile, 4 la
différence de la loi, dispose a le recevoir celui qui regoit le pardon; il lui fait
connaitre le vrai Dieu, le vrai culte qui doit lui étre rendu, le vrai service
qu’il doit a son prochain. Son universalité ne fixe aucune limite ni locale ni
temporelle a sa diffusion; elle fait de tous les destinataires de I'Evangile ses
messagers.

Le mode de communication: la communication du message sur le salut
gratuit ne peut fonctionner que sur le mode de la grace et non pas sur celui
de l'utilité comme cela se passe pour les messages usuels ou sur le mode du
savoir positif pour ce qui concerne les informations scientifiques. Sur le
mode de la grace signifie que Dieu se communique a travers ses promesses,
son pardon, sa générosite illimitée manifestés dans sa conversion au monde.

Formellement, les messagers usent aussi bien du langage descriptif et du
langage désignatif qu’ils combinent dans des récits édifiants, des paraboles,
des discours didactiques. Ce langage complexe préserve I'historicité du mes-
sage et ses énigmes. Il indique ses différences d’avec le langage mathéma-
tique de I'évidence et d’avec le langage philosophique de la question. Le
langage chiffré ou figuratif convient au message et a sa communication et le
distingue du langage naturel des messages utilitaires et du langage artificiel
des sciences. Ce langage oblige 'auditeur a I'interpréter a ’aide d’un code
qu’il doit apprendre; ce faisant, il le mobilise conformément a sa finalite.

Les récits édifiants déclenchent des effets de communication, ils émeu-
vent et amorcent un mouvement de changement. Les paraboles découvrent
a leurs interpréetes leur situation particuliere en face de l'imminence du
Royaume et la nécessité pour eux de se repentir. En sollicitant la réflexion,
les discours didactiques développent les implications de la nouveauté du
message tant au niveau de la connaissance qu’a celui de I'action. Les doxo-
logies, les confessions de foi marient, a leur maniére, le langage constatif
pour sauvegarder I’historicité et la dimension eschatologique de I’Evangile,
et le langage performatif pour impliquer I'auteur et les destinataires dans un
processus de conversion. Historiquement, la communication de I’Evangile
recourt encore a toutes les formes de I’art pour rendre le message visible et
audible a l'intérieur méme de son mystere. L’étude de ces modes de com-
munication doit rester subordonnée a celle de son contenu, sinon 'acte de
communiquer avec ses modes risque de n’étre plus conforme au message
communiqué et les moyens de communication finiront par déterminer le
contenu de I’Evangile.

*
* *

Cette esquisse des composantes de la communication comme acte et
message souléve la question critique, celle de sa possibilité: a quelles condi-
tions ’Evangile est-il communicable de I'auteur au destinataire et compré-



UNE THEOLOGIE DE L'EVANGELISATION 391

hensible aux deux? Comment se fait-il que le sens qu’il revét pour 'auteur
soit accessible au destinataire? Il faut supposer que la communication sur le
mode de la grace divine mobilise cependant la raison humaine, ne serait-ce
que pour elaborer, a partir du message, un discours cohérent qui rende
compte de son intelligibilite (donc de sa crédibilité) et des critéres qui per-
mettent d’en évaluer la valeur et la portée.

Ici, la raison est théologique en ce que les idées qui reglent et orientent la
constitution de son discours et le discours lui-méme, sont celles de Dieu, de
I"'Eglise et du monde. Sans la mise en ceuvre de ces idées régulatrices et
directrices, la communication serait impossible sur le mode qui est le sien et
la conformité de son message actuel au message original ne pourrait étre
appréeciee. Ces idées de la raison théologique lui permettent de formuler la
normative de I’évangélisation pour la différencier d’un discours, par
exemple, sur la civilisation ou d’'un message de propagande religieuse, poli-
tique ou culturelle. Cette normative concerne aussi bien les objectifs, le
contenu que les moyens de I’évangeélisation.

Le contenu de ces trois idées de la raison théologique lui est fourni par le
message originaire enrichi de tout ce que lui apporte sa transmission et des
expériences qu'il provoque chez les destinataires.

L'idée de Dieu: le Dieu qui se révele dans et par sa Parole, une Parole
qui s’identifie au moment décisif a Jésus, transcende toutes les idées et
toutes les représentations que l'on a et que I'on peut donner de Dieu.
Cependant ses témoins proclament la liberté de son élection, sa souverai-
neté sur le monde et I'histoire, ses perfections, sa fidélité et sa sainteté dans
le renouvellement et I’élargissement de I’alliance, c’est-a-dire la communica-
tion de lui-méme. L’'idée de Dieu correspondrait a son dessein créateur,
réconciliateur et glorificateur. La communication de ce dessein d’abord a
Israél, puis a I’Eglise et par elle au monde serait le moteur de la tdche mis-
sionnaire. Cette idée s’exprime entre autres par les figures de la paternité, de
la filiation et du lien d’amour, qui sont inséparables de la figure du Christ,
celle du Dieu-Homme qui récapitule en lui toute ’humanité et son destin.
L’idée de Dieu est celle d’'une communion unifiant, sans confusion mais
dans la distinction, Dieu et sa création dans la diversite de ses modalites,
celle d’'un principe unificateur dans le respect des différences, c’est-a-dire
I'idée de Royaume de Dieu dont I'accomplissement est encore différé. Etant
donné son ouverture a I'eschatologique, cette idée de Dieu garde la raison
théologique de tout compromis avec un systeme idéologique qui la mettrait
au service d’'une propagande; elle n’est pensable qu’en régime de foi.

L'idée d’Eglise: si I'idée de Dieu est celle de I'unité finale différenciée du
créateur et de sa création, 'idée d'Eglise est celle du remembrement au
cours de I'histoire des éléments dispersés du monde et de I'humanite. Elle a



392 GABRIEL PH. WIDMER

pour figures celles du corps en voie de constitution, du peuple en voie de
rassemblement. Ce remembrement se fait a partir de la téte qui préexiste au
corps et au peuple: mediateur pour étre le récapitulateur, le Christ prolonge
son action a travers celle de la puissance illuminante, sanctifiante et vivi-
fiante de I'Esprit Saint. En ce sens, I'idée d’Eglise est une reprise de celle
d’incarnation qu’elle universalise. Si I'idée de Dieu renvoie a ['unité récapi-
tulatrice, celle d’Eglise recouvre celle d’unité intégratrice, la démarche qui
intégre le corps a la téte pour constituer le Christus totus. Si I'idée de Dieu
signifie le Vivant, auteur de toute vie, celle d’Eglise indique le lent travail de
'enfantement et de la maturation par I’Esprit en vue de la plénitude finale,
dont 'avenement ne cesse d’étre différé. Ici aussi, I'idée d’Eglise retient la
raison théologique de compenser la docte ignorance de la foi et de I'espé-
rance par les abstractions de l'idéologie.

L'idée de monde: par rapport aux deux premicres idées, celle de monde
est a la fois celle de la résistance a ces idées, leur négation impliquant divi-
sion et démembrement, et celle d’'une déficience, d’un inachévement conge-
nital que seule une grace pourrait combler. Elle est figurée par le concept de
totaliteé d’une réalité organique qui se fait et se défait constamment sous
I'action, sans cesse renaissante, d’une sacralisation de la spatio-temporalité
pour déjouer son éclatement et surmonter ses contradictions. Cet idéal de
consistance au niveau du discours échoue a cause de I’essentielle précarité
du réel; il ne pourrait étre réalis€ que par un acte souverain et recréateur,
dont le réel, bien qu’il I'exige, est incapable. Cet acte devrait désacraliser le
monde, le faire passer par la négation de sa résistance a Dieu et a I'Eglise
pour le recréer. L’idée de monde renvoie donc a une reéalite, qui, bonne en
son essence, est en son état actuel pervertie et brisée; cette realité doit passer
par une série indéfinie de mutations pour sortir des contradictions qui
I’alienent et pour lui faire retrouver son harmonie. Ici encore, 'idée de
monde interdit 4 la raison théologique de chercher de I'aide dans une
théorie synthétique et totalitaire.

Les trois idées de Dieu, d’Eglise et de monde comme unite récapitula-
trice, intégratrice et en voie de rétablissement permettent a la raison théolo-
gique d’exercer non seulement sa fonction critique, mais aussi sa fonction
unificatrice: la possibilité de concevoir des relations entre I'ideal et le reel
qui pourraient servir a I’¢laboration de la normative de l'évangelisation.
Elles configurent I’espace du discours théologique comme la communica-
tion de la révelation met en perspective, a partir de Jésus-Christ, I'Eglise et
le monde; elles I'orientent vers I'idée de plénitude finale comme ['histoire
du salut dirige le monde par I'Eglise vers le Royaume. En ce sens, ces idées
conduisent a I'idéal de Royaume de Dieu, de Christ total et de monde har-
monieux. Cet idéal éclaire la raison sur la différence entre Dieu et ce qui
n’est pas Dieu: Dieu ne s’enferme pas dans la dialectique de la négativité et



UNE THEOLOGIE DE L'EVANGELISATION 393

de la positivité qui entraine I'Eglise et le monde vers leur accomplissement,
mais il la dirige. L'idée de Royaume est le foyer de cette constellation
constituée par I'Eglise et par le monde, dont I'idéal d’cecuménicité et de
catholicité ne se réalisera qu’a la manifestation encore retardée du Régne de
Dieu.

Ces trois idées servent de principes a une théologie de I’évangélisation
respectueuse de I'originalité irréductible de I’Evangile et de sa communica-
tion. Mais elles imposent leurs limites a cette théologie, qui ne peut étre
qu’une theologie de la croix, I'Evangile étant la parole de la croix.

En transgressant ces limites, la communication du salut risque de virer a
la propagande et I'oblige a recourir a la violence, et la raison théologique
s'expose a se diviniser, a se mystifier par son désir d’aboutir a une synthése.
Elle n’évite I’écueil de la spéculation qu’en maintenant les differences entre
les idées et leur idéal d’une part et le réel d’autre part avec leurs limitations
respectives. Car si les idées donnent a la raison théologique de discerner ce
qui est intelligible dans le message pour en déduire des critéres, elles lui
interdisent d’élaborer un systéme qui prétendrait faire la synthése de Dieu,
de I'Eglise et du monde comme si la raison pouvait se situer dans la pléni-
tude finale. En effet, le message ne fait que soulever partiellement le voile
qui la couvre encore.

Dans les conditions présentes, les idées de la raison théologique sont des
idées-limites adaptées en quelque sorte aux situations-limites concretes que
découvre le message dans sa fonction apocalyptique: le jugement, la mort,
le pardon, la nouvelle naissance.. Comme idée de son Reégne, 'idee de
Dieu conteste radicalement les prétentions de la raison philosophique et
politique a totaliser le réel dans un discours; elle les renverse en y introdui-
sant les antinomies de la finitude et de I'infinitude, de la précarite et de la
consistance constitutives des idées d’Eglise et de monde. Car la raison théo-
logique ne parvient pas a réduire le paradoxe d’'un Dieu qui se convertit
incognito au monde pour que le monde se convertisse a lui, un Dieu pour-
tant dont les perfections dépassent ce que la raison peut concevoir. L’idée
de Dieu est prise entre les limites de sa gloire et de sa bassesse et elle greve
d’une hypothéque les idées d’Eglise et de monde.

De méme, I'idée d’Eglise, celle d’'un corps en voie de remembrement,
trouve sa limite dans celles de division et d’opposition si manifestes dans la
réalité des schismes, des hérésies, des persécutions. L'unité et 'universalite
de I'Eglise n’en constituent pas des données, elles sont inscrites en elle
comme des promesses dont la réalisation tarde tandis que continuent les
tensions internes et externes.

De méme, I'idée de monde, celle d’une totalite harmonieuse a recréer,
porte en elle sa propre limitation, puisqu’elle ne parvient pas a raccorder le
réel a son idéal. Le monde exige une unité qui ne lui est pas donneée et cela



394 GABRIEL PH. WIDMER

a travers la cassure qui I'affecte. Mais cette exigence ne peut étre comblée
par un discours spéculatif sans prise sur la realite.

Ainsi ces idées-limites correspondent-elles aux bornes de la raison tra-
vaillant en régime de foi et aux obstacles concrets auxquels se heurte I’évan-
gelisation dans le monde et dans I'Eglise. La raison est incarnée, en effet,
dans une situation déterminée par le temps de la patience de Dieu qui
permet au Christus totus de se constituer tandis que le monde devient tou-
jours plus précaire; elle tient ses idées de la communication de Dieu elle-
méme a travers le message, et non pas d’elle-méme ou d’une experience. La
raison rencontre aussi les limites du langage, celles de la communication,
car ce que Dieu révele paradoxalement, sub contrario, ne peut étre dit que
figurativement et non pas directement.

Les limites ideelles, concretes et langagieres d’une theéologie de I'évange-
lisation ne peuvent étre déplacées et dépassées que par I'intervention de la
grace divine qui, seule en définitive, donne a la communication de I’Evan-
gile son efficacité au niveau de la connaissance et a celui de la pratique.
C’est elle qui en fait une Parole de Dieu a travers une parole humaine. Mais
le mouvement de I'Esprit saint dans la communication échappe a la raison
théologique qui le postule et I'exige, mais ne peut se le donner, ni le conce-
voir.

La normative de la théologie de I’évangélisation est donc un ensemble
d’énonceés dont les principes relévent de la raison théologique qui les tient
d’ailleurs et de plus haut que d’elle-méme. A I’heure ou les églises redéfinis-
sent leur tiche missionnaire, cette normative qui tient compte des quatre
composantes de la communication leur est indispensable, si elles veulent
éviter les séductions de la propagande et les attraits des idéologies, et si elles
veulent annoncer I’Evangile de Jésus-Christ et non pas un autre. Negliger le
role de cette normative les exposerait a trahir la cause de Dieu qui selon
I’Evangile est la.cause de 'homme, et signer leur arrét de mort dans une
société tiraillée entre sa sécularisation et sa resacralisation; mais sa valorisa-
tion actuelle dans le cadre d’une théologie de la vocation et de la mission
est, pour les églises, un moyen constructif pour proclamer I’Evangile face a
la montée des religions populaires et positives, a une condition cependant,
celle d’élaborer simultanément une théologie de I’édification de I'Eglise, elle
aussi soucieuse de I'exigence cecumeénique.



	Quelques repères d'une théologie de l'évangélisation

