Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Pratigues missionnaires et communication de I'évangile dans le
christianisme primitif

Autor: Bovon, Francgois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 369-381

PRATIQUES MISSIONNAIRES
ET COMMUNICATION DE L’EVANGILE
DANS LE CHRISTIANISME PRIMITIF

FRANCOIS BOVON

La situation contemporaine, au niveau des réflexes comme de la
reflexion, de I’Eglise locale comme des organisations mondiales, se caracté-
rise par trois options théologiques qui sont aussi trois styles missionnaires:
1° la transmission multitudiniste de I’héritage chrétien, que nous faisons
avec inquietude et parcimonie; 2° la diffusion de la bonne nouvelle sur le
mode du message de conversion, avec le recours agressif et euphorisant aux
moyens de communication de masse; 3° la présence au monde de cellules
chrétiennes en des quartiers ou des pays paiens sur le mode silencieux et
discret de la priére ou actif et partial de la pratique libératrice. Ces options
et ces attitudes sont-elles compatibles? Pour s’en assurer, il convient de
regarder comment le christianisme primitif a assumé et pensé sa tiche mis-
sionnaire dans cette interaction prometteuse de la réflexion et de I’action.
Dans une premiére partie, nous examinerons a grands traits la réalité mis-
sionnaire du christianisme primitif; dans la deuxiéme, la motivation théolo-
gique de la mission chrétienne; dans la troisiéme, les risques, les ambiguites
et, malgré tout, le succés de la premiére évangélisation.

I. La réalité missionnaire !

Contrairement a une image stéréotypée, le monde antique n’était pas un
terrain vide, que la Providence aurait préparé a recevoir I'édifice de I'Eglise.

L H. FROHUNES et U. W. KNORR, éd., Die alte Kirche (Kirchengeschichte als Mis-
sionsgeschichte, 1), Munich, 1974; M. GReeN, Evangelism in the Early Church, 1970
(trad. francaise sous le titre L’'Evangélisation dans I'Eglise primitive, Annemasse,
1981); F. HAHN, Das Verstdndnis der Mission im Neuen Testament (WMANT, 13)
Neukirchen-Vluyn, 1963; A. voN HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Chri-
stentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1924 (reprint Wiesbaden, s.d.);
M. HeNGEL, « Die Urspriinge der christlichen Mission», NTS 18 (1971-1972) 15-39;
M. HENGEL, Zur urchristlichen Geschichtsschreibung (Calwer Paperback), Stuttgart,
1979, p. 63-105; W.-H. OLLROG, Paulus und seine Mitarbeiter. Untersuchungen zu
Theorie und Praxis der paulinischen Mission (WMANT, 50), Neukirchen-Vluyn,
1979; M. Pesck, «‘Christ did not send me to baptize, but to evangelize’ (1 Co I,
I7a)», dans L. DE LORENZI, €d., Paul de Tarse, apétre de notre temps (Série monogra-
phique de Benedictina, section paulinienne, 1), Rome, 1979, p. 339-362; W. SCHNEE-
MELCHER, Das Urchristentum (Urban-Taschenbiicher, 336), Stuttgart, 1981, p. 123-133.



370 FRANCOIS BOVON

Ceétait plutot un sol gorge de religieux: outre les religions nationales tradi-
tionnelles, telle la romaine qu’Auguste s’était efforcé de raviver, les courants
les plus divers circulaient: sagesses philosophiques qui invitaient au
controle de soi et a I'espérance religieuse face aux forces impersonnelles du
cosmos et de 'empire; sagesses magiques qui promettaient a celui qui s’ini-
tiait aux formules et aux pratiques un pouvoir sur les é€tres et une emprise
sur les elements; religions orientales en expansion, appelées superstitions
par les écrivains romains, telles le judaisme ou la religion égyptienne d’Isis.
Ces convictions, les unes logiques, les autres irrationnelles, ne circulaient
pas au hasard des seuls déplacements des marchands ou des soldats, mais,
selon les sources antiques, elles devaient leur mobilité a des prétres, des phi-
losophes, des magiciens, des missionnaires itinérants qui en favorisaient la
propagation?. Du point de vue extérieur et formel, la premiére mission
chrétienne ne se distingue donc guere des autres formes religieuses. C’est du
reste le terme de «superstition » qu’utilisent les auteurs anciens, tels Tacite,
Suétone ou Pline le Jeune, quand ils en viennent a parler du christianisme?.

Malheureusement, notre ignorance est grande, aussi bien de la mission
chrétienne au premier siecle, en Palestine et en Syrie, par exemple, qu'au
deuxiéme siecle, en Egypte ou en Afrique®. Que savons-nous en particulier
de I'activité missionnaire des Douze, a I’exception, et encore, de Pierre?

Il est néanmoins possible de préciser les voies et moyens qui permirent
au christianisme de se répandre si rapidement (au début du deuxiéme siecle
de notre ére, Pline le Jeune dira® que, dans sa province du Pont, pourtant
excentrique, il a atteint toutes les couches de la population, la campagne
autant que la ville).

A notre surprise, il n’y eut pas qu'une seule pratique missionnaire chre-
tienne. Comme E. Kidsemann® a démontré le pluralisme ecclésial du chris-

2 Cf. H. KOsTER, Einfiihrung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsge-
schichte und Kulturgeschichte der hellenistischen und rémischen Zeit, Berlin, 1980, p.
145-211; 235-259; 372-401.

3 Tacite, Annales, XV, 44, appelle la secte chrétienne une «exécrable supersti-
tion»; SUETONE, Néron, 16, «une superstition nouvelle et malfaisante»; PLINE LE
JEUNE, Epitres, X, 96, parle au paragraphe 8 d’une «superstition absurde, extrava-
gante» et ajoute, au paragraphe 9: « Ce ne sont pas seulement les villes, ce sont les
bourgs et les campagnes que la contagion de cette superstition a envahis.» Cf. J.
MOREAU, Les plus anciens témoignages profanes sur Jésus, Bruxelles, 1944, p. 37-53; P.
DE LABRIOLLE, La réaction paienne. Etude sur la polémique antichrétienne du I¢" au VI¢
siécle, Paris, 1948, p. 19-54.

4 Cf. W.-H. OLLROG, op. cit. (n. 1), p. 151-152; et A. vON HARNACK, op. cit. (n. 1),
p. 361-362.

5Cf. n. 3.

6 E. KASeEMANN, « Einheit und Vielfalt in der neutestamentlichen Lehre von der
Kirche », Okumenische Rundschau 13 (1964), 58-63, repris dans E. KASEMANN, Exege-
tische Versuche und Besinnungen, 11, Geettingue, 1964, p. 262-267; trad. frangaise sous



PRATIQUES MISSIONNAIRES 371

tianisme primitif, nous pouvons affirmer ici la variété des pratiques mis-
sionnaires.

Tout d’abord ce que I'on pourrait appeler la pratique missionnaire de
Jesus s’est poursuivie par-dela Vendredi-Saint et Paques. Dans un horizon
geographique limité (a la Palestine et a la Syrie, sans doute), certains disci-
ples, réepondant aux exigences missionnaires de Jésus véhiculées par les tra-
ditions de Marc (Mc 6 / ) et de Q (Lc 10 /), partirent deux a deux, de lieu
en lieu, n’emportant avec eux qu’une ration quotidienne de pain. Dépen-
dant de I'accueil recu de maison en maison, ils annongaient I'imminence du
Régne de Dieu, la venue du Fils de 'homme; ils ne songeaient pas d’abord
a organiser une communauté locale, mais bien a offrir une ultime chance de
salut a «cette génération perverse ». Signes et exorcismes confirmaient leur
message. Le radicalisme de leur exigence ne s’imposait sans doute qu’a eux-
mémes. Pour les convertis, il devait étre avec le ciel des accommodements.
Les missionnaires eux-mémes étaient peut-étre investis du titre d’apodtre et
se considéraient comme les envoyés de Jésus. C’est probablement cette sorte
de missionnaires qui, & Corinthe, selon 2 Co 10-13, entrera en concurrence
avec I'organisation paulinienne. C’est certainement ce type d’évangélistes et
d’apoétres dont le texte de la Didaché atteste 'existence. Eschatologie, indi-
vidualisme et éthique déterminent cette mission qui s’appuie sur une chris-
tologie du Fils de I’homme, rejeté et rétabli par Dieu, et qui crée un lien
avec I’histoire du salut, 'imminence en particulier’.

L’Eglise des Hellénistes, a Jérusalem puis a Antioche, parait avoir pra-
tiqué la mission differemment?: I’évangélisation est une affaire communau-
taire; I’Eglise locale devient foyer d’irradiation, d’une irradiation pro-
grammeée, porteuse de cette grande nouveauté: les nations sont dorénavant
appelées, elles aussi. Ac 13, 1-3 nous a garde le souvenir d’'une commu-
nauteé, celle d’Antioche, choisissant, en son sein, une équipe missionnaire
investie d’une responsabilité: aller annoncer que Jeésus est le Fils de Dieu,
que le salut ne se trouve qu’en lui; implanter, ce faisant, des communautés
dans les cités prévues et revenir a I'Eglise mére pour rendre des comptes (en
termes paléo-chrétiens, pour raconter les merveilles accomplies par Dieu
grace a leur intermédiaire).

le titre « Unité et diversité dans I'ecclésiologie du Nouveau Testament», ETR 4]
(1966), 253-258.

TCf. G. THEISSEN, Soziologie der Jesusbewegung (Theol. Existenz heute, 194),
Munich, 19782, p. 14-21 (trad. francaise sous le titre Le christianisme de Jésus: ses ori-
gines sociales en Palestine (Relais Desclée, 6), Paris, 1978). G. Theissen ne distingue
pas suffisamment ce type d’évangélisation de la mission des Hellénistes; et W.-H.
OLLROG, op. cit. (n. 1), p. 152-155.

8 Cf. M. HENGEL, art. cit. (n. 1), p. 27-30; et surtout W.-H. OLLROG, op. cit. (n. 1), p.
155-157.



372 FRANCOIS BOVON

Cette mission utilise I'appui concret des synagogues et de la prédication
offerte au rabbin de passage. Elle recourt aussi a la maison privée d’un
converti pour servir de foyer (au sens littéral et figuré) a la communauté en
devenir®.

Grace a I'histoire des traditions que ’on pratique sur les textes bibliques,
les exégetes sont parvenus a définir les grandes lignes, les schémas des pré-
dications de ces missionnaires hellénistes '°: aux juifs, on introduit Jésus, le
Fils de Dieu a coté du Dieu createur (on parvient ainsi a un credo a deux
termes, cf. 1 Co 8, 6 par ex.), ceci grace a I'argument scripturaire. Les
paiens, on les invite (cf. 1 Th 1, 9-10; Hb 6, 2; Ac 14 et 17) a quitter leurs
idoles pour se tourner vers le Dieu vivant (reprise d’un schéma missionnaire
juif hellénistique) et a attendre le Fils de Dieu sauveur. Cette mission des
Hellénistes est donc moins eschatologique et moins radicalement éthique:
en revanche, elle est plus ecclésiale et plus christologique. Elle établit un
lien avec I'espace, I'oikovpévn.

Troisiéme type, celui qui, grace a Paul, aura le succés que I'on sait!!.
Paul, collaborateur pendant plus de dix ans de la mission des Hellénistes,
s'inspire naturellement de cette pratique antiochienne. Mais la responsabi-
lite universelle dont il se sent investi (cf. Rm 15, 18-24) ainsi que les tensions
qu’il vit avec les judéo-chrétiens (cf. I'incident d’Antioche, Ga 2, 11-14)
I'orientent vers une mission organisée de fagon nouvelle.

D’abord, il faut noter que pour les missionnaires et leur entretien,
’apotre Paul s’appuie non sur les habitudes des Hellénistes, mais sur les
regles des premiers missionnaires (itinérance, renoncement aux biens, a un
domicile, a une épouse; souci de subvenir a ses propres besoins), méme s'il
connait et admet d’autres pratiques (salaire mérité, compagnie d’une
femme).

Deuxiémement, 'aspect communautaire de la mission est repris, évi-
demment, de la pratique helléniste, a laquelle s’ajoutent quelques correctifs:
Paul se sent délégué par le Christ et non, comme en Ac 13, par une commu-
nauté. Moins présente en 'apotre, la communauté sera représentée néan-
moins dans I’entreprise missionnaire par les collaborateurs de Paul. Certes,
Paul a pu choisir lui-méme des collaborateurs, a vrai dire peu nombreux:
Silvain, puis Timothée; certes, il a rencontré et travaillé de concert avec des
évangélistes indépendants tel Apollos; mais il s’est surtout appuyé sur des
délégués de communautés. Ces délégués, d’apres les recherches antérieures,
étaient affectés exclusivement a l'organisation de la collecte. La these

9 Cf. P. STUHLMACHER, Der Brief an Philemon (EKK, 18), Neukirchen-Vluyn,
19812, p. 70-75 (Exkurs: Urchristliche Hausgemeinden).

10 Cf. J. DupoNT, « Les discours missionnaires des Actes des apotres d’aprés un
ouvrage récent», RB 69 (1962), 42; repris dans J. DurONT, Etudes sur les Actes des
apotres (Lectio Divina, 45), Paris, 1967, p. 138.

' Cf. W.-H. OLLROG, op. cit. (n. 1), p. 157-160.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 373

récente de W.-H. Ollrog'? les intégre aussi a la tiche missionnaire, ce qui
evidemment a des répercussions théologiques importantes: un resserrement
des liens entre mission et édification.

Et surtout, originalité paulinienne, la mission de I'apdtre n’est plus irra-
diation d’un seul centre, comme c’était le cas pour les Hellénistes, mais
avance progressive a travers le monde par implantation successive de tétes
de pont, de province en province; création ainsi de nombreuses commu-
nautes appelées elles-mémes a rayonner localement; avec des retours en
arriere pour des visites de consolidation et d’édification.

Si les matériaux étaient plus explicites, il serait sans doute possible de
détecter d’autres pratiques missionnaires (on songe a I'idéal scolaire visé par
la communauté matthéenne ou a Peffort de dialogue avec le monde
contemporain opére, grace au symbolisme, par I’'Evangile de Jean). Ce qui
nous importait, c’était de signaler le pluralisme missionnaire: pluralisme de
pratique, d’organisation et de formulation.

A cette variété missionnaire au sens strict, il faut ajouter la variété des
facteurs de décision et de conversion. Car ce ne fut jamais la parole seule
qui ébranla les foules: aussi bien parmi les charismatiques itinérants que
parmi les Hellénistes et chez Paul, le geste, devenant signe, appuyait la
parole: ce geste pouvant étre le geste de la charité, le geste du renoncement,
le geste du guérisseur, le geste de I’exorciste, enfin le geste subi que constitue
la souffrance. Ce pouvoir missionnaire du geste, ajoutons-le, Paul et le
Nouveau Testament ne le limitent jamais a I’activité du missionnaire, il est
toujours aussi celui de la communauté: par leur affection mutuelle, les pre-
miers chrétiens attirent ’attention; et par la souffrance subie — et ce sont
souvent ceux qui restent sur place qui subissent railleries et tracasseries —
ils rendent corporellement un témoignage.

II. Les motivations theologiques de la mission

En cette deuxiéme partie, nous examinerons les raisons qui ont été assez
fortes pour pousser les premiers missionnaires sur les routes de leur pays,
puis de I’étranger méme >, Au risque d’étre schématique, nous en distingue-
rons quatre: la premiére tient a la mission confiée, la seconde a la nature de
la communauté naissante, la troisiéme au diagnostic porté sur le temps pré-
sent, la quatriéme a la volonté de Dieu. Comme nous allons le voir, ces rai-
sons ressurgissent, quelle que soit la pratique missionnaire.

12.Cf. W.-H. OLLROG, op. cit. (n. 1), p. 109-161.
13 Cf. A. vOoN HARNACK, op. cit. (n. 1), p. 111-331.



374 FRANCOIS BOVON

a) Une mission confiée

Qu’il 'exprime de maniére narrative ou réfléchie, le Nouveau Testament
atteste cette conviction des premiers apdtres et missionnaires d’étre et
d’avoir eté envoyés. Cette conviction est méme si forte qu’elle est parvenue a
imposer, pour désigner les premiers responsables chrétiens, un mot qui, de
par sa racine, exprime justement non le pouvoir statique, mais I'envoi: a
savoir le titre anootolog. La structure de I'envoi appartient a I'essence du
christianisme.

Aussi bien la tradition de I’évangile de Marc que la source des Logia
contenaient un discours missionnaire de Jésus 4. Et ce discours, articulé sur
le récit de I'appel des Douze, de leur installation et de la liste de leurs noms,
commengait par une formule d’envoi: «Il commenga a les envoyer deux
par deux» (Mc 6, 7). Il «les envoya deux par deux, devant lui dans toute
ville et localité ou il devait aller lui-méme. Il leur dit: ‘La moisson est abon-
dante, mais les ouvriers peu nombreux. Priez donc le maitre de la moisson
d’envoyer des ouvriers a sa moisson. Allez! Voici que je vous envoie comme
des agneaux au milieu des loups.”» (Lc 10, 1-3, reprenant la source des
Logia; noter la fréquence des verbes relatifs a I’envoi).

Cette certitude d’avoir été envoyés par Jésus accompagnait les mission-
naires itinérants; elle habita aussi les apotres hellénistes, puis Paul lui-
meéme: s’ils ne pouvaient s’appuyer sur une mission confiée avant la Pas-
sion, ils déduisaient leur conscience missionnaire d’'un mandat confié par le
Christ ressuscité: de fait, les Douze paraissent avoir eux aussi regu confir-
mation de leur tache missionnaire lors d’apparitions du Ressuscité. Un
schéma d’apparition dépasse le cadre étroit des scénes de reconnaissance
du Ressuscité pour englober le motif de ’envoi et gagner ainsi une dimen-
sion officielle: cf. Lc 24, 47-48 (ou le motif est fortement retravaillé par Luc)
et Jn 20, 21 (ou I'expression est trés johannique: kodmg GNESTUAKEY pE O
nothp, Key®d méuno vudg). Cf. Mt 28, 19s.

Si I'apotre Paul exprime cette conviction sur le mode narratif et rétros-
pectif (« Ne suis-je pas libre? Ne suis-je pas apotre? N’ai-je pas vu Jésus,
notre Seigneur?» 1 Co 9, 1), il ’énonce aussi de maniére réflexive: « Car
annoncer I’Evangile n’est pas un motif d’orgueil pour moi, c’est une néces-
sité qui s’impose a moi: malheur a moi si je n’annonce pas ’Evangile!»
(1 Co 9, 16). Cette reprise fulgurante du théme paien de la nécessité contrai-
gnante, de I’évéykn, exprime la certitude d’avoir regu une mission'>. En

14 Cf. F. HAHN, op. cit. (n. 1), p. 33-36; P. HOFFMANN, Studien zur Theologie der
Logienquelle (NTA, NF, 8), Munster, 1972, p. 235-311.

I5Cf. E. KASEMANN, « Eine paulinische Variation des ‘amor fati’», ZThK 96
(1959) 138-154; repris dans E. KASEMANN, Exegetische Versuche und Besinnungen, 11,
Geettingue, 1964, p. 223-239; trad. francgaise sous le titre « Une variation paulinienne
de I'amor fati (1 Cor 9, 14-18) » dans E. KASEMANN, Essais exégétiques (Le Monde de
la Bible), Neuchitel, 1972, p. 45-62.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 375

cela, Paul s'insere dans la lignée des premiers apoOtres et missionnaires chré-
tiens qui, recourant au vocabulaire prophétique de I’Ancien Testament,
'ont réinterprété pour y voir surtout une mission ad extra.

b) Une communauté ouverte et dynamique

L’Israél de I’ancienne alliance avait déja conscience de sa responsabilité
a I’égard des nations: servir.de lumiére et par la de point de repére et de
vecteur de vérité 6. Mais les traditions d’Israél véhiculaient aussi le théme
du reste d’Israél et ’exigence de se retrancher des nations. Si les moines
reformistes de Qumran opterent pour la préservation d’'un noyau pur et dur
du peuple élu, les premiers chrétiens actualisérent la prophétie d’Israél: le
salut en Christ devient «lumiére pour la révélation aux paiens et gloire
d’Israél ton peuple» (p@dg €ig dnokdivyy £Ivadv kot doEav Aaot cov
TopanA), Le 2, 32.

Le Christ («Je suis la lumiére du monde», Jn 8, 12) répand aujourd’hui
sa lumiére, si la communauté devient a son tour un foyer d’irradiation mis-
sionnaire (« Vous étes la lumiére du monde», Mt 5, 14).

La tradition synoptique et la tradition paulinienne — il est intéressant de
le remarquer — ont 'une et I'autre repris et développé cette relation entre la
vie de la communauté et le succés missionnaire. Voici en effet, comment,
dans le sillage de la source des Logia, Matthieu développe cette thématique:
«Vous étes la lumiére du monde. Une ville située sur une hauteur ne peut
étre cachée. Quand on allume une lampe, ce n’est pas pour la mettre sous le
boisseau, mais sur son support et elle brille pour tous ceux qui sont dans la
maison. De méme, que votre lumiére brille aux yeux des hommes, pour
qu’en voyant vos bonnes actions ils rendent gloire a votre Pére qui est aux
cieux.» (Mt 5, 14-16.)

Pour Matthieu et sans doute pour la tradition synoptique, c’est la tache
de la communauté qui est ici précisée, tache qui compleéte I'action mission-
naire des envoyés itinérants: a la mission marquée par des déplacements
s’ajoute ici une mission de rayonnement local. Si la parole domine dans le
premier cas, I’action obtient une fonction prioritaire dans le second.

Cette exigence, nous I'avons dit, Paul la partage et la transmet aux Phi-
lippiens: « Agissez en tout sans murmures ni réticences, afin d’étre sans
reproche et sans compromission, enfants de Dieu sans tache au milieu
d’'une génération dévoyée et pervertie, ou vous apparaissez comme des
sources de lumiére dans le monde, vous qui portez la parole de vie» (Ph 2,
14-16a).

16 Cf, R. MARTIN-ACHARD, Israél et les nations. La perspective missionnaire de
I'Ancien Testament (CTh, 42), Neuchatel, 1959.



376 FRANCOIS BOVON

¢) Un diagnostic sur I'état présent du monde

La citation de I'épitre aux Philippiens faisait intervenir un élément sup-
plementaire: par les mots qualifiant la génération contemporaine de
dévoyee et de pervertie, I'apotre non seulement exprimait une conviction
théologique qu’il développe largement en Rm 1-3, mais reprenait aussi le
langage stéréotype heérite de Jésus (les mots «génération dévoyée et per-
vertie » rappellent Mt 17, 17 et Lc 9, 41 et, par-dela Jésus, Dt 32, 5 et 20)!7.

Pour saisir le sens de ce diagnostic, on évitera d’en faire une lecture
moralisante; il faut en donner une interprétation eschatologique: dans la
perspective apocalyptique juive des deux temps, des deux éons, Jésus, suivi
fidélement par les missionnaires itinérants puis par les Hellénistes et par
Paul, percoit Iétat catastrophique du monde: les expressions «arracher a ce
monde du mal» (Ga 1, 4), «la figure de ce monde passe» (1 Co 7, 31) attes-
tent que Paul n’a pas perdu la conscience apocalyptique de Jésus et des pre-
miers chrétiens: I’état de ce monde est d’autant plus deésastreux qu’il est
proche de sa fin, proche aussi du passage d'un éon a I'autre. Plus le diag-
nostic est grave, plus est vivante 'espérance de la délivrance. Et, comme
I’éon a venir est tout entier entre les mains de Dieu, cet éon, certes mauvais
par les hommes qui I’habitent, I’est surtout par Satan et ses cohortes qui le
dominent (cf. Ac 10, 38).

Il existe certes une correction chrétienne du schéma juif des deux éons
mais elle ne touche pas 'imminence apocalyptique, mais le «déja» partiel
de I’éon nouveau, mis en place par la proclamation du Royaume, selon
Jesus, le message de la croix et de la résurrection, pour les apdtres, particu-
lierement pour Paul. Entre le «déja» installé par Jesus et I'irruption défini-
tive du dernier €on, il y a une place, une durée percue comme plus ou
moins longue suivant les individus et les milieux: un délai prévu non pour
I’attente de plus en plus dégue, mais pour la mission de plus en plus
active '®. La encore, le Nouveau Testament n’est pas tant le témoin d’espé-
rances disparates que le hérault d’'une conviction commune: que ce soient la
tradition synoptique du discours apocalyptique de Mc 13, les thémes pauli-
niens ou la composition lucanienne des Actes, a commencer par Ac 1, tous
ces témoignages indiquent qu’'entre Paques et la Parousie il y a place pour
la mission, c’est-a-dire pour la Parole et I'Esprit incarnés dans la commu-
nauté vivante et missionnaire. A titre d’exemple de cette certitude partagée
par tous, citons le v. 10 de Mc 13: «Car il faut (cf. I'dvéykn de 1 Co 9, 16)

I7Cf. V. HASLER, art. yeved, dans H. BALz et G. SCHNEIDER, éd., Exegetisches
Worterbuch zum Neuen Testament, 1, Stuttgart, 1980, col. 579-581.

I8 Dans plusieurs de ses ouvrages, O. Cullmann a insisté sur cette structure théo-
logique. Cf. O. CULLMANN, Christ et le temps. Temps et histoire dans le christianisme
primitif (Série théol. de I'actualité protestante), Neuchatel, 1947, p. 111-118.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 37

d’abord (c’est-a-dire avant les signes de la fin) que I'Evangile soit proclamé
a toutes les nations» et le début des Actes: « Seigneur, est-ce maintenant le
temps ou tu vas rétablir le Royaume pour Israél?» (Ac 1, 6), demandent les
disciples au Christ ressuscité qui leur répond: « Vous n’avez pas a connaitre
les temps et les moments que le Pére a fixés de sa propre autorité; mais vous
allez recevoir une puissance, celle du Saint-Esprit qui viendra sur vous;
vous serez alors mes témoins a Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie,
jusqu’aux extréemités de la terre» (Ac 1, 7-8). Les premiers chrétiens ont
donc compris I'urgence: leur devoir était d’offrir aux hommes engoncés
dans le péché une ultime occasion de rejoindre Dieu et le cortége des
sauves.

d) La volonté de Dieu

Derriere chacun des trois motifs énumeérés jusqu’ici est apparu le projet
de Dieu: Jésus a décide de choisir les Douze, de les investir d’autorité et de
les envoyer. Sur ce point, la volonté du Fils rejoint celle du Pére. C'est
encore Dieu qui place et veut placer I’étape de la mission entre Paques et la
Parousie, comme c’est lui, et non pas seulement Paul, qui exige des commu-
nautés qu’irréprochables, elles brillent comme des flambeaux dans le
monde.

Il est une caractéristique fondamentale de ce dessein de Dieu que le
Nouveau Testament, unanime en ces diverses traditions, met en évidence:
ce Dieu organisateur mobilise les hommes et n’acheve pas seul son projet. A
sa puissance planificatrice correspond sa volontaire impuissance réalisa-
trice. En d’autres termes, Dieu recourt a la médiation humaine et choisit nos
mains pour réaliser son ouvrage. Collaborateurs de Dieu, les apdtres et les
communautés le sont au sens fort du terme, sans condescendance divine, ni
obnubilation pédagogique. C’est cette offre de collaboration qui leur donne
une telle confiance et une telle autorité %,

De maniere certes diverse, les premiers auteurs chrétiens expriment tous
cette conviction commune. Les évangeélistes itinérants, héritiers des propos
missionnaires de Jésus, savent que I'irruption du Royaume est lice a leur
service; Paul associe, en 2 Co 5, a la réconciliation opéree par Dieu seul,
grace a Jésus-Christ, la parole de la réconciliation dont il a, lui, en tant
qu’apoétre, la responsabilité. Jean, quant a lui, utilise une image: il précise
que ceux qui sont envoyés sont des étres qui savent parce qu’ils aiment et
ont été initiés: le Fils a été envoyé parce qu’il a pose sa téte — telle est
I'image — sur la poitrine du Pere (Jn 1, 18); les disciples, a I'école du chef
de file johannique, le disciple bien-aime, sont envoyés, car le bien-aime a,

19 Cf., a propos de Lc-Ac, F. Bovon, «L'importance des médiations dans le
‘projet théologique de Luc», NTS 21 (1974-1975) 23-39.



378 FRANCOIS BOVON

lui aussi — reprise ostensible de I'image — reposé sa téte sur la poitrine de
Jesus durant le dernier repas (Jn 13, 23 et 25): pour connaitre le Peére, il faut
regarder le Fils qui nous a montré le Pere; en perspective johannique, pour
voir le Fils, il faut s’orienter vers le disciple bien-aimé qui est a I’origine des
traditions recueillies dans le quatrieme Evangile. Dans_ tous les cas, Dieu
reste cache aussi longtemps que la meédiation humaine ne fonctionne pas. Il
ne se manifeste qu’en associant des collaborateurs humains 4 son interven-
tion.

[II1. Succeés merite ou ambigu de la mission chrétienne

Des savants aussi éminents que A. Harnack, E. Norden et R. Bultmann
ont estimé que la religion chrétienne s’était finalement imposée en raison de
son pouvoir d’adaptation et de sa soif d’assimilation. A. Harnack voit dans
le succes du christianisme antique le résultat d’'un syncrétisme avanta-
geux?’; E. Norden estime qu'une formule comme « Nul ne connait le Fils si
ce n'est le Pére et nul ne connait le Pére si ce n'est le Fils, et celui a qui le
Fils veut bien le révéler» (Mt 11, 27) ne remonte pas a Jésus, mais reprend,
en version chrétienne, une formule orientale de propagande religieuse?!;
R. Bultmann défend la thése d’'une application a la christologie chrétienne
d’un schéma non chrétien de descente et de remontée du Sauveur??; plus
récemment, des chercheurs américains ont insisté sur la reprise chrétienne
du motif de '’homme divin et 'utilisation missionnaire du genre littéraire de
I'arétalogie sous la forme de nos Evangiles pour communiquer les idées
chrétiennes??; et beaucoup d’exégétes voient dans les théemes de la préexis-
tence et de I’envoi du Fils une adaptation chrétienne des spéculations juives
hellénistiques sur la Sagesse, fille ainée de Dieu?*. La question se pose
donc: pour propager I'Evangile, les missionnaires chrétiens ont-ils pousseé si
loin la transculturation qu’ils en ont défiguré le message lui-méme? D’ou les
efforts de retour au simple évangile du Dieu bon et du Dieu Pere chez
A. Harnack?® et le programme de la démythologisation chez R. Bult-

20 A, voN HARNACK, op. cit. (n. 1), p. 324-331.

21 E. NORDEN, Agnostos Theos. Untersuchungen zur Formengeschichte religioser
Rede, Darmstadt, 19564, p. 277-308, particuliérement p. 303-308.

22 R. BULTMANN, Theologie des Neuen Testaments, Tubingue, 19583, p. 362-366.

3 Cf. H. TALBERT, What Is a Gospel? The Genre of the Canonical Gospels, Lon-
dres, 1977, particulierement p. 12-14.

24 Cf. E. SCHWEIZER, Jesus Christus im vielfdltigen Zeugnis des Neuen Testaments
(Siebenstern-Taschenbuch, 126), Munich, 19702, p. 83-87.

25 A, vON HARNACK, Das Wesen des Christentums, mit einem Geleitwort von R.
BuLTMANN (Siebenstern-Taschenbuch, 27), Munich, 1964; trad. frangaise sous le titre
L'essence du christianisme, Paris, 1907.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 379

mann 2, derniére extrémité pour les savants qui voulaient rester malgré tout
théologiens.

Il nous parait indéniable que les écrits néotestamentaires, comme
I'atteste d’ailleurs leur évidente variété, ont emprunté des certitudes, des
catégories et des expressions au judaisme, a la sagesse grecque, stoicienne
en particulier, et méme a I'idéologie impériale. Mais face a ce souci d’adap-
tation, qui correspond a un effort d’intelligibilité, se situe une autre préoc-
cupation: I’adaptation a la Parole de Dieu. Et ce qui peut paraitre, aux yeux
des uns, comme un succes d’adéquation aux mentalités anciennes, peut étre,
aux yeux des autres, le résultat d’'une adéquation réussie de la volonte de
Dieu. Il convient donc de juger de cas en cas, par insertion du message (au
sens cybernétique du terme) dans le circuit complet de la communication;
d’évaluer critiquement cet effort de contextualisation des premiers théolo-
giens chrétiens auxquels on ne décernera, sous aucun motif, ft-il celui de la
canonicité, un blanc-seing d’expression inspirée et pneumatiquement
réussie du message chrétien.

Ce qu’il nous tient a ceeur de montrer ici — faute d’établir ce bilan —
c’est que certains théologiens de I'dge apostolique, Paul en particulier, ont
¢té sensibles au probleme.

On rencontre, en effet, sous la plume de 'apOtre deux expressions appa-
remment contradictoires: dans I'épitre aux Galates (Ga 1, 10), 'apotre
estime ne pas chercher a persuader les hommes, ni a leur plaire. Dans la
premiére aux Corinthiens (1 Co 10, 32-33) et dans la deuxiéme aux Corin-
thiens (2 Co 5, 11), il affirme au contraire mettre son point d’honneur a
convaincre les hommes et a leur plaire. Qu’est-ce a dire?

Les adversaires de Paul en Galatie reprochent a I'apotre de gagner
I'approbation des hommes par des moyens suspects — on peut songer au
recours a une autorité humaine telle celle des apotres de Jerusalem, a un
prestige particulier de I’évangile ou de I'apostolat paulinien. Paul réplique
qu’il ne cherche pas a persuader les hommes, a les séduire par des moyens
humains. Il ne cherche pas davantage a leur plaire ni a les maintenir finale-
ment dans leur situation. Paul est donc sensible aux dangers et aux exces de
I'adaptation.

S’il peut dire, en 1 Co 10, 32-33 et en 2 Co 5, 11, qu’il cherche néan-
moins a plaire aux hommes, c'est dans un autre sens: ici, plaire aux

26 R, BULTMANN, « Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmy-
thologisierung der neutestamentlichen Verkiindigung», dans H.-W. BartscH, éd.,
Kerygma und Mbythos, 1, Ein theologisches Gesprich, Hambourg-Bergstedt, 19677, p.
15-48 (trad. frangaise sous le titre « Nouveau Testament et Mythologie (le probleme
de la démythisation du kérygme)», dans R. BULTMANN, L'interprétation du Nouveau
Testament, introduction et traduction par O. LAFFOUCRIERE (Religions, 11), Paris,
1955, p. 139-183. Cf. K. Jaspers et R. BULTMANN, Die Frage der Entmythologisierung,
Munich, 1954,



380 FRANCOIS BOVON

hommes ne signifie plus les conforter dans leur position, qui reléve finale-
ment de la oap&, mais les rejoindre dans leur étre authentique qui est image
et créature de Dieu. Par 14, il espére en sauver quelques-uns. Paul est donc
sensible également a 'exigence d’intelligibilité.

La contradiction n’est donc qu’apparente: dans 1-2 Co, I’apotre parle
d’évangelisation, dans Ga, de moyens frauduleux de manipulation.

L’apotre sait donc qu’il y a plaire et plaire, persuader et persuader; il est
convaincu que le message doit étre reformulé toujours a nouveau, pour
rester adéquat a la Parole de Dieu et pourtant accessible aux uns et aux
autres. Il en est convaincu, car Jésus-Christ est le grand modele de cette
réussite: devenu homme, il est resté Fils de Dieu. Grace a cette fidélité a son
Pere et cette adhésion a 'humanité, il a pu opérer I'adoption et le salut.

A moins de reprocher a 'apotre une aliénation et un aveuglement sur
soi-méme, nous devons admettre que Paul a été conscient de la double
tadche missionnaire, qui correspond finalement au double commandement
d’amour: d’'une part ne pas abuser des moyens de propagande et s’en tenir
a la seule Parole de Dieu incarné en Jésus-Christ; d’autre part, ne pas se
retrancher du monde, des hommes et de leur langage, mais chercher a les
atteindre 1a ou ils sont et a les convaincre.

Conclusion

En conclusion, nous dirons que la qualité de 'organisation et le langage
missionnaire adopté ont favorisé la diffusion du christianisme. Mais il y eut
a ce succes d’autres causes, qui tiennent a 'articulation de la parole et de
action?’. Le message chrétien a été convaincant, car il était un message
habité par ceux qui le proclamaient; et vécu communautairement par les
evangelistes et les congrégations; c’était un message efficace qui mettait en
question les habitudes et, méme, en danger les vies des fideles; un message
accessible, car adapté aux schémas contemporains de compréhension; mais
aussi un message nouveau, digne d’étre cru car ancré en Dieu, capable de
manifester le faux-semblant des autres courants religieux; un message enfin
qui, dans un siécle ou les comportements se bloquaient en deux positions
extrémes, la prétendue maitrise de soi et la soumission servile a la loi, struc-
turait I'existence par ’adhésion a une personne, Jésus-Christ, et a une com-
munaute vivante, I'Eglise.

27 Aprés avoir lu ces pages, H. Mottu nous invite a juste titre 4 ne pas sous-
estimer les causes sociologiques et politiques de ce succés. Cf. dans une perspective
marxiste I. LENZMAN, L'origine du christianisme, traduit du russe par L. PIATIGORSKI,
Moscou, s.d. (I'original a paru en 1958), p. 77-89.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 381

Nous avons enumeére, au debut de cet exposé, trois interprétations
contemporaines du devoir missionnaire: au terme de notre parcours, nous
aimerions ne pas les jouer les unes contre les autres, mais en inviter les par-
tisans a mesurer leur visée a la pratique missionnaire du christianisme pri-
mitif qui a sa norme dans 'amour de Dieu et 'amour du prochain, sa réfeé-
rence dans la christologie du Fils de Dieu devenu semblable aux hommes,
sa source dans la volonté salvatrice de Dieu, son efficacité dans le pouvoir
de I’Esprit et sa réalisation dans le corps fragile et mortel des chrétiens?®.

28 Cet article était déja a la composition quand nous est parvenu l'ouvrage col-
lectif, édité par K. KERTELGE, Mission im Neuen Testament (Quaestiones Disputatae,
93), Fribourg en Brisgau, 1982.



	Pratiques missionnaires et communication de l'évangile dans le christianisme primitif

