
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Pratiques missionnaires et communication de l'évangile dans le
christianisme primitif

Autor: Bovon, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 369-381

PRATIQUES MISSIONNAIRES
ET COMMUNICATION DE L'ÉVANGILE

DANS LE CHRISTIANISME PRIMITIF

FRANÇOIS BOVON

La situation contemporaine, au niveau des réflexes comme de la

réflexion, de l'Eglise locale comme des organisations mondiales, se caractérise

par trois options théologiques qui sont aussi trois styles missionnaires:
1° la transmission multitudiniste de l'héritage chrétien, que nous faisons
avec inquiétude et parcimonie; 2° la diffusion de la bonne nouvelle sur le

mode du message de conversion, avec le recours agressif et euphorisant aux
moyens de communication de masse; 3° la présence au monde de cellules
chrétiennes en des quartiers ou des pays païens sur le mode silencieux et

discret de la prière ou actif et partial de la pratique libératrice. Ces options
et ces attitudes sont-elles compatibles? Pour s'en assurer, il convient de

regarder comment le christianisme primitif a assumé et pensé sa tâche
missionnaire dans cette interaction prometteuse de la réflexion et de l'action.
Dans une première partie, nous examinerons à grands traits la réalité
missionnaire du christianisme primitif; dans la deuxième, la motivation théologique

de la mission chrétienne; dans la troisième, les risques, les ambiguïtés
et, malgré tout, le succès de la première evangelisation.

I. La réalité missionnaire '

Contrairement à une image stéréotypée, le monde antique n'était pas un
terrain vide, que la Providence aurait préparé à recevoir l'édifice de l'Eglise.

1 H. Frohnes et U. W. Knorr, éd.. Die alte Kirche (Kirchengeschichte als Mis-
sionsgeschichte, 1), Munich, 1974; M. Green, Evangelism in the Early Church, 1970

(trad, française sous le titre L'Evangélisation dans l'Eglise primitive, Annemasse,
1981); F. Hahn, Das Verständnis der Mission im Neuen Testament (WMANT, 13)

Neukirchen-Vluyn, 1963; A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des

Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 19244 (reprint Wiesbaden, s.d.);
M. Hengel, «Die Ursprünge der christlichen Mission», NTS 18 (1971-1972) 15-39;
M. Hengel, Zur urchristlichen Geschichtsschreibung (Calwer Paperback), Stuttgart,
1979, p. 63-105; W.-H. Ollrog, Paulus und seine Mitarbeiter. Untersuchungen zu
neorie und Praxis der paulinischen Mission (WMANT, 50), Neukirchen-Vluyn,
1979; M. Pesce, «'Christ did not send me to baptize, but to evangelize' (1 Co I,
17a)», dans L. de Lorenzi, éd., Paul de Tarse, apôtre de notre temps (Série monographique

de Benedictina, section paulinienne, 1), Rome, 1979, p. 339-362; W.
Schneemelcher, Das Urchristentum (Urban-Taschenbücher, 336), Stuttgart, 1981, p. 123-133.



370 FRANÇOIS BOVON

C'était plutôt un sol gorgé de religieux: outre les religions nationales
traditionnelles, telle la romaine qu'Auguste s'était efforcé de raviver, les courants
les plus divers circulaient: sagesses philosophiques qui invitaient au

contrôle de soi et à l'espérance religieuse face aux forces impersonnelles du

cosmos et de l'empire; sagesses magiques qui promettaient à celui qui s'initiait

aux formules et aux pratiques un pouvoir sur les êtres et une emprise
sur les éléments; religions orientales en expansion, appelées superstitions

par les écrivains romains, telles le judaïsme ou la religion égyptienne d'Isis.
Ces convictions, les unes logiques, les autres irrationnelles, ne circulaient

pas au hasard des seuls déplacements des marchands ou des soldats, mais,
selon les sources antiques, elles devaient leur mobilité à des prêtres, des

philosophes, des magiciens, des missionnaires itinérants qui en favorisaient la

propagation2. Du point de vue extérieur et formel, la première mission
chrétienne ne se distingue donc guère des autres formes religieuses. C'est du

reste le terme de « superstition » qu'utilisent les auteurs anciens, tels Tacite,
Suétone ou Pline le Jeune, quand ils en viennent à parler du christianisme3.

Malheureusement, notre ignorance est grande, aussi bien de la mission
chrétienne au premier siècle, en Palestine et en Syrie, par exemple, qu'au
deuxième siècle, en Egypte ou en Afrique4. Que savons-nous en particulier
de l'activité missionnaire des Douze, à l'exception, et encore, de Pierre?

Il est néanmoins possible de préciser les voies et moyens qui permirent
au christianisme de se répandre si rapidement (au début du deuxième siècle

de notre ère, Pline le Jeune dira5 que, dans sa province du Pont, pourtant
excentrique, il a atteint toutes les couches de la population, la campagne
autant que la ville).

A notre surprise, il n'y eut pas qu'une seule pratique missionnaire
chrétienne. Comme E. Käsemann6 a démontré le pluralisme ecclésial du chris-

2 Cf. H. Köster, Einführung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgeschichte

und Kulturgeschichte der hellenistischen und römischen Zeit, Berlin, 1980, p.
145-211; 235-259; 372-401.

3 Tacite, Annales, XV, 44, appelle la secte chrétienne une «exécrable superstition»;

Suétone, Néron, 16, «une superstition nouvelle et malfaisante»; Pline le
Jeune, Epitres, X, 96, parle au paragraphe 8 d'une «superstition absurde, extravagante»

et ajoute, au paragraphe 9: «Ce ne sont pas seulement les villes, ce sont les

bourgs et les campagnes que la contagion de cette superstition a envahis.» Cf. J.

Moreau, Les plus anciens témoignages profanes sur Jésus, Bruxelles, 1944, p. 37-53; P.

de Labriolle, La réaction païenne. Etude sur la polémique antichrétienne du Ier au VIe

siècle, Paris, 1948, p. 19-54.
4 Cf. W.-H. Ollrog, op. cit. (n. 1), p. 151-152; et A. von Harnack, op. cit. (n. 1),

p. 361-362.
5 Cf. n. 3.
6 E. Kasemann, « Einheit und Vielfalt in der neutestamentlichen Lehre von der

Kirche», Ökumenische Rundschau 13 (1964), 58-63, repris dans E. Käsemann, Exegetische

Versuche und Besinnungen, II, Gœttingue, 1964, p. 262-267; trad, française sous



PRATIQUES MISSIONNAIRES 371

tianisme primitif, nous pouvons affirmer ici la variété des pratiques
missionnaires.

Tout d'abord ce que l'on pourrait appeler la pratique missionnaire de

Jésus s'est poursuivie par-delà Vendredi-Saint et Pâques. Dans un horizon
géographique limité (à la Palestine et à la Syrie, sans doute), certains disciples,

répondant aux exigences missionnaires de Jésus véhiculées par les

traditions de Marc (Me 6// et de Q (Lc 10/ partirent deux à deux, de lieu
en lieu, n'emportant avec eux qu'une ration quotidienne de pain. Dépendant

de l'accueil reçu de maison en maison, ils annonçaient l'imminence du
Règne de Dieu, la venue du Fils de l'homme; ils ne songeaient pas d'abord
à organiser une communauté locale, mais bien à offrir une ultime chance de

salut à «cette génération perverse». Signes et exorcismes confirmaient leur

message. Le radicalisme de leur exigence ne s'imposait sans doute qu'à eux-
mêmes. Pour les convertis, il devait être avec le ciel des accommodements.
Les missionnaires eux-mêmes étaient peut-être investis du titre d'apôtre et

se considéraient comme les envoyés de Jésus. C'est probablement cette sorte
de missionnaires qui, à Corinthe, selon 2 Co 10-13, entrera en concurrence
avec l'organisation paulinienne. C'est certainement ce type d'évangélistes et

d'apôtres dont le texte de la Didachè atteste l'existence. Eschatologie,
individualisme et éthique déterminent cette mission qui s'appuie sur une
christologie du Fils de l'homme, rejeté et rétabli par Dieu, et qui crée un lien
avec l'histoire du salut, l'imminence en particulier7.

L'Eglise des Hellénistes, à Jérusalem puis à Antioche, paraît avoir
pratiqué la mission différemment8: l'évangélisation est une affaire communautaire;

l'Eglise locale devient foyer d'irradiation, d'une irradiation
programmée, porteuse de cette grande nouveauté: les nations sont dorénavant
appelées, elles aussi. Ac 13, 1-3 nous a gardé le souvenir d'une communauté,

celle d'Antioche, choisissant, en son sein, une équipe missionnaire
investie d'une responsabilité: aller annoncer que Jésus est le Fils de Dieu,
que le salut ne se trouve qu'en lui; implanter, ce faisant, des communautés
dans les cités prévues et revenir à l'Eglise mère pour rendre des comptes (en
termes paléo-chrétiens, pour raconter les merveilles accomplies par Dieu
grâce à leur intermédiaire).

le titre «Unité et diversité dans l'ecclésiologie du Nouveau Testament», ETR 41

(1966), 253-258.
7 Cf. G. Theissen, Soziologie der Jesusbewegung (Theol. Existenz heute, 194),

Munich, 19782, p. 14-21 (trad, française sous le titre Le christianisme de Jésus: ses
origines sociales en Palestine (Relais Desclée, 6), Paris, 1978). G. Theissen ne distingue
pas suffisamment ce type d'évangélisation de la mission des Hellénistes; et W.-H.
Ollrog, op. cit. (n. 1), p. 152-155.

8 Cf. M. Hengel, art. cit. (n. 1), p. 27-30; et surtout W.-H. Ollrog, op. cit. (n. 1), p.
155-157.



372 FRANÇOIS BOVON

Cette mission utilise l'appui concret des synagogues et de la prédication
offerte au rabbin de passage. Elle recourt aussi à la maison privée d'un
converti pour servir de foyer (au sens littéral et figuré) à la communauté en
devenir9.

Grâce à l'histoire des traditions que l'on pratique sur les textes bibliques,
les exégètes sont parvenus à définir les grandes lignes, les schémas des
prédications de ces missionnaires hellénistes10: aux juifs, on introduit Jésus, le
Fils de Dieu à côté du Dieu créateur (on parvient ainsi à un credo à deux

termes, cf. 1 Co 8, 6 par ex.), ceci grâce à l'argument scripturaire. Les

païens, on les invite (cf. 1 Th 1, 9-10; Hb 6, 2; Ac 14 et 17) à quitter leurs
idoles pour se tourner vers le Dieu vivant (reprise d'un schéma missionnaire

juif hellénistique) et à attendre le Fils de Dieu sauveur. Cette mission des

Hellénistes est donc moins eschatologique et moins radicalement éthique:
en revanche, elle est plus ecclésiale et plus christologique. Elle établit un
lien avec l'espace, l'olKouuxvr|.

Troisième type, celui qui, grâce à Paul, aura le succès que l'on sait".
Paul, collaborateur pendant plus de dix ans de la mission des Hellénistes,
s'inspire naturellement de cette pratique antiochienne. Mais la responsabilité

universelle dont il se sent investi (cf. Rm 15, 18-24) ainsi que les tensions

qu'il vit avec les judéo-chrétiens (cf. l'incident d'Antioche, Ga 2, 11-14)

l'orientent vers une mission organisée de façon nouvelle.

D'abord, il faut noter que pour les missionnaires et leur entretien,
l'apôtre Paul s'appuie non sur les habitudes des Hellénistes, mais sur les

règles des premiers missionnaires (itinérance, renoncement aux biens, à un
domicile, à une épouse; souci de subvenir à ses propres besoins), même s'il
connaît et admet d'autres pratiques (salaire mérité, compagnie d'une
femme).

Deuxièmement, l'aspect communautaire de la mission est repris,
évidemment, de la pratique helléniste, à laquelle s'ajoutent quelques correctifs:
Paul se sent délégué par le Christ et non, comme en Ac 13, par une communauté.

Moins présente en l'apôtre, la communauté sera représentée
néanmoins dans l'entreprise missionnaire par les collaborateurs de Paul. Certes,
Paul a pu choisir lui-même des collaborateurs, à vrai dire peu nombreux:
Silvain, puis Timothée; certes, il a rencontré et travaillé de concert avec des

évangélistes indépendants tel Apollos; mais il s'est surtout appuyé sur des

délégués de communautés. Ces délégués, d'après les recherches antérieures,
étaient affectés exclusivement à l'organisation de la collecte. La thèse

9 Cf. P. Stuhlmacher, Der Brief an Philemon (EKK, 18), Neukirchen-Vluyn,
19812, p. 70-75 (Exkurs: Urchristliche Hausgemeinden).

10 Cf. J. Dupont, « Les discours missionnaires des Actes des apôtres d'après un

ouvrage récent», RB 69 (1962), 42; repris dans J. Dupont, Etudes sur les Actes des

apôtres (Lectio Divina, 45), Paris, 1967, p. 138.
11 Cf. W.-H. Ollrog, op. cit. (n. 1), p. 157-160.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 373

récente de W.-H. Ollrog12 les intègre aussi à la tâche missionnaire, ce qui
évidemment a des répercussions théologiques importantes: un resserrement
des liens entre mission et édification.

Et surtout, originalité paulinienne, la mission de l'apôtre n'est plus
irradiation d'un seul centre, comme c'était le cas pour les Hellénistes, mais

avance progressive à travers le monde par implantation successive de têtes

de pont, de province en province; création ainsi de nombreuses communautés

appelées elles-mêmes à rayonner localement; avec des retours en

arrière pour des visites de consolidation et d'édification.
Si les matériaux étaient plus explicites, il serait sans doute possible de

détecter d'autres pratiques missionnaires (on songe à l'idéal scolaire visé par
la communauté matthéenne ou à l'effort de dialogue avec le monde
contemporain opéré, grâce au symbolisme, par l'Evangile de Jean). Ce qui
nous importait, c'était de signaler le pluralisme missionnaire: pluralisme de

pratique, d'organisation et de formulation.
A cette variété missionnaire au sens strict, il faut ajouter la variété des

facteurs de décision et de conversion. Car ce ne fut jamais la parole seule

qui ébranla les foules: aussi bien parmi les charismatiques itinérants que
parmi les Hellénistes et chez Paul, le geste, devenant signe, appuyait la

parole: ce geste pouvant être le geste de la charité, le geste du renoncement,
le geste du guérisseur, le geste de l'exorciste, enfin le geste subi que constitue
la souffrance. Ce pouvoir missionnaire du geste, ajoutons-le, Paul et le

Nouveau Testament ne le limitent jamais à l'activité du missionnaire, il est

toujours aussi celui de la communauté: par leur affection mutuelle, les

premiers chrétiens attirent l'attention ; et par la souffrance subie — et ce sont

souvent ceux qui restent sur place qui subissent railleries et tracasseries —
ils rendent corporellement un témoignage.

II. Les motivations théologiques de la mission

En cette deuxième partie, nous examinerons les raisons qui ont été assez

fortes pour pousser les premiers missionnaires sur les routes de leur pays,
puis de l'étranger même13. Au risque d'être schématique, nous en distinguerons

quatre: la première tient à la mission confiée, la seconde à la nature de

la communauté naissante, la troisième au diagnostic porté sur le temps
présent, la quatrième à la volonté de Dieu. Comme nous allons le voir, ces

raisons ressurgissent, quelle que soit la pratique missionnaire.

12 Cf. W.-H. Ollrog, op. cit. (n. 1), p. 109-161.
13 Cf. A. von Harnack, op. cit. (n. 1). p. 111-331.



374 FRANÇOIS BOVON

a) Une mission confiée

Qu'il l'exprime de manière narrative ou réfléchie, le Nouveau Testament
atteste cette conviction des premiers apôtres et missionnaires d'être et

d'avoir été envoyés. Cette conviction est même si forte qu'elle est parvenue à

imposer, pour désigner les premiers responsables chrétiens, un mot qui, de

par sa racine, exprime justement non le pouvoir statique, mais l'envoi: à

savoir le titre àTtoaxo^oç. La structure de l'envoi appartient à l'essence du
christianisme.

Aussi bien la tradition de l'évangile de Marc que la source des Logia
contenaient un discours missionnaire de Jésus14. Et ce discours, articulé sur
le récit de l'appel des Douze, de leur installation et de la liste de leurs noms,
commençait par une formule d'envoi: «Il commença à les envoyer deux

par deux » (Me 6, 7). Il « les envoya deux par deux, devant lui dans toute
ville et localité où il devait aller lui-même. Il leur dit: 'La moisson est

abondante, mais les ouvriers peu nombreux. Priez donc le maître de la moisson

d'envoyer des ouvriers à sa moisson. Allez! Voici que je vous envoie comme
des agneaux au milieu des loups.'» (Lc 10, 1-3, reprenant la source des

Logia ; noter la fréquence des verbes relatifs à l'envoi).
Cette certitude d'avoir été envoyés par Jésus accompagnait les missionnaires

itinérants; elle habita aussi les apôtres hellénistes, puis Paul lui-
même: s'ils ne pouvaient s'appuyer sur une mission confiée avant la
Passion, ils déduisaient leur conscience missionnaire d'un mandat confié par le

Christ ressuscité: de fait, les Douze paraissent avoir eux aussi reçu
confirmation de leur tâche missionnaire lors d'apparitions du Ressuscité. Un
schéma d'apparition dépasse le cadre étroit des scènes de reconnaissance
du Ressuscité pour englober le motif de l'envoi et gagner ainsi une dimension

officielle : cf. Lc 24, 47-48 (où le motif est fortement retravaillé par Luc)
et Jn 20, 21 (où l'expression est très johannique: ko9coç aneaxakKEv px ô

ncmjp, Kàycu TtEüjtco ûu,âç). Cf. Mt 28, 19s.

Si l'apôtre Paul exprime cette conviction sur le mode narratif et rétrospectif

(«Ne suis-je pas libre? Ne suis-je pas apôtre? N'ai-je pas vu Jésus,

notre Seigneur?» 1 Co 9, 1), il l'énonce aussi de manière reflexive: «Car
annoncer l'Evangile n'est pas un motif d'orgueil pour moi, c'est une nécessité

qui s'impose à moi: malheur à moi si je n'annonce pas l'Evangile!»
(1 Co 9, 16). Cette reprise fulgurante du thème païen de la nécessité contraignante,

de ràvàyicri, exprime la certitude d'avoir reçu une mission15. En

14 Cf. F. Hahn, op. cit. (n. 1), p. 33-36; P. Hoffmann, Studien zur neologie der

Logienquelle (NTA, NF, 8), Munster, 1972, p. 235-311.
15 Cf. E. Käsemann, «Eine paulinische Variation des 'amor fati'», ZnK 96

(1959) 138-154; repris dans E. Käsemann, Exegetische Versuche und Besinnungen. II.
Gœttingue, 1964, p. 223-239; trad, française sous le titre «Une variation paulinienne
de l'amorfati (1 Cor 9, 14-18)» dans E. Käsemann, Essais exégétiques (Le Monde de

la Bible), Neuchâtel, 1972, p. 45-62.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 375

cela, Paul s'insère dans la lignée des premiers apôtres et missionnaires chrétiens

qui, recourant au vocabulaire prophétique de l'Ancien Testament,
l'ont réinterprété pour y voir surtout une mission ad extra.

b) Une communauté ouverte et dynamique

L'Israël de l'ancienne alliance avait déjà conscience de sa responsabilité
à l'égard des nations: servir.de lumière et par là de point de repère et de

vecteur de vérité16. Mais les traditions d'Israël véhiculaient aussi le thème
du reste d'Israël et l'exigence de se retrancher des nations. Si les moines
réformistes de Qumran optèrent pour la préservation d'un noyau pur et dur
du peuple élu, les premiers chrétiens actualisèrent la prophétie d'Israël: le
salut en Christ devient «lumière pour la révélation aux païens et gloire
d'Israël ton peuple» ((ptôç eiç à7i0Kâ^v)i)/tv èSvcôv Kai ôoçav Axxoö cou
TaparJA.), Lc 2, 32.

Le Christ («Je suis la lumière du monde», Jn 8, 12) répand aujourd'hui
sa lumière, si la communauté devient à son tour un foyer d'irradiation
missionnaire («Vous êtes la lumière du monde», Mt 5, 14).

La tradition synoptique et la tradition paulinienne — il est intéressant de

le remarquer — ont l'une et l'autre repris et développé cette relation entre la
vie de la communauté et le succès missionnaire. Voici en effet, comment,
dans le sillage de la source des Logia, Matthieu développe cette thématique:
« Vous êtes la lumière du monde. Une ville située sur une hauteur ne peut
être cachée. Quand on allume une lampe, ce n'est pas pour la mettre sous le

boisseau, mais sur son support et elle brille pour tous ceux qui sont dans la
maison. De même, que votre lumière brille aux yeux des hommes, pour
qu'en voyant vos bonnes actions ils rendent gloire à votre Père qui est aux
cieux.» (Mt 5, 14-16.)

Pour Matthieu et sans doute pour la tradition synoptique, c'est la tâche
de la communauté qui est ici précisée, tâche qui complète l'action missionnaire

des envoyés itinérants: à la mission marquée par des déplacements
s'ajoute ici une mission de rayonnement local. Si la parole domine dans le

premier cas, l'action obtient une fonction prioritaire dans le second.

Cette exigence, nous l'avons dit, Paul la partage et la transmet aux
Philippiens: «Agissez en tout sans murmures ni réticences, afin d'être sans

reproche et sans compromission, enfants de Dieu sans tache au milieu
d'une génération dévoyée et pervertie, où vous apparaissez comme des

sources de lumière dans le monde, vous qui portez la parole de vie» (Ph 2,

14-16a).

16 Cf. R. Martin-Achard, Israël et les nations. La perspective missionnaire de

l'Ancien Testament (CTh, 42), Neuchâtel, 1959.



376 FRANÇOIS BOVON

c) Un diagnostic sur l'état présent du monde

La citation de l'épître aux Philippiens faisait intervenir un élément
supplémentaire: par les mots qualifiant la génération contemporaine de

dévoyée et de pervertie, l'apôtre non seulement exprimait une conviction
théologique qu'il développe largement en Rm 1-3, mais reprenait aussi le

langage stéréotypé hérité de Jésus (les mots «génération dévoyée et
pervertie» rappellent Mt 17, 17 et Lc 9, 41 et, par-delà Jésus, Dt 32, 5 et 20)17.

Pour saisir le sens de ce diagnostic, on évitera d'en faire une lecture
moralisante; il faut en donner une interprétation eschatologique: dans la

perspective apocalyptique juive des deux temps, des deux éons, Jésus, suivi
fidèlement par les missionnaires itinérants puis par les Hellénistes et par
Paul, perçoit l'état catastrophique du monde: les expressions «arracher à ce

monde du mal » (Ga 1, 4), « la figure de ce monde passe » (1 Co 7, 31) attestent

que Paul n'a pas perdu la conscience apocalyptique de Jésus et des
premiers chrétiens: l'état de ce monde est d'autant plus désastreux qu'il est

proche de sa fin, proche aussi du passage d'un éon à l'autre. Plus le
diagnostic est grave, plus est vivante l'espérance de la délivrance. Et, comme
l'éon à venir est tout entier entre les mains de Dieu, cet éon, certes mauvais

par les hommes qui l'habitent, l'est surtout par Satan et ses cohortes qui le

dominent (cf. Ac 10, 38).

Il existe certes une correction chrétienne du schéma juif des deux éons

mais elle ne touche pas l'imminence apocalyptique, mais le «déjà» partiel
de l'éon nouveau, mis en place par la proclamation du Royaume, selon

Jésus, le message de la croix et de la résurrection, pour les apôtres,
particulièrement pour Paul. Entre le «déjà» installé par Jésus et l'irruption définitive

du dernier éon, il y a une place, une durée perçue comme plus ou
moins longue suivant les individus et les milieux: un délai prévu non pour
l'attente de plus en plus déçue, mais pour la mission de plus en plus
active18. Là encore, le Nouveau Testament n'est pas tant le témoin d'espérances

disparates que le hérault d'une conviction commune: que ce soient la

tradition synoptique du discours apocalyptique de Me 13, les thèmes pauliniens

ou la composition lucanienne des Actes, à commencer par Ac 1, tous
ces témoignages indiquent qu'entre Pâques et la Parousie il y a place pour
la mission, c'est-à-dire pour la Parole et l'Esprit incarnés dans la communauté

vivante et missionnaire. A titre d'exemple de cette certitude partagée

par tous, citons le v. 10 de Me 13: «Car il faut (cf. l'àvâyicri de 1 Co 9, 16)

17 Cf. V. Hasler, art. veveci, dans H. Balz et G. Schneider, éd., Exegetisches
Wörterbuch zum Neuen Testament, I, Stuttgart, 1980, col. 579-581.

18 Dans plusieurs de ses ouvrages, O. Cullmann a insisté sur cette structure
théologique. Cf. O. Cullmann, Christ et le temps. Temps et histoire dans le christianisme

primitif (Série théol. de l'actualité protestante), Neuchâtel, 1947, p. 111-118.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 377

d'abord (c'est-à-dire avant les signes de la fin) que l'Evangile soit proclamé
à toutes les nations» et le début des Actes: «Seigneur, est-ce maintenant le

temps où tu vas rétablir le Royaume pour Israël?» (Ac 1, 6), demandent les

disciples au Christ ressuscité qui leur répond: «Vous n'avez pas à connaître
les temps et les moments que le Père a fixés de sa propre autorité; mais vous
allez recevoir une puissance, celle du Saint-Esprit qui viendra sur vous;
vous serez alors mes témoins à Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie,
jusqu'aux extrémités de la terre» (Ac 1, 7-8). Les premiers chrétiens ont
donc compris l'urgence: leur devoir était d'offrir aux hommes engoncés
dans le péché une ultime occasion de rejoindre Dieu et le cortège des

sauvés.

d) La volonté de Dieu

Derrière chacun des trois motifs énumérés jusqu'ici est apparu le projet
de Dieu: Jésus a décidé de choisir les Douze, de les investir d'autorité et de

les envoyer. Sur ce point, la volonté du Fils rejoint celle du Père. C'est

encore Dieu qui place et veut placer l'étape de la mission entre Pâques et la

Parousie, comme c'est lui, et non pas seulement Paul, qui exige des communautés

qu'irréprochables, elles brillent comme des flambeaux dans le

monde.
Il est une caractéristique fondamentale de ce dessein de Dieu que le

Nouveau Testament, unanime en ces diverses traditions, met en évidence:
ce Dieu organisateur mobilise les hommes et n'achève pas seul son projet. A
sa puissance planificatrice correspond sa volontaire impuissance réalisatrice.

En d'autres termes, Dieu recourt à la médiation humaine et choisit nos
mains pour réaliser son ouvrage. Collaborateurs de Dieu, les apôtres et les

communautés le sont au sens fort du terme, sans condescendance divine, ni
obnubilation pédagogique. C'est cette offre de collaboration qui leur donne

une telle confiance et une telle autorité19.

De manière certes diverse, les premiers auteurs chrétiens expriment tous
cette conviction commune. Les évangélistes itinérants, héritiers des propos
missionnaires de Jésus, savent que l'irruption du Royaume est liée à leur

service; Paul associe, en 2 Co 5, à la réconciliation opérée par Dieu seul,

grâce à Jésus-Christ, la parole de la réconciliation dont il a, lui, en tant
qu'apôtre, la responsabilité. Jean, quant à lui, utilise une image: il précise

que ceux qui sont envoyés sont des êtres qui savent parce qu'ils aiment et

ont été initiés: le Fils a été envoyé parce qu'il a posé sa tête — telle est

l'image — sur la poitrine du Père (Jn 1, 18); les disciples, à l'école du chef
de file johannique, le disciple bien-aimé, sont envoyés, car le bien-aimé a,

19 Cf., à propos de Lc-Ac, F. Bovon, « L'importance des médiations dans le

•projet théologique de Luc», ATS 21 (1974-1975) 23-39.



378 FRANÇOIS BOVON

lui aussi — reprise ostensible de l'image — reposé sa tête sur la poitrine de

Jésus durant le dernier repas (Jn 13, 23 et 25): pour connaître le Père, il faut
regarder le Fils qui nous a montré le Père; en perspective johannique, pour
voir le Fils, il faut s'orienter vers le disciple bien-aimé qui est à l'origine des

traditions recueillies dans le quatrième Evangile. Dans, tous les cas, Dieu
reste caché aussi longtemps que la médiation humaine ne fonctionne pas. Il
ne se manifeste qu'en associant des collaborateurs humains à son intervention.

III. Succès mérité ou ambigu de la mission chrétienne

Des savants aussi éminents que A. Harnack, E. Norden et R. Bultmann
ont estimé que la religion chrétienne s'était finalement imposée en raison de

son pouvoir d'adaptation et de sa soif d'assimilation. A. Harnack voit dans
le succès du christianisme antique le résultat d'un syncrétisme
avantageux20; E. Norden estime qu'une formule comme « Nul ne connaît le Fils si

ce n'est le Père et nul ne connaît le Père si ce n'est le Fils, et celui à qui le

Fils veut bien le révéler» (Mt 11, 27) ne remonte pas à Jésus, mais reprend,
en version chrétienne, une formule orientale de propagande religieuse21;
R. Bultmann défend la thèse d'une application à la christologie chrétienne
d'un schéma non chrétien de descente et de remontée du Sauveur22; plus
récemment, des chercheurs américains ont insisté sur la reprise chrétienne
du motif de l'homme divin et l'utilisation missionnaire du genre littéraire de

l'arétalogie sous la forme de nos Evangiles pour communiquer les idées

chrétiennes23; et beaucoup d'exégètes voient dans les thèmes de la préexistence

et de l'envoi du Fils une adaptation chrétienne des spéculations juives
hellénistiques sur la Sagesse, fille aînée de Dieu24. La question se pose
donc: pour propager l'Evangile, les missionnaires chrétiens ont-ils poussé si

loin la transculturation qu'ils en ont défiguré le message lui-même? D'où les

efforts de retour au simple évangile du Dieu bon et du Dieu Père chez

A. Harnack25 et le programme de la démythologisation chez R. Bult-

20 A. von Harnack, op. cit. (n. 1), p. 324-331.
21 E. Norden, Agnostos neos. Untersuchungen zur Formengeschichte religiöser

Rede, Darmstadt, 19564, p. 277-308, particulièrement p. 303-308.
22 R. Bultmann, neologie des Neuen Testaments, Tubingue, 19583, p. 362-366.
23 Cf. H. Talbert, What Is a Gospel? ne Genre of the Canonical Gospels,

Londres, 1977, particulièrement p. 12-14.
24 Cf. E. Schweizer, Jesus Christus im vielfältigen Zeugnis des Neuen Testaments

(Siebenstern-Taschenbuch, 126), Munich, 19702, p. 83-87.
25 A. von Harnack, Das Wesen des Christentums, mit einem Geleitwort von R.

Bultmann (Siebenstern-Taschenbuch, 27), Munich, 1964; trad, française sous le titre
L'essence du christianisme, Paris, 1907.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 379

mann26, dernière extrémité pour les savants qui voulaient rester malgré tout
théologiens.

Il nous paraît indéniable que les écrits néotestamentaires, comme
l'atteste d'ailleurs leur évidente variété, ont emprunté des certitudes, des

catégories et des expressions au judaïsme, à la sagesse grecque, stoïcienne
en particulier, et même à l'idéologie impériale. Mais face à ce souci d'adaptation,

qui correspond à un effort d'intelligibilité, se situe une autre
préoccupation : l'adaptation à la Parole de Dieu. Et ce qui peut paraître, aux yeux
des uns, comme un succès d'adéquation aux mentalités anciennes, peut être,

aux yeux des autres, le résultat d'une adéquation réussie de la volonté de

Dieu. Il convient donc de juger de cas en cas, par insertion du message (au
sens cybernétique du terme) dans le circuit complet de la communication;
d'évaluer critiquement cet effort de contextualisation des premiers théologiens

chrétiens auxquels on ne décernera, sous aucun motif, fût-il celui de la

canonicité, un blanc-seing d'expression inspirée et pneumatiquement
réussie du message chrétien.

Ce qu'il nous tient à cœur de montrer ici — faute d'établir ce bilan —
c'est que certains théologiens de l'âge apostolique, Paul en particulier, ont
été sensibles au problème.

On rencontre, en effet, sous la plume de l'apôtre deux expressions
apparemment contradictoires: dans l'épître aux Galates (Ga 1, 10), l'apôtre
estime ne pas chercher à persuader les hommes, ni à leur plaire. Dans la

première aux Corinthiens (1 Co 10, 32-33) et dans la deuxième aux Corinthiens

(2 Co 5, 11), il affirme au contraire mettre son point d'honneur à

convaincre les hommes et à leur plaire. Qu'est-ce à dire?
Les adversaires de Paul en Galatie reprochent à l'apôtre de gagner

l'approbation des hommes par des moyens suspects — on peut songer au

recours à une autorité humaine telle celle des apôtres de Jérusalem, à un

prestige particulier de l'évangile ou de l'apostolat paulinien. Paul réplique
qu'il ne cherche pas à persuader les hommes, à les séduire par des moyens
humains. Il ne cherche pas davantage à leur plaire ni à les maintenir finalement

dans leur situation. Paul est donc sensible aux dangers et aux excès de

l'adaptation.
S'il peut dire, en 1 Co 10, 32-33 et en 2 Co 5, 11, qu'il cherche

néanmoins à plaire aux hommes, c'est dans un autre sens: ici, plaire aux

26 R. Blltmann, « Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmy-
thologisierung der neutestamentlichen Verkündigung», dans H.-W. Bartsch, ed.,

Kerygma und Mythos, I, Ein theologisches Gespräch, Hambourg-Bergstedt, 1967-\ p.
15-48 (trad, française sous le titre « Nouveau Testament et Mythologie (le problème
de la démythisation du kérygme)», dans R. Blltmann, L'interprétation du Nouveau

Testament, introduction et traduction par O. Laffolcrière (Religions. 11), Paris,
1955, p. 139-183. Cf. K. Jaspers et R. Bultmann, Die Frage der Entmythologisierung,
Munich, 1954.



380 FRANÇOIS BOVON

hommes ne signifie plus les conforter dans leur position, qui relève finalement

de la arxpÇ, mais les rejoindre dans leur être authentique qui est image
et créature de Dieu. Par là, il espère en sauver quelques-uns. Paul est donc
sensible également à l'exigence d'intelligibilité.

La contradiction n'est donc qu'apparente: dans 1-2 Co, l'apôtre parle
d'évangélisation, dans Ga, de moyens frauduleux de manipulation.

L'apôtre sait donc qu'il y a plaire et plaire, persuader et persuader; il est
convaincu que le message doit être reformulé toujours à nouveau, pour
rester adéquat à la Parole de Dieu et pourtant accessible aux uns et aux
autres. Il en est convaincu, car Jésus-Christ est le grand modèle de cette
réussite: devenu homme, il est resté Fils de Dieu. Grâce à cette fidélité à son
Père et cette adhésion à l'humanité, il a pu opérer l'adoption et le salut.

A moins de reprocher à l'apôtre une aliénation et un aveuglement sur
soi-même, nous devons admettre que Paul a été conscient de la double
tâche missionnaire, qui correspond finalement au double commandement
d'amour: d'une part ne pas abuser des moyens de propagande et s'en tenir
à la seule Parole de Dieu incarné en Jésus-Christ; d'autre part, ne pas se

retrancher du monde, des hommes et de leur langage, mais chercher à les

atteindre là où ils sont et à les convaincre.

Conclusion

En conclusion, nous dirons que la qualité de l'organisation et le langage
missionnaire adopté ont favorisé la diffusion du christianisme. Mais il y eut
à ce succès d'autres causes, qui tiennent à l'articulation de la parole et de

l'action27. Le message chrétien a été convaincant, car il était un message
habité par ceux qui le proclamaient; et vécu communautairement par les

évangélistes et les congrégations; c'était un message efficace qui mettait en

question les habitudes et, même, en danger les vies des fidèles; un message
accessible, car adapté aux schémas contemporains de compréhension; mais

aussi un message nouveau, digne d'être cru car ancré en Dieu, capable de

manifester le faux-semblant des autres courants religieux; un message enfin

qui, dans un siècle où les comportements se bloquaient en deux positions
extrêmes, la prétendue maîtrise de soi et la soumission servile à la loi, structurait

l'existence par l'adhésion à une personne, Jésus-Christ, et à une
communauté vivante, l'Eglise.

27 Après avoir lu ces pages, H. Mottu nous invite à juste titre à ne pas sous-
estimer les causes sociologiques et politiques de ce succès. Cf. dans une perspective
marxiste I. Lenzman, L'origine du christianisme, traduit du russe par L. Piatigorski,
Moscou, s.d. (l'original a paru en 1958), p. 77-89.



PRATIQUES MISSIONNAIRES 381

Nous avons énuméré, au début de cet exposé, trois interprétations
contemporaines du devoir missionnaire: au terme de notre parcours, nous
aimerions ne pas les jouer les unes contre les autres, mais en inviter les
partisans à mesurer leur visée à la pratique missionnaire du christianisme
primitif qui a sa norme dans l'amour de Dieu et l'amour du prochain, sa

référence dans la christologie du Fils de Dieu devenu semblable aux hommes,
sa source dans la volonté salvatrice de Dieu, son efficacité dans le pouvoir
de l'Esprit et sa réalisation dans le corps fragile et mortel des chrétiens28.

28 Cet article était déjà à la composition quand nous est parvenu l'ouvrage
collectif, édité par K. Kertelge, Mission im Neuen Testament (Quaestiones Disputatae,
93), Fribourg en Brisgau, 1982.


	Pratiques missionnaires et communication de l'évangile dans le christianisme primitif

