Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Derniéres paroles du ressuscité et mission de I'église aujourd'hui : a
propos de Mt 28,18-20 et paralleles

Autor: Basset, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381230

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 349-367

DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE
ET MISSION DE L’EGLISE AUJOURD’HUI

(A propos de Mt 28,18-20 et paralléles)

JEAN-CLAUDE BASSET

Au départ de la présente étude, deux constatations qui ne sont pas sans
lien entre elles, c’est d’'une part la priorité quasi absolue donnée a Mt 28,
16-20 en tant qu’enracinement néotestamentaire de la réflexion missiolo-
gique, et d’autre part 'impasse qui menace actuellement le débat mission-
naire du fait d’orientations divergentes et jugées souvent incompatibles.

Dans le mouvement missionnaire des XIX¢ et XX¢ siécles, Mt 28,16-20
est devenu ce que les missiologues protestants anglophones appellent « The
Great Commission ». Il est bon de rappeler méme briévement qu’il n’en a
pas toujours été ainsi. En effet, I'attention des Péres de I’Eglise était bien
davantage attirée par la formule trinitaire, fondement biblique de la pneu-
matologie des conciles; de leur cote, les Réformateurs considéraient que ces
versets concernaient les apotres exclusivement, lesquels avaient en principe
annonce la bonne nouvelle aux quatre coins du monde. Cette opinion n’est
guere contestée avant la fin du XVIII¢ siécle, et non sans résistance de la
part des Eglises, avec William Carrey, le pére des missions protestantes'.
Dés lors, la mission aupres des paiens trouve son fondement scripturaire
dans le texte de Matthieu presque a l'exclusion de tout autre, et il en
découle une vision particuliére de la mission qui a fonctionné longtemps
comme modele général: I'enseignement et le baptéme des non-chrétiens.

Aujourd’hui, les données ont passablement changé. Du coté catholique,
on ne parle plus guére de 'axiome «en dehors de I'Eglise pas de salut»? a
la suite des ouvertures de Vatican II a I'égard des non-croyants et des autres
religions;? les tensions n’ont pas manqué entre la vénérable « Propaganda
Fidei» et le tout nouveau «Secretariatus pro non christianis» mais on
mesure bien les nouvelles orientations avec la conférence réunie a Nagpur
en 1971 sur le théme: « Evangelization and Dialogue in India»* ou les tra-

l «An Enquiry into the Obligations of the Christians to Use Means for the
Conversion of the Heathen» (1792).

2 « Extra ecclesiam nulla salus», Concile de Florence.

3 Vatican 11, Les Relations de I'Eglise avec les religions non chrétiennes, coll. Unam
Sanctam 61, Paris, 1966.

4 Conclusions et contributions éditées par M. DHAvAMOY, Evangelization, Dia-
logue and Development, Rome, 1972.



350 JEAN-CLAUDE BASSET

vaux du Synode des évéques réunis en 1974 a Rome avec pour sujet:
« L’Evangeélisation dans le monde d’aujourd’hui». Du co6té protestant aussi
la pensée missiologique a beaucoup évolué apres avoir été polarisée par la
théologie barthienne de H. Kraemer®. Dix ans aprés l'intégration du
Conseil International des Missions a New Dehli en 1961, le Conseil (Ecu-
menique des Eglises s’est doté d’une sous-unité « Dialogue with People of
Living Faiths and Ideologies » et de nombreuses rencontres interreligieuses
ont eu lieu sur le terrain, souvent en liaison avec I'Eglise catholique. 1l
convient aussi de mentionner la contribution des Eglises orthodoxes® dont
la voix se fait de plus en plus entendre dans les rencontres internationales.
Dans le méme temps, la réflexion missionnaire, surtout protestante, est pro-
fondément divisée entre partisans du dialogue et partisans de I’évangélisa-
tion’. Pour échapper a un dilemme du type: développement ou conversion,
présence silencieuse ou annonce de I’Evangile, libération ou salut, nous
croyons utile un retour aux derniéres paroles du Ressuscite.

. Les derniéres paroles du Ressuscitée

Il n’échappe a aucun lecteur attentif des évangiles que les derniéres
paroles du Ressuscité avant de quitter cette terre sont toutes adressées aux
disciples et ont toutes trait aux relations de ces disciples avec ceux qui ne
partagent pas leur foi. Plus précisement, il est chaque fois question d’une
mission nouvelle aux dimensions du monde, comme si la rencontre avec le
Ressuscité entrainait une ouverture de I’horizon des disciples, un éclatement
des barriéres sociales, ethniques ou religieuses. Pour reprendre les deux
types, ou mieux motifs, d’apparition du Ressuscité dégages par R. Bult-
mann?, il est 4 noter que la reconnaissance de I'identité du Ressuscité, par
la vision, le geste ou la parole, cede chaque fois le pas a I’envoi des disci-
ples, aux instructions du maitre. Un tel rapprochement est d’autant plus
frappant qu’aprés le parallélisme étroit des récits de la passion, les appari-
tions du Ressuscité offrent de grandes divergences sous le rapport de leur
nombre, des données spatio-temporelles et des personnes présentes”®.

3 The Christian Message in a Non-christian World, Londres, 1938; sur cette évolu-
tion, on lira G. VALLEE, Mouvement cecuménique et religions non chrétiennes,
Montréal, 1975.

6 1. Bria, Martyria/Mission. The Witness of the Orthodox Churches Today, Genéve,
1980.

7 Comparer la conférence organisée par le COE a Bangkok en 1973 et le Congrés
international pour I’Evangélisation tenu a Lausanne en 1974.

8 Histoire de la tradition synoptique, Paris, 1973, p. 353 s. et 631s.

?Voir H. Grass, Ostergeschehen und Osterberichte, Berlin, 1956, ainsi que
X. LEON-DUFOUR, Résurrection de Jésus et message pascal, Paris, 1971.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 351

Ces derniéres paroles du Ressuscité, nous les trouvons naturellement en
Mt 28,16-20 qui est en méme temps la conclusion de cet évangile. Luc pose
le probleme de I'articulation Evangile/Actes du fait des incohérences entre
Lc24,43-52 et Acl,l1-11 et des variantes textuelles relativement nom-
breuses !”; plutot que de recourir a I'hypothése d’interpolations!!, nous pré-
ferons considérer ces deux passages comme deux versions d’un méme et
unique départ de Jésus'?, dans la représentation lucanienne de I’ascension,
et qui constitue I'articulation des deux ouvrages adressés a Théophile; nous
retiendrons donc l'un et I'autre texte. Chez Jean, c’est Jn 20,19-23 qui a
valeur de derniére apparition du fait que I’épisode de Thomas (v. 24-29) est
une reprise dans les mémes conditions (dimanche soir, portes fermeées, sou-
hait de paix) en vue d’une dramatisation du motif de I'incredulité, présent
dans chacun de nos textes'?; le chapitre 21, outre qu’il est une adjonction a
la conclusion de Jn 20,30-31, est domin¢ par la personne de Pierre et n’a pas
de derniéres paroles adressées au groupe des disciples. Enfin, si I'évangile
de Marc proprement dit ne rapporte pas de récit d’apparition du Ressuscité
dans sa forme actuelle, et a plus forte raison de dernieres paroles, ce qu’il
est convenu d’appeler la «finale de Marc» (= fMc)'* contient un texte
parallele, fMc 16,14-20, que nous prendrons aussi en compte.

Le terme méme de «paralléle» appelle quelques remarques en rapport
avec la question des contacts littéraires. Si une simple lecture synoptique
permet de constater que Mt 28,16-20 n’a pas de paralléle «stricto sensu»,
Lc 24,43-52 et Jn 20,19-23(24-29) offrent des points de contacts impression-
nants au point que la plupart des critiques reconnaissent la deux versions
d’'une méme origine; alors que certains optent pour une dépendance litté-
raire directe ou plus probablement a partir d’'une source écrite commune, la
majorité préfére penser a une méme tradition orale'’. En I'absence d’une

10 Notamment Lc 24,51 kal dvepépeto €ic Tov ovpavov et Ac 1,2 dverfuebtn;
double ascension/Béthanie ou Montagne des Oliviers/quarante jours.

I Jadis, Ph. H. MENOUD, « Remarques sur les textes de I'ascension dans Luc et
Actes » repris dans Jésus-Christ et la foi, Neuchatel, 1975, p. 76-84.

12 Ainsi G. LOHFINK, Die Himmelfahrt Jesu, Miinchen, 1971, p. 24-27 et R. J.
DiLLoN, From Eye-Witnesses to Ministers of the Word, Rome, 1978, p. 170-173. Autre-
ment P. SCHUBERT, « The Structure and Significance of Luke 24 » dans Neutestament-
liche Studien fiir R. Bultmann, Berlin, 1957, p. 168, n. 3 (Lc 24,51 marque la fin d’une
apparition) et A. WICKENHAUSER, Die Apostelgeschichte, Regensburg, 1961, p. 32 (Lc
= Ascension et Ac = ultime apparition).

13 Mt 28,17b, Lc 24,37 et 41 ainsi que Mc 16,11 et 13-14.

14 Voir 'exposé qui fait autorité de K. ALAND « Der Schluss des Markusevange-
liums» dans M. SABBE (ed.), L'Evangile selon Marc, Tradition et Rédaction, Gem-
bloux, 1974, p. 435-470, et la thése bien documentée de J. HUG, La Finale de I'Evan-
gile de Marc, Paris, 1974 a qui nous empruntons 'abréviation fMc.

IS Ainsi J.-M. GUILLAUME, Luc interpréte des anciennes traditions sur la résurrection
de Jésus, Paris, 1978 (tradition orale et document écrit communs); autrement J. A



352 JEAN-CLAUDE BASSET

décision qui dépend de I'authenticité des «interpolations lucaniennes»
(v. 40 et aussi 36b) et de I'importance du travail rédactionnel, nous parle-
rons d'une tradition commune mieux élaborée et plus ferme que celle qui
sous-tend I'ensemble de nos textes. Par ailleurs, fMc, de rédaction relative-
ment tardive, ne manque pas de points de contacts avec les autres évangiles,
Luc principalement mais aussi Matthieu et Jean: nous croyons ['unité
redactionnelle de fMc bien fondée sans pour autant partager I’assurance de
J. Hug: «fMc ne dépend littérairement d’aucun de ces textes paralléles '®».
En ce qui concerne fMc 14-18, les contacts verbaux sont limités '’ malgré un
évident rapprochement au niveau de la structure: apparition liée & un repas
et suivie de paroles d’envoi; avec leur développement sur les signes, ces
paroles ne sont pas une simple reprise de I'un ou I’autre évangile mais sont
un développement propre de la tradition commune.

De son cote, Mt 28,16-20 pose de maniere aigué la-question du genre lit-
téraire et peu de textes ont fait I'objet d’autant d’hypothéses contradictoires
au point que certains renoncent a préciser toute « Gattung». Il est en effet
difficile de considérer Mt 28,16-20 comme un discours d’adieux car, a la
différence de Luc, «il n’est nulle part question du départ de Jésus» '8, ce
serait méme le contraire; il ne s’agit pas a proprement parler d’'un récit
d’apparition ' car celle-ci est reléguée au second plan, de méme que le bap-
téme sur lequel reposait I'idée d’une «sorte de légende cultuelle » 2; ce n’est
pas davantage un texte d’intronisation?! malgré les rapprochements avec
Dn 7,13s car le Kyrios est déja en fonction; la réféerence au décret de Cyrus
en I1 Ch 36,232% ne caractérise pas un genre littéraire. Plus éclairante nous
parait la structure dégagée par B. J. Hubbard sous le titre « parole de déleé-
gation » 23 & partir de textes de I'’Ancien et du Nouveau Testament ainsi que

BAILEY, The Traditions common to the Gospels of Luke and John, Leiden, 1963: « Luke
is in fact John's source here», p. 92.

16 Op. cit., p. 172-173, jugement quelque peu nuance, il est vrai; a I'opposé
K. ALAND voit dans Mc 16,14 «eine Zusammenfassung» de Lc 24,36-43 et dans
Mc 16,17-18 «ein Kompendium» des récits de miracles dans les Actes (art. cit.,
p. 454).

7 eglnev adtoic et xmpovEate Le 24,44 ainsi que mopevbivieg et Pontiobeig
Mt 28,19.

18 H. J. MICHEL, Die Abschiedsrede des Paulus an die Kirche. Apg 20,17-38, Miin-
chen, 1973, p. 58, contre J. MUNCK « Discours d’adieux dans le NT et la littérature
biblique » dans Mélanges M. Goguel, Paris, 1950, p. 165.

19 M. DiBeLius, Die Formgeschichte des Evangeliums, Tubingen, 1959, p. 282s.

20 R. BULTMANN, op. cit., p. 313s.

21 0. MicHEL, «Der Abschluss des Matthdus-Evangeliums» dans Ev Th 10
(1950), p. 21.

22 B. J. MALINA, « The Literary Structure and Form of Mt 28,16-20» dans. NTS 17
(1970), p. 87-103.

23 « Commissioning speech », B. J. HUBBARD, The Matthean Redaction of a Primi-
tive Apostolic Commissioning. An Exegesis of Mt 28,16-20, Montana, 1974.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 353

de la litterature du Proche-Orient ancien; Mt 28,16-20 se décompose alors
ainsi: introduction (v. 16), confrontation (v. 17a), réaction (v. 17b), nouvelle
confrontation (v. 18), delégation (v. 19-20) (il manque la protestation) et
finalement apaisement (v. 20b). Outre le mérite de respecter a la fois la
structure et le contenu de Mt 28,16-20, cette solution introduit une perspec-
tive théologique nouvelle: d’'une part, Jésus tient la place de Dieu, et les dis-
ciples celle des patriarches ou des prophétes; d’autre part, I'accent porte
moins sur I'envoi que sur la delégation.

Avant d’aborder les derniéres paroles au sens strict, il nous faut éncore
poser la question d’une source commune aux différents textes envisageés. S'il
nous parait artificiel de restituer exactement le schéma matthéen de la déle-
gation, une méme structure fondamentale se dégage de chacun des récits:
une introduction situe briévement la scéne, I'apparition du Ressuscité pro-
voque une réaction des disciples suivie d’une réaffirmation, vient alors
l'ordre de mission accompagné d’une confirmation, enfin la conclusion.
Verset par verset, cela donne la grille suivante:

TABLEAU I

Mt fMc Lc Ac In
Introduction 16 — 36a 4-6a 19a
Apparition 17a 14a 36b — 19b-20a
Réaction 17b (14¢) 37+4la (6b) 20b
Réaffirmation 18 (14b) 38-40 @) e

41b-47
Ordre d’envoi 19-20a 15-16 48 8b 21423
Confirmation 20b 17-18 49 8a 22
10-11

Conclusion — 19-20 50-53 9 (23-24)

A la lumiére d’un tel tableau d’ou ressortent les analogies aussi bien que
les différences (absence ou inversion de termes, équivalences relatives), et
compte tenu de la rareté des contacts verbaux, nous pensons qu’il est vain
de rechercher un texte primitif commun;?* il s’agit bien davantage d’une
tradition orale dont nous pouvons dégager les principaux ¢léments: dans le
cadre d’une derniére apparition aux disciples réunis, aprés avoir répondu
au doute et a la peur de ces derniers, le Ressuscité les investit d'une mission
dans le monde et leur assure son assistance.

24 Contre B. J. HUBBARD, op. cit., p. 122-123; avec J. LANGE, Das Erscheinen des
Auferstandenen im Evangelium nach Matthdus. Eine traditions- und redaktionsge-
schichtliche Untersuchung zu Mt 28,16-20, Wiirzburg, 1973.



354 JEAN-CLAUDE BASSET

L’existence d’une telle tradition est confirmée par la comparaison du
contenu des dernieres paroles du Ressuscite, telles que nous les rapportent
Mt 28,18-20, fMc 16,15-18, Lc 24,46-49, Ac 1,8 et Jn 20,21-23. Une lecture
synoptique de ces versets permet de dégager un schéma de base commun et
nombres d’idées qui se recoupent; en relevant les différents éléments de ces
paroles dans chacun des cinq textes, on obtient le tableau suivant:

TABLEAU 11

Mt fMc Lc Ac Jn
Présentation X - X -
Envoi X X — - X
Témoin - - X X —
Monde entier X X X X -
Prédication X X X — —
Baptéme X X - - —
Pardon - - X - x
Promesse X X X X —
Esprit - — % X X

Par regroupement thématique, nous aboutissons a quatre sujets princi-
paux: 1° Présentation du Ressuscité par lui-méme, 2° Ordre de mission, 3°
Contenu du mandat et 4° Confirmation sous forme de promesse. Une com-
paraison plus détaillée de chacune de ces tétes de chapitre nous permettra
de justifier ces recoupements et de faire ressortir I'originalité de chacune des
Versions.

I. — Présentation: Les trois présentations que le Ressuscité fait de lui-
méme n’offrent entre elles aucun point de contact, que ce soit sur le plan du
vocabulaire ou au niveau des idées; en revanche elles sont en rapport direct
avec l'accent christologique des évangiles respectifs: le Fils de 'Homme
revétu de puissance dans la ligne de Dn 7,13 avec lequel il y a un contact
verbal, chez Matthieu?®; le Christ souffrant et ressuscitant selon les Ecri-
tures dont il a déja été fait mention dans le méme chapitre 24 de Luc?®, le
dispensateur de paix chez Jean ou la répétition de la formule «la paix soit
avec vous» en fait, plus qu'une simple salutation, la realisation de la pro-
messe des discours d’adieux, «je vous donne ma paix (Jn 14,27)». A noter
que la finale de Marc ne contient pas de présentation mais une séquence sur
I'incrédulité (v. 14) tandis que les Actes rapportent un dialogue sur I'accom-
plissement eschatologique (1,7).

2. — Ordre de mission: ou délégation plutét que parole d’envoi puisque
seul Jean a recours a la terminologie de I’envoi qui est I'une de ses catégo-

25 £606m pol maoa EEovoin et mévto Ta EBv.
26 Lc 24,26; R. J. DILLON, op. cit., p. 132s.: « Mosaic-prophet christology ».



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 355

ries christologiques essentielles, d’autant qu’un lien est clairement posé
entre I’envoi de Jésus et ’envoi des disciples; Mt et fMc utilisent le méme
verbe et la méme construction (participe + impératif aoristes)?’ mais avec
un accent différent: chez Matthieu « faire des disciples », dans la ligne sou-
vent développée de la relation maitre-disciple, et chez fMc «proclamer
’Evangile », terme clé de la prédication missionnaire du christianisme pri-
mitif; Lc et Ac caractérisent la nouvelle fonction des disciples par le méme
verbe « étre témoin », lequel, avec les autres mots de la méme racine, occupe
une place essentielle dans I'cuvre lucanienne?®. Fait remarquable, a
'exception de Jean qui emploie le verbe envoyer absolument, chacune des
paroles souligne la dimension universelle de la tache des disciples: tous les
peuples (Mt), le monde entier et toute la création (fMc), enfin 1’élargisse-
ment progressif a partir de Jérusalem pour atteindre tous les peuples (Lc)
ou le bout du monde (Ac).

3. — Contenu du mandat: Ici il faut mettre & part Actes qui ne dit rien du
contenu de la mission; pour les autres celle-ci est constituée d’une parole et
d’un rite, avec une réserve pour Jean qui ne mentionne pas explicitement de
discours. On a déja rencontrée dans fMc I’expression «proclamer I'Evan-
gile» qui est a elle seule tout un programme; pour Mt, il s’agit d’enseigner a
garder ce que Jésus a prescrit, tout a fait dans la ligne matthéenne du
Sermon sur la Montagne; Lc a lui aussi le verbe «proclamer» mais avec
pour complément la conversion et le pardon au nom de Jésus, et cela dans
la perspective d'un accomplissement de I’Ecriture. Comme pour joindre le
geste a la parole, le baptéme est mentionné deux fois, dans sa forme trini-
taire et liturgique chez Mt, et baptéme li¢ a la foi en vue du salut dans fMc
avec une alternative: salut ou condamnation; une pareille alternative se
retrouve chez Jn mais a propos du pardon diiment administré par les disci-
ples tandis qu’il n’est que proclamé par eux dans Lc. Le lien entre baptéme,
salut et pardon ainsi que le caractére quasi rituel du pardon johannique
nous font voir que, sans se confondre, baptéme et pardon occupent une
fonction similaire dans la mission des disciples, complément du message de
salut.

4. — Confirmation: Sous une forme différente, chaque passage rapporte
une parole de confirmation dont le point commun est le rapport a I'Esprit;
chaque fois, il s’agit de donner aux disciples les moyens d’accomplir la
tache qui leur est confiée; c’est la promesse du don imminent de I'Esprit a
Jerusalem pour Lc et Ac; c’est le don méme de I'Esprit chez Jean, repre-
senté par le souffle de Jésus; si I’Esprit n’est pas cité dans Mt, nous trou-

27 opevbévieg ... pabmtedoate/knpotate: allez... faire des disciples/précher.

28 Voir E. NELLESSEN, Zeugnis fiir Jesus und das Wort. Exegetische Untersu-
chungen zum lukanischen Zeugnisbegriff, Bonn, 1976 et A. A. Trites, The New Testa-
ment Concept of Witness, Cambridge, 1977, p. 78-153.



356 JEAN-CLAUDE BASSET

vons I'équivalent avec I'assurance de la présence mysterieuse et indefectible
de ’Emmanuel rejoignant la prophétie ésaienne citée au début de I’évangile
(Mt 1,23); dans fMc enfin, il est question des signes qui accompagnent les
croyants (et non les seuls apotres) et dont la liste rappelle ce que Paul
appelle précisement les dons de I'Esprit.

Parvenu a ce point, nous pouvons brievement rassembler les résultats
d’'une comparaison attentive des dernieres paroles du Ressuscité. Derriere
un travail rédactionnel que I’on peut mesurer aux échos, au niveau du voca-
bulaire comme de la théologie, rencontrés dans les évangiles respectifs,
nous trouvons une tradition commune bien définie, méme s’il est difficile
d’en fixer le point de départ; tradition orale plutdt que source écrite a cause
des nombreuses fluctuations qui ne sont pas uniquement le fait de la rédac-
tion des évangélistes. A propos de I’évolution de cette tradition, nous pou-
vons conjecturer un noyau de fixation auquel se rattachent Lc et Jn, tandis
qu’un autre état de la tradition est refleté par Mt — et fMc qui en dépend
largement tout en reposant aussi sur des ¢léments de Lc et Jn, peut-étre au
niveau de leur tradition commune. Représenté schématiquement, nous
aurions, avec les mots-clés:

tradition orale

noyau | noyau Il
(esprit/pardon) (delegation/baptéme)

Jean —?7— Luc Matthieu
(envoi) (témoin) \ / /(faire des disciples)

Marc (finale)
(évangeliser)

Des recherches en cours, en particulier sur le genre littéraire, il ressort
non seulement que le lien entre vision et mission caractérise nos récits, mais
que c’est précisément |’ordre de mission qui en constitue la pointe; le souci
d’une preuve d’identité du Ressuscité en relation avec son passé historique
fait place ici a une ouverture sur la tdche qui attend désormais les disciples;
le doute lui-méme est dépassé par un «dire» plutét qu'un «voir», y com-
pris paradoxalement dans 1’épisode de Thomas?®. Enfin, a I'intérieur méme
des paroles du Ressuscité, I’accent porte sur la nouvelle fonction des disci-
ples dont I’étendue géographique est une composante, et non la dominante
comme l'indique I’emploi des verbes. Pour faire bref, nous parlerons de

29 0. MICHEL, art. cit., p. 18-19, a propos de Mt et Jn: «das Opauo wird jetzt in
das knpuypa aufgenommen und durch das kfpuypa verbiirgt ».



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 357

delégation de pouvoir chez Mt, de nomination (étre témoin) dans Lc et Ac,
d’envoi plénipotentiaire pour Jn et d’appel a I'évangélisation avec fMc.

.Enfin, et en dehors de toute tentative de reconstitution d’un original
hypothétique, si I'on pose la question de ’authenticité de 'une ou I'autre de
ces dernieres paroles, il faut rappeler que celui qui parle c’est le Ressuscité,
non pas une simple prolongation du Jésus historique mais Jésus vivant et
agissant dans son Eglise. Ainsi chacune des paroles rapportées contient
’écho de la confrontation d’une communauté chrétienne donnée avec le
Ressuscité, dans le culte, la catéchése ou la vie quotidienne. Ce n’est pas par
souci du detail historique mais pour répondre aux défis rencontrés par
I’Eglise primitive que les évangélistes ont reformulé les mots de la tradition,
remontant a une expérience des disciples, pour étre recus comme parole
vivante du Ressuscité. On ne s’étonnera donc pas outre mesure de trouver
une formule trinitaire du baptéme alors que les premiers baptémes chrétiens
ont été faits au nom de Jésus; de méme, I'idée d’'une mission aupres des
paiens ne s'imposera que progressivement et non sans résistance, comme le
montre 'assemblée de Jérusalem (Ac 15), sans qu’il soit jamais fait refe-
rence aux derniéres paroles du Ressuscité.

1. Eléements de missiologies evangeliques

Reflets de la réponse du Ressuscité vivant dans I'Eglise, chacun de nos
textes nous dit quelque chose de la maniére dont les premieres commu-
nautés chrétiennes comprenaient leur mission a I’égard du monde environ-
nant. Dans cette seconde partie, nous envisagerons chaque texte sous cet
eclairage, en le replacant dans le cadre de I'évangile qu’il conclut, exception
faite de fMc; nous visons ainsi a dégager ce que nous appellerons des
embryons de missiologies évangeliques; embryons parce que pour étre un
tant soit peu compléte notre étude devrait prendre en compte les textes
appartenant a la tradition pré-pascale et notamment I’envoi en mission des
disciples, sans parler des autres textes néotestamentaires aussi fondamen-
taux que les lettres de Paul ou les discours des Actes pour une comprehen-
sion globale de la mission dans le Nouveau Testament. Si pourtant nous
nous croyons autorisé a un tel raccourci, c’est que plusieurs faits militent en
notre faveur: a I'accord impressionnant décelé en premiére partie s’ajoute le
poids inhérent des paroles ayant valeur de dernieres volontés ainsi que la
place de ces paroles a la fin des évangiles. Dans le méme sens, il convient
de citer I'affirmation bien connue d’O. Michel faisant de Mt 28,18-20 «la
clé de compréhension du livre tout entier»Y et confirmée par I'écho una-
nime des critiques. Nous trouvons enfin une autre confirmation des impli-

30 Art. cit., p. 21 «der Schliissel zum Verstindnis des ganzen Buches».



358 JEAN-CLAUDE BASSET

cations missiologiques des passages étudiés dans les correspondances avec
des prises de positions actuelles relatives a la mission chrétienne, sa visée et
sa stratégie. A cet effet, et au risque d’étre accusé de concordisme superfi-
ciel, nous rapporterons a propos de chaque texte évangélique une option
missiologique sans prétendre faire le tour du débat contemporain. Nous
esperons ainsi montrer tout a la fois I'actualité des perspectives ouvertes par
les différentes versions des derniéres paroles du Ressuscité et I'enjeu scrip-
turaire de la discussion et des divergences qui se manifestent aujourd’hui au
sein des Eglises parmi les partisans d’une mission aupres des non-chrétiens.

Matthieu et la «plantatio ecclesiae »

Si un cadre convient aux dernieres paroles rapportées par Mt, c’est bien
celut du culte: la rencontre avec le Ressuscité a lieu sur convocation de
I'assemblée limitée aux Onze; les disciples se prosternent en un acte propre-
ment cultuel et le baptéme a un caractére typiquement liturgique comme le
montre la persistance de la formulation trinitaire a travers les siecles et par-
dela les barriéres confessionnelles; la montagne est le lieu privilégié de la
rencontre avec Dieu chez Mt qui reprend une tradition de ’AT. Le doute
lui-méme dont la mention surprend dans ce cadre d’adoration ne fait I’'objet
d’aucune démonstration ou réprimande, il n’est levé que par l'autorité des
paroles du Ressuscité.

La mission des disciples est clairement définie par le verbe matthéen
matheteuein que K. Barth a rendu par « Faites d’eux ce que vous étes vous-
mémes » ! soulignant I'élargissement du cercle des disciples. C’est bien la
relation du disciple a son maitre, chére a Mt, qui est proposée comme
modéle pour tous les croyants?®?. Faire des disciples, pour Mt cela signifie
baptiser et enseigner a garder les commandements de Jésus; le baptéme
débouche non sur une manifestation de I’Esprit mais sur la fidelité a 'ensei-
gnement de Jésus tel qu'on le trouve dans le Sermon sur la Montagne. La
succession baptéme-enseignement indique qu’il s’agit moins d’'une predica-
tion missionnaire au sens de fMc que d’'une exhortation post-baptismale a
un enracinement dans la relation au maitre que fut et demeure Jésus. La
tache des disciples ne connait de limite ni dans le temps ni dans I'espace et
toutes les nations que Mt «situe tantot par rapport aux Juifs, tantot par rap-
port aux disciples » 3 désignent ici non des nationalités ou des Etats mais la
terre entiére, Israél inclus.

31 « An Exegetical Study of Matthew 28, 16-20» dans G. H. ANDERSON, The Theo-
logy of the Christian Mission, New York, 1961, p. 64.

32 J. ZUMSTEIN, « Matthieu 28, 16-20» dans RTP 22 (1972), p. 32: « Le disciple his-
torique est le paradigme de la condition du croyant».

33 P. BoNNARD, L'Evangile selon saint Matthieu, Neuchatel, 1970, p. 457.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 359

L’enchainement des trois ¢léments aisément décelables dans les paroles
du Ressuscité fait ressortir le caractére de délégation de pouvoir: le Ressus-
cité commence par affirmer sa toute-puissance (v. 18b) pour en déduire la
mission des disciples (v. 19-20a) et leur garantir les moyens de I’accomplir
(v.20b). 11 y a clairement une relation de cause a effet entre ce pouvoir
donneé (passif divin) étendu a 'univers entier ** et I'instruction missionnaire.
La promesse finale s’inscrit dans la tradition vétérotestamentaire de la pre-
sence de Dieu parmi son peuple et reprend I'annonce de I’Emmanuel
(Mt 1,23), premiere citation de I'’AT dans Mt. La cohérence de I’ensemble
est encore renforcée par le quadruple «tout» qui donne a ces paroles tout
leur poids de conclusion-récapitulation de I’évangile.

Il ressort que c’est I'Eglise qui est au centre de la mission des disciples et
a travers eux des croyants dont la tache consiste a établir des communautés
chrétiennes sur la base du baptéme, on pourrait presque dire canonique, et
de I'enseignement des préceptes de Jésus; par ces paroles solennelles, ce qui
est affirme, c’est I'identité du maitre que les Onze ont connu et du Seigneur
de I'Eglise, celui que 'on rencontre dans le culte et qui assure I'Eglise de sa
présence.

Nous trouvons un accent similaire dans la mission deéfinie comme
«plantatio ecclesiae », un terme utilisé par saint Augustin, saint Thomas et
Calvin. Du c6té protestant, on pense a G. Warneck (T1910) « Par mission
chrétienne nous entendons I'ensemble de 'activité de la chrétienté visant la
plantation et l'organisation de I'Eglise chrétienne parmi les non-chre-
tiens» > et le fameux slogan d’autonomie «self-support, self-government,
self-propagation ». Mais c’est du coté catholique que la «plantatio eccle-
siae» a trouvé le plus d’écho, jusqu’au décret « Ad Gentes» de Vatican 11,
et dans sa forme la plus caractéristique: « Le but de la mission n’est pas de
convertir a la foi la totalité ni méme la majorité des paiens... le but de la
mission est de planter I’Eglise visible la ou elle ne I'est pas encore, c’est-a-
dire de mettre les moyens de salut: la foi et les sacrements, a la portee de
toutes les Ames de bonne volonté» 3. En dehors des dangers de cléricalisa-
tion, une telle vision a le mérite d’unir étroitement Eglise et Mission et de
faire porter I'accent sur I'indépendance des nouvelles communautés.

fMarc et I'évangélisation

Dans fMc, la rencontre avec le Ressuscité réunit les Onze (cf Mt) autour
d’un repas (cf Lc), juste évoqué a la différence du doute des disciples qui est

34 Avec raison, J. Zumstein note que ce qui est nouveau ce n'est pas le pouvoir du
Ressuscité mais son extension (art. cit., p. 24).

35 Cité par M. SPINDLER, La Mission, combat pour le salut du monde, Neuchatel,
1967, p. 49.

6 Le jésuite belge P. Charles, cité par M. SPINDLER, op. cit.,, p. 43.



360 JEAN-CLAUDE BASSET

I'occasion d’une ferme réprimande. L’incrédulité ne concerne pas la vision
du Ressuscité (Mt, Lc¢) mais les paroles des témoins de "apparition. Le Res-
suscité ne reproche pas de ne pas le reconnaitre mais de n’avoir pas cru
ceux qui 'ont vu, ce qui correspond probablement a la situation des lecteurs
de fMc; enfin, par son caractére abrupt, le reproche’’ n’a pas d’équivalent
dans la bouche du Ressuscité mais rappelle I'incapacitée des disciples de
comprendre les signes de Jésus.

J. Hug a montré que les mots-clés des paroles du Ressuscité apparte-
naient au vocabulaire de la mission de I’Eglise primitive avec un accent sur
la proclamation?®; I’Evangile, employé absolument comme chez Paul et
dans Mc, est un rappel du salut de Dieu en Jésus, en méme temps qu’'un
appel a la foi qui procure le salut. Le baptéme est ici moins un acte litur-
gique que le signe de I’'adhésion personnelle & la foi qui sauve par contraste
avec la condamnation qu’entraine le refus de croire; cette alternative qui
rappelle le reproche d’incrédulité souligne le caractere existentiel de
'acceptation ou du rejet de la prédication missionnaire. Enfin fMc
accentue plus que quiconque l'universalité de I'annonce de I’Evangile en
parlant du monde entier, de toute la création, donnant ainsi une dimension
quasi cosmique a la mission des disciples, ne laissant rien en dehors de leur
champ d’activite.

A Pappui des disciples est rapportée une liste impressionnante de signes,
dans le sens que le mot a chez Jean, d’acte de puissance en rapport avec une
parole, d’ceuvre de Dieu qui invite a la foi. Ces signes reflétent 'existence de
communautes charismatiques dans I’Eglise primitive; 'accent est mis sur le
miraculeux, sous I'influence du monde religieux hellénistique qui a aussi
marqué la présentation des apotres dans le livre des Actes déja, mais bien
davantage dans les écrits apocryphes des I1¢ et I1I¢ siecles. Il est a noter
enfin que ces signes qui remplissent plus de la moitié des paroles du Ressus-
cité sont promis aux croyants sans restriction; plus que du motif tradi-
tionnel de la mission confirmée par des signes de puissance, il s’agit de la
manifestation du Ressuscité dans la communauté chrétienne qui est la
réponse a l'incrédulité.

Celui qui parle, et qui jusque-la n’est pas nomme, c’est le Seigneur men-
tionné au v. 20, la conclusion de fMc: aprés I'ascension, les disciples sont
partis précher partout, le Seigneur agit avec eux et confirme la parole par
les signes; c’est le Jésus des miracles en méme temps que le Seigneur assis a
la droite de Dieu de la confession de foi. La parole?® au sens absolu pour
désigner le message chrétien reléve aussi du langage missionnaire tradi-

37 bverdidery signifie d’abord insulter, injurier.
38 J. HuG, op. cit., p. 81-94.
39Mc 2,2; 4,14s; Lc 1,2; Ac 6,2-4; 19.20; ITh 1,6 et IP 2,8.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 361

tionnel; on peut donc bien parler avec J. Hug*’ d’instruction missionnaire
et proposer comme cadre, des réunions missionnaires qui ne sont pas sans
rappeler un passé récent des missions.

Plus que chez Mt, nous croyons trouver dans fMc le fondement du
projet missionnaire protestant des XIX® et XX¢ siécles; en dehors d’une
visée ecclésiale, une,société comme celle des Missions Evangéliques de
Paris n’avait-elle pas «pour but de propager I'Evangile parmi les
paiens?»*!; sous I'influence du Piétisme, et plus tard du Réveil, nous
retrouvons l’association foi-baptéme-salut avec en contrepartie la condam-
nation. En forgant un peu le parallélisme, nous dirions que les signes de la
mission moderne ce sont la victoire sur la sorcellerie, la pratique des lan-
gues étrangeres, les vaccins, 1’assistance médicale et scolaire; rares sont les
biographies missionnaires qui ne rapportent pas au moins une occasion de
secours miraculeux dans une situation désespérée. Et le souci de I’évangéli-
sation au sens de proclamation missionnaire de I'Evangile, nous le retrou-
vons aujourd’hui dans tout un courant de pensée qui s’exprime a travers la
déclaration de Lausanne: « Evangéliser, c’est répandre la bonne nouvelle
que Jésus-Christ est mort pour nos péchés, qu’il est ressuscité des morts
selon I’Ecriture, qu’il régne et qu’il offre maintenant, & tous ceux qui se
repentent et qui croient, le pardon des péchés et le don du Saint-Esprit »*2.

Luc — Actes et le témoignage

Troisieme des apparitions du Ressuscité rapportée par Luc, la rencontre
avec les disciples couronne le ch. 24 de I’évangile dont on reconnait aise-
ment le caractere central, dans le diptyque lucanien. Comme sur le chemin
d’Emmaiis, le Ressuscité surgit a I'improviste, a la maniére d’un étranger de
passage®’; la rencontre est dominée par le motif de la reconnaissance, ici
double: les marques de la crucifixion et le repas partagé. A la différence de
Mt ou fMg, le cercle comprend un groupe plus large que les Onze.

Les paroles du Ressuscité sont dominées par la référence aux Ecritures;
c’est I’AT pris globalement comme prophétie* qui fonde la mission des dis-
ciples*’; en effet, Lc n’y lit pas seulement la souffrance du Messie et sa
résurrection mais 'annonce du salut aux paiens comme troisiéme terme.
Dans le méme sens, a la question des disciples relative a la fin des temps, le
Ressuscité répond, dans Ac, par I’envoi en mission: ce sont les disciples qui

vont réaliser I'attente eschatologique dans histoire. Celul qui parle, c’est

40 J. Hug, op. cit., p. 174-175.

41 Extrait des statuts de 1882, cité par M. SPINDLER, op. cil., p. 46.

42 « Déclaration de Lausanne» dans Perspectives Missionnaires 2 (1981), p. 68.
43 A I'image des missionnaires itinérants, R. J. DILLON, op. cit., p. 245s.

4 P. SCHUBERT, art. cit., p. 176 « Luke’s proof-from-prophecy theology ».

45 Le 3¢l de Mc 13,10 fait place chez Luc a un oltwg véypantot



362 JEAN-CLAUDE BASSET

moins le Seigneur tout-puissant que 'interpréte des Ecritures, ou mieux, le
prophéte dans la ligne de Moise (Dt 18,15) et d’Elie, le thaumaturge persé-
cuté avant d’étre ¢leve au ciel. C’est 1a un des traits fondamentaux de la
christologie que Lc a développée sur le fond de la tradition du meurtre des
prophétes a Jérusalem.

Il s’ensuit que «l'extension du message du salut aux nations paiennes
fait partie de la tache assignée a Jésus»* et a laquelle les disciples sont
associés. Dans la ligne des prophéties messianiques, la prédication mission-
naire joint a I'annonce de la mort et de la résurrection la promesse du
pardon des pechés. Si on retrouve le verbe proclamer, Lc ne parle ni
d’Evangile ni de prescriptions de Jésus mais de conversion, un terme cher
aux prophetes. La réponse de Dieu a la conversion, c'est le pardon des
peches et le role des disciples n’est ni de convertir ni de pardonner (cf. Jn)
mais de proclamer ce pardon et cette conversion au nom du Messie. Il
n’échappe a personne que I’extension progressive de la mission a partir de
Jerusalem (Lc) avec ses difféerentes étapes (Ac) correspond au plan du livre
des Actes: Jerusalem (ch 1-7), la Judée et Samarie (ch 8) et toutes les nations
(ch 9-15: transition et ch 16-28: sur les traces de Paul).

Au centre des deux versions lucaniennes des dernieres paroles, il y a la
notion de témoin, avec une nuance: témoin de la réalisation des prophéties
messianiques (Lc) et témoin engagé au service du Ressuscité (Ac); Lc
n'oppose pas temoignage des faits et temoignage d’une vérité car I'objet du
témoignage est précisément la réalisation d’une vérité dans les faits et «les
temoins assurent dans I'Eglise la présence de 'acte salvifique de Dieu en
Jésus-Christ » . Sans prétendre a une distinction nette entre témoignage et
proclamation chez Luc quant a I'objet ou au lieu, le témoin répond a cer-
tains criteres: a) avoir €té associé a la vie, a la mort et la résurrection de
Jésus, b) étre établi témoin par le Christ et ¢) avoir regu I'Esprit*. De fait,
I’Esprit est non seulement la condition sine qua non du témoignage, preuve
en est 'immobilisation des disciples a Jérusalem, il est encore le témoin par
excellence qui agit dans le témoignage des apotres comme I'atteste la pro-
messe d’assistance aux témoins en difficulté; I'Esprit est enfin a la pointe du
témoignage apostolique, n’est-ce pas lui qui ouvre la voie a la mission
auprés des paiens?%’

La notion lucanienne de témoignage a trouvé de nombreux échos dans
la pensée missionnaire contemporaine, avec la conférence missionnaire de

46 J. DupoNT, « La Portée christologique de I'évangelisation des nations d’apreés
Lc 24,47 » dans Festschrift fiir R. Schnackenburg (1974), p. 125.

47 Lc 1,2; citation de F. Bovon, Luc le théologien, Neuchatel, 1978, p. 389.

48 N. Brox, Zeuge und Mdrtyrer, Miinchen, 1961, p. 43-69.

49 Ac 10,44, I'Esprit n’attend pas que Pierre ait fini de parler! Voir H. R. BOER,
Pentecost and Missions, Grand Rapids, 1961, p. 98-134.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 363

Mexico (1963) intitulée « Témoignage sur les six continents »>Y; témoignage
a Jérusalem aussi bien qu’au loin, il s’agit d’étre témoin avant d’aller
quelque part et P. Devanandan de I'Eglise de I'Inde du Sud a pu écrire:
« Personne ne peut prétendre étre un chrétien fidele tant qu’il ne porte pas
un témoignage vivant de I’ceuvre rédemptrice de Dieu en Jésus-Christ, com-
prise comme une réalité présente»>!. C’est I'exigence de I'apostolat des laics
qui repose sur la conviction que la communication de la foi est fondamen-
talement liée a la vie et au témoignage des simples fidéles dans leur milieu.
Plus réecemment, les partisans du dialogue interreligieux se sont réeférés au
témoignage pour fonder bibliquement et théologiquement leur position:
ainsi le dialogue est « un moyen positif d’étre plus fidéle au commandement
du décalogue: «Tu ne diras pas de faux témoignages contre ton pro-
chain»... lorsque, avec notre engagement en Jésus-Christ, nous entrons en
dialogue, cette relation de dialogue est sans cesse 1'occasion d’un authen-
tique témoignage » >2.

Jean et l'envoi

La rencontre avec le Ressuscité a lieu chez Jean le soir du premier jour
de la semaine, allusion aux réunions des premiers chrétiens; comme dans
Lc, la scéne se passe le jour méme de Paques et, selon toute vraisemblance,
a Jérusalem. Le nombre des présents n’est pas déterminé et la rencontre est
en elle-méme un miracle (portes verrouillées). Loin de provoquer la peur ou
le doute, I'apparition de Jésus apporte d’emblée la paix et délivre de la
crainte des Juifs! Jean, comme Luc, insiste sur la réalité du corps du Ressus-
cité mais les marques de la crucifixion visent moins a rassurer les disciples
qu’a souligner I'identité avec le Crucifié. Le salut de paix reitéré établit le
lien avec les discours d’adieux comme aussi la joie qui est une donnée
essentielle de I'eschatologie johannique.

La mission des disciples tient dans le seul verbe envoyer, sans indication
de lieu ni de contenu, conformément a I'usage johannique. C'est encore
dans les discours d’adieux que I'on trouve le méme enchainement: de
'envoi de Jésus découle I'envoi des disciples®. Ainsi la mission des disci-
ples dans le monde a son origine en Dieu lui-méme au méme titre que
I'envoi de Jésus qu’elle prolonge. Quant a la forme que doit prendre cette
mission, il s’agit moins d’extension géographique ou de kérygme relatif a
Jésus que de présence dans le monde, a la maniere de la Parole faite chair,
de temoignage rendu a la Vérité pour révéler le monde a lui-méme, d’amour
les uns pour les autres, en termes johanniques.

S0 R, K. ORCHARD (ed.), Witness in Six Continents, London, 1964,

31 P, DEVANANDAN, « Called to Witness» dans ER 14 (1962), p. 154.

32 Dialogue in Community. Statement of Chiang Mai, Genéve, 1977, p. 17-18.
33 Double sens de kaBdg: comparaison et dépendance; voir Jn 17,18,



364 JEAN-CLAUDE BASSET

Pour accomplir cette mission, I'Esprit n’est pas simplement promis, il est
effectivement donné a travers le souffle de Jésus, rappelant le lien étroit qui
unit I'Esprit au Fils chez Jn. Piques coincide donc avec Pentecote et I'on
peut ajouter 1I’Ascension, puisque la condition du don de I'Esprit, c’est le
retour de Jésus a Dieu’*. Fruit de I'Esprit, le pardon des péchés est exprimé
dans des catégories juridiques qui ont permis a la tradition catholique d’y
trouver le fondement biblique du sacrement de pénitence. Ce pouvoir de
pardonner ou non, Jean I'a trouvé dans la tradition antérieure comme le
montre le rapprochement avec la version matthéenne de ces mémes
paroles>; mais alors que Mt les interpréte dans le sens d’une discipline
ecclésiastique, pour Jn c’est le monde qui est juge par les disciples; dans
I'opposition johannique du monde et de la verité, le Ressuscité établit les
disciples juges avec pouvoir de condamner et de pardonner, a I'image du
Fils a qui le Pére a remis tout jugement.

La mission de I’Eglise, comme celle de Jésus, a sa source dans 'amour
de Dieu pour le monde’® et son but dans la glorification de Dieu; on
retrouve les grandes lignes dégagées par R. Martin-Achard a propos de la
mission dans I’AT: « L’évangélisation du monde n’est pas avant tout une
affaire de paroles ou d’activités, mais de présence: présence du peuple de
Dieu au milieu de 'humanité, présence de Dieu au sein de son peuple»?’.
On parle beaucoup aujourd’hui dans les milieux missionnaires d’'une théo-
logie de la présence qui se soucie moins d’'un développement numérique de
’Eglise ou d’un message a transmettre que d’une maniere d’étre au monde
qui libére ou enchaine le monde; on peut citer le pere Le Saux, fondateur
d’'un ashram en Inde: « L’Eglise est d’abord mystére de la présence vécue
ensemble par des hommes, dans la communion de I’Esprit. Sa raison d’étre
veritable est d’éveiller 'homme a cette présence. L’ceuvre d’évangelisation
n’a pas pour but premier d’associer des gens a I'institution visible qui mani-
feste au niveau social la communion de I'Esprit, ni de leur enseigner des
paroles et des notions dans lesquelles la tradition a formulé I'expérience que
le Christ a du Peére et de I’Esprit, mais de révéler directement dans le cceur
I'expérience du «Je-Tu» divin qui est la, attendant d’étre dévoile et de
rendre les hommes pleinement et réellement présents a eux-mémes, a Dieu
et a leur prochain» . C’est le méme accent que nous retrouvons dans la

54 Voir Jn 7,39; 15,26; 16,7.

55 Mt 16,19 (Pierre) et Mt 18,18 (I’ensemble des disciples).

56 Ainsi J. KuHL, Die Sendung Jesu und der Kirche nach dem Johannes-Evange-
lium, Siegburg, 1967, p. 226s.

5T R. MARTIN-ACHARD, Israél et les nations, Neuchitel, 1959, p. 72.

58 « The Theology of Presence as a Form of Evangelization in the Context of
Non-Christian Religions», dans M. Dhavamoy, op. cit., p. 296.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE 365

voie suivie, en milieu musulman cette fois, par le pére Charles de Foucault,
et les Petites Sceurs et Petits Fréres de Jésus, en méme temps que le point de
depart de I'indigénisation.
%
* *

L’étude comparée des derniéres paroles du Ressuscité permet de dégager
un certain nombre d’¢léments susceptibles d’orienter la réflexion théolo-
gique sur le fondement, la visée et la stratégie de la mission de I'Eglise, com-
prise au sens le plus large de rencontre avec le monde non chrétien qui
['entoure.

En premier lieu, nous avons constaté I'accord impressionnant de ces
derniéres paroles qui ont toutes trait a la tache nouvelle des disciples face a
ceux qui ne partagent pas leur foi. Ce fait est d’autant plus remarquable
que, durant son ministere en Palestine, Jésus a résolument limité son action
et sa prédication, comme celles de ses disciples, au peuple d’Israél. L’accord
est profond puisqu’il porte sur I’étendue et la nature de cette mission: d’une
part le monde entier et d’autre part une parole et une action symbolique ou
sacramentelle, qui ont leur source dans I’Esprit. La résurrection ouvre donc
a la foi chrétienne un horizon illimité et investit les croyants d’'une respon-
sabilité nouvelle a I’égard du monde; a ce niveau-la, la mission découlant
de la résurrection est la maniére « d’étre au monde » de I’Eglise et fait partie
intégrante de I'«esse» de I'Eglise.

En second lieu, les divergences ne sont pas moins réelles que cette unite
fondamentale; loin de se réduire a des questions de vocabulaire, elles trahis-
sent des différences d’orientations et d’accents missiologiques et c’est bien
de missiologies évangéliques au pluriel qu’il convient de parler; en effet, a
travers ces paroles autorisées, nous percevons un écho de la maniére dont
les évangélistes, et leurs communautés respectives, comprenaient le rapport
de la foi au monde. Que cette diversité de points de vue, sans oublier Paul et
d’autres, ait trouvé place au sein du NT n’est pas sans conséquence pour le
debat missionnaire actuel: aucune position ne peut prétendre au monopole
du témoignage biblique et la diversité est inhérente a I'engagement des chreé-
tiens dans le monde. Loin de s’exclure mutuellement, chaque approche,
silencieuse, évangélisatrice, charitative, dialogale, ecclésiale, etc. a sa place
légitime et apporte sa contribution nécessaire dans la confrontation de
I"’Eglise avec le monde.

Enfin, les rapprochements esquissés entre les textes bibliques et les
concepts missiologiques d’implantation de I'Eglise, d’évangelisation, de
temoignage et d’envoi-présence devraient permettre de mettre en évidence
I'enjeu théologique des orientations missionnaires actuelles et inciter a
approfondir I'enracinement biblique spécifique de chacune d’elles, sans
parler de celles qui n’ont pas été mentionnées. Cette double confrontation
des options missiologiques entre elles et avec le texte biblique permet,



366 JEAN-CLAUDE BASSET

croyons-nous, de lever I'anathéme que se jettent trop souvent partisans du
dialogue ou de I'évangelisation, de la libération ou de la conversion. Le
temoignage chrétien dans un monde indifférent se trouvera ainsi renforce
par I'engagement diversifieé et complémentaire des croyants, en rapport
avec leur milieu de vie et leur rencontre avec le Ressusciteé.



367

DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITE

snual

-21 1UOIAS INJ[ S[I ‘ZdaIpuanal
$3] snoA Inb B xna)) stwal
1U012s IN3[ S|t saydad saf zan
-19wal snoa b e xna) (¢,

I11

ureg-idsg | zoa

209y 11p INJJ 12 XN2 INS B[j

-Jnos [1 ‘g[1rd 1SUIR JUBAY (;;
Al

"210AU SNoA 3l anoy uow e
‘QA0AUR B W I 3 SWWO))

I

"SNOA 29AR 110s Xiud v
I

P INJ|
SNS3[ NBAANOU B SIO[Y (|7

£2-1Z 02 umaf

"21I3)

B 2p s11waIixd xne nbsnl

12 dLIBWIERS B[ 12 22PN [

B[ 91N0] SUBD ‘LWII[BSTLIA[ B

SUTOWI] SAUI SIO[E ZAIAS STOA
111

1SNOA

Ins vipuaia inb juidsg-1ureg

np a[[ao ‘2ouessind aun

110A2D21 Z2][R SNOA SIBW (g
Al

[ro1m1oine axdoad vs ap

S9X1J B alyd 3| anb siuswow
sa] 12 sdwa) s3] anreUUOd B
sed ZaAp U SNOA (1P N3 [] (]

%\ $31Y

‘aouessind ap sm)

-2A21 INBY U2 P ‘Z2KOS SNOA
anb a5 g nbsnl ajjia B suep
ZAINAWAP SNOA INOJ "STW
-o1d ' 2134 uow anb 20 snoa
ins 19K0Aua siea af 10w 17 (44

Al

SUIOW)

53] $212 U2 INb SNOA 153D (g4
I

‘WD BSNI[

Jed 190UsWWOD B ‘SUOlIBU
s3] 2101 B saydad sap uop
-1ed 9] 19 UOISISAUOD B[ WIOU
uos ua ei1aydaId uo 12 (44

I

1nol awaision] af vIald

-§TSS2I 19 BILIJJNOS I1SLIY)) )

111122 219 B {1 2WWO 1530 (g1
I

‘[snoa d2ae
nos xted e 111p Anaj {119 (o]

67 9¢ ' FE N

"SLI9NT JUOIIS 19-XNAD 12 SIPE]

-BW Sap e sulew s3] Juotasod
-wl S| [BW UNdNe BIaj Ing|
au e[2o ‘[2uow uosiod anb
-lanb juaatoq sy1.s 12 “syuad
-10S $ap SUIBW SINIJ[ SURP
1woapuaid syt ‘sa[[aanou (g,
san3ug[ sap 1uoiajied

ST "SUOWIQP §3] 1UOJIASSEYD
S[I ‘WOU UoW U2 NI JUOINE
inb xnao juotaudedwoooe
inb sauis sa] 1104 19 (4

Al

"UWEPUOD BIAS Sed BIIOID 2U

inb njad ‘9anes eias gsudeq
BI3S 12 BI10D IND IN[3)) (g

[11

"S2INIBID 53] S2INOY
v op18uray ] zawepoid
“1anu9 apuow 3 1ed Za[|Y

11

NP AN 1T (¢
81-C1°91 MO

JLIOSNSSTY NA STTOYVd STIFINYIA ST

sduwian sap

urj e[ g.nbsnl sinol sa[ snoy

SNoA 224k sins af ‘row 19
Al

I

-sa1d 12 snoa al anb 20 1nO)

Iapie3 e ueualdde 1na

“udsg

-ures Np 13 s[iJ Np 2124

np wou ne juesndeq saj
ITT

*so1d1as1p sap salle) suoleu
$3[ S2INO1 2P 12UOP ZI|V (4
I

"2112] B] INS 12 [210 NB
uuop 219 v.w J1oanod 1Mo |
I

:s9[01ed 532 BSS2IpE INJ|
12 xna,p eysoidde s snsaf (g,

0Z-81'§Z N2NYHDIA






	Dernières paroles du ressuscité et mission de l'église aujourd'hui : à propos de Mt 28,18-20 et parallèles

