
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: Dernières paroles du ressuscité et mission de l'église aujourd'hui : à
propos de Mt 28,18-20 et parallèles

Autor: Basset, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 349-367

DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITÉ
ET MISSION DE L'ÉGLISE AUJOURD'HUI

(A propos de Mt 28,18-20 et parallèles)

JEAN-CLAUDE BASSET

Au départ de la présente étude, deux constatations qui ne sont pas sans
lien entre elles, c'est d'une part la priorité quasi absolue donnée à Mt 28,
16-20 en tant qu'enracinement néotestamentaire de la réflexion missiolo-
gique, et d'autre part l'impasse qui menace actuellement le débat missionnaire

du fait d'orientations divergentes et jugées souvent incompatibles.
Dans le mouvement missionnaire des XIXe et XXe siècles, Mt 28,16-20

est devenu ce que les missiologues protestants anglophones appellent « The
Great Commission ». Il est bon de rappeler même brièvement qu'il n'en a

pas toujours été ainsi. En effet, l'attention des Pères de l'Eglise était bien
davantage attirée par la formule trinitaire, fondement biblique de la
pneumatologie des conciles ; de leur côté, les Réformateurs considéraient que ces

versets concernaient les apôtres exclusivement, lesquels avaient en principe
annoncé la bonne nouvelle aux quatre coins du monde. Cette opinion n'est

guère contestée avant la fin du XVIIIe siècle, et non sans résistance de la

part des Eglises, avec William Carrey, le père des missions protestantes'.
Dès lors, la mission auprès des païens trouve son fondement scripturaire
dans le texte de Matthieu presque à l'exclusion de tout autre, et il en
découle une vision particulière de la mission qui a fonctionné longtemps
comme modèle général: l'enseignement et le baptême des non-chrétiens.

Aujourd'hui, les données ont passablement changé. Du côté catholique,
on ne parle plus guère de l'axiome «en dehors de l'Eglise pas de salut»2 à

la suite des ouvertures de Vatican II à l'égard des non-croyants et des autres
religions;3 les tensions n'ont pas manqué entre la vénérable «Propaganda
Fidei» et le tout nouveau «Secretariatus pro non christianis» mais on
mesure bien les nouvelles orientations avec la conférence réunie à Nagpur
en 1971 sur le thème: «Evangelization and Dialogue in India»4 ou les tra-

1

« An Enquiry into the Obligations of the Christians to Use Means for the
Conversion of the Heathen» (1792).

2 «Extra ecclesiam nulla salus», Concile de Florence.
3 Vatican II. Les Relations de l'Eglise avec les religions non chrétiennes, coll. Unam

Sanctam 61, Paris, 1966.
4 Conclusions et contributions éditées par M. Dhavamoy, Evangelization.

Dialogue and Development, Rome, 1972.



350 JEAN-CLAUDE BASSET

vaux du Synode des évêques réunis en 1974 à Rome avec pour sujet:
« L'Evangélisation dans le monde d'aujourd'hui». Du côté protestant aussi

la pensée missiologique a beaucoup évolué après avoir été polarisée par la

théologie barthienne de H. Kraemer5. Dix ans après l'intégration du
Conseil International des Missions à New Dehli en 1961, le Conseil
Œcuménique des Eglises s'est doté d'une sous-unité « Dialogue with People of
Living Faiths and Ideologies» et de nombreuses rencontres interreligieuses
ont eu lieu sur le terrain, souvent en liaison avec l'Eglise catholique. Il
convient aussi de mentionner la contribution des Eglises orthodoxes6 dont
la voix se fait de plus en plus entendre dans les rencontres internationales.
Dans le même temps, la réflexion missionnaire, surtout protestante, est

profondément divisée entre partisans du dialogue et partisans de l'évangélisation7.

Pour échapper à un dilemme du type: développement ou conversion,
présence silencieuse ou annonce de l'Evangile, libération ou salut, nous

croyons utile un retour aux dernières paroles du Ressuscité.

I. Les dernières paroles du Ressuscité

Il n'échappe à aucun lecteur attentif des évangiles que les dernières

paroles du Ressuscité avant de quitter cette terre sont toutes adressées aux
disciples et ont toutes trait aux relations de ces disciples avec ceux qui ne

partagent pas leur foi. Plus précisément, il est chaque fois question d'une
mission nouvelle aux dimensions du monde, comme si la rencontre avec le

Ressuscité entraînait une ouverture de l'horizon des disciples, un éclatement
des barrières sociales, ethniques ou religieuses. Pour reprendre les deux

types, ou mieux motifs, d'apparition du Ressuscité dégagés par R.

Bultmann8, il est à noter que la reconnaissance de l'identité du Ressuscité, par
la vision, le geste ou la parole, cède chaque fois le pas à l'envoi des disciples,

aux instructions du maître. Un tel rapprochement est d'autant plus
frappant qu'après le parallélisme étroit des récits de la passion, les apparitions

du Ressuscité offrent de grandes divergences sous le rapport de leur

nombre, des données spatio-temporelles et des personnes présentes9.

5 ne Christian Message in a Non-christian World, Londres, 1938; sur cette évolution,

on lira G. Vallee, Mouvement œcuménique et religions non chrétiennes,
Montréal, 1975.

61. Bria, Martyria/Mission. ne Witness of the Orthodox Churches Today, Genève,
1980.

7 Comparer la conférence organisée par le COE à Bangkok en 1973 et le Congrès
international pour l'Evangélisation tenu à Lausanne en 1974.

8 Histoire de la tradition synoptique, Paris, 1973, p. 353 s. et 631 s.

'Voir H. Grass, Ostergeschehen und Osterberichte, Berlin, 1956, ainsi que
X. Leon-Dufour, Résurrection de Jésus et message pascal, Paris, 1971.



DERNIÈRES PAROLES DU RESSUSCITÉ 351

Ces dernières paroles du Ressuscité, nous les trouvons naturellement en

Mt 28,16-20 qui est en même temps la conclusion de cet évangile. Luc pose
le problème de l'articulation Evangile/Actes du fait des incohérences entre
Le 24,43-52 et Ac 1,1-11 et des variantes textuelles relativement
nombreuses1"; plutôt que de recourir à l'hypothèse d'interpolations", nous
préférons considérer ces deux passages comme deux versions d'un même et

unique départ de Jésus12, dans la représentation lucanienne de l'ascension,
et qui constitue l'articulation des deux ouvrages adressés à Théophile; nous
retiendrons donc l'un et l'autre texte. Chez Jean, c'est Jn 20,19-23 qui a

valeur de dernière apparition du fait que l'épisode de Thomas (v. 24-29) est

une reprise dans les mêmes conditions (dimanche soir, portes fermées, souhait

de paix) en vue d'une dramatisation du motif de l'incrédulité, présent
dans chacun de nos textes13; le chapitre 21, outre qu'il est une adjonction à

la conclusion de Jn 20,30-31, est dominé par la personne de Pierre et n'a pas
de dernières paroles adressées au groupe des disciples. Enfin, si l'évangile
de Marc proprement dit ne rapporte pas de récit d'apparition du Ressuscité
dans sa forme actuelle, et à plus forte raison de dernières paroles, ce qu'il
est convenu d'appeler la «finale de Marc» fMc)14 contient un texte
parallèle, fMc 16,14-20, que nous prendrons aussi en compte.

Le terme même de « parallèle » appelle quelques remarques en rapport
avec la question des contacts littéraires. Si une simple lecture synoptique
permet de constater que Mt28,16-20 n'a pas de parallèle «stricto sensu»,
Le 24,43-52 et Jn 20,19-23(24-29) offrent des points de contacts impressionnants

au point que la plupart des critiques reconnaissent là deux versions
d'une même origine; alors que certains optent pour une dépendance
littéraire directe ou plus probablement à partir d'une source écrite commune, la

majorité préfère penser à une même tradition orale15. En l'absence d'une

10 Notamment Le 24,51 Kai àv6<pépeTO eiç tòv oùpavóv et Ac 1,2 àvsAf|u.<pOT|;

double ascension/Bèthanie ou Montagne des Oliviers/quarante jours.
1 ' Jadis, Ph. H. Menoud, « Remarques sur les textes de l'ascension dans Luc et

Actes» repris dans Jésus-Christ et la foi, Neuchâtel, 1975, p. 76-84.
12 Ainsi G. Lohfink, Die Himmelfahrt Jesu, München, 1971, p. 24-27 et R. J.

Dillon, From Eye-Wilnesses to Ministers of the Word, Rome, 1978, p. 170-173. Autrement

P. Schubert, «The Structure and Significance of Luke 24» dans Neutestamentliche

Studien für R. Bultmann, Berlin, 1957, p. 168, n. 3 (Lc 24,51 marque la fin d'une
apparition) et A. Wickenhauser, Die Apostelgeschichte, Regensburg, 1961, p. 32 (Le

Ascension et Ac ultime apparition).
13 Mt 28,17b, Lc 24,37 et 41 ainsi que Mc 16,11 et 13-14.
14 Voir l'exposé qui fait autorité de K. Aland «Der Schluss des Markusevangeliums»

dans M. Sabbe (ed.), L'Evangile selon Marc, Tradition el Rédaction,
Gembloux, 1974, p. 435-470, et la thèse bien documentée de J. Huo, La Finale de l'Evangile

de Marc, Paris, 1974 à qui nous empruntons l'abréviation fMc.
15 Ainsi J.-M. Guillaume, Luc interprète des anciennes traditions sur la résurrection

de Jésus, Paris, 1978 (tradition orale et document écrit communs); autrement J. A.



352 JEAN-CLAUDE BASSET

décision qui dépend de l'authenticité des «interpolations lucaniennes»
(v. 40 et aussi 36b) et de l'importance du travail rédactionnel, nous parlerons

d'une tradition commune mieux élaborée et plus ferme que celle qui
sous-tend l'ensemble de nos textes. Par ailleurs, fMc, de rédaction relativement

tardive, ne manque pas de points de contacts avec les autres évangiles,
Luc principalement mais aussi Matthieu et Jean; nous croyons l'unité
rédactionnelle de fMc bien fondée sans pour autant partager l'assurance de
J. Hug: «fMc ne dépend littérairement d'aucun de ces textes parallèles16».
En ce qui concerne fMc 14-18, les contacts verbaux sont limitésl7 malgré un
évident rapprochement au niveau de la structure: apparition liée à un repas
et suivie de paroles d'envoi; avec leur développement sur les signes, ces

paroles ne sont pas une simple reprise de l'un ou l'autre évangile mais sont
un développement propre de la tradition commune.

De son côté, Mt 28,16-20 pose de manière aiguë la question du genre
littéraire et peu de textes ont fait l'objet d'autant d'hypothèses contradictoires
au point que certains renoncent à préciser toute «Gattung». Il est en effet
difficile de considérer Mt 28,16-20 comme un discours d'adieux car, à la

différence de Luc, «il n'est nulle part question du départ de Jésus»18, ce

serait même le contraire; il ne s'agit pas à proprement parler d'un récit
d'apparitionl9 car celle-ci est reléguée au second plan, de même que le
baptême sur lequel reposait l'idée d'une «sorte de légende cultuelle»20; ce n'est

pas davantage un texte d'intronisation21 malgré les rapprochements avec
Dn 7,13s car le Kyrios est déjà en fonction; la référence au décret de Cyrus
en II Ch 36,2323 ne caractérise pas un genre littéraire. Plus éclairante nous
paraît la structure dégagée par B. J. Hubbard sous le titre « parole de

délégation»23 à partir de textes de l'Ancien et du Nouveau Testament ainsi que

Bailey, ne Traditions common to the Gospels ofLuke and John, Leiden, 1963 : « Luke
is in fact John's source here», p. 92.

16 Op. cit., p. 172-173, jugement quelque peu nuancé, il est vrai; à l'opposé
K. Aland voit dans Me 16,14 «eine Zusammenfassung» de Lc24,36-43 et dans
Me 16,17-18 «ein Kompendium» des récits de miracles dans les Actes (art. cit.,

p. 454).
l7eÎ7iev aùrolç et KrpûÇate Lc 24,44 ainsi que nopEuOévTF.ç et ßartTiaOsic

Mt 28,19.
18 H. J. Michel, Die Abschiedsrede des Paulus an die Kirche. Apg 20.17-38, München,

1973, p. 58, contre J. Munck «Discours d'adieux dans le NT et la littérature
biblique» dans Mélanges M. Goguel, Paris, 1950, p. 165.

19 M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, Tubingen, 1959, p. 282s.
20 R. Bultmann, op. cit., p. 313s.
2i O. Michel, «Der Abschluss des Matthäus-Evangeliums» dans Ev 77i 10

(1950), p. 21.
22 B. J. Malina, «The Literary Structure and Form of Mt 28,16-20» dans. ATS 17

(1970), p. 87-103.
23 «Commissioning speech», B. J. Hubbard, ne Matthean Redaction of a Primitive

Apostolic Commissioning. An Exegesis of Mt 28,16-20, Montana, 1974.



DERNIÈRES PAROLES DU RESSUSCITÉ 353

de la littérature du Proche-Orient ancien; Mt 28,16-20 se décompose alors
ainsi: introduction (v. 16), confrontation (v. 17a), réaction (v. 17b), nouvelle
confrontation (v. 18), délégation (v. 19-20) (il manque la protestation) et

finalement apaisement (v. 20 b). Outre le mérite de respecter à la fois la

structure et le contenu de Mt 28,16-20, cette solution introduit une perspective

théologique nouvelle: d'une part, Jésus tient la place de Dieu, et les

disciples celle des patriarches ou des prophètes; d'autre part, l'accent porte
moins sur l'envoi que sur la délégation.

Avant d'aborder les dernières paroles au sens strict, il nous faut encore

poser la question d'une source commune aux différents textes envisagés. S'il
nous paraît artificiel de restituer exactement le schéma matthéen de la

délégation, une même structure fondamentale se dégage de chacun des récits:

une introduction situe brièvement la scène, l'apparition du Ressuscité

provoque une réaction des disciples suivie d'une réaffirmation, vient alors
l'ordre de mission accompagné d'une confirmation, enfin la conclusion.

Verset par verset, cela donne la grille suivante:

TABLEAU I

Mt fMc Lc Ac Jn

Introduction 16 — 36 a 4-6 a 19a

Apparition 17a 14a 36 b — 19b-20a

Réaction 17b (14c) 37 + 41a (6b) 20b

Réaffirmation 18 (14b) 38-40
41b-47

(7) —

Ordre d'envoi 19-20 a 15-16 48 8b 21+23

Confirmation 20 b 17-18 49 8a
10-11

22

Conclusion — 19-20 50-53 9 (23-24)

A la lumière d'un tel tableau d'où ressortent les analogies aussi bien que
les différences (absence ou inversion de termes, équivalences relatives), et

compte tenu de la rareté des contacts verbaux, nous pensons qu'il est vain
de rechercher un texte primitif commun;24 il s'agit bien davantage d'une
tradition orale dont nous pouvons dégager les principaux éléments: dans le

cadre d'une dernière apparition aux disciples réunis, après avoir répondu
au doute et à la peur de ces derniers, le Ressuscité les investit d'une mission
dans le monde et leur assure son assistance.

24Contre B. J. Hubbard, op. cit., p. 122-123: avec J. Lange, Das Erscheinen des

Auferstandenen im Evangelium nach Matthäus. Eine traditions- und redaktionsgeschichtliche

Untersuchung zu Mt 28.16-20, Würzburg, 1973.



354 JEAN-CLAUDE BASSET

L'existence d'une telle tradition est confirmée par la comparaison du
contenu des dernières paroles du Ressuscité, telles que nous les rapportent
Mt28,18-20, fMc 16,15-18, Lc24,46-49, Ac 1,8 et Jn 20,21-23. Une lecture
synoptique de ces versets permet de dégager un schéma de base commun et

nombres d'idées qui se recoupent; en relevant les différents éléments de ces

paroles dans chacun des cinq textes, on obtient le tableau suivant:

TABLEAU II

Mt fMc Lc Ac Jn

Présentation x - X - x
Envoi
Témoin
Monde entier

X

X

x

X
X
X

X
X

X

Prédication
Baptême
Pardon

X
X

x
X

X

X

—

X

Promesse
Esprit

X X X
X

X
X X

Par regroupement thématique, nous aboutissons à quatre sujets principaux:

1° Présentation du Ressuscité par lui-même, 2° Ordre de mission, 3°

Contenu du mandat et 4° Confirmation sous forme de promesse. Une
comparaison plus détaillée de chacune de ces têtes de chapitre nous permettra
de justifier ces recoupements et de faire ressortir l'originalité de chacune des

versions.
1. — Présentation: Les trois présentations que le Ressuscité fait de lui-
même n'offrent entre elles aucun point de contact, que ce soit sur le plan du

vocabulaire ou au niveau des idées; en revanche elles sont en rapport direct

avec l'accent christologique des évangiles respectifs: le Fils de l'Homme
revêtu de puissance dans la ligne de Dn 7,13 avec lequel il y a un contact
verbal, chez Matthieu25; le Christ souffrant et ressuscitant selon les

Ecritures dont il a déjà été fait mention dans le même chapitre 24 de Luc26, le

dispensateur de paix chez Jean où la répétition de la formule «la paix soit

avec vous» en fait, plus qu'une simple salutation, la réalisation de la

promesse des discours d'adieux, «je vous donne ma paix (Jn 14,27)». A noter

que la finale de Marc ne contient pas de présentation mais une séquence sur
l'incrédulité (v. 14) tandis que les Actes rapportent un dialogue sur
l'accomplissement eschatologique (1,7).
2. — Ordre de mission: ou délégation plutôt que parole d'envoi puisque
seul Jean a recours à la terminologie de l'envoi qui est l'une de ses catégo-

25 eSoön. not rtäcra èÇouoïa et nàvxa xà È9vr|.
26 Lc 24,26; R. J. Dillon, op. cit., p. 132s.: « Mosaïc-prophet christology ».



DERNIÈRES PAROLES DU RESSUSCITÉ 355

ries christologiques essentielles, d'autant qu'un lien est clairement posé
entre l'envoi de Jésus et l'envoi des disciples; Mt et fMc utilisent le même
verbe et la même construction (participe + impératif aoristes)27 mais avec
un accent différent: chez Matthieu «faire des disciples», dans la ligne
souvent développée de la relation maître-disciple, et chez fMc «proclamer
l'Evangile», terme clé de la prédication missionnaire du christianisme
primitif; Lc et Ac caractérisent la nouvelle fonction des disciples par le même
verbe « être témoin », lequel, avec les autres mots de la même racine, occupe
une place essentielle dans l'œuvre lucanienne28. Fait remarquable, à

l'exception de Jean qui emploie le verbe envoyer absolument, chacune des

paroles souligne la dimension universelle de la tâche des disciples: tous les

peuples (Mt), le monde entier et toute la création (fMc), enfin l'élargissement

progressif à partir de Jérusalem pour atteindre tous les peuples (Lc)
ou le bout du monde (Ac).
3. — Contenu du mandat: Ici il faut mettre à part Actes qui ne dit rien du

contenu de la mission; pour les autres celle-ci est constituée d'une parole et

d'un rite, avec une réserve pour Jean qui ne mentionne pas explicitement de

discours. On a déjà rencontré dans fMc l'expression «proclamer l'Evangile»

qui est à elle seule tout un programme; pour Mt, il s'agit d'enseigner à

garder ce que Jésus a prescrit, tout à fait dans la ligne matthéenne du
Sermon sur la Montagne; Le a lui aussi le verbe «proclamer» mais avec

pour complément la conversion et le pardon au nom de Jésus, et cela dans
la perspective d'un accomplissement de l'Ecriture. Comme pour joindre le

geste à la parole, le baptême est mentionné deux fois, dans sa forme trinitaire

et liturgique chez Mt, et baptême lié à la foi en vue du salut dans fMc
avec une alternative: salut ou condamnation; une pareille alternative se

retrouve chez Jn mais à propos du pardon dûment administré par les disciples

tandis qu'il n'est que proclamé par eux dans Lc. Le lien entre baptême,
salut et pardon ainsi que le caractère quasi rituel du pardon johannique
nous font voir que, sans se confondre, baptême et pardon occupent une
fonction similaire dans la mission des disciples, complément du message de

salut.
4. — Confirmation: Sous une forme différente, chaque passage rapporte
une parole de confirmation dont le point commun est le rapport à l'Esprit;
chaque fois, il s'agit de donner aux disciples les moyens d'accomplir la

tâche qui leur est confiée; c'est la promesse du don imminent de l'Esprit à

Jérusalem pour Lc et Ac; c'est le don même de l'Esprit chez Jean, représenté

par le souffle de Jésus; si l'Esprit n'est pas cité dans Mt, nous trou-

27 nopeuoÊvreç uaOT)TEOaaxE/icTipùçaTE: allez... faire des disciples/prêcher.
28 Voir E. Nellessen, Zeugnis für Jesus und das Wort. Exegetische

Untersuchungen zum lukanischen Zeugnisbegriff, Bonn, 1976 et A. A. Trites, ne New Testament

Concept of Witness, Cambridge, 1977, p. 78-153.



356 JEAN-CLAUDE BASSET

vons l'équivalent avec l'assurance de la présence mystérieuse et indéfectible
de l'Emmanuel rejoignant la prophétie ésaïenne citée au début de l'évangile
(Mt 1,23); dans fMc enfin, il est question des signes qui accompagnent les

croyants (et non les seuls apôtres) et dont la liste rappelle ce que Paul

appelle précisément les dons de l'Esprit.
Parvenu à ce point, nous pouvons brièvement rassembler les résultats

d'une comparaison attentive des dernières paroles du Ressuscité. Derrière
un travail rédactionnel que l'on peut mesurer aux échos, au niveau du
vocabulaire comme de la théologie, rencontrés dans les évangiles respectifs,
nous trouvons une tradition commune bien définie, même s'il est difficile
d'en fixer le point de départ; tradition orale plutôt que source écrite à cause
des nombreuses fluctuations qui ne sont pas uniquement le fait de la rédaction

des évangélistes. A propos de l'évolution de cette tradition, nous
pouvons conjecturer un noyau de fixation auquel se rattachent Lc et Jn, tandis

qu'un autre état de la tradition est reflété par Mt — et fMc qui en dépend
largement tout en reposant aussi sur des éléments de Lc et Jn, peut-être au
niveau de leur tradition commune. Représenté schématiquement, nous
aurions, avec les mots-clés:

tradition orale

noyau I noyau II
(esprit/pardon) (délégation/baptême)

Jean —?— Luc \ / Matthieu
(envoi) (témoin) \ / /(faire des disciples)

Marc (finale)
(évangéliser)

Des recherches en cours, en particulier sur le genre littéraire, il ressort

non seulement que le lien entre vision et mission caractérise nos récits, mais

que c'est précisément l'ordre de mission qui en constitue la pointe; le souci
d'une preuve d'identité du Ressuscité en relation avec son passé historique
fait place ici à une ouverture sur la tâche qui attend désormais les disciples;
le doute lui-même est dépassé par un «dire» plutôt qu'un «voir», y compris

paradoxalement dans l'épisode de Thomas29. Enfin, à l'intérieur même
des paroles du Ressuscité, l'accent porte sur la nouvelle fonction des disciples

dont l'étendue géographique est une composante, et non la dominante
comme l'indique l'emploi des verbes. Pour faire bref, nous parlerons de

29 O. Michel, art. cit., p. 18-19, à propos de Mt et Jn: «das opctpxt wird jetzt in
das Kf|puyu,a aufgenommen und durch das KX]pvyua verbürgt».



DERNIÈRES PAROLES DU RESSUSCITÉ 357

délégation de pouvoir chez Mt, de nomination (être témoin) dans Lc et Ac,
d'envoi plénipotentiaire pour Jn et d'appel à l'évangélisation avec fMc.

.Enfin, et en dehors de toute tentative de reconstitution d'un original
hypothétique, si l'on pose la question de l'authenticité de l'une ou l'autre de

ces dernières paroles, il faut rappeler que celui qui parle c'est le Ressuscité,

non pas une simple prolongation du Jésus historique mais Jésus vivant et

agissant dans son Eglise. Ainsi chacune des paroles rapportées contient
l'écho de la confrontation d'une communauté chrétienne donnée avec le

Ressuscité, dans le culte, la catéchèse ou la vie quotidienne. Ce n'est pas par
souci du détail historique mais pour répondre aux défis rencontrés par
l'Eglise primitive que les évangélistes ont reformulé les mots de la tradition,
remontant à une expérience des disciples, pour être reçus comme parole
vivante du Ressuscité. On ne s'étonnera donc pas outre mesure de trouver
une formule trinitaire du baptême alors que les premiers baptêmes chrétiens
ont été faits au nom de Jésus; de même, l'idée d'une mission auprès des

païens ne s'imposera que progressivement et non sans résistance, comme le

montre l'assemblée de Jérusalem (Ac 15), sans qu'il soit jamais fait
référence aux dernières paroles du Ressuscité.

II. Eléments de missiologies évangéliques

Reflets de la réponse du Ressuscité vivant dans l'Eglise, chacun de nos
textes nous dit quelque chose de la manière dont les premières communautés

chrétiennes comprenaient leur mission à l'égard du monde environnant.

Dans cette seconde partie, nous envisagerons chaque texte sous cet

éclairage, en le replaçant dans le cadre de l'évangile qu'il conclut, exception
faite de fMc; nous visons ainsi à dégager ce que nous appellerons des

embryons de missiologies évangéliques; embryons parce que pour être un
tant soit peu complète notre étude devrait prendre en compte les textes

appartenant à la tradition pré-pascale et notamment l'envoi en mission des

disciples, sans parler des autres textes néotestamentaires aussi fondamentaux

que les lettres de Paul ou les discours des Actes pour une compréhension

globale de la mission dans le Nouveau Testament. Si pourtant nous

nous croyons autorisé à un tel raccourci, c'est que plusieurs faits militent en

notre faveur: à l'accord impressionnant décelé en première partie s'ajoute le

poids inhérent des paroles ayant valeur de dernières volontés ainsi que la

place de ces paroles à la fin des évangiles. Dans le même sens, il convient
de citer l'affirmation bien connue d'O. Michel faisant de Mt 28,18-20 «la
clé de compréhension du livre tout entier»30 et confirmée par l'écho
unanime des critiques. Nous trouvons enfin une autre confirmation des impli-

30 Art. cit., p. 21 «der Schlüssel zum Verständnis des ganzen Buches».



358 JEAN-CLAUDE BASSET

cations missiologiques des passages étudiés dans les correspondances avec
des prises de positions actuelles relatives à la mission chrétienne, sa visée et

sa stratégie. A cet effet, et au risque d'être accusé de concordisme superficiel,

nous rapporterons à propos de chaque texte évangélique une option
missiologique sans prétendre faire le tour du débat contemporain. Nous
espérons ainsi montrer tout à la fois l'actualité des perspectives ouvertes par
les différentes versions des dernières paroles du Ressuscité et l'enjeu
scripturaire de la discussion et des divergences qui se manifestent aujourd'hui au
sein des Eglises parmi les partisans d'une mission auprès des non-chrétiens.

Matthieu et la «plantatio ecclesiae»

Si un cadre convient aux dernières paroles rapportées par Mt, c'est bien
celui du culte: la rencontre avec le Ressuscité a lieu sur convocation de

l'assemblée limitée aux Onze; les disciples se prosternent en un acte proprement

cultuel et le baptême a un caractère typiquement liturgique comme le

montre la persistance de la formulation trinitaire à travers les siècles et par-
delà les barrières confessionnelles; la montagne est le lieu privilégié de la

rencontre avec Dieu chez Mt qui reprend une tradition de l'AT. Le doute
lui-même dont la mention surprend dans ce cadre d'adoration ne fait l'objet
d'aucune démonstration ou réprimande, il n'est levé que par l'autorité des

paroles du Ressuscité.

La mission des disciples est clairement définie par le verbe matthéen
matheteuein que K. Barth a rendu par « Faites d'eux ce que vous êtes vous-
mêmes»31 soulignant l'élargissement du cercle des disciples. C'est bien la

relation du disciple à son maître, chère à Mt, qui est proposée comme
modèle pour tous les croyants32. Faire des disciples, pour Mt cela signifie
baptiser et enseigner à garder les commandements de Jésus; le baptême
débouche non sur une manifestation de l'Esprit mais sur la fidélité à

l'enseignement de Jésus tel qu'on le trouve dans le Sermon sur la Montagne. La
succession baptême-enseignement indique qu'il s'agit moins d'une prédication

missionnaire au sens de fMc que d'une exhortation post-baptismale à

un enracinement dans la relation au maître que fut et demeure Jésus. La
tâche des disciples ne connaît de limite ni dans le temps ni dans l'espace et

toutes les nations que Mt « situe tantôt par rapport aux Juifs, tantôt par
rapport aux disciples»33 désignent ici non des nationalités ou des Etats mais la

terre entière, Israël inclus.

31 «An Exegetical Study of Matthew 28, 16-20» dans G. H. Anderson, ne Theology

of the Christian Mission, New York, 1961, p. 64.
32 J. Zumstein, « Matthieu 28, 16-20» dans RTP 22 (1972), p. 32: « Le disciple

historique est le paradigme de la condition du croyant».
33 P. Bonnard, L'Evangile selon saint Matthieu, Neuchâtel, 1970, p. 457.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITÉ 359

L'enchaînement des trois éléments aisément décelables dans les paroles
du Ressuscité fait ressortir le caractère de délégation de pouvoir: le Ressuscité

commence par affirmer sa toute-puissance (v. 18b) pour en déduire la

mission des disciples (v. 19-20a) et leur garantir les moyens de l'accomplir
(v. 20b). 11 y a clairement une relation de cause à effet entre ce pouvoir
donné (passif divin) étendu à l'univers entier34 et l'instruction missionnaire.
La promesse finale s'inscrit dans la tradition vétérotestamentaire de la

présence de Dieu parmi son peuple et reprend l'annonce de l'Emmanuel
(Mt 1,23), première citation de l'AT dans Mt. La cohérence de l'ensemble
est encore renforcée par le quadruple «tout» qui donne à ces paroles tout
leur poids de conclusion-récapitulation de l'évangile.

Il ressort que c'est l'Eglise qui est au centre de la mission des disciples et

à travers eux des croyants dont la tâche consiste à établir des communautés
chrétiennes sur la base du baptême, on pourrait presque dire canonique, et

de l'enseignement des préceptes de Jésus; par ces paroles solennelles, ce qui
est affirmé, c'est l'identité du maître que les Onze ont connu et du Seigneur
de l'Eglise, celui que l'on rencontre dans le culte et qui assure l'Eglise de sa

présence.
Nous trouvons un accent similaire dans la mission définie comme

«plantatio ecclesiae», un terme utilisé par saint Augustin, saint Thomas et

Calvin. Du côté protestant, on pense à G. Warneck (tl910) «Par mission
chrétienne nous entendons l'ensemble de l'activité de la chrétienté visant la

plantation et l'organisation de l'Eglise chrétienne parmi les non-chrétiens»35

et le fameux slogan d'autonomie «self-support, self-government,
self-propagation». Mais c'est du côté catholique que la «plantatio ecclesiae»

a trouvé le plus d'écho, jusqu'au décret «Ad Gentes» de Vatican II,
et dans sa forme la plus caractéristique: «Le but de la mission n'est pas de

convertir à la foi la totalité ni même la majorité des païens... le but de la

mission est de planter l'Eglise visible là où elle ne l'est pas encore, c'est-à-

dire de mettre les moyens de salut: la foi et les sacrements, à la portée de

toutes les âmes de bonne volonté»36. En dehors des dangers de cléricalisa-

tion, une telle vision a le mérite d'unir étroitement Eglise et Mission et de

faire porter l'accent sur l'indépendance des nouvelles communautés.

/Marc et l'évangélisation

Dans fMc, la rencontre avec le Ressuscité réunit les Onze (cf Mt) autour
d'un repas (cf Lc), juste évoqué à la différence du doute des disciples qui est

34 Avec raison, J. Zumstein note que ce qui est nouveau ce n'est pas le pouvoir du
Ressuscité mais son extension (art. cit., p. 24).

35 Cité par M. Spindler, La Mission, combat pour le salut du monde, Neuchâtel,
1967, p. 49.

16 Le jésuite belge P. Charles, cité par M. Spindler, op. cit., p. 43.



360 JEAN-CLAUDE BASSET

l'occasion d'une ferme réprimande. L'incrédulité ne concerne pas la vision
du Ressuscité (Mt, Lc) mais les paroles des témoins de l'apparition. Le
Ressuscité ne reproche pas de ne pas le reconnaître mais de n'avoir pas cru
ceux qui l'ont vu, ce qui correspond probablement à la situation des lecteurs
de fMc; enfin, par son caractère abrupt, le reproche37 n'a pas d'équivalent
dans la bouche du Ressuscité mais rappelle l'incapacité des disciples de

comprendre les signes de Jésus.

J. Hug a montré que les mots-clés des paroles du Ressuscité appartenaient

au vocabulaire de la mission de l'Eglise primitive avec un accent sur
la proclamation38; l'Evangile, employé absolument comme chez Paul et

dans Me, est un rappel du salut de Dieu en Jésus, en même temps qu'un
appel à la foi qui procure le salut. Le baptême est ici moins un acte
liturgique que le signe de l'adhésion personnelle à la foi qui sauve par contraste
avec la condamnation qu'entraîne le refus de croire; cette alternative qui
rappelle le reproche d'incrédulité souligne le caractère existentiel de

l'acceptation ou du rejet de la prédication missionnaire. Enfin fMc
accentue plus que quiconque l'universalité de l'annonce de l'Evangile en

parlant du monde entier, de toute la création, donnant ainsi une dimension
quasi cosmique à la mission des disciples, ne laissant rien en dehors de leur
champ d'activité.

A l'appui des disciples est rapportée une liste impressionnante de signes,
dans le sens que le mot a chez Jean, d'acte de puissance en rapport avec une
parole, d'œuvre de Dieu qui invite à la foi. Ces signes reflètent l'existence de

communautés charismatiques dans l'Eglise primitive; l'accent est mis sur le

miraculeux, sous l'influence du monde religieux hellénistique qui a aussi

marqué la présentation des apôtres dans le livre des Actes déjà, mais bien

davantage dans les écrits apocryphes des IIe et IIIe siècles. Il est à noter
enfin que ces signes qui remplissent plus de la moitié des paroles du Ressuscité

sont promis aux croyants sans restriction; plus que du motif
traditionnel de la mission confirmée par des signes de puissance, il s'agit de la

manifestation du Ressuscité dans la communauté chrétienne qui est la

réponse à l'incrédulité.
Celui qui parle, et qui jusque-là n'est pas nommé, c'est le Seigneur

mentionné au v. 20, la conclusion de fMc: après l'ascension, les disciples sont

partis prêcher partout, le Seigneur agit avec eux et confirme la parole par
les signes; c'est le Jésus des miracles en même temps que le Seigneur assis à

la droite de Dieu de la confession de foi. La parole39 au sens absolu pour
désigner le message chrétien relève aussi du langage missionnaire tradi-

37 òv£iSì5eiv signifie d'abord insulter, injurier.
38 J. Hug, op. cit., p. 81-94.
39 Me 2,2; 4,14s; Lc 1,2: Ac 6,2-4; 19,20: ITh 1,6 et IP 2,8.



DERNIERES PAROLES DU RESSUSCITÉ 361

tionnel: on peut donc bien parler avec J. Hug40 d'instruction missionnaire
et proposer comme cadre, des réunions missionnaires qui ne sont pas sans

rappeler un passé récent des missions.
Plus que chez Mt, nous croyons trouver dans fMc le fondement du

projet missionnaire protestant des XIXe et XXe siècles; en dehors d'une
visée ecclésiale, une,société comme celle des Missions Evangéliques de
Paris n'avait-elle pas «pour but de propager l'Evangile parmi les

païens?»41; sous l'influence du Piétisme, et plus tard du Réveil, nous
retrouvons l'association foi-baptême-salut avec en contrepartie la condamnation.

En forçant un peu le parallélisme, nous dirions que les signes de la
mission moderne ce sont la victoire sur la sorcellerie, la pratique des

langues étrangères, les vaccins, l'assistance médicale et scolaire; rares sont les

biographies missionnaires qui ne rapportent pas au moins une occasion de

secours miraculeux dans une situation désespérée. Et le souci de l'évangélisation

au sens de proclamation missionnaire de l'Evangile, nous le retrouvons

aujourd'hui dans tout un courant de pensée qui s'exprime à travers la

déclaration de Lausanne: «Evangéliser, c'est répandre la bonne nouvelle

que Jésus-Christ est mort pour nos péchés, qu'il est ressuscité des morts
selon l'Ecriture, qu'il règne et qu'il offre maintenant, à tous ceux qui se

repentent et qui croient, le pardon des péchés et le don du Saint-Esprit»42.

Luc — Actes et le témoignage

Troisième des apparitions du Ressuscité rapportée par Luc, la rencontre
avec les disciples couronne le ch. 24 de l'évangile dont on reconnaît
aisément le caractère central, dans le diptyque lucanien. Comme sur le chemin

d'Emmaüs, le Ressuscité surgit à l'improviste, à la manière d'un étranger de

passage43; la rencontre est dominée par le motif de la reconnaissance, ici
double: les marques de la crucifixion et le repas partagé. A la différence de

Mt ou fMc, le cercle comprend un groupe plus large que les Onze.
Les paroles du Ressuscité sont dominées par la référence aux Ecritures;

c'est l'AT pris globalement comme prophétie44 qui fonde la mission des

disciples45; en effet, Lc n'y lit pas seulement la souffrance du Messie et sa

résurrection mais l'annonce du salut aux païens comme troisième terme.
Dans le même sens, à la question des disciples relative à la fin des temps, le

Ressuscité répond, dans Ac, par l'envoi en mission: ce sont les disciples qui
vont réaliser l'attente eschatologique dans l'histoire. Celui qui parle, c'est

40 J. Hug, op. cit., p. 174-175.
41 Extrait des statuts de 1882, cité par M. Spindler. op. cit., p. 46.
42 « Déclaration de Lausanne» dans Perspectives Missionnaires 2 (1981). p. 68.
43 A l'image des missionnaires itinérants, R. J. Dillon, op. cit., p. 245s.
44 P. Schubert, art. cit., p. 176 «Luke's proof-from-prophecy theology».
45 Le 5ëï de Me 13,10 fait place chez Luc à un oîStcaç ysypcorrcu.



362 JEAN-CLAUDE BASSET

moins le Seigneur tout-puissant que l'interprète des Ecritures, ou mieux, le

prophète dans la ligne de Moïse (Dt 18,15) et d'Elie, le thaumaturge persécuté

avant d'être élevé au ciel. C'est là un des traits fondamentaux de la

christologie que Le a développée sur le fond de la tradition du meurtre des

prophètes à Jérusalem.
Il s'ensuit que « l'extension du message du salut aux nations païennes

fait partie de la tâche assignée à Jésus»46 et à laquelle les disciples sont
associés. Dans la ligne des prophéties messianiques, la prédication missionnaire

joint à l'annonce de la mort et de la résurrection la promesse du

pardon des péchés. Si on retrouve le verbe proclamer, Lc ne parle ni
d'Evangile ni de prescriptions de Jésus mais de conversion, un terme cher

aux prophètes. La réponse de Dieu à la conversion, c'est le pardon des

péchés et le rôle des disciples n'est ni de convertir ni de pardonner (cf. Jn)
mais de proclamer ce pardon et cette conversion au nom du Messie. Il
n'échappe à personne que l'extension progressive de la mission à partir de

Jérusalem (Lc) avec ses différentes étapes (Ac) correspond au plan du livre
des Actes: Jérusalem (ch 1-7), la Judée et Samarie (ch 8) et toutes les nations
(ch 9-15: transition et ch 16-28: sur les traces de Paul).

Au centre des deux versions lucaniennes des dernières paroles, il y a la
notion de témoin, avec une nuance: témoin de la réalisation des prophéties
messianiques (Lc) et témoin engagé au service du Ressuscité (Ac); Lc

n'oppose pas témoignage des faits et témoignage d'une vérité car l'objet du

témoignage est précisément la réalisation d'une vérité dans les faits et « les

témoins assurent dans l'Eglise la présence de l'acte salvifique de Dieu en
Jésus-Christ»4". Sans prétendre à une distinction nette entre témoignage et

proclamation chez Luc quant à l'objet ou au lieu, le témoin répond à

certains critères: a) avoir été associé à la vie, à la mort et la résurrection de

Jésus, b) être établi témoin par le Christ et c) avoir reçu l'Esprit48. De fait,
l'Esprit est non seulement la condition sine qua non du témoignage, preuve
en est l'immobilisation des disciples à Jérusalem, il est encore le témoin par
excellence qui agit dans le témoignage des apôtres comme l'atteste la

promesse d'assistance aux témoins en difficulté; l'Esprit est enfin à la pointe du

témoignage apostolique, n'est-ce pas lui qui ouvre la voie à la mission

auprès des païens?49

La notion lucanienne de témoignage a trouvé de nombreux échos dans

la pensée missionnaire contemporaine, avec la conférence missionnaire de

46J. Dupont, «La Portée christologique de l'évangélisation des nations d'après
Lc 24,47» dans Festschrift für R. Schnackenburg (1974), p. 125.

47 Lc 1,2; citation de F. Bovon, Luc le théologien, Neuchâtel, 1978, p. 389.
48 N. Brox, Zeuge und Märtyrer, München, 1961, p. 43-69.
49 Ac 10,44, l'Esprit n'attend pas que Pierre ait fini de parler! Voir H. R. Boer,

Pentecost and Missions, Grand Rapids, 1961, p. 98-134.



DERNIÈRES PAROLES DU RESSUSCITÉ 363

Mexico (1963) intitulée «Témoignage sur les six continents»50; témoignage
à Jérusalem aussi bien qu'au loin, il s'agit d'être témoin avant d'aller
quelque part et P. Devanandan de l'Eglise de l'Inde du Sud a pu écrire:
« Personne ne peut prétendre être un chrétien fidèle tant qu'il ne porte pas
un témoignage vivant de l'œuvre rédemptrice de Dieu en Jésus-Christ, comprise

comme une réalité présente»51. C'est l'exigence de l'apostolat des laïcs

qui repose sur la conviction que la communication de la foi est fondamentalement

liée à la vie et au témoignage des simples fidèles dans leur milieu.
Plus récemment, les partisans du dialogue interreligieux se sont référés au

témoignage pour fonder bibliquement et théologiquement leur position:
ainsi le dialogue est «un moyen positif d'être plus fidèle au commandement
du décalogue: «Tu ne diras pas de faux témoignages contre ton
prochain »... lorsque, avec notre engagement en Jésus-Christ, nous entrons en

dialogue, cette relation de dialogue est sans cesse l'occasion d'un authentique

témoignage»52.

Jean et l'envoi

La rencontre avec le Ressuscité a lieu chez Jean le soir du premier jour
de la semaine, allusion aux réunions des premiers chrétiens; comme dans

Lc, la scène se passe le jour même de Pâques et, selon toute vraisemblance,
à Jérusalem. Le nombre des présents n'est pas déterminé et la rencontre est

en elle-même un miracle (portes verrouillées). Loin de provoquer la peur ou
le doute, l'apparition de Jésus apporte d'emblée la paix et délivre de la
crainte des Juifs! Jean, comme Luc, insiste sur la réalité du corps du Ressuscité

mais les marques de la crucifixion visent moins à rassurer les disciples
qu'à souligner l'identité avec le Crucifié. Le salut de paix réitéré établit le

lien avec les discours d'adieux comme aussi la joie qui est une donnée
essentielle de l'eschatologie johannique.

La mission des disciples tient dans le seul verbe envoyer, sans indication
de lieu ni de contenu, conformément à l'usage johannique. C'est encore
dans les discours d'adieux que l'on trouve le même enchaînement: de

l'envoi de Jésus découle l'envoi des disciples53. Ainsi la mission des disciples

dans le monde a son origine en Dieu lui-même au même titre que
l'envoi de Jésus qu'elle prolonge. Quant à la forme que doit prendre cette

mission, il s'agit moins d'extensjon géographique ou de kérygme relatif à

Jésus que de présence dans le monde, à la manière de la Parole faite chair,
de témoignage rendu à la Vérité pour révéler le monde à lui-même, d'amour
les uns pour les autres, en termes johanniques.

50 R. K. Orchard (ed.), Witness in Six Continents, London, 1964.
51 P. Devanandan, «Called to Witness» dans ER 14 (1962), p. 154.
52 Dialogue in Community. Statement of Chiang Mai, Genève, 1977, p. 17-18.
53 Double sens de Ka66ç: comparaison et dépendance; voir Jn 17,18.



364 JEAN-CLAUDE BASSET

Pour accomplir cette mission, l'Esprit n'est pas simplement promis, il est

effectivement donné à travers le souffle de Jésus, rappelant le lien étroit qui
unit l'Esprit au Fils chez Jn. Pâques coïncide donc avec Pentecôte et l'on
peut ajouter l'Ascension, puisque la condition du don de l'Esprit, c'est le

retour de Jésus à Dieu54. Fruit de l'Esprit, le pardon des péchés est exprimé
dans des catégories juridiques qui ont permis à la tradition catholique d'y
trouver le fondement biblique du sacrement de pénitence. Ce pouvoir de

pardonner ou non, Jean l'a trouvé dans la tradition antérieure comme le

montre le rapprochement avec la version matthéenne de ces mêmes

paroles55; mais alors que Mt les interprète dans le sens d'une discipline
ecclésiastique, pour Jn c'est le monde qui est jugé par les disciples; dans

l'opposition johannique du monde et de la vérité, le Ressuscité établit les

disciples juges avec pouvoir de condamner et de pardonner, à l'image du
Fils à qui le Père a remis tout jugement.

La mission de l'Eglise, comme celle de Jésus, a sa source dans l'amour
de Dieu pour le monde56 et son but dans la glorification de Dieu; on
retrouve les grandes lignes dégagées par R. Martin-Achard à propos de la

mission dans l'AT: «L'évangélisation du monde n'est pas avant tout une
affaire de paroles ou d'activités, mais de présence: présence du peuple de

Dieu au milieu de l'humanité, présence de Dieu au sein de son peuple»57.
On parle beaucoup aujourd'hui dans les milieux missionnaires d'une théologie

de la présence qui se soucie moins d'un développement numérique de

l'Eglise ou d'un message à transmettre que d'une manière d'être au monde

qui libère ou enchaîne le monde; on peut citer le père Le Saux, fondateur
d'un ashram en Inde: «L'Eglise est d'abord mystère de la présence vécue

ensemble par des hommes, dans la communion de l'Esprit. Sa raison d'être
véritable est d'éveiller l'homme à cette présence. L'œuvre d'évangélisation
n'a pas pour but premier d'associer des gens à l'institution visible qui manifeste

au niveau social la communion de l'Esprit, ni de leur enseigner des

paroles et des notions dans lesquelles la tradition a formulé l'expérience que
le Christ a du Père et de l'Esprit, mais de révéler directement dans le cœur

l'expérience du «Je-Tu» divin qui est là, attendant d'être dévoilé et de

rendre les hommes pleinement et réellement présents à eux-mêmes, à Dieu
et à leur prochain»58. C'est le même accent que nous retrouvons dans la

54 Voir Jn 7,39; 15,26; 16,7.
55 Mt 16,19 (Pierre) et Mt 18,18 (l'ensemble des disciples).
56 Ainsi J. Kl hl, Die Sendung Jesu und der Kirche nach dem Johannes-Evangelium,

Siegburg, 1967, p. 226 s.
57 R. Martin-Achard, Israël et les nations, Neuchâtel, 1959, p. 72.
58 «The Theology of Presence as a Form of Evangelization in the Context of

Non-Christian Religions», dans M. Dhavamoy, op. cit., p. 296.



DERNIÈRES PAROLES DU RESSUSCITÉ 365

voie suivie, en milieu musulman cette fois, par le père Charles de Foucault,
et les Petites Sœurs et Petits Frères de Jésus, en même temps que le point de

départ de l'indigénisation.

L'étude comparée des dernières paroles du Ressuscité permet de dégager
un certain nombre d'éléments susceptibles d'orienter la réflexion théologique

sur le fondement, la visée et la stratégie de la mission de l'Eglise, comprise

au sens le plus large de rencontre avec le monde non chrétien qui
l'entoure.

En premier lieu, nous avons constaté l'accord impressionnant de ces

dernières paroles qui ont toutes trait à la tâche nouvelle des disciples face à

ceux qui ne partagent pas leur foi. Ce fait est d'autant plus remarquable
que, durant son ministère en Palestine, Jésus a résolument limité son action
et sa prédication, comme celles de ses disciples, au peuple d'Israël. L'accord
est profond puisqu'il porte sur l'étendue et la nature de cette mission: d'une

part le monde entier et d'autre part une parole et une action symbolique ou
sacramentelle, qui ont leur source dans l'Esprit. La résurrection ouvre donc
à la foi chrétienne un horizon illimité et investit les croyants d'une responsabilité

nouvelle à l'égard du monde; à ce niveau-là, la mission découlant
de la résurrection est la manière «d'être au monde» de l'Eglise et fait partie
intégrante de l'«esse» de l'Eglise.

En second lieu, les divergences ne sont pas moins réelles que cette unité
fondamentale; loin de se réduire à des questions de vocabulaire, elles trahissent

des différences d'orientations et d'accents missiologiques et c'est bien
de missiologies évangéliques au pluriel qu'il convient de parler; en effet, à

travers ces paroles autorisées, nous percevons un écho de la manière dont
les évangélistes, et leurs communautés respectives, comprenaient le rapport
de la foi au monde. Que cette diversité de points de vue, sans oublier Paul et

d'autres, ait trouvé place au sein du NT n'est pas sans conséquence pour le

débat missionnaire actuel: aucune position ne peut prétendre au monopole
du témoignage biblique et la diversité est inhérente à l'engagement des chrétiens

dans le monde. Loin de s'exclure mutuellement, chaque approche,
silencieuse, évangélisatrice, charitative, dialogale, ecclésiale, etc. a sa place
légitime et apporte sa contribution nécessaire dans la confrontation de

l'Eglise avec le monde.

Enfin, les rapprochements esquissés entre les textes bibliques et les

concepts missiologiques d'implantation de l'Eglise, d'évangélisation, de

témoignage et d'envoi-présence devraient permettre de mettre en évidence

l'enjeu théologique des orientations missionnaires actuelles et inciter à

approfondir l'enracinement biblique spécifique de chacune d'elles, sans

parler de celles qui n'ont pas été mentionnées. Cette double confrontation
des options missiologiques entre elles et avec le texte biblique permet.



366 JEAN-CLAUDE BASSET

croyons-nous, de lever l'anathème que se jettent trop souvent partisans du

dialogue ou de l'évangélisation, de la libération ou de la conversion. Le

témoignage chrétien dans un monde indifférent se trouvera ainsi renforcé

par l'engagement diversifié et complémentaire des croyants, en rapport
avec leur milieu de vie et leur rencontre avec le Ressuscité.



r-VCHÖ

snusi

-31

1UOJ3S

Jn3|

S[l

'Z3Jpu3ll3-I

ssj

snoA

mb

b
xnsj

siuisj

1UOJ3S

JH3|

Sil

S3q03d

S3|

Z3JJ

-13UI3J

snoA

mb

y.

xnsj

(t~

III

(Z>inDi3

'luiBs-iudsg.i

zsa

Û

-333^

:up

Jn3|

19

xns

jns

ey

m

-jnOS

|I
'3|JEd

|SU|E

lUEÄy

(il

x

AI

—Cai<

310AU3

snoA

af
jno]

UOU]

E

e/3

'3Ä0AU3

E,U1

3J3J

3|
3UIU10J

^

11

xZai

'SnOA

33AE

1IOS

XlEd

Eg

Q

I

:i;p

Jn3|

snssf

nBSAnou

e
sjojv

m

ÎZ-IZ

'OZ

""¦>!

¦9JJ31

E[

ap

S91IUI9J1X3

xnE.nbsnf

13

3UBUIES

B|

13

33pnf

B|

311101

SUBp

'lU3|BSnj3f

y

SUI01U31

S31U

SJOJE

Z3J3S

SnOA

III

:snoA

jns

BjpusiA

mb

ludsg-iuiBg

np
31[33

'33UESSind

sun

JIOA303J

Z3||E

SnOA

S|BUJ

(g

AI

psiuoiriB

sjdojd

es
ap

S3XIJ

E
3.13(1

3|
3nb

SJU3UJ0UJ

S3|

13

sdUJSl

S3[

3J1IEUU03

E

SEd

Z3AE.U

sno/\

:i|p

jns|

n
(J

8'l

»»f

33UESsind

3p

sn]

-3A3J

'jneq

U3tp

'zaAos

snoA

3nb

3D

s.nbsnf

3||ia

e|
Susp

Z3jn3ui3p

snoA

Jn0(4

siui

Ojd

E
3J3J

uoui

snb

33

snoA

jns
J3Ä0AU3

SIEA

3f
IOUJ

ig
(6t.

AI

SUI0U13]

S3|

S313

U3

mb

SnOA

1S3,3

(fit,

II

*Ui3|ESnj3f

JEd

J33U3UJUJ0D

B
"SUOUEU

S3J

S3inO]

e
ssipsd

ssp

uop

-JEd

3[

13

UOISJ3AU03

E]

UIOU

UOS

U3

EJ3IJ33jd

UO

13

(Lp

III

jnof

3UJ3ISIOJ1

3|
EJ31I3

-snsssj

13

Bjujjnos

isuqo

3]

:1JJ33

313

E
Ij
31UUJ03

1S3J

(w

I

[SnOA

D3AE

lios

xiEd

E]

:lip
Jn3|

]i
ig
(9£]

6P-ÇP'PZV>T

su3n8

1UOJ3S

p-xnso

13

sspE|

-BUI

S3p

E
SUIEUI

S3|

lUOJ3SOd

-lui

S(i

:ieui

unoriE

EJ3J

jnsj

su
e(33

'pyoui

uosiod

3nb

-pnb

)U3Aioq

sp,s

)3
'siuad

-J3S

S3p

SUIEUI

SJU3]

SUEp

!U0Jpu3jd

SII

'S3[|3AnOU

(8|

SSnSuEI

S3p

]U0J3[JBd

S|I

'SUOUlSp

S3|

lUOJSSSEip

sji
'mou

uoui

us
:njD

luojnE

mb

XT133

lU0J3U§EdlJJ033E

mb

ssuSis

S3]

piOA

rg
(1[

AI

pUUJEpuOD

EJ3S

SEd

BJI0J3

3U

inb

m|33

"3AnEs

Ejas

3sndEq

BJ3S

13

EJIOJO

inb

in|33

(9|

III
S3JniE3J3

S3J

S31H01

E
SpSuEAg,!

Z3UIE|30jd

J3UU3

SpUOlU

3|
JEd

Z3||V

II:iipjn3||iig(si

81-SP91

ojoiM

*sdlU31

S3p

uij
E[
E.nbsnf

sjnof

S3[

snoi

snoA

03AE

sms

3f
'loui

ig

AI

1U3

-S3id

ie
snoA

af
anb

33

inoi

J3pjE§

E
lUEUSjddE

JH3I

(qj

'ludsg

-luiES

np

ia
s|ig

np

'3Ì3J

np

uiou

ns
luEsqdEq

S3|

III

'S3|dpsip

S3p

S31IBJ

SUOUEU

S3J

S3inO!

3p
:3UOp

Z3||V

(6|

II

3JJ31

E|

jns

13

pp
UE

3UUOp

313

E
UJ

jiOAnod

mojL

I

:S3[0JEd

S33

ESS3jpE

jn3J

13

xns

p
BqDOjddE.s

snssf

(8,

0Z-8TSZ

natqiiDpy

3iosnssH>i

na

saio>ivd

s3>i3iN>i3a

S3i




	Dernières paroles du ressuscité et mission de l'église aujourd'hui : à propos de Mt 28,18-20 et parallèles

