
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 3

Artikel: Étude critique : au pays de la black theology

Autor: Molla, Serge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 277-283

ÉTUDE CRITIQUE

AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY*

SERGE MOLLA

Il peut paraître étonnant qu'au moment où les théologies de la libération

' font tant parler d'elles, la Black Theology, elle, n'éveille que peu
d'intérêt, en tout cas en milieu francophone. Il faut dire que depuis la mort,
l'emprisonnement, ou l'expulsion des Etats-Unis de tous les leaders noirs-
américains, la situation raciale en Amérique du Nord — en apparence du
moins — n'est plus d'actualité. Pourtant, le courant théologique, issu des

Eglises noires et des universités au milieu des années 60, s'est révélé très

rapidement être extrêmement fécond. En effet de 1966 à 1979, ce nouveau
mouvement s'est signalé à l'attention publique en osant affirmer que le

langage de la blackness2 était le meilleur langage symbolique sur Dieu à tenir
dans le contexte nord-américain. La confession d'un Dieu noir a entraîné
de multiples questions et a conduit les théologiens à repenser le problème
de la révélation et celui du rapport entre particularité et universalité. C'est
ainsi que s'est développé le thème de la blackness de Dieu dont découlent
des réflexions tant christologiques qu'anthropologiques noires. Cette
nouvelle théologie contextuelle lance donc un défi aux autres théologies: elle
leur rappelle que le christianisme s'est trop longtemps fait l'allié des structures

d'oppression et que par conséquent, l'appel de Dieu à l'homme
moderne ne peut qu'entraîner un combat à la fois théologique et politique
ne se limitant plus au domaine des idées, mais englobant celui du vécu.

Aujourd'hui, deux ténors de ce nouveau courant, l'historien Gayraud
S. Wilmore et le systématicien James H. Cone, tentent de dresser un
premier bilan en présentant et éditant une cinquantaine de textes très divers

* J. H. Cone, G. S. Wilmore. eds: Black neology, a documentary history
1966-1979, New York, Orbis Book, 1979, 657 p. (cf note 10).

1 Témoignent encore de cet intérêt le numéro de Foi et Vie (1981/4-5) intitulé
«Libération et religion» (éléments pour l'intelligence des «Théologies de la libération

») comprenant des contributions de G. Casalis, P. Goldberger, P. Richard et des

communautés populaires d'Amérique latine (Québec inclus) ainsi que le numéro de

novembre 1981 du bull, du CPE qui publiait un article de R. Renfer «L'enjeu du

message biblique en Amérique latine ».
2 Si le terme de négritude, lancé par A. Césaire et L. S. Senghor, n'avait pas la

connotation d'authenticité africaine, il rendrait de manière adéquate le terme de

blackness.



278 SERGE MOLLA

sous le titre Black Theology. Leur choix de textes n'a pas pour but de
présenter une approche uniforme de la théologie noire, mais plutôt sa richesse

et c'est pourquoi chaque texte est signé. Dans cette perspective, le but de

cette fresque s'avère triple:
— offrir une bonne documentation exposant l'origine et le développement

de la Black Theology dans ses rapports avec les Eglises ou même avec
les organisations interconfessionnelles, montrant peut-être que la Black
Theology est un courant qui s'est peu à peu dessiné pour rétablir l'équilibre

avec la National Association for the Advancement of Colored People,

mouvement essentiellement laïc,

— présenter un choix d'articles et de contributions témoignant du pro¬

gramme de la Black Theology,

— accompagner ce choix de commentaires critiques explicitant le caractère

personnel des contributions.
L'ensemble de l'ouvrage témoigne donc en premier lieu d'une volonté

des chrétiens noirs d'exposer leur situation, c'est-à-dire leur tentative de
survivre et de se libérer avec Jésus-Christ. Et si, dans ce recueil, histoire et théologie

sont inséparables, c'est que dès le début elles furent liées: «Notre
interprétation de l'histoire, ses plaies et ses tragédies, est issue d'une
rencontre avec le Dieu de l'histoire. L'histoire noire doit, par conséquent,
être comprise comme une histoire sainte et la pensée théologique noire
comme une théologie marquant cet événement» (p. 4).

Après avoir affirmé le lien étroit entre les deux disciplines, il était
normal que nos deux théologiens esquissent dans les deux premières parties
de ce recueil — qui en comprend six — la naissance et l'évolution de cette

réflexion théologique qui marque d'une part la fin d'une ère, celle de la lutte

pour les droits civiques3, et d'autre part le début d'une importante prise de

distance face au protestantisme blanc. C'est ainsi que le premier texte-phare
est celui du Comité national des Noirs responsables d'Eglises, daté du
31 juillet 1966, qui déclarait notamment aux chrétiens blancs:

« Le problème n'est pas l'équilibre social, mais une réciprocité authentique entre
les races. Pour que cette réciprocité existe, tout le monde, noir ou blanc, a besoin
de pouvoir. Nous considérons comme une pure hypocrisie ou une illusion
aveugle et dangereuse la problématique qui oppose l'amour au pouvoir. L'amour
devrait être un élément de contrôle du pouvoir, mais ce à quoi l'amour s'oppose,

3 A propos de M. L. King Jr (assassiné en 1968), il faut relever ces mots de

Wilmore, « Le roi (King) de l'amour était mort et avec sa mort prenait fin une ère

d'innocence théologique et d'actions sociales interraciales issues d'Eglises. Chacun
savait que le souvenir de son engagement et de sa loyauté ne mourrait jamais dans

l'Eglise noire mais que, pour ses leaders et théologiens fuyant une cité prête à sombrer

dans une violence étrange et élégiaque (il s'agit de Chicago), un nouveau défi
devait être lancé à l'Amérique, un défi qui correspondrait mieux à la sensibilité
concrète de l'expérience religieuse et de la maturité théologiques d'un peuple noir,
désormais fier et devenu adulte» (p. 21).



AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY 279

c'est précisément au mauvais usage ou à l'abus du pouvoir, non au pouvoir lui-
même. Aussi longtemps que les Blancs responsables d'Eglises continueront à

moraliser et à interpréter l'amour chrétien, lajustice continuera à être bafouée sur
cette terre» (p.26).

Ce texte, signé par quelques-uns des pasteurs noirs les plus connus,
marque bien la date de naissance de la Black Theology. Il fut suivi en 1969

par le «Manifeste noir» qui provoqua de très vives réactions, vu que ce

manifeste n'était pas moins qu'une demande d'arriérés du travail noir, une
demande d'indemnisation pour l'exploitation gratuite de générations
d'esclaves; concrètement, en réclamant 15 $ par Noir, l'exigence se chiffrait
à une somme de 500 millions de dollars! C'est d'ailleurs de cette même
année que date la première définition de la Black Theology.

« La théologie noire est une théologie de libération des Noirs. Elle vise à ressaisir
la condition des Noirs à la lumière de la révélation de Dieu en Jésus-Christ, de

façon que la communauté noire puisse comprendre que l'Evangile et le développement

de l'humanité noire vont de pair. La théologie noire est une théologie de
la blackness. Elle est l'affirmation de l'humanité noire qui délivre les Noirs du
racisme des Blancs, ouvrant ainsi la voie à une authentique liberté, à la fois pour
les Blancs et pour les Noirs. Elle reconnaît l'humanité des Blancs, dans la mesure
où ils disent «non» aux abus de l'oppression blanche» (p. 101).

Cette fois-ci, un nouveau courant théologique a vraiment pris son essor

et les premières publications apparaissent, comme celle de Cone avec Black

Theology and Black Power (1969), tentative originale d'écrire une véritable

théologie du Black Power, mouvement violent dont le slogan annonce «la
totale libération du peuple noir de l'oppression blanche par n'importe quel

moyen jugé nécessaire4». Donc, au début, le ton des théologiens était très

proche de celui des leaders des mouvements violents, car, comme de
nombreux Noirs, ils estimaient, sans pour autant partager les autres convictions
politiques ou religieuses de Stokely Carmichaël et Malcolm X surtout, qu'ils
avaient vu juste au sujet du christianisme. Seulement tout cela fut provoqué

par l'incapacité des Eglises blanches, catholiques ou protestantes, à

comprendre que l'Eglise noire était différente. Au contraire, elles niaient cette

différence de la même façon que les Blancs niaient l'existence des Noirs

quotidiennement, ce qui produisit la réaction du Manifeste noir et la
naissance de la Black Theology, en un mot, la première étape, de 1966 à 1969, de

ce nouveau courant de pensée.
Dès 1969, les théologiens blancs ne peuvent plus éviter de s'interroger

sur le rapport entre l'Evangile qu'ils prêchent et la libération des Noirs;
aussi quelques-uns, parmi lesquels Helmut Gollwitzer et Paul Lehmann,
essaient de répondre aux nombreuses accusations et tentent de se situer,
alors que la majorité d'entre eux estiment que le problème soulevé par la

4J. H. Cone, Black neology and Black Power, New York, Seabury Press, 1969,

p. 6.



280 SERGE MOLLA

Black Theology est avant tout un problème éthique qui ne mérite pas leur
attention. Ces rares réponses seront extrêmement importantes dans la

mesure où elles marquent une certaine reconnaissance de la Black Theology,
reconnaissance principalement suivie en Europe par Jürgen Moltmann,
Klauspeter Blaser5, Wilhelm Dantine, Bruno Chenu, et Henry Mottu.
Néanmoins, il faut relever le fait que, dès l'apparition de la lutte des Noirs
américains pour les droits civiques et dès les débuts de la Black Theology, le

Conseil Oecuménique des Eglises s'est préoccupé de ces phénomènes
comme en témoignent l'invitation du pasteur Martin Luther King Jr. à la
Conférence d'Eglise et Société en 1966 à Genève, ainsi qu'un important
passage des textes de la Conférence missionnaire mondiale tenue à

Bangkok en 19736.

Ainsi la deuxième étape, qui va de 1966 à 1977, est d'une part marquée

par une interrogation mutuelle entre quelques théologiens blancs et noirs

(partie III) et d'autre part par un approfondissement de la question du
rapport entre théologie et Eglises noires (partie IV), sans oublier les questions
soulevées par les théologiennes noires (partie V). L'irruption de la Black
Theology a conduit l'Eglise noire à repenser son identité car maintenant,

pour la première fois dans son histoire, elle ne dépend plus des Blancs pour
ses orientations théologiques. Ce fait décisif explique probablement la

rapide blackenisation (fait de rendre noir) de nombreuses églises, avec parfois

même des accents nationalistes comme en témoignent les prédications
d'Albert Cleage. Le dernier document de cette partie V est la conférence

qu'a prononcée Cone en 1977 à Atlanta, lors de la National Conference of
Black Theology Project of Theology in the Americas; son importance réside

dans le fait qu'elle peut être considérée comme une borne frontière annonçant

l'avenir tout en tirant les leçons du passé. A cet égard son titre est déjà
révélateur: «Black Theology et Eglise noire: où allons-nous?»7. La thèse

5 Cf. par exemple son important livre Wenn Gott schwarz wäre... Der Problem des

Rassismus in neologie und Christlichen Praxis, Zürich/Freiburg, Theologischer
Verlag/Imba Verlag, 1972.

6 Le salut aujourd'hui. Documents de la Conférence missionnaire mondiale de

Bangkok (Coll. œcuménique 8), Genève, Labor et Fides, 1973 (surtout les pages
83-84). Il faut également mentionner le rapport intitulé Le racisme en théologie et la

théologie contre le racisme (Genève, COE, 1975). Ce texte, rédigé par G. S. Wilmore,
est issu d'un colloque organisé par le Programme de lutte contre le racisme et la
Commission de Foi et Constitution du 14 au 20 septembre 1975. Sur ce sujet, il faut
noter l'article récent de J. Brosseder « Le programme antiraciste du COE », in Concilium

N° 171, janvier 1982, p. 47-54.
7 Titre faisant allusion au dernier livre de M. L. King Jr Où allons-nous? (1967)

qui suscita de vives réactions, car son auteur y affirmait que la libération du Noir
américain ne serait réelle que lorsqu'il serait en mesure d'exercer pleinement son

pouvoir d'homme et de citoyen; cela avait conduit King à dénoncer non seulement
le racisme, mais encore la guerre du Vietnam, et cet engagement politique précipita
son assassinat.



AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY 281

principale de cette conférence est la prise de conscience de son auteur du
fait qu'après une dizaine d'années nécessaires à sa genèse et à sa maturation
la Black Theology doit élargir son champ d'action et sa vision, ne plus être

uniquement centrée sur ses problèmes et, en particulier, celui de la
blackness. Aussi un dialogue doit-il s'instaurer avec les autres théologies de

libération en vue d'arriver à «une vision globale de la libération humaine et

d'y inclure la contribution particulière de l'expérience noire» (p. 359). C'est
dans la même perspective d'ouverture qu'il faut placer les lignes de
Wilmore à l'endroit des premiers essais des théologiennes féministes noires:
« La Black Theology est devenue une entreprise dominée par les hommes et

tant que cela se poursuivra, les théologiennes noires nous rappelleront que
la Black Theology ne sera pas vraiment synonyme de libération» (p. 7).

Ainsi cette deuxième étape révèle bien un approfondissement considérable
des réflexions, un élargissement du champ d'études théologiques qui ne se

limitent plus à des réinterprétations à partir du concept de blackness.

La Black Theology, après la conférence d'Atlanta en 1977, se situe donc
parmi les théologies de libération dont la marque distinctive est le fait
qu'elles sont issues des couches les plus défavorisées, en marche vers leur
identité et leur libération tant psychologique qu'économique et politique. Il
est pour cela capital que les théologiens du Tiers Monde se rencontrent et

s'interrogent mutuellement, comme nous en avons un exemple dans la
dernière partie (VI) de l'ouvrage où nous trouvons entre autres les contributions

de Desmond M. Tutu8, de John Mbiti et de Choan-Sen Song.
Pour tenter de conclure cette somme de contributions si diverses, Cone a

écrit un épilogue intitulé « Une interprétation du débat parmi les théologiens

noirs » dans lequel il montre que trois thèmes sont apparus successivement

au sein de la Black Theology: particulièrement 1) la libération, la

réconciliation et la violence, 2) la religion noire et la théologie noire, 3) la

théologie et la souffrance noires, c'est-à-dire le problème de la théodicée.
S'il est vrai que ces trois thèmes ont été source des principales réflexions des

théologiens noirs, on peut du même coup s'étonner du peu de place qui leur
revient dans les textes retenus. Une question se pose donc, celle de savoir

comment cet ouvrage représente vraiment la pensée théologique noire des

années 66 à 79 si l'on ne mentionne qu'en passant les apports décisifs de

Deotis Roberts, Cecil W. Cone, William R. Jones, Joseph R. Washington,
Major J. Jones, Robert C. Williams, Eric Lincoln et Charles H. Long.
L'argumentation de Wilmore et Cone pour écarter ces contributions est peu

8 Cet évêque anglican, secrétaire général du Conseil sud-africain des Eglises, a

publié récemment un recueil de cinq textes préparés à l'intention d'étrangers et une
lettre ouverte à Voerster dans le but de faire mieux comprendre ce qu'il faut entendre

par « théologie noire » et « apartheid » en Afrique du Sud. Voici la référence de cet

ouvrage dont le titre est révélateur: D. M. Tutu, J'ai aussi le droit d'exister (Voix
d'Afrique), Lausanne, Ed. du Soc, 1982, 75 p.



282 SERGE MOLLA

convaincante: elles souffriraient, selon eux, d'un caractère trop
académique! Nous nous demandons si elles ne s'opposeraient pas plutôt aux
options théologiques de Cone qui les résume très rapidement et les réfute
avec beaucoup de paternalisme. Ce défaut nous paraît grave dans la mesure
où il ne permet pas au lecteur de bien saisir l'évolution de ce foisonnement
de pensée qu'est devenu la Black Theology. Par exemple, le problème de la
théodicée lancé par W. R. Jones a forcé nombre de théologiens noirs à se

confronter au problème de la souffrance du peuple noir du XVIIe siècle à

aujourd'hui, parmi lesquels Cone lui-même qui consacre à cette question
une grande part de son dernier livre God of the Oppressed (1975). Quant au

rapport entre révélation et tradition, il se pose dès le début, surtout après les

réflexions de Ch. H. Long dans son article de 1971 intitulé «Perspectives

pour une étude de la religion afro-américaine aux Etats-Unis». Aujourd'hui
en effet, la plupart des théologiens noirs, mis à part Cone justement, insistent

sur le fait qu'il faut accorder une place plus large, voire même une
prééminence, à la tradition noire pour que la Black Theology soit vraiment
Black (théologie de Noirs). Cone s'oppose à une telle perspective en posant
les questions suivantes, qui nous paraissent effectivement décisives:

« LaBlack neology comporte-t-elle un élément critique pour la Black Religion
Si ce n'est pas le cas, qu'est-ce qui la préserve de ne pas se transformer en
idéologie? Si la Black Religion est la seule source pour la Black neology, et si la
Black Religion s'identifie avec cette seule possibilité d'interprétation de la Bible

pour les Noirs, quelle est alors l'universalité impliquée dans la particularité de la
Black Religion? Sans cet universalisme, je ne vois pas comment prononcer
quelque affirmation chrétienne ou humaine au sujet de la Black Religion.
Quel est le principe critique qui pourrait être utilisé pour une évaluation théologique

de l'Eglise et du nationalisme noirs? J'ai essayé de répondre à cette
question en faisant appel au Christ biblique qui est présent dans l'expérience
noire, mais qui n'y est pas limité» (p.619).

Il est fort probable que cette opinion de Cone explique son «succès»

auprès des théologiens blancs toujours méfiants dès qu'un vent nationaliste
se fait sentir, alors même que dans ce cas il fait à notre avis partie intégrante
de la prise de conscience d'identité qu'effectue la Black Theology. C'est

pourquoi le fait d'avoir laissé de côté des textes aux options fort divergentes

nous paraît nuire à l'objectivité souhaitée dans un tel panorama.
Toutefois, malgré cette réserve, nous ne pouvons qu-'être reconnaissants

à Cone et Wilmore de nous offrir un tel recueil, d'autant plus qu'il est

accompagné d'une bibliographie très complète9 et d'un index qui permettront

dans une certaine mesure de réparer les inexplicables manquements
dans cette somme de travaux. Au terme de ce parcours historique, un point
peut être considéré comme certain: la Black Theology est entrée depuis 1977

dans l'âge adulte. Désormais, nous ne pouvons plus l'ignorer, bien plus,

nous devons compter avec elle10.



AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY 283

9 Aussi qu'il nous soit permis de relever ici les rares contributions en langue
française se rapportant à la Black neology, et cela dans leur ordre chronologique de
parution :

— «Manifeste contre le racisme», préparé par la National Black Development
Conference, in IDOC international N° 5 (1969), p. 27-40.
— «Indemnités aux Noirs. Un commentaire du COE sur le Manifeste noir», in
IDOC international N" 6 (1969), p. 19-20.
— « Déclaration de révolution», in IDOC international N" 7 (1969) p. 38-41.
— «Manifeste chrétien. Les protestants conservateurs des U.S.A. repondent au
Manifeste noir, 22 juillet 1969», in IDOC international N° 11 (1969), p. 32-43.
— «Une réponse positive au Manifeste noir», in IDOC international N° 13 (1969)
p. 63-68.
— «Déclaration d'indépendance des Noirs américains», in IDOC international N°
31 (1969), p. 60-64.
— H. Mottu, «Vers une théologie de la libération (James Cone et Rubem Alves)»,
Bull. CPE mars 1972/1.
— B. Chenu, «Le Christ noir aux Etats-Unis», in Jésus tel qu'on le voit aujourd'hui
(dossiers «Parole et Mission» 5), Paris, Cerf, 1972, p. 61-68.
— J. H. Cône, « Le contexte social de la théologie: liberté, histoire et espérance», in
Parole et Société 81 (5-6), 1973, p. 479-497.
— K. Blaser, «L'Evangile de la communication. Aspects des conditions culturelles
de la théologie», in RnPh 1974/3, p. 268-286.

— Lumière et Vie 120 (nov./déc. 1974): «Théologies de la libération. Les Noirs ont
la parole». (Contributions des N. C. Black Churchmen et de B. Chenu, J. H. Cone,
J. MBiti, H. Mottu, J.-D. Roberts, J. R. Washington. D. Williams).
— P. Farron, Libération et dépendance dans la théologie de J. Cone, Mémoire de

licence, Fac. de théol. de Lausanne, 1976, 88 p.
— J. H. Cone, néologie noire de la libération (Coll. S'ouvrir), IDOC, France, 1977,
10 p. trad. de la préface et des pages 17-28 de A Black neology of Liberation,
New York, Lippincott, 1970).

— B. Chenl, Dieu est noir. Histoire, religion et théologie des Noirs américains, Paris,
Centurion, 1977, 319 p. (recension in RWiPh 1981/1, p. 90).

— M. Neusch, B. Chenu, Au pays de la théologie, Paris, Le Centurion, 1979, p. 176

et p. 178-180.

— J. H. Cone, « L'avenir de la théologie africaine. Point de vue d'un Noir-américain

», in Le colloque d'Accra, Libération ou adaptation La théologie africaine
s'interroge, Paris, L'Harmattan, 1979, p. 211-223.

— J. H. Cone, «Le sens de Dieu dans les negro spirituals», in Concilium N° 163,

mars 1981, p. 87—92.

— S. Molla, J. H. Cone et la révélation, Mémoire de licence, Fac. de théol. de

Lausanne, 1981, 76 p.
— D. Roberts, «Une réponse créative au racisme: la théologie noire», in Concilium
N° 171, janvier 1982, p. 61-72.

— B. Chenu: à paraître, in Spiritus N°89 (1982), un article de synthèse sur la théologie

noire, américaine et sud-africaine.
10 L'importance de ce nouveau courant n'a d'ailleurs pas échappé à la Faculté de

Théologie de Lyon qui publie — au moment de la rédaction de cette étude critique
— un recueil intitulé La théologie noire américaine (Coll. Essais et recherches, Lyon,
Profac, 1982, 55 p.). Ce dossier, présenté par Bruno Chenu, donne enfin au lecteur de

langue française l'accès à six textes majeurs de la théologie noire américaine, tous
tirés de l'ouvrage que nous venons de présenter. Les trois premiers sont des textes
collectifs de définition, les trois autres étant des textes de James H. Cone, Jacqueline
Grant et Cornel West, portant sur les rapports que la théologie noire entretient avec

l'Eglise noire, la femme noire et la pensée marxiste. — Espérons qu'une telle traduction

en incitera d'autres, tout aussi importantes.




	Étude critique : au pays de la black theology

