Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 3

Artikel: Etude critique : au pays de la black theology
Autor: Molla, Serge

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 277-283

ETUDE CRITIQUE

AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY*

SERGE MOLLA

Il peut paraitre ¢tonnant qu’au moment ou les théologies de la libéra-
tion! font tant parler d’elles, la Black Theology, elle, n’éveille que peu
d’intérét, en tout cas en milieu francophone. Il faut dire que depuis la mort,
I’emprisonnement, ou I’expulsion des Etats-Unis de tous les leaders noirs-
américains, la situation raciale en Amérique du Nord — en apparence du
moins — n’est plus d’actualité. Pourtant, le courant théologique, issu des
Eglises noires et des universités au milieu des années 60, s’est révelé tres
rapidement étre extrémement fécond. En effet de 1966 a 1979, ce nouveau
mouvement s’est signalé a 'attention publique en osant affirmer que le lan-
gage de la blackness? était le meilleur langage symbolique sur Dieu a tenir
dans le contexte nord-américain. La confession d’un Dieu noir a entrainé
de multiples questions et a conduit les théologiens a repenser le probléme
de la révélation et celui du rapport entre particularité et universalité. C’est
ainsi que s’est développé le théme de la blackness de Dieu dont découlent
des réflexions tant christologiques qu’anthropologiques noires. Cette nou-
velle théologie contextuelle lance donc un défi aux autres théologies: elle
leur rappelle que le christianisme s’est trop longtemps fait I'allié des struc-
tures d’oppression et que par conséquent, I'appel de Dieu a 'homme
moderne ne peut qu’entrainer un combat a la fois théologique et politique
ne se limitant plus au domaine des idées, mais englobant celui du vécu.

Aujourd’hui, deux ténors de ce nouveau courant, I’historien Gayraud
S. Wilmore et le systéematicien James H. Cone, tentent de dresser un pre-
mier bilan en présentant et éditant une cinquantaine de textes trés divers

*J. H. Cong, G. S. WILMORE, eds: Black Theology, a documentary history
19661979, New York, Orbis Book, 1979, 657 p. (cf note 10).

I Téemoignent encore de cet intérét le numéro de Foi et Vie (1981/4-5) intitulé
« Libération et religion» (€léments pour I'intelligence des « Théologies de la libéra-
tion») comprenant des contributions de G. Casalis, P. Goldberger, P. Richard et des
communautés populaires d’Amérique latine (Québec inclus) ainsi que le numéro de
novembre 1981 du bull. du CPE qui publiait un article de R. Renfer « L’enjeu du
message biblique en Amérique latine».

2 Si le terme de négritude, lancé par A. CESAIRE et L. S. SENGHOR, n’avait pas la
connotation d’authenticité africaine, il rendrait de maniére adéquate le terme de
blackness.



278 SERGE MOLLA

sous le titre Black Theology. Leur choix de textes n’a pas pour but de pré-

senter une approche uniforme de la théologie noire, mais plutdt sa richesse

et c’est pourquoi chaque texte est signé. Dans cette perspective, le but de
cette fresque s’avere triple:

— offrir une bonne documentation exposant I’origine et le développement
de la Black Theology dans ses rapports avec les Eglises ou méme avec
les organisations interconfessionnelles, montrant peut-étre que la Black
Theology est un courant qui s’est peu a peu dessiné pour rétablir 1’équi-
libre avec la National Association for the Advancement of Colored People,
mouvement essentiellement laic,

— preésenter un choix d’articles et de contributions témoignant du pro-
gramme de la Black Theology,

— accompagner ce choix de commentaires critiques explicitant le caractére
personnel des contributions.

L’ensemble de 'ouvrage témoigne donc en premier lieu d’'une volonté
des chrétiens noirs d’exposer leur situation, c’est-a-dire leur tentative de sur-
vivre et de se libérer avec Jésus-Christ. Et si, dans ce recueil, histoire et théo-
logie sont inséparables, c’est que des le debut elles furent liées: « Notre
interprétation de I'histoire, ses plaies et ses tragedies, est issue d’une ren-
contre avec le Dieu de I'histoire. (...) L’histoire noire doit, par conséquent,
étre comprise comme une histoire sainte et la pensée théologique noire
comme une théologie marquant cet événement» (p. 4).

Aprés avoir affirmé le lien étroit entre les deux disciplines, il était
normal que nos deux théologiens esquissent dans les deux premiéres parties
de ce recueil — qui en comprend six — la naissance et I’évolution de cette
reflexion théologique qui marque d’une part la fin d’une ¢re, celle de la lutte
pour les droits civiques?, et d’autre part le début d’une importante prise de
distance face au protestantisme blanc. C’est ainsi que le premier texte-phare
est celui du Comité national des Noirs responsables d’Eglises, daté du
31 juillet 1966, qui déclarait notamment aux chrétiens blancs:

« Le probléme n’est pas I’équilibre social, mais une réciprocité authentique entre
les races. Pour que cette réciprocité existe, tout le monde, noir ou blanc, a besoin
de pouvoir. Nous considérons comme une pure hypocrisie ou une illusion
aveugle et dangereuse la problématique qui oppose I'amour au pouvoir. L’amour
devrait étre un élément de contréle du pouvoir, mais ce a quoi ’'amour s’oppose,

3 A propos de M. L. King Jr (assassiné en 1968), il faut relever ces mots de
Wilmore, « Le roi (King) de 'amour était mort et avec sa mort prenait fin une ére
d’innocence théologique et d’actions sociales interraciales issues d’Eglises. Chacun
savait que le souvenir de son engagement et de sa loyauté ne mourrait jamais dans
I'Eglise noire mais que, pour ses leaders et théologiens fuyant une cité préte a som-
brer dans une violence étrange et élégiaque (il s’agit de Chicago), un nouveau defi
devait étre lancé a I’Ameérique, un défi qui correspondrait mieux a la sensibilité
concréte de I'expérience religieuse et de la maturité théologiques d’un peuple noir,
désormais fier et devenu adulte» (p. 21).



AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY 279

c’est précisement au mauvais usage ou a I’abus du pouvoir, non au pouvoir lui-
méme. Aussi longtemps que les Blancs responsables d’Eglises continueront a
moraliser et a interpréter 'amour chrétien, la justice continuera a étre bafouée sur
cette terre» (p.26).

Ce texte, signé par quelques-uns des pasteurs noirs les plus connus,
marque bien la date de naissance de la Black Theology. 11 fut suivi en 1969
par le « Manifeste noir» qui provoqua de trés vives réactions, vu que ce
manifeste n’était pas moins qu'une demande d’arriérés du travail noir, une
demande d’indemnisation pour [I'exploitation gratuite de générations
d’esclaves; concrétement, en réclamant 15 $ par Noir, I'exigence se chiffrait
a une somme de 500 millions de dollars! C’est d’ailleurs de cette méme
année que date la premiére définition de la Black Theology.

« La théologie noire est une théologie de libération des Noirs. Elle vise a ressaisir
la condition des Noirs a la lumiére de la révélation de Dieu en Jésus-Christ, de
facon que la communauté noire puisse comprendre que I’Evangile et le develop-
pement de I'humanité noire vont de pair. La théologie noire est une théologie de
la blackness. Elle est I'affirmation de ’humanité noire qui délivre les Noirs du
racisme des Blancs, ouvrant ainsi la voie a une authentique liberté, a la fois pour
les Blancs et pour les Noirs. Elle reconnait I'humanité des Blancs, dans la mesure
ou ils disent « non» aux abus de 'oppression blanche» (p. 101).

Cette fois-ci, un nouveau courant théologique a vraiment pris son essor
et les premieres publications apparaissent, comme celle de Cone avec Black
Theology and Black Power (1969), tentative originale d’écrire une véritable
théologie du Black Power, mouvement violent dont le slogan annonce «la
totale libération du peuple noir de 'oppression blanche par n’importe quel
moyen jugé nécessaire*». Donc, au début, le ton des théologiens était trés
proche de celui des leaders des mouvements violents, car, comme de nom-
breux Noirs, ils estimaient, sans pour autant partager les autres convictions
politiques ou religieuses de Stokely Carmichaél et Malcolm X surtout, qu’ils
avaient vu juste au sujet du christianisme. Seulement tout cela fut provoque .
par l'incapacité des Eglises blanches, catholiques ou protestantes, a com-
prendre que I'Eglise noire était différente. Au contraire, elles niaient cette
différence de la méme fagon que les Blancs niaient I'existence des Noirs
quotidiennement, ce qui produisit la réaction du Manifeste noir et la nais-
sance de la Black Theology, en un mot, la premiere etape, de 1966 a 1969, de
ce nouveau courant de penseée.

Dés 1969, les théologiens blancs ne peuvent plus éviter de s’interroger
sur le rapport entre ’Evangile qu’ils préchent et la libération des Noirs;
aussi quelques-uns, parmi lesquels Helmut Gollwitzer et Paul Lehmann,
essaient de répondre aux nombreuses accusations et tentent de se situer,
alors que la majorité d’entre eux estiment que le probléme soulevé par la

4]. H. ConNg, Black Theology and Black Power, New York, Seabury Press, 1969,
p. 6.



280 SERGE MOLLA

Black Theology est avant tout un probléme éthique qui ne mérite pas leur
attention. Ces rares réponses seront extrémement importantes dans la
mesure ou elles marquent une certaine reconnaissance de la Black Theology,
reconnaissance principalement suivie en Europe par Jirgen Moltmann,
Klauspeter Blaser?, Wilhelm Dantine, Bruno Chenu, et Henry Mottu.
Neéanmoins, il faut relever le fait que, dés ’apparition de la lutte des Noirs
ameéricains pour les droits civiques et dés les débuts de la Black Theology, le
Conseil Oecumeénique des Eglises s’est préoccupé de ces phénomeénes
comme en témoignent l'invitation du pasteur Martin Luther King Jr. 4 la
Conference d’Eglise et Sociéte en 1966 a Genéve, ainsi qu'un important
passage des textes de la Conférence missionnaire mondiale tenue a
Bangkok en 1973°.

Ainsi la deuxieme étape, qui va de 1966 a 1977, est d’'une part marquée
par une interrogation mutuelle entre quelques théologiens blancs et noirs
(partie I1I) et d’autre part par un approfondissement de la question du rap-
port entre théologie et Eglises noires (partie 1V), sans oublier les questions
soulevées par les théologiennes noires (partie V). L’irruption de la Black
Theology a conduit ’Eglise noire a repenser son identité car maintenant,
pour la premiere fois dans son histoire, elle ne dépend plus des Blancs pour
ses orientations théologiques. Ce fait décisif explique probablement la
rapide blackenisation (fait de rendre noir) de nombreuses églises, avec par-
fois méme des accents nationalistes comme en témoignent les prédications
d’Albert Cleage. Le dernier document de cette partie V est la conférence
qu’a prononcée Cone en 1977 a Atlanta, lors de la National Conference of
Black Theology Project of Theology in the Americas; son importance réside
dans le fait qu’elle peut étre considérée comme une borne frontiére annon-
¢ant I’avenir tout en tirant les legons du passé. A cet égard son titre est déja
révélateur: « Black Theology et Eglise noire: ou allons-nous?»’. La thése

5 Cf. par exemple son important livre Wenn Gott schwarz wire... Der Problem des
Rassismus in Theologie und Christlichen Praxis, Ziirich/Freiburg, Theologischer
Verlag/Imba Verlag, 1972.

6 Le salut aujourd’hui. Documents de la Conférence missionnaire mondiale de
Bangkok (Coll. cecuménique 8), Genéve, Labor et Fides, 1973 (surtout les pages
83-84). Il faut également mentionner le rapport intitulé Le racisme en théologie et la
théologie contre le racisme (Genéve, COE, 1975). Ce texte, rédigé par G. S. Wilmore,
est issu d'un colloque organisé par le Programme de lutte contre le racisme et la
Commission de Foi et Constitution du 14 au 20 septembre 1975. Sur ce sujet, il faut
noter 'article récent de J. Brosseder « Le programme antiraciste du COE », in Conci-
lium N° 171, janvier 1982, p. 47-54.

7 Titre faisant allusion au dernier livre de M. L. KING JR Ou allons-nous? (1967)
qui suscita de vives réactions, car son auteur y affirmait que la libération du Noir
américain ne serait réelle que lorsqu’il serait en mesure d’exercer pleinement son
pouvoir d’homme et de citoyen; cela avait conduit KING 4 dénoncer non seulement
le racisme, mais encore la guerre du Vietnam, et cet engagement politique précipita
son assassinat.



AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY 281

principale de cette conférence est la prise de conscience de son auteur du
fait qu'apres une dizaine d’années nécessaires a sa genése et a sa maturation
la Black Theology doit élargir son champ d’action et sa vision, ne plus étre
uniquement centrée sur ses problémes et, en particulier, celui de la
blackness. Aussi un dialogue doit-il s’instaurer avec les autres théologies de
libération en vue d’arriver a « une vision globale de la libération humaine et
d’y inclure la contribution particuliére de I’expérience noire» (p. 359). C’est
dans la méme perspective d’ouverture qu'il faut placer les lignes de Wil-
more & I'endroit des premiers essais des théologiennes féministes noires:
« La Black Theology est devenue une entreprise dominée par les hommes et
tant que cela se poursuivra, les theéologiennes noires nous rappelleront que
la Black Theology ne sera pas vraiment synonyme de libération» (p. 7).
Ainsi cette deuxieme étape révele bien un approfondissement considérable
des reflexions, un élargissement du champ d’études théologiques qui ne se
limitent plus a des réinterprétations a partir du concept de blackness.

La Black Theology, aprés la conférence d’Atlanta en 1977, se situe donc
parmi les théologies de libération dont la marque distinctive est le fait
qu’elles sont issues des couches les plus défavorisées, en marche vers leur
identité et leur libération tant psychologique qu’économique et politique. Il
est pour cela capital que les théologiens du Tiers Monde se rencontrent et
s’interrogent mutuellement, comme nous en avons un exemple dans la der-
niére partie (VI) de I'ouvrage ou nous trouvons entre autres les contribu-
tions de Desmond M. Tutu®, de John Mbiti et de Choan-Sen Song.

Pour tenter de conclure cette somme de contributions si diverses, Cone a
ecrit un épilogue intitulé « Une interprétation du debat parmi les théolo-
giens noirs» dans lequel il montre que trois thémes sont apparus successive-
ment au sein de la Black Theology: particulierement 1) la libération, la
réconciliation et la violence, 2) la religion noire et la théologie noire, 3) la
théologie et la souffrance noires, c’est-a-dire le probléeme de la théodicee.
S’il est vrai que ces trois thémes ont été source des principales réflexions des
théologiens noirs, on peut du méme coup s’étonner du peu de place qui leur
revient dans les textes retenus. Une question se pose donc, celle de savoir
comment cet ouvrage représente vraiment la pensée théologique noire des
années 66 a 79 si 'on ne mentionne qu’en passant les apports décisifs de
Deotis Roberts, Cecil W. Cone, William R. Jones, Joseph R. Washington,
Major J. Jones, Robert C. Williams, Eric Lincoln et Charles H. Long.
L'argumentation de Wilmore et Cone pour écarter ces contributions est peu

8 Cet évéque anglican, secrétaire général du Conseil sud-africain des Eglises, a
publié récemment un recueil de cinq textes préparés a l'intention d’étrangers et une
lettre ouverte a Voerster dans le but de faire mieux comprendre ce qu’il faut entendre
par «théologie noire» et «apartheid» en Afrique du Sud. Voici la référence de cet
ouvrage dont le titre est révélateur: D. M. Tutu, J'ai aussi le droit d’exister (Voix
d’Afrique), Lausanne, Ed. du Soc, 1982, 75 p.



282 SERGE MOLLA

convaincante: elles souffriraient, selon eux, d’'un caractére trop acadé-
mique! Nous nous demandons si elles ne s’opposeraient pas plutét aux
options théologiques de Cone qui les résume trés rapidement et les réfute
avec beaucoup de paternalisme. Ce défaut nous parait grave dans la mesure
ou il ne permet pas au lecteur de bien saisir I’évolution de ce foisonnement
de pensée qu’est devenu la Black Theology. Par exemple, le probléme de la
théodicée lancé par W. R. Jones a forcé nombre de théologiens noirs a se
confronter au probléme de la souffrance du peuple noir du XVII¢ siécle a
aujourd’hui, parmi lesquels Cone lui-méme qui consacre a cette question
une grande part de son dernier livre God of the Oppressed (1975). Quant au
rapport entre révélation et tradition, il se pose des le début, surtout apres les
réflexions de Ch. H. Long dans son article de 1971 intitulé « Perspectives
pour une etude de la religion afro-ameéricaine aux Etats-Unis». Aujourd’hui
en effet, la plupart des théologiens noirs, mis a part Cone justement, insis-
tent sur le fait qu’il faut accorder une place plus large, voire méme une pre-
éminence, a la tradition noire pour que la Black Theology soit vraiment
Black (théologie de Noirs). Cone s’oppose a une telle perspective en posant
les questions suivantes, qui nous paraissent effectivement décisives:

« LaBlack Theology comporte-t-elle un élément critique pour la Black Religion?
Si ce n’est pas le cas, qu’est-ce qui la préserve de ne pas se transformer en idéo-
logie? (...) Si la Black Religion est la seule source pour la Black Theology, et si la
Black Religion s’identifie avec cette seule possibilite d’interprétation de la Bible
pour les Noirs, quelie est alors I'universalité impliquée dans la particularité de la
Black Religion? Sans cet universalisme, je ne vois pas comment prononcer
quelque affirmation chrétienne ou humaine au sujet de la Black Religion. (...)
Quel est le principe critique qui pourrait étre utilisé pour une évaluation théolo-
gique de I'Eglise et du nationalisme noirs? (...) J'ai essayé de répondre a cette
question en faisant appel au Christ biblique qui est présent dans ’expérience
noire, mais qui n’y est pas limité» (p.619).

Il est fort probable que cette opinion de Cone explique son «succes»
aupres des théologiens blancs toujours méfiants dés qu’un vent nationaliste
se fait sentir, alors méme que dans ce cas il fait a notre avis partie intégrante
de la prise de conscience d’identité qu’effectue la Black Theology. C’est
pourquoi le fait d’avoir laiss¢ de coté des textes aux options fort divergentes
nous parait nuire a ’objectivité souhaitée dans un tel panorama.

Toutefois, malgré cette réserve, nous ne pouvons qu'étre reconnaissants
a Cone et Wilmore de nous offrir un tel recueil, d’autant plus qu’il est
accompagné d’une bibliographie trés compléte® et d'un index qui permet-
tront dans une certaine mesure de réparer les inexplicables manquements
dans cette somme de travaux. Au terme de ce parcours historique, un point
peut étre considéré comme certain: la Black Theology est entrée depuis 1977
dans I’4ge adulte. Désormais, nous ne pouvons plus l'ignorer, bien plus,
nous devons compter avec elle '°.



AU PAYS DE LA BLACK THEOLOGY 283

? Aussi qu’il nous soit permis de relever ici les rares contributions en langue fran-
caise se rapportant a la Black Theology, et cela dans leur ordre chronologique de
parution:

— «Manifeste contre le racisme», préparé par la Narional Black Development
Conference, in IDOC international N° 5 (1969), p. 27-40.

— «Indemnités aux Noirs. Un commentaire du COE sur le Manifeste noir», in
IDOC international N° 6 (1969), p. 19-20.

— «Déclaration de révolution», in IDOC international N© 7 (1969) p. 38-41.

— «Manifeste chrétien. Les protestants conservateurs des U.S.A. répondent au
Manifeste noir, 22 juillet 1969 », in IDOC international N°© 11 (1969), p. 32-43.

— «Une réponse positive au Manifeste noir», in IDOC international N°© 13 (1969)
p. 63-68.

— «Deéclaration d’'indépendance des Noirs américains », in IDOC international N°
31 (1969), p. 60-64.

— H. Mortu, « Vers une théologie de la libéeration (James Cone et Rubem Alves)»,
Bull. CPE mars 1972/1.

— B. CHENU, « Le Christ noir aux Etats-Unis», in Jésus tel qu'on le voit aujourd hui
(dossiers « Parole et Mission» 5), Paris, Cerf, 1972, p. 61-68.

— J. H. CoNg, « Le contexte social de la théologie: liberté, histoire et espérance », in
Parole et Société 81 (5-6), 1973, p. 479-497.

— K. Braser, « L’Evangile de la communication. Aspects des conditions culturelles
de la théologie», in RThPh 1974/3, p. 268-286.

— Lumiere et Vie 120 (nov./déc. 1974): « Théologies de la libération. Les Noirs ont
la parole». (Contributions des N. C. Black Churchmen et de B. Chenu, J. H. Cone,
J. MBiti, H. Mottu, J.-D. Roberts, J. R. Washington, D. Williams).

— P. FARRON, Libération et dépendance dans la théologie de J. Cone, Mémoire de
licence, Fac. de théol. de Lausanne, 1976, 88 p.

— J. H. ConE, Théologie noire de la libération (Coll. S’ouvrir), IDOC, France, 1977,
10 p. (=trad. de la préface et des pages 17-28 de 4 Black Theology of Liberation,
New York, Lippincott, 1970).

— B. CHENU, Dieu est noir. Histoire, religion et théologie des Noirs américains, Paris,
Centurion, 1977, 319 p. (recension in RThPh 1981/1, p. 90).

— M. NEusCH, B. CHENU, Au pays de la théologie, Paris, Le Centurion, 1979, p. 176
et p. 178-180.

— J. H. CoNE, « L’avenir de la théologie africaine. Point de vue d’'un Noir-ameéri-
cain», in Le colloque d’Accra, Libération ou adaptation? La théologie africaine
s'interroge, Paris, L’Harmattan, 1979, p. 211-223.

— J. H. ConE, «Le sens de Dieu dans les negro spirituals», in Concilium N°© 163,
mars 1981, p. 87—92.

— S. MoLLa, J. H. Cone et la révélation, Mémoire de licence, Fac. de théol. de
Lausanne, 1981, 76 p.

— D. ROBERTS, « Une réponse créative au racisme: la théologie noire», in Concilium
Ne 171, janvier 1982, p. 61-72.

— B. CHENU: a paraitre, in Spiritus N© 89 (1982), un article de synthese sur la théo-
logie noire, américaine et sud-africaine.

10 L’importance de ce nouveau courant n'a d’ailleurs pas échappé a la Faculte de
Théologie de Lyon qui publie — au moment de la rédaction de cette étude critique
— un recueil intitulé La théologie noire américaine (Coll. Essais et recherches, Lyon,
Profac, 1982, 55 p.). Ce dossier, présenté par Bruno Chenu, donne enfin au lecteur de
langue frangaise I'accés a six textes majeurs de la théologie noire américaine, tous
tirés de I'ouvrage que nous venons de présenter. Les trois premiers sont des textes
collectifs de définition, les trois autres étant des textes de James H. Cone, Jacqueline
Grant et Cornel West, portant sur les rapports que la théologie noire entretient avec
I"Eglise noire, la femme noire et la pensée marxiste. — Espérons qu’une telle traduc-
tion en incitera d’autres, tout aussi importantes.






	Étude critique : au pays de la black theology

