Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 3

Artikel: L'écho des discussions métaphysiques dans la correspondance entre
Isaac Papin et Jean le Clerc (1684-1685)

Autor: Pitassi, Maria Cristina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, |14 (1982), P. 259-275

L'ECHO DES DISCUSSIONS METAPHYSIQUES
DANS LA CORRESPONDANCE ENTRE
ISAAC PAPIN ET JEAN LE CLERC (1684-1685)

MARIA CRISTINA PITASSI

En 1684, quand commence la correspondance qui fait I'objet de cet
article, ni Jean Le Clerc ni Isaac Papin n’avaient encore assumé les roles
qu’ils devaient jouer dans les années suivantes: le premier!, né a Genéve en
1657, venait d’arriver a Amsterdam, a la suite de profonds démélés avec
'orthodoxie calviniste, notamment avec son représentant le plus éminent,
Francois Turrettini. Loin de la célébrité dont il jouira dans la République
des Lettres grace a son érudition théologique, philologique et exégétique, il
enseignait a I’¢poque la philosophie au Séminaire des Remonstrants
d’Amsterdam et n’avait a son actif que la publication d’une cuvre parue
anonymement et dont il n’assumera jamais publiquement la paternité?,
Quant a Isaac Papin?, en 1684, aprés avoir étudié a Geneve et Orléans, il
continuait sa formation a Bordeaux: pour le neveu du théologien Claude
Pajon, le temps n’était pas encore venu de son ordination dans I'Eglise
anglicane, de sa dispute avec Pierre Jurieu, de ses perégrinations en Hol-
lande et en Allemagne et surtout de sa conversion au catholicisme, accom-
plie a Paris en 1690. Deux hommes jeunes, donc, encore en marge d'un
monde culturel auquel ils participeront plus activement les années sui-
vantes, mais dont ils avaient déja saisi les problémes et les inquictudes; les
lettres qu’ils s’échangent révelent, en fait, I'effort d’esquisser une médiation,
pas toujours originale et conséquente, entre les sollicitations de la «nouvelle

!'Sur Jean Le Clerc la biographie la plus exhaustive reste celle d’A. BARNES, Jean
Le Clerc (1657-1736) et la République des Lettres, Paris, Droz, 1938.

211 s’agit des Liberii de Sancto Amore Epistolae Theologicae, in quibus varii scho-
lasticarum errores castigantur, Irenopoli, Typis Philalethianis, 1679 (en réalité
Saumur, H. Desbordes, 1681).

3 On ne dispose pas sur Isaac Papin d’études d’ensemble récentes. Méme limites a
des aspects particuliers de sa vie et de son ceuvre, les travaux suivants sont tres
importants: E. HAASE, « 1. Papin a I'époque de la Révocation (trois lettres inédites)»,
Bull. de la Soc. de I'Hist. du Prot. frangais, 1952, n. 1, p. 94-122; 1D., Einfiihrung in die
Literatur des Refuge. Der Beitrag der franzosischen Protestanten zur Entwicklung ana-
Iytischer Denkformen am Ende des 17. Jahrhunderts, Berlin, Duncker-Humblot, 1959,
p. 207-208; R. ZUBER, « Spinozisme et tolérance chez le jeune Papin», Dix-huitiéme
siécle, 1972, n. 4, p. 217-222; 1D., « Papiers de la jeunesse d’'Isaac Papin», B.S.H.P.F,
1974, n. 1, p. 107-143.



260 MARIA CRISTINA PITASSI

philosophie» et les prérogatives d’une théologie a laquelle aucun des deux
correspondants ne veut renoncer.

Le fondement épistémologique de la métaphysique

« lam aliquoties cum eo... reciprocavi de Metaphysicis quibusdam, sed
iam dixi me nihilo amplius cum eo de hoc negotio agere, quoniam immanes
concedit mihi absurditates». Par ces lignes adressées a son ami Jacques
Lenfant en 16854, Le Clerc semble indiquer qu’il voulait mettre fin a sa cor-
respondance avec Papin, pour éviter de s’engager trop avant dans un
domaine qui ne lui était pas particulierement familier. En 1684 Papin avait
commencé cet échange épistolaire, écrivant a Le Clerc une longue lettre,
dans laquelle on peut saisir toute la sympathie que le neveu de Pajon éprou-
vait pour un homme dont le cheminement, intellectuel et personnel, présen-
tait certaines affinités avec le sien®. De méme 4ge, tous deux avaient étudié

4 Lettre de Le Clerc a Lenfant, 4 septembre 1685, Ms conservé a la Bibliothéque
Universitaire d’Amsterdam (dorénavant Ms Amst.), cote N 24 ad, Ep. XXXVII,
f. 126.

3> Papin, comme il le dit dans sa premiére lettre adressée a Le Clerc, avait eu
I'occasion de le rencontrer a Geneve, lors de ses études de philosophie, méme s’il
n’avait pas fait sa connaissance. Mais on peut présumer que ce furent surtout la lec-
ture des Epistolae Theologicae et les nouvelles fournies sur Le Clerc par Lenfant qui
poussérent Papin 2 commencer en 1684 I’échange épistolaire. Le Clerc, de son cote,
avoue qu’il ne se souvient pas du tout d’avoir rencontré Papin a Genéve; il en avait
pourtant entendu parler par Lenfant et par Chouet. « A la verité, il [Lenfant] m’avoit
parlé de ce que I'Inquisition de Saumur avoit fait contre vous, mais je ne le savois
que confusément... Je ne me souvenois non plus d’avoir eu ’honneur de vous voir a
Geneve, mais lors que je fais effort pour rappeller cette idée il me semble que
M. Chouet me parla une fois d’un neveu de Pajon.» (Lettre a Papin, 10 avril 1684,
Ms Amst. N 24 i, Ep. IX, f. 14-15). La correspondance (en francais) semble se borner
aux années 1684-1685, au moins selon les documents que nous possédons; elle est
conservée a la Bibl. Univ. d’Amsterdam; il y a quatre lettres de Le Clerc a Papin
(cote N 24 i, s, ab, af, dans le recueil Epistolae ad varios scriptae qui comprend qua-
rante-sept minutes de lettres envoyées par Le Clerc a différents correspondants pen-
dant les années 1683-1688) et neuf lettres de Papin a Le Clerc (cote C 117 a-i). De ces
derniéres, trois lettres ont été publiées par HAASE, « 1. Papin a I’époque de la Révoca-
tion », art. cit., p. 99-122 et notamment celles des 19 février 1684 (C 117 a), 15 février
1685 (C 117 d), 24 juillet 1685 (C 117 e). En outre A. DES AMORIE VAN DER HOEVEN,
De Joanne Clerico et Philippo a Limborch Dissertationes duae, Amstelodami,
F. Muller, 1843, p. 247-253 a publié des extraits de six lettres de Papin a Le Clerc
(19 février 1684; 4 avril 1684; 10 aott 1684; 15 février 1685; 24 juillet 1685; 27
octobre 1685). Nous citerons les trois lettres de Papin publiées par Haase d’aprés son
édition; pour les autres nous citons directement le texte manuscrit. En revanche, les
lettres de Le Clerc a Papin, sauf de bréves citations données par A. BARNES, op. cit.,
sont inédites. ;

6 «... permettez-moy, Monsieur, de vous dire, que, quoy qu’il y ait assez de gens
dont I’Esprit et le Savoir font du bruit je ne voy rien de si rare que d’en trouver de



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 261

a ’Académie de Genéve dans les années soixante-dix’; tous deux avaient
découvert le cartésianisme dans la version rigoureusement naturaliste pre-
sentée par Jean-Robert Chouet® dans des cours qu’ils avaient suivis; tous
deux pouvaient revendiquer une formation théologique libérale comme dis-
ciples respectivement de Louis Tronchin? et de Claude Pajon!?; tous deux,
enfin, avaient refusé de se soumettre a 'orthodoxie calviniste, choisissant
'un lexil, 'autre renongant, au moins temporairement, au ministére'l.
Pourtant, en dépit de ces €léments qui auraient pu favoriser une entente
veritable entre les deux correspondants, les difféerences qui séparaient Le
Clerc et Papin étaient nombreuses. Comme Zuber I'a déja mis en évi-
dence !?, elles ne se bornaient pas au probléme de la tolérance, mais por-
taient aussi sur la délicate question des rapports raison-foi, théme central et
particulierement intéressant de I’échange épistolaire.

votre caractere, qui, a la pénétration, joignent le désinteressement, I'’humilité, la
liberté du raisonnement, le renoncement aux préjugez, et qui soient capables de pre-
férer la Verité et la Liberté a toutes choses... Enfin, Monsieur, je n’en voy point qui se
déclare comme vous en faveur de la tolérance, contre son interrest, et qui aime mieux
estre libre parmi les étrangers, que d’estre Esclave chez soy.» (Lettre de Papin a Le
Clerc, 19 fevrier 1684, in HaasE, art. cit., p. 99-100).

7 Papin commenga ses cours de philosophie a Genéve en 1676; passé en 1678 a la
théologie, termina cette derniére en 1679. (Cf. Livre du Recteur de I'Académie de
Geneve (1559-1878), publié par S. STELLING-MICHAUD, Geneve, Droz, 1976, V, n.
4305, p. 81-82). Le Clerc commenga ses études théologiques a I’Académie en 1675; il
fut préteur pendant trois mois environ en 1677; apres des séjours a Grenoble,
Saumur, Londres, il obtint le certificat de fin d’études et de consécration le 21 mai
1682 (cf. Ibidem, IV, n. 4174, p. 291).

8 Sur Jean-Robert Chouet (1642-1731) et son role décisif dans I'introduction du
cartésianisme a Geneve cf. M. HEyD, «Jean-Robert Chouet et I'introduction du Car-
tésianisme a ’Académie de Genéve», Bull. de la Soc. d’hist. et d'arch. de Genéve, t.
XV (1973), p. 125-153; idem, Cartesianism, Secularisation and Academic Reform:
Jean-Robert Chouet and the Academy of Geneva, 1669-1704, diss. non publiée, Prin-
ceton, 1974.

9 Sur Louis Tronchin (1629-1705), un des noms les plus représentatifs du courant
libéral protestant du XVIIe siécle, professeur de théologie a '’Académie de Geneve,
cf. W. REX, «Pierre Bayle, Louis Tronchin et la querelle des Donatistes: étude d’un
document inédit du XVII¢ siécle», B.S.H.P.F, 1959, p, 97-121; 1.D., Essays on Pierre
Bayle and Religious Controversy, The Hague, Nijhoff, 1965, p. 121-152.

10 Claude Pajon (1621-1685), professeur de théologie a I'Académie de Saumur en
1666, fut destitué de cette charge en 1668 a la suite des polémiques et des condamna-
tions suscitées par sa conception de la grace meédiate. Cf. A. SCHWEIZER, Die protes-
tantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb reformirten Kirche, Ziirich,
Orell-Fuessli und Comp., 1856, II¢ vol., p. 564-602; A. MAILHEIT, La théologie protes-
tante au XVII¢ siécle: Claude Pajon, sa vie, son caractére, Paris, Fischbacher, 1883.

I Le refus de Papin de signer, comme proposant a I’Académie de Saumur, I'acte
de condamnation de la doctrine de Pajon, prononcé en 1667 par le synode provincial
d’Anjou, I'empécha d’obtenir la consécration.

12 R, ZUBER, « Spinozisme et tolérance chez le jeune Papin», art. cit., p. 223-224.



262 MARIA CRISTINA PITASSI

Il faut d’abord souligner que, dans ce dialogue, c’est Papin qui semble le
plus sensible aux problémes spéculatifs: c’est lui qui prend l'initiative de
poser la question — centrale — du fondement épistémologique de la meéta-
physique; c’est lui qui s’interroge, avec une insistance qui devait, a la
longue, créer un sentiment d’intolérance chez son interlocuteur, sur la possi-
bilité de concilier liberté individuelle et nécessité matérielle; c’est lui, enfin,
qui tire avec le plus de lucidité toutes les conséquences des principes ratio-
nalistes.

Le Clerc, en revanche, depuis toujours hostile a ce qu’il appelle avec
meépris de «pures chimeres», expression qui deésigne «la plus part des
choses que I'on trouve dans les Metaphysiciens Cartésiens, aussi bien dans
les Scholastiques » 13, joue dans ce débat un role plus passif, bien que jamais
complaisant.

Comme point de départ, il faut citer le long passage dans lequel Papin,
aprés avoir soutenu le contenu moral et non métaphysique de I’Ecriture,
dégage trois conclusions qui constituent en méme temps les termes fonda-
mentaux du probléme.

« La premiere [conclusion], que la Theologie Chretienne, et la Theologie Meta-
physicienne sont deux choses toutes différentes: je ne dis pas qu’elles soient
opposées, je ne saurois 'affirmer, mais qu’elles sont toutes différentes; non dico
opposita, sed disparata; et que la métaphysicienne n’est pas plus essentielle a la
Chretienne (j.e. a celle qui est nécessaire au salut) que la Medecine ou les Mathe-
matiques... La seconde conclusion, c’est que la Theologie Metaphysicienne ne
sauroit raisonnablement s’appuyer de ['autorité des Ecrivains sacrez, puisqu’ils
n’ont nullement pensé a enseigner cette science abstraite, qui est au dessus de la
portée du peuple... Ma troisiéme conclusion, c’est que si elle [la métaphysique] ne

13 Entretiens sur diverses matiéres de Théologie ou I'on examine particuliérement les
questions de la grace immédiate, du franc-arbitre, du péché originel, de l'incertitude de
la Metaphysique et de la prédestination, Amsterdam, H. Wetstein, 1685, II¢ partie,
p. 208. Ce texte comprend deux parties, la premiére, due a Le Cene, traite le pro-
bléme de la grice immeédiate et médiate, la deuxiéme de Le Clerc porte sur le pro-
bléme de I'étendue de nos connaissances métaphysiques. Le Clerc, auquel Le Cene
avait fait parvenir le manuscrit de ses dialogues, avant de le publier, pensa ajouter
une deuxieéme partie pour grossir 'ouvragre (cf. lettre de Le Clerc a Lenfant, 10 mars
1685, Ms Amst. N 24 u, Ep. XXVIII, f. 95-96). Il parait que le choix du sujet par Le
Clerc — le fondement et les bornes de la métaphysique — ait été effectué¢ dans
I’espoir de convaincre Papin et de le détourner de ses idées philosophiques. « Nuper
accepi literas a nostro Papino, quibus pugnat pro sua Metaphysica, quam efflectim
amat, et propter quam delapsus est in opiniones miras, ne quid durius dicam...
Scripsi etiam de principiis Metaphysicis integrum libellum, ut responderet argu-
mentis meis... Non dispero tamen illum sententiam mutaturum cum leget Dialogos
meos ». (Lettre a Lenfant, 10 mars 1685, Ms cit., f. 97.) Sur I'attitude négative prise
par Le Clerc a I'¢égard de la métaphysique, cf. le jugement suivant, drastique et
péremptoire, exprime dans une lettre a Lenfant: « Sed ego adeo contemno Metaphy-
sicam ut nihil mihi videtur inutilius et incertus... colligo Metaphysicam plané esse
inutilem » (Lettre a Lenfant, 9 avril 1684, Ms Amst. N 24 p, Ep. XXIII, f. 81).



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 263

doit pas se fonder sur I'autorité des Auteurs Sacrez, elle ne doit pas non plus étre
combattué par 'autorité de ces auteurs, par la méme raison, qu'ils n’ont pas eu
dessein d’en parler.» 4

Si apparemment Papin semble reprendre certains thémes cartésiens sur
la distinction entre foi et raison, il dépasse en réalité la séparation envisagée
par Descartes quand il prétend batir une théologie tout a fait indépendante
du donné réveélé, et dont le critére de vérité est la conformité a la norme
rationnelle. Descartes lui-méme, il est vrai, dans les Notae in programma
quoddam avait admis, avec nuances et précautions, la légitimité de la théo-
logie comprise comme spéculation sur les vérités révélées dont la philoso-
phie aurait été la préface'>; mais il I'avait fait dans le cadre d’une sépara-
tion et en méme temps d'une harmonie dont Gouhier a judicieusement
relevé la probable filiation thomiste !, En revanche Papin, plus sensible a
certaines sollicitations venues de Malebranche et plus encore de Spinoza,
soustrait ce qu’il appelle la «théologie métaphysicienne» aux controles
exerces par la foi, étendant, ainsi, I'emploi de la raison a des domaines
«meéta-naturels». La possibilite d’accorder donné révélé et raisonnement
humain, toujours recherchée et revendiquée par Descartes, perd de la
consistance chez Papin au point d’admettre une possible et légitime anti-
nomie entre Ecriture et métaphysique.

«Il y a des choses dans I’Ecriture qui ne s’accordent pas avec la Métaphysique;
mais il y en a aussi qui ne s’accordent pas avec le systeme de Copernic. Il n’y a
rien de plus raisonnable, il me semble, que de penser la dessus, que Dieu n’a
point eu dessein de tirer les hommes des préjugez qui n’ont aucune liaison avec la
morale; que, son unique but étant de les former a la vertu, pour parvenir a ce but,
le plus court étoit de ne point changer leurs idées a ’égard de la theorie, mais de
s’y accomoder.» 7

14 Lettre a Le Clerc, 10 aotit 1684, Ms Amst. C 117 c.

I5 «Sed dicam tantum, tria genera quaestionum esse distinguendae: quaedam
enim solé fide creduntur, quales sunt de mysterio Incarnationis, de Trinitate, et simi-
libus; aliae vero, quamvis ad fidem pertineant, ratione tamen naturali quaeri etiam
possunt, inter quas Dei existentia et humanae animae a corpore distinctio solent ab
Orthodoxis Theologis recenseri; ac denique aliae sunt, quae nullo modo ad fidem,
sed ad solum ratiocinium humanum spectant, ut de quadratura circuli... et similibus.
Atque ut illi Sacrae Scripturae verbis abutuntur, qui ex iis male explicantis has
ultimas elicere se putant: ita etiam ejus authoritati derogant, qui priores argumentis a
solda Philosophia petitis demonstrandas suscipiunt; sed tamen omnes Theologi
contendunt, esse ostendendum, ipsas lumini naturali non adversari... medias, autem,
non modo lumini naturali non adversari arbitrantur, sed etiam hortantur Philoso-
phos, ut ipsas rationibus humanis pro viribus demonstrent... Cum enim prius nati
simus homines quam facti Christiani, non credibile est, aliquem amplecti serio eas
opiniones, quae rectae rationi, quae hominem constituit, contrarias putat, ut fidei, per
quam est Christianus, adhaerat. » ( Notae in programma quoddam in Qeuvres de Des-
cartes, €d. Adam-Tannery, Paris, Vrin, 1965, VIII-2, p. 353-54).

16 H. GOUHIER, La pensée religieuse de Descartes, Paris, Vrin, 1972, 2¢ éd.

I7 Lettre a Le Clerc, 10 aolt 1684, Ms cit.



264 MARIA CRISTINA PITASSI

D’autre part, méme si Papin n’est pas assez ingénu pour ignorer la fragi-
lité de la comparaison entre la métaphysique et I’astronomie (ou n’importe
quelle autre discipline scientifique) dans leurs rapports avec la foi'®, il ne
semble pas étre en mesure de donner des réponses satisfaisantes au pro-
bléme. La métaphysique se présente comme une science autonome dont la
légitimité n’est pas subordonnée a la concordance avec les vérités de foi '°.
La réduction de I’acte de foi a une adhésion existentielle au contenu éthique
de I'Ecriture, dépourvu de tout caractére spéculatif, constitue le principe
epistémologique d’une théologie indépendante du donné réevéle.

« Les Ecrivains sacrez n’ont jamais eu dessein de nous rendre Philosophes, ni de
nous enseigner la métaphysique, mais seulement de nous enseigner la morale, et
de nous faire devenir gens de bien, pour nous conduire par ce chemin, a la félicité
eternelle. Ils n’ont pas eu pour but de nous découvrir ce qu’il y a de plus caché et
de plus impénétrable dans I’Essence de Dieu, dans les raisons de sa sagesse, dans
I'ordre de ses pensées et de ses conseils; mais seulement de nous découvrir, d'un
coteé, la Bien-veillance qu’il a pour nous, de I'autre, I'attachement jnviolable qu'il
a pour sa sainteté; et de conclure que le seul moyen de profiter de sa Bien-veil-
lance, c’est d’'imiter sa Sainteté » 20,

Plutdét qu’a Descartes, cette perspective semble remonter a Spinoza,
notamment a ces pages du Tractatus theologico-politicus ou le rapport
raison-foi est résolu non dans le sens d’une subordination de I'un des é¢le-
ments a 'autre mais dans celui d’une séparation qui élimine de 'acte de foi
tout contenu cognitif: «... concludo denique objectum cognitionis revelatae
nihil est praeter obedientiam, atque adeo a naturali cognitione tam objecto,
quam fundamentis, et mediis prorsus distinctam esse, et nihil cum hac com-
mune habere, sed tam hanc, quam illam suum regnum absque ulla alterius
repugnantia obtinere, et neutram alterutre ancillari debere» 2!,

18 «Je voy bien que vous direz qu’il n’y a aucune comparaison a faire entre le sys-
teme de Copernic et la métaphysique pour ce qui regarde leur opposition a L’Ecri-
ture; puisque de quelque maniére qu’on explique le mouvement des astres, cela ne
fait rien du tout a I’Essence de la Religion, au lieu que la Métaphysique, poussée
aussi loin qu’elle peut aller vous paroist renverser de fond en comble La Rel. Chré-
tienne: si cette science est véritable, toute I'Ecriture, dites vous, ne sera qu'une pure
comedie, il n’y aura proprement ni vice ni vertu, et Dieu se joira de l'ignorance et de
l'imbecillité des hommes lorqu'il leur fera des commendemens, des promesses et des
menaces. » (Ibidem).

19 «... la force de ces derniéres [les preuves de la réligion chrétienne] ne consiste
que dans confirmité avec le bon sens et la Raison; a cet égard, elle est d'une vérité
aussi certaine que la métaphysique méme, mais non pas plus; si elle renfermoit
quelque chose de clairement opposé a la saine métaphysique, ce seroit une objection
contre Elle méme, bien loin que c’en fit une contre la métaphysique» (Lettre a Le
Clerc, 4 avril 1684, Ms Amst. C 117 b, £.10).

20 Lettre a Le Clerc, 10 aolit 1684, Ms cit.

21 B. SpiNozA, Tractatus theologico-politicus in Opera, éd. C. Gebhardt, Heidel-
berg, Winters Universitiatsbuchhandlung, 1924, 111, «Praefatio», p. 10-11. Cf. S.
Zac, « Philosophie et théologie chez Spinoza», Revue de Synthése, 1978, n. 89-91,



CORRESPONDANCE PAPIN -LE CLERC 265

Face a I'hypothése de Papin qui délivre la réflexion métaphysique de
tout autre controle que celui de la raison, Le Clerc ne cache pas sa méfiance
et ses doutes: convaincu qu’une telle attitude conduira la religion a
retomber dans une série d’apories théoriques difficilement surmontables,
hostile a I'idée d’'une théologie ¢laborée indépendamment du donné scriptu-
raire, dispos¢ a abandonner la philosophie dans le cas ou cette derniére
serait en désaccord avec la révélation, le «rationaliste » Le Clerc cherche a
imposer des limites a la spéculation philosophique. « Le moien donc de se
debarasser de ces difficultez qui sont tout a fait insurmontables c’est d’aban-
donner ces idées abstraites qui ne sont bonnes a rien, et de se renfermer
dans de certaines bornes qui comprennent toutes nos connoissances et
utiles et certaines» 22,

Dans les Entretiens Le Clerc montre encore plus clairement sa profonde
aversion pour toute meétaphysique, ancienne et moderne, et confirme sa
volonté de trouver des critéres limitatifs pour nos connaissances.

« L’auteur de la Seconde Partie de ces Entretiens s’est proposé de détruire les pre-
jugez que I'on a en faveur des raisonnemens Metaphysiques en général... On sait
que comme la Metaphysique de Platon et d’Aristote introduisirent autrefois beau-
coup de choses dans la Religion Chrétienne, qui n’ont aucune liaison avec la
Doctrine des Apétres, la Metaphysique de Descartes et de ses Disciples, quoi que
louable en plusieurs Articles, a commencé a glisser dans notre Theologie, des rai-
sonnements tout & fait opposez au Christianisme » 23,

Ainsi Le Clerc veut fixer a 'emploi de la raison les limites les moins
arbitraires possibles, qui permettent en méme temps de sauvegarder la foi
des faux raisonnements humains. Le recours a ce qu’il appelle nos
« connoissances certaines et utiles » semble constituer la solution au délicat
probléeme des rapports ratio-revelatio, dans la mesure ou il empéche la
raison de s’enfermer dans une série de spéculations ontologiques et cosmo-
logiques contradictoires parce qu’étrangeres a la nature méme de notre
esprit. Bien qu’il soit obligé d’admettre que nous ne connaissons pas toutes
les vérités utiles pour obtenir le salut?*, Le Clerc établit tacitement une sorte
d’équation entre ['utilité et la nécessité de nos connaissances de maniére a
limiter I’emploi légitime de la raison aux seuls mysteres juges indispensables

pour étre disciples de Christ.

p. 81-95, maintenant in S. Zac, Philosophie, théologie, politique, dans I'eeuvre de Spi-
noza, Paris, J. Vrin, 1979, p. 33-34.

22 Lettre a Papin, 18 décembre 1684, Ms Amst. N 24 s, Ep. XXVI, f. 88.

23 Entretiens, cit., « Avertissement». Rappelons que Le Clerc est I'auteur de la
préface et de la deuxiéme partie.

24 «...quoi que je croie que Dieu ne nous a rien fait connoitre clairement que ce
qui est utile, ou qui a quelques liaisons avec les connoissances utiles, je n’ai jamais
crii que Dieu nous ait revelé ou fait connoitre toutes les choses qui nous pourroient
étre utiles. » (Lettre a Chouet, 1685, Ms Amst. N 24 ae, EP. XXXVIII, f. 128).



266 MARIA CRISTINA PITASSI

Dans une perspective plus attentive a la cohérence théologique que
logique, i1l n’hésite pas a faire dépendre de la volonté de Dieu la structure
limitée de la capacité cognitive humaine: c’est en fait Dieu qui, en donnant
a la raison une finalité pratique, lui impose des bornes qui en limitent
I’étendue.

«... nous ne pouvons rien conclure de nos lumieres Spirituelles que par rapport a
la fin pour laquelle Dieu nous a donné la raison, c’est-a-dire, par rapport a la
Souveraine felicité... nos connoissances Metaphysiques sont limitées a ce qui nous
peut conduire au bonheur auquel nous aspirons» 25,

Une fois la souveraine félicité assimilée au salut éternel, il est facile
d’affirmer que, si la raison peut d’'un coté légitimement aspirer a expliquer
ce qui est utile pour atteindre ce but, elle ne doit pas de I'autre prétendre
pénétrer des mystéres — tels la Trinité, la structure générale de I'Etre,
I'organisation du monde — qui n’ont pas de rapport direct avec notre
salut?®, Méme si Le Clerc le désigne a plusieurs reprises comme une des
principales cibles de ses critiques, c’est pourtant Spinoza, ici également, qui
semble étre la référence, inavouable et inavouée?’, d’'une conception trés
proche de la distinction, exposée dans le Tractatus, entre vérités nécessaires
et vérités non nécessaires au salut?®. Pourtant, comme on I'a déja relevé, le
rationalisme de Le Clerc n’est pas entiérement conséquent: ce qui chez Spi-

23 Entretiens, cit., p. 233. C’est une explicite volonté de Dieu, donc plutét que la
finitude de notre esprit, qui nous oblige a rester dans les bornes des connaissances
utiles. «Je crois, Monsieur, que la principale cause des erreurs des Metaphysiciens
sur des choses de cette nature, c’est a dire qui n’ont point de liaison avec nos
connoissances utiles, ou avec celles qui en dépendent, sont de ce que nous voulons
connoitre ce que Dieu n’a pas voulu que nous les connoissions, plutdt que de ce que
nétre esprit est fini» (Lettre a Chouet, Ms cit., f. 130).

26 Une critique trés serrée de cette conception se trouve dans une lettre adressée a-
Le Clerc ou Chouet, en bon cartésien, conteste le critére de I'utilité adopté dans la
deuxiéme partie des Entretiens. D’aprés le philosophe de Genéve «c’est... trop
borner... I'usage de la Raison, que de ne 'entendre qu’a ce qui nous est utile pour le
salut », et parce que nous connaissons tout ce qui est nécessaire au salut mais pas tout
ce qui est utile pour atteindre ce but, et parce que nous connaissons clairement a tra-
vers I'Ecriture et la Raison beaucoup de choses qui ne sont utiles, ni directement ni
indirectement, au salut. Chouet ne nie pas que la raison ait des limites, mais que ces
limites soient celles de nos connaissances utiles et nécessaires. « D’ou vient donc, me
direz vous, que les Metaphysiciens sont tombeés dans de si prodigieux égaremens, lors
qu’ils ont raisonné sur la plupart des Attributs de Dieu, sur la Trinité, sur 'union
hypostatique, la Prédestination, etc? Je répons avec vous, que c’est parce qu'ils ont
étendu 'usage de leur raison au dela des bornes, que Dieu luy a prescrittes: mais ces
bornes ne sont pas renfernées dans ce qui nous est utile; elles vont plus loin, s’eten-
dant a toutes les verités, qui ont de la proportion avec notre esprit.» (Lettre a Le
Clerc, 16 juin 1685, in A. AMORIE VAN DER HOEVEN, op. cit., p. 256).

27 Sur le rdle joué par Spinoza dans les milieux protestants frangais au XVIIe
siécle, cf. P. VERNIERE, Spinoza et la pensée francaise avant la révolution, Paris, PUF,
1954, 1, p. 38-90.

28 Tractatus theologico-politicus, éd. cit., ch. XIIIL, p. 168.



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 267

noza se présente comme point de départ d’'une spéculation indépendante de
I’Ecriture, devient chez Le Clerc I'instrument qui empéche la raison de
s’étendre au dela de certaines bornes. Le simplisme de la solution adoptée
par Le Clerc montre bientdt ses limites et annonce une issue de type déiste:
en effet, qui définira le domaine et les contenus de ces vérités nécessaires au
salut, sinon la raison elle-méme, investie de I'autorité de dégager, dans
I’Ecriture et dans I’histoire du christianisme, les éléments essentiels de notre
foi, les principes fondamentaux de notre religion?2°,

C’est alors que nos deux correspondants, qu’éloigne leur conception de
I’étendue de nos connaissances métaphysiques, semblent trouver un point
de convergence, plus ou moins conscient, dans la réduction du contenu du
christianisme a un certain nombre d’articles élémentaires, indiscutables
parce que conformes au double critére rationnel et historique. Tout ce qui
ne contredit pas la recta ratio et sur lequel on constate, tout au long de I’his-
toire, un consensus de la communauté théologique, apparait comme
I'essence de la foi, méme s’il s’agit d’'une essence qui constitue pour Papin le
point de départ de la spéculation métaphysique et pour Le Clerc son point
d’arrét3°,

Liberté humaine et nécessité matérielle

En effet les divergences entre les deux jeunes hommes s’aiguisent au fur
et a mesure que la discussion passe du plan geénéral des rapports de la
raison avec la religion, a des questions théoriques plus particuliéres. Le pro-
bléme principal, posé par Papin dans une de ses premiéres lettres déja, est
celui, riche en échos spinozistes et malebranchiens, de la relation entre la
liberté et la nécessité; question certainement pas inédite dans I’histoire de la
philosophie, mais a nouveau d’actualité en cette fin du XVII¢ siécle grace au
débat entamé par et autour du mécanisme cartésien.

29 Drailleurs, Le Clerc avait déja exprimé avec clarté cette thése dans les Epistolae
Theologicae qui avaient provoqué a Saumur un véritable scandale parmi les milieux
orthodoxes. « Ipsam Religionem, qualis est in Scriptura, si spectes, eam non minus
simplicem, non minus quaesitis Philosophorum tenebris puram reperies. Sunt certé in
ea multa captum nostrum superantia, ut Resurrectio mortuorum et similia, sed in
quibus contradictionem nullam aut impossibilitatem videt recta ratio» (Epistolae
Theologicae, cit., Praefatio).

30 «...quand on réduit, comme vous faites — écrit Papin a Le Clerc — la Religion
Xne, 3 ce qu’elle a d’essentiel, sc. a la résurrection de J.-C. et aux deux conséquences
qui en résultent, ['une, que ses promesses sont véritables, I'autre, que le seul moyen d'y
avoir part, c'est de suivre ses preceptes; on ne trouve rien dans cette Religion qui
choque le moins du monde la Métaphysique, puisque la Raison ne voit rien, ni dans
ce fait, ni dans ces deux conséquences, qui ne s’accorde parfaitement avec toutes ses
Lumiéres.» (Lettre & Le Clerc, 15 février 1685 in HAASE, art. cit.,, p. 108).



268 MARIA CRISTINA PITASSI

La solution envisagée par Descartes réussissait a garantir la coexistence
du bindme liberte-nécessite a la seule condition d’exclure du déterminisme
réglant les rapports causals des étres physiques la volonté de I'homme en
tant que faculté capable de se déterminer librement?!. Face a cette concep-
tion, dont le premier présuppose était la distinction entre res cogitans et res
extensa’? et le second I'assimilation de la volonté a la liberté, les dévelop-
pements qui nous intéressent allerent dans deux directions principales:
d’abord vers un dépassement du dualisme avec cette double conséquence
de soumettre I’existence humaine a 'ordre nécessaire établi par Descartes
pour le monde de la nature et de faire de la liberté la fausse conscience que
’homme a des actions dont il ignore la cause; ensuite vers une exaspération
de la stricte séparation entre I’ame et le corps aboutissant au refus de consi-
derer la volonte et la libertée comme une faculté indivisible.

Apparemment opposées, les deux solutions — de Spinoza et de Male-
branche — présentaient de nombreuses affinités dans la mesure ou Iaffir-
mation du libre arbitre, faite a plusieurs reprises par le prétre de I’Oratoire
sincerement soucieux des exigences de la foi, perdait de sa valeur dans une
définition de la volonté comme puissance aveugle et de la liberté comme
consentement a un ordre dans lequel Dieu seul est cause3*.

31 « Au reste, il est si evident que nous avons une volonté libre, qui peut donner
son consentement ou ne le pas donner, quand bon luy semble, que cela peut estre
compté pour une ... de nos plus communes notions» (R. DESCARTES, Principes de la
philosophie in Qeuvres, éd. cit., IX-2, p. 41). Sur le probléme de la liberté chez Des-
cartes cf. F. ALQUIE, La découverte métaphysique de I'homme chez Descartes, Paris,
PUF, 1966, 2¢ éd., p. 280-299; E. GILSON, La liberté chez Descartes et la théologie,
Paris, F. Alcan, 1913.

32 « Et quoy que peut-estre (ou plutost certainement, comme il le diroy tantost)
’aye un corps auquel ie suis tres-étroittement conioint; neantmoins, pour ce que d’un
costé i'ay une claire et distincte idée de moy-mesme, en tant que ie suis seulement une
chose qui pense et non étendué, et que d’'une autre i’ay une idée distincte du corps, en
tant qu’il est seulement une chose étendué et qui ne pense point, il est certain que ce
moy, c’est a dire mon ame, par laquelle ie suis ce que ie suis, est entierement et verita-
blement distincte de mon corps, et qu’elle peut estre ou exister sans luy.» (R. DEs-
CARTES, Sixieme Meditation in Qeuvres, éd. cit., IX-1, p. 62).

33 «Il n’y a neantmoins personne qui, se regardant seulement soy-mesme, ne res-
sente et n’experimente que la volonté et la liberté ne sont qu'une mesme chose, ou
plutost qu’il n’y a point de difference entre ce qui est volontaire et ce qui est libre. »
(R. DESCARTES, Réponses aux Troisiémes Objections in Oeuvres, éd. cit., IX-1, p. 148).

34 «Je veux dire, pour me servir des termes ordinaires, que la volonté est une
puissance aveugle, qui ne peut se porter qu'aux choses que I'’entendement lui repre-
sente.». (N. MALEBRANCHE, Recherche de la vérité, éd. G. Rodis-Lewis, in Qeuvres,
Paris, Vrin, 1, p. 47). Pour un apergu sur le complexe probléme de la liberte chez
Malebranche cf. G. DREYFUS, « Le probléme de la liberté de I'homme dans la philo-
sophie de Malebranche» in Malebranche, I'Homme et I'Oeuvre, 1638-1715 (Journées
Malebranche organisées au Centre International de Synthése les 5, 6 et 7 juin 1965),
Paris, Vrin, 1967, p. 153-166.



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 269

Assurément, le dialogue entre Papin et Le Clerc s’enracine dans ce débat
développé a lintérieur de la pensée cartésienne, méme si c’est avec des
accents qui révelent les soucis théologiques — plutdt que strictement spécu-
latifs — d’au moins un des correspondants.

Encore étranger a la perspective du XVIIIC siécle surtout intéressée par
la liberté extérieure (politique, sociale, religieuse), éloigné désormais des
termes dans lesquels la Réforme avait posé le probleme, Papin parait carté-
siennement soucieux de définir le role de ’homme dans un univers mécani-
quement ordonné. Sans trop se plonger dans 'analyse du concept de cause
— néanmoins central pour cerner le probleme de la liberté morale — il
n’hésite pas a éliminer de toutes nos actions la dimension de la contingence
en affirmant une rigoureuse nécessité a la base du comportement humain.
Apres avoir soutenu le principe qui attribue a chaque effet — materiel ou
spirituel — une cause, il conclut:

«1° que toutes nos actions, qui ne sont que des suites de nos déterminations,

dépendent premierement et originairement des causes de ces déterminations; et

qu’ainsi elles dépendent originairement de causes indépendentes de nos détermi-

nations. 2° que toutes nos actions sont nécessaires du moins a notre égard et a
I'égard des causes secondes. »3>

Conscient des critiques auxquelles une conception si rigidement méca-
niste I'expose, Papin cherche a mieux définir, et en méme temps a nuancer,
cette idée de nécessité, si chargée d’échos spinozistes?®, grice a la distinction
entre nécessité de contrainte et nécessité de raison. «Je remarque que la
nécessité de nos actions libres n’est ni une nécessité de contrainte, ni une
nécessité brute et aveugle; mais une nécessité de raison, i.e. qui résulte de la
force que les motifs, quels qu'ils soient, ont sur notre volonté. » 3

Loin de dissiper les soupgons de son interlocuteur a I'égard d’une
conception qui cache avec peine ses implications déterministes, Papin
semble se rattacher a ces passages ou Malebranche, ne reconnaissant pas a
la liberté un véritable pouvoir de choix*, affirme tacitement la dépendance

35 Lettre a4 Le Clerc, 15 février 1685, in HAASE, art. cit., p. 105.

36 « In Mente nulla est absoluta, sive libera voluntas; sed Mens ad hoc, vel illud
volendum determinatur a causi, quae etiam ab alid determinata est, et haec iterim ab
alia, et sic in infinitum.» (B. SPINOzA, Ethica Ordine geometrico demonstrata in
Opera, éd. cit., 11, II, p. 129). Pour un commentaire de ce passage spinoziste cf. M.
GUEROULT, Spinoza, 11, L’Ame, Paris, Aubier-Montaigne, 1974, p. 488-515. Cf. encore
le passage suivant de Spinoza: «...quod homines, se liberos esse, opinentur, quando-
quidem suarum volitionum, sui que appetitiis sunt conscii, et de causis, a quibus dis-
ponuntur ad appetendum, et volendum, quia earum sunt ignari, nec per somnium
cogitant.» (B. SpiN0zZA, Ethica, &d. cit., I, p. 78).

37 Lettre a Le Clerc, 15 février 1685 in HAASE, art. cit., p. 106.

38 « Quand je dis que nous avons un sentiment intérieur de notre liberté, je ne pre-
tends pas soutenir que nous ayons le sentiment intérieur d’un pouvoir de nous déter-
miner a vouloir quelque chose sans aucun motif physique, pouvoir que quelques gens



270 MARIA CRISTINA PITASSI

de notre conduite a I'égard de certains motifs agissant dans la sphére psy-
chologique®®. De surcroit, en quoi consiste cette nécessité de raison ima-
ginée par Papin si ce n’est dans la reconnaissance que nos actions, comme
les objets physiques, sont soumises a une causalité qui, pour étre intrinseé-
quement rationnelle, n’en est pas moins absolue et contraignante? Dans une
telle perspective 'homme perd la capacité, soigneusement reconnue par
Descartes, de se soustraire, en tant que sujet autonome, aux lois rigides de
I'univers matériel; il devient un étre dont les actions sont déterminées par
«des Lumieres vrayes ou fausses», par «des sensations agréables ou desa-
gréables» ou par «la coutume» 4’

Mais, aux yeux de Papin, cette nécessiteé de raison ne spolie pas ’homme
de sa responsabilité morale; elle en constitue au contraire la condition dans
la mesure ou, par une étonnante confusion entre le plan de la cause et celui
de l'effet, la conformité a la raison devient critére de jugement de nos
actions.

« Par cette idée de la nécessite de raison, je fais voir que la difference du vice et de

la vertu est fort réelle... jay fait voir qu’il n’y a que les actions qui se font par la

force de la Raison qui soient dignes de louange et que plus la Raison a de force
sur son Esprit plus elle le nécessite, et plus cet Esprit est louable. »4!

appellent indifférence pure. Un tel pouvoir me parait renfermer une contradiction
manifeste ». (N. MALEBRANCHE, Premier Eclaircissement in Qeuvres, éd. cit., I11, p. 29).

39 « D’ou il est facile de reconnoitre, que quoique les inclinations naturelles soient
volontaires, elles ne sont toutefois pas libres de la liberté d’indifference dont je parle,
qui renferme la puissance de vouloir, ou de ne pas vouloir, ou bien de vouloir le
contraire de ce 4 quoi nos inclinations naturelles nous portent. Car quoique ce soit
volontairement et librement, ou sans contrainte, que I'on aime le bien en general,
puisqu’on ne peut aimer que par sa volonté, et qu’il y a contradiction que la volonté
puisse jamais étre contrainte; on ne I’aime pas pourtant librement, dans le sens que je
viens d’expliquer, puisqu’il n’est pas au pouvoir de nétre volonté de ne pas souhaiter
d’étre heureux.» (N. MALEBRANCHE, Recherche de la vérite, éd. cit., p. 47). Sur ces
aspects de la pensée de Malebranche et sur leurs rapports avec les théories des « phi-
losophes » du XVIIIe siécle, cf. le livre trés important de F. ALQUIE, Le cartésianisme
de Malebranche, Paris, Vrin, 1974, p. 373-384.

40 Lettre a Le Clerc, 15 février 1685 in HAASE, art. cit., p. 106. D’ailleurs, dans une
lettre écrite a Lenfant en 1682, Papin exprimait dé¢ja sa conception d’un ordre causal
universel auquel n’échappe pas méme la volonté de 'homme. «Je soutiens que la
liberté n’empéche pas la nécessité, et que la nécessité ne détruit pas la liberté. Tout ce
que I'homme fait y étant porté par la force des raisons et des argumens, on a raison
de dire qu’il le fait librement, qu’il le fait par le seul mouvement de la raison, et point
du tout par une impulsion brute. Mais en méme temps, si on considére que ces rai-
sons et ces argumens qui le portent a agir nécessairement, qu’il ne sauroit ne pas vou-
loir ce que ces raisons et ces argumens luy persuadent; et que ces raisons et ces argu-
mens font eux mémes partie de I'ordre universel, qu’ils entrent dans la chaine des
causes d’ou les effets sont nécessairement produits... on aura raison de dire que tout
ce qui arrive par I'entremise de la raison arrive nécessairement». (Lettre a Lenfant,
13 janvier 1682 in R. ZUBER, « Papiers de la jeunesse d’Isaac Papin», art. cit., p. 114).

41 Lettre a Le Clerc, 15 février 1685, in HAASE, art. cit., p. 106.



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 271

Une autre preuve que Papin n’est pas completement cohérent se trouve
dans la distinction qu’il fait entre impuissance physique, axiologiquement
indifférente, et impuissance morale, digne de louange ou de blame. Il est
difficile de dire jusqu’a quel point cette distinction est due a la volonté de
ne pas abandonner ’homme a une causalité absolue. Cette démarche révéle
assurément une faiblesse logique qui réside dans I'idée que I'on peut étre
blamé ou loué a cause d’actions faites nécessairement; ’auteur ne semble
pas en étre entierement conscient.

En revanche, la contradiction dans laquelle la pensée de Papin
débouche n’a pas échappé a Le Clerc qui souligne le caractére fictif de la
distinction entre impuissance physique et impuissance morale.

« Permettez moy, Monsieur, de vous dire que la distinction de puissance morale

et physique n’est en cette occasion qu’une pure chimere qui ne sert a rien, et qui
est directement contraire a votre Hypothése » 42,

Convaincu que la volonté et I'entendement ne sont que deux aspects dif-
ferents de la méme substance et que leur distinction n’est qu’apparente, Le
Clerc dénonce I'inconsistence, et plus encore I'inutilité, de la démarche de
Papin tendant a admettre une marge de responsabilité pour I’lhomme en rat-
tachant a la seule intelligence I'impuissance véritablement absolue*}. En
outre I'attitude de Le Clerc révele sans équivoques des soucis éminemment
théologiques lorsqu’elle s’efforce de soustraire la volonté aux subtilités d’un
raisonnement exclusivement philosophique.

«... je suis du nombre de ceux qui ne sauroient concilier le Fatum des Stoiciens

avec la Religion Chretienne. En effet expliquez la chose comme il vous plaira, si

tout arrive necessairement et si I'on est fortement persuadé, il n’est pas possible...

de s’affliger de n’avoir pas vecu dans le passé d’'une maniéere conforme a I'Evan-
gile: car il est ridicule de s’affliger d’'une chose qui est arrivée necessairement. »

D’une fagon nette et, une fois encore, un peu simpliste, Le Clerc établit
avec soin les bornes dans lesquelles circonscrire le probléme; apparemment
indifférent aux termes théoriques de la question et peu soucieux de déve-
lopper le théme de la causalité physique et morale, il dénonce le danger que
les idées de Papin font courir a la foi. Dans un univers éthique ou tout arri-
verait nécessairement, des termes comme péché, vice, vertu perdraient leur
sens, puisque tomberait ce qui en constitue le présupposé, a savoir la possi-

42 Lettre a Papin, 20 aout 1685, Ms Amst. N 24 ab, Ep. XXXV, f. 117-118.

43 « Ce n’est pas au reste que je croix que I'entendement et la volonté soient réelle-
ment distinguez... L’entendement est I'esprit entendant et concevant, et la volonte est
le méme esprit voulant et se déterminant. Ainsi on ne doit pas se servir des mots
d’entendement et de volonté pour soudre une difficulté qui n’est point fondée sur
’ambiguité de ces termes, mais sur la nature méme des actions des hommes.»
(Ibidem, f. 117).

4 Lettre a Papin, 18 décembre 1684, Ms cit., f. 87.



272 MARIA CRISTINA PITASSI

bilit¢ pour I’homme de choisir librement sa conduite. La perspective envi-
sagée par Papin entraine comme conséquence qu’«il n'y a pas plus de
crime a mal faire qu'il y en a dans une pierre qui poussée par d’autres corps
tombe nécessairement de haut en bas, selon les Loix de la Nature, et qui
assomme quelqu’un qui se trouve dessous. »

Convaincu avec Descartes que la meilleure preuve de la liberté d’agir est
le sentiment que nous en donne notre conscience®, fidéle, de plus, a une
limitation de nos réflexions spéculatives aux connaissances strictement liées
au salut, Le Clerc ne prétend pas fournir un systéeme acheve des rapports
liberté-nécessité. Plus simplement, il souhaite résoudre le probléme en
termes conformes a I’Ecriture. Il veut sauvegarder la possibilité pour
I’'homme de choisir librement entre le vice et la vertu. Aussi prend-il ses dis-
tances a ’egard d’'une conception apparemment contraire a I’éthique et au
bon sens. Les raisons par lesquelles Papin démontre I’accord de ses theses
avec la morale évangélique lui semblent peu convaincantes; la prétention
de son correspondant a imaginer un univers mécanique compatible avec la
liberté de Dieu lui parait éphémere; enfin, la perspective d’'une nécessité du
monde humain, bien qu’apparemment mitigée par 'introduction de I'élé-
ment rationnel, lui semble trop spinoziste. Spinoza lui-méme n’avait pour-
tant jamais soutenu I'idée d’une neécessite aveugle; loin d’avoir nie I'exis-
tence de la vertu — au moins en tant que tendance naturelle a I'autoconser-
vation — il I’avait jointe a I'’emploi de la raison?’.

Le Clerc se montre encore plus meéfiant lorsque Papin tend a nouveau de
prouver la compatibilité de la liberté et de la nécessité non plus sur le plan
du comportement humain, mais a partir de Dieu. Reconnaissant implicite-
ment, au moment méme ou il pose la question, que les actions de Dieu, par
nécessité intrinseque parfaitement sages et raisonnables, ont également un
indéniable caractére de liberte, Papin croit avoir apporté la preuve finale —
et décisive — a son systeme.

45 Lettre a Papin, 20 ao(t 1685, Ms cit., f. 121.

46 « Ne suffit-il pas que nous soyons convaincus que nous sommes libres, par
nodtre sentiment et par la conduite de Dieu envers nous dans son Evangile?» ( Entre-
tiens, cit., p. 247). Cf. le 39¢ Principe de Descartes qui affirme «que la liberté de notre
volonté se connoit san preuve, par la seule experience que nous en avons». (R. DEs-
CARTES, Principes de philosophie, éd. cit., p. 41).

47 « Cum ratio nihil contra naturam postulet, postulat ergo ipsa, ut unusquisque
seipsum amet, suum utile, quod revera utile est, quaerat, et id omne, quod hominem
ad majorem perfectionem reverd ducit, appetat, et absoluté, ut unusquisque suum
esse, quantum in se est, conservare conetur. Quod quidem tam necessario verum est,
quam, quod totum sit sua parte majus... Deinde quandoquidem virtus... nihil aliud
est, quam ex legibus propriae naturae agere, et nemo suum esse... conservare conetur,
nisi ex propriae suae naturae legibus; hinc sequitur primo, virtutis fundamentum esse
ipsum conatum proprium esse conservandi, et felicitatem in eo consistere, quod
homo suum esse conservare potest.» (B. SPINOzA, Ethica, éd. cit., 1V, 18, scholium,
p. 222).



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 273

« Pour vous faire avouer que ces actions-1a [les actions nécessitées par une néces-
sit¢ de raison] sont effectivement louables; je n’ay qu’une preuve a vous faire;
c’est de me dire I° Si les actions de Dieu sont louables 2° si les actions de Dieu ne
sont pas les plus sages et les plus raisonnables qui soient possibles. 3° enfin, s’il
n’est pas vray que Dieu, a cause de 'abondance de ses Lumiéres et de la force de
la Raison, ne peut s’empécher de faire toujours les actions les plus sages et les
plus raisonnables qui soient possibles. J'espére que votre réponse sera la décision
de notre question, et je ne congois pas qu’elle puisse ne m’étre pas favorable. » 48

Trainé sur un terrain jugé dangereux puisque «nos Esprit ont été verita-
blement créez pour connoitre Dieu, mais pas pour le connoitre parfaite-
ment» 4, Le Clerc, méfiant et prudent, accepte néanmoins d’aborder pour
son correspondant le délicat probléme de la nécessité en Dieu. Préoccupé
surtout de prendre ses distances a I’égard d’une perspective spinoziste ou la
liberté de Dieu ne serait autre que la conformité a sa nature, c’est-a-dire a sa
nécessite, il distingue les attributs de la divinité des actes libres de sa
volonté, déniant aux premiers la possibilité qu’il reconnait aux derniers, a
savoir d’étre objets de louange.

« Vous me proposez 'exemple de Dieu pour me prouver que la nécessité s’acco-
mode fort bien a la vertu, et qu’on peut louer des actions qui sont des suites d’une
nécessité inévitable. Je réponds a cela qu’il faut distinguer ce qui est nécessaire-
ment en Dieu des déterminations libres de sa volonté. Par exemple Dieu est
nécessairement éternel, infini, etc., mais il est devenu librement Créateur de 1'Uni-
vers et Sauveur des Hommes. » 3¢

Inutile de rechercher dans ces passages des allusions aux discussions
acharnées qui s’étaient produites dans le milieu malebranchiste a propos du
but de la création; on n’y trouvera non plus le propos d’intervenir dans le
délicat sujet de la liberté-nécessité de Dieu dans I’acte créatif>!, théme qui
avait divisé méme le monde réformé>2. Le Clerc, en fait, ne semble pas du
tout décidé a prendre le chemin périlleux d’'une discussion sur I’essence
divine. La référence a I’étre de Dieu et a ses actes lui sert seulement, dans le
contexte limité d’une réfutation de Papin, a montrer qu’en définitive méme
en Dieu la coexistence entre moralité et nécessité ne se réalise pas. En outre

48 Lettre a Le Clerc, 24 juillet 1685, in HAASE, art. cit., p. 112-113.

49 Entretiens, cit., p. 222.

50 Lettre & Papin, 20 aoit 1685, Ms cit., f. 116.

51 Conscient de I'existence d’un tel débat, Le Clerc en décéle le caractére fictif et
prétentieux: « Au lieu de se contenter de jouir des ouvrages de Dieu, qu’il nous fait
voir pour nous faire connoitre sa Divinité et sa Puissance éternelle, on veut encore
savoir s’il les a faits librement, ou non; recherche dans laquelle les lumiéres de la
raison ne nous sauroient servir de guide, parce qu’elles ne nous ont été données que
pour avoir une connoissance salutaire des Ouvrages de Dieu, et non pas pour exa-
miner le Principe incomprehensible de ses volontez. » (Entretiens, cit., p. 265).

52 Cf. a cet égard M. HEYD, « From a Rationalist Theology to Cartesian Volunta-
rism: David Derodon and Jean-Robert Chouet», Journal of the History of Ideas,
1979, n. 4, p. 527-542.



274 MARIA CRISTINA PITASSI

le procédé de Papin révele sa faiblesse dans sa prétention a instituer une
sorte d’analogie entre la conduite de la créature et celle du créateur, comme
s’1] etait possible de comparer ce qui est la source des lois — et qui est ainsi
complétement libre a leur égard — et ce qui est tenu a I'obéissance de ces
memes lois.

L'origine du mal

La véritable question de ce débat était celle de I'origine du mal et de ses
relations entre déréglement moral et prescience divine. Papin 'avait déja
avoué a Lenfant®, ce probléme relevait directement de Spinoza qui, dans
[’Ethica surtout, avait renversé les termes habituels de la question en
démontrant que la distinction entre bien et mal est inconsistante si elle est
rapportée a I'ordre géométrique, c’est-a-dire a Dieu. Dans les stéréotypes de
la pensée de Spinoza qui circulaient a I’époque, cette idée se mua en affir-
mation que le mal a son origine en Dieu.

La distinction en Dieu entre ce qui fait 'objet de son entendement et ce
qui est ’émanation directe de sa volonté permet a Papin de combler le
décalage entre les lois morales et les comportements concrets des hommes
tout en evitant d’adopter ’hypothese spinoziste dont il ne cache pas les dan-
gers. Il veut concilier ainsi la double conviction selon laquelle d’une part,
tout ce qui arrive dans le monde a été prévu par Dieu et, d’autre part, Dieu
n’a pas voulu le mal. Apres avoir affirmé I’existence de I'ordre de la saintete
de Dieu qui établit pour les créatures le devoir de se soumettre a leur créa-
teur, 1l continue ainsi:

«... outre cet ordre que la Sainteté prescrit, je suis obligé d’en considérer un autre
par lequel le monde est gouverné, et qui est prescrit par la Sagesse infinie de
Dieu. C’est I'enchainure des causes, d’ou résulte généralement tout ce qui se fait
dans le monde. Jappelle cet ordre 1° I’Ordre de Dieu, parce que je ne puis pas
m’empécher de concevoir que c’est Dieu qui I’a établi, ne concevant pas que dans
le Monde, qui est son ouvrage, il puisse arriver quelque chose qu’il n’ait pas
prévi des le commencement; 2° j'appelle cet ordre I'Ordre de la Sagesse de Dieu.
Parce que, comme il paroist ne favoriser pas toujours 'ordre de la sainteté, et
qu’il en résulte des infractions des Loix morales tres justes et tres saintes; je ne
puis pas que je ne le distingue un peu de I'ordre de la Sainteté; et je ne saurois me
satisfaire a son égard, qu’en I'attribuant a des raisons tres sages, qui ont déterminé
Dieu a agir ainsi et a choisir cette voye, plus tot qu'une autre, pour arriver a son
but. » 34

53 «Je sai fort bien, mon cher ami, que la conséquence dont il s’agit (savoir que
D [ieu] est 'auteur des bonnes et des mauvaises actions également) suit évidemment
du principe de Spinoza». (Lettre a Lenfant, 18 mars 1682 in R. ZUBER, « Papiers de la
jeunesse d'Isaac Papin», art. cit., p. 126).

54 Lettre a Le Clerc, 10 aoit 1684, Ms cit.



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 273

Quoiqu’il n’explique pas le contenu de ce but de Dieu, Papin ne semble
pas étre tres €loigné d’une conception téléologique qui, attribuant a la divi-
nité des intentions parfois incompréhensibles pour les hommes, justifiait
ainsi I’existence du désordre dans le monde?>°. il s’agissait donc d’une pers-
pective aussi €loignée de Spinoza que de la solution rigidement mécaniste
envisagée par Malebranche allié malgre lui de I'auteur de I’ Ethica dans son
combat contre I'idée anthropomorphe d’un Dieu poursuivant des fins parti-
culiéres. Il aurait été intéressant de connaitre I'opinion de Le Clerc sur ce
point; malheureusement les lettres qui nous sont restées n'y font pas allu-
sion et les Entretiens ne vouent a I'argument que quelques lignes som-
maires, suffisantes pourtant a nous apprendre une fois de plus la profonde
défiance de Le Clerc a I’égard de questions dont I’abstraction et I'inutilité
auraient été confirmées par la correspondance avec Papin. «... j’ay été moy
méme assez long-temps entété de plusieurs pensées Metaphysiques, dont
j'ay eu assez de peine a me deffaire: mais enfin j’en suis venu a bout; et je
ne doute pas qu’'avec le temps et en lisant de bons Livres, vous ne vous
dégoutez aussi bien que moy de toutes ces speculations. » *¢

55 «Je ne saurois concevoir que Dieu ne soit pas Souverain, et qu’il arrive
quelqu’altération a son ouvrage, qui ne soit pas selon son ordre et selon sa premiére
prévision. L’'Infraction des Loix et le Regne des passions dans la pluspart des
hommes, suivent de cet ordre; mais il a été ordonné pour de grandes et de sages rai-
sons, qui ont di 'emporter sur cet jnconvenient.» (Ibidem).

56 Lettre 4 Papin, 20 aotlt 1685, Ms cit., f. 115.






	L'écho des discussions métaphysiques dans la correspondance entre Isaac Papin et Jean le Clerc (1684-1685)

