
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 3

Artikel: L'écho des discussions métaphysiques dans la correspondance entre
Isaac Papin et Jean le Clerc (1684-1685)

Autor: Pitassi, Maria Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 259-275

L'ÉCHO DES DISCUSSIONS MÉTAPHYSIQUES
DANS LA CORRESPONDANCE ENTRE

ISAAC PAPIN ET JEAN LE CLERC (1684-1685)

MARIA CRISTINA PITASSI

En 1684, quand commence la correspondance qui fait l'objet de cet

article, ni Jean Le Clerc ni Isaac Papin n'avaient encore assumé les rôles

qu'ils devaient jouer dans les années suivantes: le premier1, né à Genève en

1657, venait d'arriver à Amsterdam, à la suite de profonds démêlés avec
l'orthodoxie calviniste, notamment avec son représentant le plus eminent,
François Turrettini. Loin de la célébrité dont il jouira dans la République
des Lettres grâce à son érudition théologique, philologique et exégétique, il
enseignait à l'époque la philosophie au Séminaire des Remonstrants
d'Amsterdam et n'avait à son actif que la publication d'une œuvre parue
anonymement et dont il n'assumera jamais publiquement la paternité2.
Quant à Isaac Papin3, en 1684, après avoir étudié à Genève et Orléans, il
continuait sa formation à Bordeaux: pour le neveu du théologien Claude
Pajon, le temps n'était pas encore venu de son ordination dans l'Eglise
anglicane, de sa dispute avec Pierre Jurieu, de ses pérégrinations en
Hollande et en Allemagne et surtout de sa conversion au catholicisme, accomplie

à Paris en 1690. Deux hommes jeunes, donc, encore en marge d'un
monde culturel auquel ils participeront plus activement les années

suivantes, mais dont ils avaient déjà saisi les problèmes et les inquiétudes; les

lettres qu'ils s'échangent révèlent, en fait, l'effort d'esquisser une médiation,
pas toujours originale et conséquente, entre les sollicitations de la « nouvelle

1 Sur Jean Le Clerc la biographie la plus exhaustive reste celle d'A. Barnes, Jean
Le Clerc (1657-1736) et la République des Lettres, Paris, Droz, 1938.

2 II s'agit des Liberii de Sancto Amore Epistolae neologicae, in quibus varii scho-

lasticarum errores castigantur, Irenopoli, Typis Philalethianis, 1679 (en réalité
Saumur, H. Desbordes, 1681).

3 On ne dispose pas sur Isaac Papin d'études d'ensemble récentes. Même limités à

des aspects particuliers de sa vie et de son œuvre, les travaux suivants sont très

importants: E. Haase, «I. Papin à l'époque de la Révocation (trois lettres inédites)»,
Bull, de la Soc. de THist. du Prot, français, 1952, n. I, p. 94-122; ID., Einführung in die
Literatur des Refuge. Der Beitrag der französischen Protestanten zur Entwicklung
analytischer Denkformen am Ende des 17. Jahrhunderts, Berlin, Duncker-Humblot, 1959,

p. 207-208 ; R. Zuber, « Spinozisme et tolérance chez le jeune Papin », Dix-huitième
siècle, 1972, n. 4, p. 217-222; ID., «Papiers de la jeunesse d'Isaac Papin», B.S.H.P.F.,
1974, n. I, p. 107-143.



260 MARIA CRISTINA PITASSI

philosophie» et les prérogatives d'une théologie à laquelle aucun des deux
correspondants ne veut renoncer.

Le fondement épistémologique de la métaphysique

«lam aliquoties cum eo... reciprocavi de Metaphysicis quibusdam, sed

iam dixi me nihilo amplius cum eo de hoc negotio agere, quoniam immanes
concedit mihi absurditates». Par ces lignes adressées à son ami Jacques
Lenfant en 16854, Le Clerc semble indiquer qu'il voulait mettre fin à sa

correspondance avec Papin, pour éviter de s'engager trop avant dans un
domaine qui ne lui était pas particulièrement familier. En 1684 Papin avait
commencé cet échange épistolaire5, écrivant à Le Clerc une longue lettre,
dans laquelle on peut saisir toute la sympathie que le neveu de Pajon éprouvait

pour un homme dont le cheminement, intellectuel et personnel, présentait

certaines affinités avec le sien6. De même âge, tous deux avaient étudié

4 Lettre de Le Clerc à Lenfant, 4 septembre 1685, Ms conservé à la Bibliothèque
Universitaire d'Amsterdam (dorénavant Ms Amst.), cote N 24 ad, Ep. XXXVII,
f. 126.

5 Papin, comme il le dit dans sa première lettre adressée à Le Clerc, avait eu
loccasion de le rencontrer à Genève, lors de ses études de philosophie, même s'il
n'avait pas fait sa connaissance. Mais on peut présumer que ce furent surtout la
lecture des Epistolae neologicae et les nouvelles fournies sur Le Clerc par Lenfant qui
poussèrent Papin à commencer en 1684 l'échange épistolaire. Le Clerc, de son côté,
avoue qu'il ne se souvient pas du tout d'avoir rencontré Papin à Genève; il en avait
pourtant entendu parler par Lenfant et par Chouet. « A la vérité, il [Lenfant] m'avoit
parlé de ce que l'Inquisition de Saumur avoit fait contre vous, mais je ne le savois

que confusément... Je ne me souvenois non plus d'avoir eu l'honneur de vous voir à

Genève, mais lors que je fais effort pour rappeller cette idée il me semble que
M. Chouet me parla une fois d'un neveu de Pajon.» (Lettre à Papin, 10 avril 1684,

Ms Amst. N 24 i, Ep. IX, f. 14-15). La correspondance (en français) semble se borner
aux années 1684-1685, au moins selon les documents que nous possédons; elle est
conservée à la Bibl. Univ. d'Amsterdam; il y a quatre lettres de Le Clerc à Papin
(cote N 24 i, s, ab, af, dans le recueil Epistolae ad varios scriptae qui comprend
quarante-sept minutes de lettres envoyées par Le Clerc à différents correspondants
pendant les années 1683-1688) et neuf lettres de Papin à Le Clerc (cote C 117 a-i). De ces

dernières, trois lettres ont été publiées par Haase, «I. Papin à l'époque de la Révocation»,

art. cit., p. 99-122 et notamment celles des 19 février 1684 (C 117 a), 15 février
1685 (C 117 d), 24 juillet 1685 (C 117 e). En outre A. Des Amorie van der Hoeven,
De Joanne Clerico et Philippo a Limborch Dissertationes duae, Amstelodami,
F. Mulier, 1843, p. 247-253 a publié des extraits de six lettres de Papin à Le Clerc
(19 février 1684; 4 avril 1684; 10 août 1684; 15 février 1685; 24 juillet 1685; 27

octobre 1685). Nous citerons les trois lettres de Papin publiées par Haase d'après son
édition; pour les autres nous citons directement le texte manuscrit. En revanche, les

lettres de Le Clerc à Papin, sauf de brèves citations données par A. Barnes, op. cit.,
sont inédites.

6 «... permettez-moy, Monsieur, de vous dire, que, quoy qu'il y ait assez de gens
dont l'Esprit et le Savoir font du bruit je ne voy rien de si rare que d'en trouver de



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 261

à l'Académie de Genève dans les années soixante-dix7; tous deux avaient
découvert le cartésianisme dans la version rigoureusement naturaliste
présentée par Jean-Robert Chouet8 dans des cours qu'ils avaient suivis; tous
deux pouvaient revendiquer une formation théologique libérale comme
disciples respectivement de Louis Tronchin9 et de Claude Pajon10; tous deux,

enfin, avaient refusé de se soumettre à l'orthodoxie calviniste, choisissant
l'un l'exil, l'autre renonçant, au moins temporairement, au ministère".
Pourtant, en dépit de ces éléments qui auraient pu favoriser une entente
véritable entre les deux correspondants, les différences qui séparaient Le

Clerc et Papin étaient nombreuses. Comme Zuber l'a déjà mis en
évidence 12, elles ne se bornaient pas au problème de la tolérance, mais
portaient aussi sur la délicate question des rapports raison-foi, thème central et

particulièrement intéressant de l'échange épistolaire.

votre caractère, qui, à la pénétration, joignent le désintéressement, l'humilité, la

liberté du raisonnement, le renoncement aux préjugez, et qui soient capables de
préférer la Vérité et la Liberté à toutes choses... Enfin, Monsieur, je n'en voy point qui se

déclare comme vous en faveur de la tolérance, contre son interrest, et qui aime mieux
estre libre parmi les étrangers, que d'estre Esclave chez soy.» (Lettre de Papin à Le
Clerc, 19 février 1684, in Haase, art. cit., p. 99-100).

7 Papin commença ses cours de philosophie à Genève en 1676; passé en 1678 à la
théologie, termina cette dernière en 1679. (Cf. Livre du Recteur de l'Académie de
Genève (1559-1878), publié par S. Stelling-Michaud, Genève, Droz, 1976, V, n.
4305, p. 81-82). Le Clerc commença ses études théologiques à l'Académie en 1675; il
fut prêteur pendant trois mois environ en 1677; après des séjours à Grenoble,
Saumur, Londres, il obtint le certificat de fin d'études et de consécration le 21 mai
1682 (cf. Ibidem, IV, n. 4174, p. 291).

8 Sur Jean-Robert Chouet (1642-1731) et son rôle décisif dans l'introduction du
cartésianisme à Genève cf. M. Heyd, «Jean-Robert Chouet et l'introduction du
Cartésianisme à l'Académie de Genève», Bull, de la Soc. d'hist. et d'arch. de Genève, t.

XV (1973), p. 125-153; idem, Cartesianism. Secularisation and Academic Reform:
Jean-Robert Chouet and the Academy of Geneva. 1669-1704, diss, non publiée,
Princeton, 1974.

9 Sur Louis Tronchin (1629-1705), un des noms les plus représentatifs du courant
libéral protestant du XVIIe siècle, professeur de théologie à l'Académie de Genève,
cf. W. Rex, « Pierre Bayle, Louis Tronchin et la querelle des Donatistes: étude d'un
document inédit du XVIIe siècle», B.S.H.P.F, 1959, p, 97-121 ; I.D., Essays on Pierre

Bayle and Religious Controversy, The Hague, Nijhoff, 1965, p. 121-152.
10 Claude Pajon (1621-1685), professeur de théologie à l'Académie de Saumur en

1666, fut destitué de cette charge en 1668 à la suite des polémiques et des condamnations

suscitées par sa conception de la grâce médiate. Cf. A. Schweizer, Die
protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb reformirten Kirche, Zürich,
Orell-Fuessli und Comp., 1856, IIe vol., p. 564-602; A. Mailheit, La théologie protestante

au XVIIe siècle: Claude Pajon, sa vie, son caractère, Paris, Fischbacher, 1883.
1 ' Le refus de Papin de signer, comme proposant à l'Académie de Saumur, l'acte

de condamnation de la doctrine de Pajon, prononcé en 1667 par le synode provincial
d'Anjou, l'empêcha d'obtenir la consécration.

12 R. Zuber, «Spinozisme et tolérance chez le jeune Papin», art. cit., p. 223-224.



262 MARIA CRISTINA PITASSI

Il faut d'abord souligner que, dans ce dialogue, c'est Papin qui semble le

plus sensible aux problèmes spéculatifs: c'est lui qui prend l'initiative de

poser la question — centrale — du fondement épistémologique de la
métaphysique; c'est lui qui s'interroge, avec une insistance qui devait, à la

longue, créer un sentiment d'intolérance chez son interlocuteur, sur la possibilité

de concilier liberté individuelle et nécessité matérielle; c'est lui, enfin,
qui tire avec le plus de lucidité toutes les conséquences des principes
rationalistes.

Le Clerc, en revanche, depuis toujours hostile à ce qu'il appelle avec

mépris de «pures chimères», expression qui désigne «la plus part des

choses que l'on trouve dans les Métaphysiciens Cartésiens, aussi bien dans
les Scholastiques »13, joue dans ce débat un rôle plus passif, bien que jamais
complaisant.

Comme point de départ, il faut citer le long passage dans lequel Papin,
après avoir soutenu le contenu moral et non métaphysique de l'Ecriture,
dégage trois conclusions qui constituent en même temps les termes
fondamentaux du problème.

« La premiere [conclusion], que la Theologie Chrétienne, et la Theologie
Métaphysicienne sont deux choses toutes différentes: je ne dis pas qu'elles soient
opposées, je ne saurois l'affirmer, mais qu'elles sont toutes différentes; non dico
opposita, sed disparata; et que la métaphysicienne n'est pas plus essentielle à la
Chrétienne (j.e. à celle qui est nécessaire au salut) que la Médecine ou les

Mathématiques... La seconde conclusion, c'est que la Theologie Métaphysicienne ne
saurait raisonnablement s'appuyer de l'autorité des Ecrivains sacrez, puisqu'ils
n'ont nullement pensé à enseigner cette science abstraite, qui est au dessus de la

portée du peuple... Ma troisième conclusion, c'est que si elle [la métaphysique] ne

13 Entretiens sur diverses matières de néologie où Ton examine particulièrement les

questions de la grâce immédiate, du franc-arbitre, du péché originel, de l'incertitude de
la Métaphysique et de la prédestination, Amsterdam, H. Wetstein, 1685, IIe partie,
p. 208. Ce texte comprend deux parties, la première, due à Le Cene, traite le
problème de la grâce immédiate et médiate, la deuxième de Le Clerc porte sur le
problème de l'étendue de nos connaissances métaphysiques. Le Clerc, auquel Le Cene
avait fait parvenir le manuscrit de ses dialogues, avant de le publier, pensa ajouter
une deuxième partie pour grossir l'ouvragre (cf. lettre de Le Clerc à Lenfant, 10 mars
1685, Ms Amst. N 24 u, Ep. XXVIII, f. 95-96). Il paraît que le choix du sujet par Le
Clerc — le fondement et les bornes de la métaphysique — ait été effectué dans
l'espoir de convaincre Papin et de le détourner de ses idées philosophiques. «Nuper
accepi literas à nostro Papino, quibus pugnat pro sua Metaphysica, quam efflectim
amat, et propter quam delapsus est in opiniones miras, ne quid durius dicam...
Scripsi etiam de principiis Metaphysicis integrum libellum, ut responderet
argumentas meis... Non dispero tamen illum sententiam mutaturum cum leget Dialogos
meos». (Lettre à Lenfant, 10 mars 1685, Ms cit., f. 97.) Sur l'attitude négative prise
par Le Clerc à l'égard de la métaphysique, cf. le jugement suivant, drastique et

péremptoire, exprimé dans une lettre à Lenfant: «Sed ego adeo contemno Metaphy-
sicam ut nihil mihi videtur inutilius et incertus... colligo Metaphysicam plané esse

inutilem» (Lettre à Lenfant, 9 avril 1684, Ms Amst. N 24 p, Ep. XXIII, f. 81).



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 263

doit pas se fonder sur l'autorité des Auteurs Sacrez, elle ne doit pas non plus être
combattue par l'autorité de ces auteurs, par la même raison, qu'ils n'ont pas eu
dessein d'en parler. » 14

Si apparemment Papin semble reprendre certains thèmes cartésiens sur
la distinction entre foi et raison, il dépasse en réalité la séparation envisagée

par Descartes quand il prétend bâtir une théologie tout à fait indépendante
du donné révélé, et dont le critère de vérité est la conformité à la norme
rationnelle. Descartes lui-même, il est vrai, dans les Notae in programma
quoddam avait admis, avec nuances et précautions, la légitimité de la théologie

comprise comme spéculation sur les vérités révélées dont la philosophie

aurait été la préface15; mais il l'avait fait dans le cadre d'une séparation

et en même temps d'une harmonie dont Gouhier a judicieusement
relevé la probable filiation thomiste'6. En revanche Papin, plus sensible à

certaines sollicitations venues de Malebranche et plus encore de Spinoza,
soustrait ce qu'il appelle la «théologie métaphysicienne» aux contrôles
exercés par la foi, étendant, ainsi, l'emploi de la raison à des domaines
«mèta-naturels». La possibilité d'accorder donné révélé et raisonnement
humain, toujours recherchée et revendiquée par Descartes, perd de la

consistance chez Papin au point d'admettre une possible et légitime
antinomie entre Ecriture et métaphysique.

« Il y a des choses dans l'Ecriture qui ne s'accordent pas avec la Métaphysique;
mais il y en a aussi qui ne s'accordent pas avec le système de Copernic. Il n'y a

rien de plus raisonnable, il me semble, que de penser la dessus, que Dieu n'a
point eu dessein de tirer les hommes des préjugez qui n'ont aucune liaison avec la
morale; que, son unique but étant de les former à la vertu, pour parvenir à ce but,
le plus court étoit de ne point changer leurs idées à l'égard de la théorie, mais de

s'y accomoder. »17

14 Lettre à Le Clerc, 10 août 1684, Ms Amst. C 117 c.
15 «Sed dicam tantum, tria genera quaestionum esse distinguendae: quaedam

enim sola fide creduntur, quales sunt de mysterio Incarnationis, de Trinitate, et simi-
libus; aliae vero, quamvis ad fidem pertineant, ratione tamen naturali quaeri etiam

possunt, inter quas Dei existentia et humanae animae a corpore distinctio soient ab

Orthodoxis Theologis recenseri; ac denique aliae sunt, quae nullo modo ad fidem,
sed ad solum ratiocinium humanum spectant, ut de quadratura circuii... et similibus.
Atque ut illi Sacrae Scripturae verbis abutuntur, qui ex iis male explicantis has

ultimas elicere se putant: ita etiam ejus authoritati derogant, qui priores argumentis à

sola Philosophia petitis demonstrandas suscipiunt; sed tamen omnes Theologi
contendunt, esse ostendendum, ipsas lumini naturali non adversari... médias, autem,
non modo lumini naturali non adversari arbitrantur, sed etiam hortantur Philoso-
phos, ut ipsas rationibus humanis pro viribus demonstrent... Cum enim prius nati
simus homines quam facti Christiani, non credibile est, aliquem amplecti serio eas

opiniones, quae rectae rationi, quae hominem constituit, contrarias putat, ut fidei, per
quam est Christianus, adhaerat. » (Notae in programma quoddam in Oeuvres de

Descartes, ed. Adam-Tannery, Paris, Vrin, 1965, VIII-2, p. 353-54).
16 H. Gouhier, La pensée religieuse de Descartes, Paris, Vrin, 1972, 2e éd.
17 Lettre à Le Clerc, 10 août 1684, Ms cit.



264 MARIA CRISTINA PITASSI

D'autre part, même si Papin n'est pas assez ingénu pour ignorer la fragilité

de la comparaison entre la métaphysique et l'astronomie (ou n'importe
quelle autre discipline scientifique) dans leurs rapports avec la foi18, il ne
semble pas être en mesure de donner des réponses satisfaisantes au
problème. La métaphysique se présente comme une science autonome dont la

légitimité n'est pas subordonnée à la concordance avec les vérités de foi19.

La réduction de l'acte de foi à une adhésion existentielle au contenu éthique
de l'Ecriture, dépourvu de tout caractère spéculatif, constitue le principe
épistémologique d'une théologie indépendante du donné révélé.

« Les Ecrivains sacrez n'ont jamais eu dessein de nous rendre Philosophes, ni de

nous enseigner la métaphysique, mais seulement de nous enseigner la morale, et

de nous faire devenir gens de bien, pour nous conduire par ce chemin, à la félicité
éternelle. Ils n'ont pas eu pour but de nous découvrir ce qu'il y a de plus caché et
de plus impénétrable dans l'Essence de Dieu, dans les raisons de sa sagesse, dans
l'ordre de ses pensées et de ses conseils; mais seulement de nous découvrir, d'un
côté, la Bien-veillance qu'il a pour nous, de l'autre, l'attachement jnviolable qu'il
a pour sa sainteté; et de conclure que le seul moyen de profiter de sa Bien-veillance,

c'est d'imiter sa Sainteté»20.

Plutôt qu'à Descartes, cette perspective semble remonter à Spinoza,
notamment à ces pages du Tractatus theologico-politicus où le rapport
raison-foi est résolu non dans le sens d'une subordination de l'un des

éléments à l'autre mais dans celui d'une séparation qui élimine de l'acte de foi
tout contenu cognitif: «... concludo denique objectum cognitionis revelatae

nihil est praeter obedientiam, atque adeo a naturali cognitione tarn objecto,

quam fundamentis, et mediis prorsus distinctam esse, et nihil cum hac

commune habere, sed tarn hanc, quam illam suum regnum absque ulla alterius
repugnantia obtinere, et neutram alterutre ancillari debere»21.

18 «Je voy bien que vous direz qu'il n'y a aucune comparaison à faire entre le
système de Copernic et la métaphysique pour ce qui regarde leur opposition à L'Ecriture;

puisque de quelque manière qu'on explique le mouvement des astres, cela ne
fait rien du tout à l'Essence de la Religion, au lieu que la Métaphysique, poussée
aussi loin qu'elle peut aller vous paroist renverser de fond en comble La Rei.
Chrétienne: si cette science est véritable, toute l'Ecriture, dites vous, ne sera qu'une pure
comédie, il n'y aura proprement ni vice ni vertu, et Dieu se joùra de l'ignorance et de
l'imbécillité des hommes lorqu'il leur fera des commendemens, des promesses et des

menaces.» (Ibidem).
19 «... la force de ces dernières [les preuves de la religion chrétienne] ne consiste

que dans confirmité avec le bon sens et la Raison; à cet égard, elle est d'une vérité
aussi certaine que la métaphysique même, mais non pas plus; si elle renfermoit
quelque chose de clairement opposé à la saine métaphysique, ce seroit une objection
contre Elle même, bien loin que c'en fût une contre la métaphysique» (Lettre à Le

Clerc, 4 avril 1684, Ms Amst. C 117 b, f.10).
20 Lettre à Le Clerc, 10 août 1684, Ms cit.
21 B. Spinoza, Tractatus theologico-politicus in Opera, éd. C. Gebhardt, Heidelberg,

Winters Universitätsbuchhandlung, 1924, III, «Praefatio», p. 10-11. Cf. S.

Zac, «Philosophie et théologie chez Spinoza», Revue de Synthèse, 1978, n. 89-91,



CORRESPONDANCE PAPIN-LE CLERC 265

Face à l'hypothèse de Papin qui délivre la réflexion métaphysique de

tout autre contrôle que celui de la raison, Le Clerc ne cache pas sa méfiance
et ses doutes: convaincu qu'une telle attitude conduira la religion à

retomber dans une série d'apories théoriques difficilement surmontables,
hostile à l'idée d'une théologie élaborée indépendamment du donné scripturaire,

disposé à abandonner la philosophie dans le cas où cette dernière
serait en désaccord avec la révélation, le « rationaliste » Le Clerc cherche à

imposer des limites à la spéculation philosophique. « Le moien donc de se

débarasser de ces difficultez qui sont tout à fait insurmontables c'est d'abandonner

ces idées abstraites qui ne sont bonnes à rien, et de se renfermer
dans de certaines bornes qui comprennent toutes nos connoissances et

utiles et certaines»22.

Dans les Entretiens Le Clerc montre encore plus clairement sa profonde
aversion pour toute métaphysique, ancienne et moderne, et confirme sa

volonté de trouver des critères limitatifs pour nos connaissances.

« L'auteur de la Seconde Partie de ces Entretiens s'est proposé de détruire les

préjugez que l'on a en faveur des raisonnemens Métaphysiques en général... On sait

que comme la Métaphysique de Platon et d'Aristote introduisirent autrefois beaucoup

de choses dans la Religion Chrétienne, qui n'ont aucune liaison avec la

Doctrine des Apôtres, la Métaphysique de Descartes et de ses Disciples, quoi que
louable en plusieurs Articles, a commencé à glisser dans notre Theologie, des

raisonnements tout à fait opposez au Christianisme»23.

Ainsi Le Clerc veut fixer à l'emploi de la raison les limites les moins
arbitraires possibles, qui permettent en même temps de sauvegarder la foi
des faux raisonnements humains. Le recours à ce qu'il appelle nos
«connoissances certaines et utiles» semble constituer la solution au délicat

problème des rapports ratio-revelatlo, dans la mesure où il empêche la
raison de s'enfermer dans une série de spéculations ontologiques et

cosmologiques contradictoires parce qu'étrangères à la nature même de notre
esprit. Bien qu'il soit obligé d'admettre que nous ne connaissons pas toutes
les vérités utiles pour obtenir le salut24, Le Clerc établit tacitement une sorte

d'équation entre l'utilité et la nécessité de nos connaissances de manière à

limiter l'emploi légitime de la raison aux seuls mystères jugés indispensables

pour être disciples de Christ.

p. 81-95, maintenant in S. Zac, Philosophie, théologie, politique, dans l'œuvre de

Spinoza, Paris, J. Vrin, 1979, p. 33-34.
22 Lettre à Papin, 18 décembre 1684, Ms Amst. N 24 s, Ep. XXVI, f. 88.
23 Entretiens, cit., «Avertissement». Rappelons que Le Clerc est l'auteur de la

préface et de la deuxième partie.
24 «... quoi que je croie que Dieu ne nous a rien fait connoître clairement que ce

qui est utile, ou qui a quelques liaisons avec les connoissances utiles, je n'ai jamais
crû que Dieu nous ait révélé ou fait connoître toutes les choses qui nous pourroient
être utiles.» (Lettre à Chouet, 1685, Ms Amst. N 24 ae, EP. XXXVIII, f. 128).



266 MARIA CRISTINA PITASSI

Dans une perspective plus attentive à la cohérence théologique que
logique, il n'hésite pas à faire dépendre de la volonté de Dieu la structure
limitée de la capacité cognitive humaine: c'est en fait Dieu qui, en donnant
à la raison une finalité pratique, lui impose des bornes qui en limitent
l'étendue.

«... nous ne pouvons rien conclure de nos lumières Spirituelles que par rapport à

la fin pour laquelle Dieu nous a donné la raison, c'est-à-dire, par rapport à la
Souveraine félicité... nos connoissances Métaphysiques sont limitées à ce qui nous
peut conduire au bonheur auquel nous aspirons»25.

Une fois la souveraine félicité assimilée au salut éternel, il est facile
d'affirmer que, si la raison peut d'un côté légitimement aspirer à expliquer
ce qui est utile pour atteindre ce but, elle ne doit pas de l'autre prétendre
pénétrer des mystères — tels la Trinité, la structure générale de l'Etre,
l'organisation du monde — qui n'ont pas de rapport direct avec notre
salut26. Même si Le Clerc le désigne à plusieurs reprises comme une des

principales cibles de ses critiques, c'est pourtant Spinoza, ici également, qui
semble être la référence, inavouable et inavouée27, d'une conception très

proche de la distinction, exposée dans le Tractatus, entre vérités nécessaires

et vérités non nécessaires au salut28. Pourtant, comme on l'a déjà relevé, le

rationalisme de Le Clerc n'est pas entièrement conséquent: ce qui chez Spi-

25 Entretiens, cit., p. 233. C'est une explicite volonté de Dieu, donc plutôt que la
finitude de notre esprit, qui nous oblige à rester dans les bornes des connaissances
utiles. «Je crois, Monsieur, que la principale cause des erreurs des Métaphysiciens
sur des choses de cette nature, c'est à dire qui n'ont point de liaison avec nos
connoissances utiles, ou avec celles qui en dépendent, sont de ce que nous voulons
connoître ce que Dieu n'a pas voulu que nous les connoissions, plutôt que de ce que
nôtre esprit est fini» (Lettre à Chouet, Ms cit., f. 130).

26 Une critique très serrée de cette conception se trouve dans une lettre adressée à

Le Clerc où Chouet, en bon cartésien, conteste le critère de l'utilité adopté dans la
deuxième partie des Entretiens. D'après le philosophe de Genève «c'est... trop
borner... l'usage de la Raison, que de ne l'entendre qu'à ce qui nous est utile pour le

salut », et parce que nous connaissons tout ce qui est nécessaire au salut mais pas tout
ce qui est utile pour atteindre ce but, et parce que nous connaissons clairement à

travers l'Ecriture et la Raison beaucoup de choses qui ne sont utiles, ni directement ni
indirectement, au salut. Chouet ne nie pas que la raison ait des limites, mais que ces

limites soient celles de nos connaissances utiles et nécessaires. « D'où vient donc, me
direz vous, que les Métaphysiciens sont tombés dans de si prodigieux égaremens, lors
qu'ils ont raisonné sur la plupart des Attributs de Dieu, sur la Trinité, sur l'union
hypostatique, la Prédestination, etc? Je répons avec vous, que c'est parce qu'ils ont
étendu l'usage de leur raison au delà des bornes, que Dieu luy a prescrittes: mais ces
bornes ne sont pas renfernées dans ce qui nous est utile; elles vont plus loin, s'étendant

à toutes les vérités, qui ont de la proportion avec notre esprit.» (Lettre à Le
Clerc, 16 juin 1685, in A. Amorie van der Hoeven, op. cit., p. 256).

27 Sur le rôle joué par Spinoza dans les milieux protestants français au XVIIe
siècle, cf. P. Verniere, Spinoza et la pensée française avant la révolution, Paris, PUF,
1954, I, p. 38-90.

28 Tractatus theologico-politicus, éd. cit., ch. XIII, p. 168.



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 267

noza se présente comme point de départ d'une spéculation indépendante de

l'Ecriture, devient chez Le Clerc l'instrument qui empêche la raison de

s'étendre au delà de certaines bornes. Le simplisme de la solution adoptée

par Le Clerc montre bientôt ses limites et annonce une issue de type déiste:

en effet, qui définira le domaine et les contenus de ces vérités nécessaires au

salut, sinon la raison elle-même, investie de l'autorité de dégager, dans
l'Ecriture et dans l'histoire du christianisme, les éléments essentiels de notre
foi, les principes fondamentaux de notre religion?29.

C'est alors que nos deux correspondants, qu'éloigne leur conception de

l'étendue de nos connaissances métaphysiques, semblent trouver un point
de convergence, plus ou moins conscient, dans la réduction du contenu du
christianisme à un certain nombre d'articles élémentaires, indiscutables

parce que conformes au double critère rationnel et historique. Tout ce qui
ne contredit pas la recta ratio et sur lequel on constate, tout au long de

l'histoire, un consensus de la communauté théologique, apparaît comme
l'essence de la foi, même s'il s'agit d'une essence qui constitue pour Papin le

point de départ de la spéculation métaphysique et pour Le Clerc son point
d'arrêt30.

Liberté humaine et nécessité matérielle

En effet les divergences entre les deux jeunes hommes s'aiguisent au fur
et à mesure que la discussion passe du plan général des rapports de la

raison avec la religion, à des questions théoriques plus particulières. Le
problème principal, posé par Papin dans une de ses premières lettres déjà, est

celui, riche en échos spinozistes et malebranchiens, de la relation entre la

liberté et la nécessité; question certainement pas inédite dans l'histoire de la

philosophie, mais à nouveau d'actualité en cette fin du XVIIe siècle grâce au
débat entamé par et autour du mécanisme cartésien.

29 D'ailleurs, Le Clerc avait déjà exprimé avec clarté cette thèse dans les Epistolae
neologicae qui avaient provoqué à Saumur un véritable scandale parmi les milieux
orthodoxes. « Ipsam Religionem, qualis est in Scriptura, si spectes, earn non minus
simplicem, non minus quaesitis Philosophorum tenebris puram reperies. Sunt certe in
ea multa captum nostrum superantia, ut Resurrectio mortuorum et similia, sed in
quibus contradictionem nullam aut impossibilitatem videt recta ratio» (Epistolae
neologicae, cit., Praefatio).

30 «... quand on réduit, comme vous faites — écrit Papin à Le Clerc — la Religion
Xne. à ce qu'elle a d'essentiel, se. à la résurrection de J.-C. et aux deux conséquences
qui en résultent, l'une, que ses promesses sont véritables, l'autre, que le seul moyen d'y
avoir part, c'est de suivre ses préceptes: on ne trouve rien dans cette Religion qui
choque le moins du monde la Métaphysique, puisque la Raison ne voit rien, ni dans
ce fait, ni dans ces deux conséquences, qui ne s'accorde parfaitement avec toutes ses

Lumières.» (Lettre à Le Clerc, 15 février 1685 in Haase, art. cit., p. 108).



268 MARIA CRISTINA PITASSI

La solution envisagée par Descartes réussissait à garantir la coexistence
du binôme liberté-nécessité à la seule condition d'exclure du déterminisme
réglant les rapports causals des êtres physiques la volonté de l'homme en

tant que faculté capable de se déterminer librement31. Face à cette conception,

dont le premier présupposé était la distinction entre res cogitans et res
extenso}1 et le second l'assimilation de la volonté à la liberté33, les développements

qui nous intéressent allèrent dans deux directions principales:
d'abord vers un dépassement du dualisme avec cette double conséquence
de soumettre l'existence humaine à l'ordre nécessaire établi par Descartes

pour le monde de la nature et de faire de la liberté la fausse conscience que
l'homme a des actions dont il ignore la cause; ensuite vers une exaspération
de la stricte séparation entre l'âme et le corps aboutissant au refus de considérer

la volonté et la liberté comme une faculté indivisible.
Apparemment opposées, les deux solutions — de Spinoza et de

Malebranche — présentaient de nombreuses affinités dans la mesure où
l'affirmation du libre arbitre, faite à plusieurs reprises par le prêtre de l'Oratoire
sincèrement soucieux des exigences de la foi, perdait de sa valeur dans une
définition de la volonté comme puissance aveugle et de la liberté comme
consentement à un ordre dans lequel Dieu seul est cause34.

31 «Au reste, il est si evident que nous avons une volonté libre, qui peut donner
son consentement ou ne le pas donner, quand bon luy semble, que cela peut estre

compté pour une de nos plus communes notions » (R. Descartes, Principes de la

philosophie in Oeuvres, éd. cit., IX-2, p. 41). Sur le problème de la liberté chez
Descartes cf. F. Alquié, La découverte métaphysique de l'homme chez Descartes, Paris,
PUF, 1966, 2e éd., p. 280-299; E. Gilson, La liberté chez Descartes et la théologie,
Paris, F. Alcan, 1913.

32 « Et quoy que peut-estre (ou plutost certainement, comme il le diroy tantost)
i'aye un corps auquel ie suis tres-étroittement conioint; neantmoins, pour ce que d'un
costé i'ay une claire et distincte idée de moy-mesme, en tant que ie suis seulement une
chose qui pense et non étendue, et que d'une autre i'ay une idée distincte du corps, en

tant qu'il est seulement une chose étendue et qui ne pense point, il est certain que ce

moy, c'est a dire mon ame, par laquelle ie suis ce que ie suis, est entièrement et
véritablement distincte de mon corps, et qu'elle peut estre ou exister sans luy.» (R.
Descartes, Sixième Meditation in Oeuvres, éd. cit., IX-I, p. 62).

33 « Il n'y a neantmoins personne qui, se regardant seulement soy-mesme, ne
ressente et n'expérimente que la volonté et la liberté ne sont qu'une mesme chose, ou
plutost qu'il n'y a point de difference entre ce qui est volontaire et ce qui est libre. »

(R. Descartes, Réponses aux Troisièmes Objections in Oeuvres, éd. cit., IX-1, p. 148).
34 «Je veux dire, pour me servir des termes ordinaires, que la volonté est une

puissance aveugle, qui ne peut se porter qu'aux choses que l'entendement lui represente.

». (N. Malebranche, Recherche de la vérité, éd. G. Rodis-Lewis, in Oeuvres,

Paris, Vrin, I, p. 47). Pour un aperçu sur le complexe problème de la liberté chez

Malebranche cf. G. Dreyfus, « Le problème de la liberté de l'homme dans la
philosophie de Malebranche» in Malebranche, l'Homme et l'Oeuvre, 1638-1715 (Journées
Malebranche organisées au Centre International de Synthèse les 5, 6 et 7 juin 1965),

Paris, Vrin, 1967, p. 153-166.



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 269

Assurément, le dialogue entre Papin et Le Clerc s'enracine dans ce débat

développé à l'intérieur de la pensée cartésienne, même si c'est avec des

accents qui révèlent les soucis théologiques — plutôt que strictement spéculatifs

— d'au moins un des correspondants.
Encore étranger à la perspective du XVIIIe siècle surtout intéressée par

la liberté extérieure (politique, sociale, religieuse), éloigné désormais des

termes dans lesquels la Réforme avait posé le problème, Papin paraît carté-
siennement soucieux de définir le rôle de l'homme dans un univers
mécaniquement ordonné. Sans trop se plonger dans l'analyse du concept de cause

— néanmoins central pour cerner le problème de la liberté morale — il
n'hésite pas à éliminer de toutes nos actions la dimension de la contingence
en affirmant une rigoureuse nécessité à la base du comportement humain.
Après avoir soutenu le principe qui attribue à chaque effet — matériel ou
spirituel — une cause, il conclut:

« 1° que toutes nos actions, qui ne sont que des suites de nos déterminations,
dépendent premièrement et originairement des causes de ces déterminations; et
qu'ainsi elles dépendent originairement de causes indépendentes de nos déterminations.

2° que toutes nos actions sont nécessaires du moins à notre égard et à

l'égard des causes secondes.»35

Conscient des critiques auxquelles une conception si rigidement mécaniste

l'expose, Papin cherche à mieux définir, et en même temps à nuancer,
cette idée de nécessité, si chargée d'échos spinozistes36, grâce à la distinction
entre nécessité de contrainte et nécessité de raison. «Je remarque que la
nécessité de nos actions libres n'est ni une nécessité de contrainte, ni une
nécessité brute et aveugle; mais une nécessité de raison, i.e. qui résulte de la
force que les motifs, quels qu'ils soient, ont sur notre volonté.»37

Loin de dissiper les soupçons de son interlocuteur à l'égard d'une
conception qui cache avec peine ses implications déterministes, Papin
semble se rattacher à ces passages où Malebranche, ne reconnaissant pas à

la liberté un véritable pouvoir de choix38, affirme tacitement la dépendance

35 Lettre à Le Clerc, 15 février 1685, in Haase, art. cit., p. 105.
36 «In Mente nulla est absoluta, sive libera voluntas; sed Mens ad hoc, vel illud

volendum determinatur à causa, quae etiam ab alia determinata est, et haec iterùm ab

aliâ, et sic in infinitum.» (B. Spinoza, Ethica Ordine geometrico demonstrata in
Opera, éd. cit., II, II, p. 129). Pour un commentaire de ce passage spinoziste cf. M.
Guéroult, Spinoza. II, L'Ame, Paris, Aubier-Montaigne, 1974, p. 488-515. Cf. encore
le passage suivant de Spinoza: «...quod homines, se liberos esse, opinentur, quando-
quidem suarum volitionum, sui que appetitus sunt conscii, et de causis, à quibus dis-

ponuntur ad appetendum, et volendum, quia earum sunt ignari, nec per somnium
cogitant. » (B. Spinoza, Ethica, éd. cit., I, p. 78).

37 Lettre à Le Clerc, 15 février 1685 in Haase, art. cit., p. 106.
38 « Quand je dis que nous avons un sentiment intérieur de notre liberté, je ne

prétends pas soutenir que nous ayons le sentiment intérieur d'un pouvoir de nous
déterminer à vouloir quelque chose sans aucun motif physique, pouvoir que quelques gens



270 MARIA CRISTINA PITASSI

de notre conduite à l'égard de certains motifs agissant dans la sphère
psychologique39. De surcroît, en quoi consiste cette nécessité de raison
imaginée par Papin si ce n'est dans la reconnaissance que nos actions, comme
les objets physiques, sont soumises à une causalité qui, pour être

intrinsèquement rationnelle, n'en est pas moins absolue et contraignante? Dans une
telle perspective l'homme perd la capacité, soigneusement reconnue par
Descartes, de se soustraire, en tant que sujet autonome, aux lois rigides de

l'univers matériel; il devient un être dont les actions sont déterminées par
«des Lumières vrayes ou fausses», par «des sensations agréables ou
desagréables» ou par «la coutume»40.

Mais, aux yeux de Papin, cette nécessité de raison ne spolie pas l'homme
de sa responsabilité morale; elle en constitue au contraire la condition dans
la mesure où, par une étonnante confusion entre le plan de la cause et celui
de l'effet, la conformité à la raison devient critère de jugement de nos
actions.

« Par cette idée de la nécessite de raison, je fais voir que la difference du vice et de
la vertu est fort réelle... j'ay fait voir qu'il n'y a que les actions qui se font par la
force de la Raison qui soient dignes de louange et que plus la Raison a de force
sur son Esprit plus elle le nécessite, et plus cet Esprit est louable.»41

appellent indifférence pure. Un tel pouvoir me paraît renfermer une contradiction
manifeste». (N. Malebranche, Premier Eclaircissement m Oeuvres, éd. cit., III, p. 29).

39 « D'où il est facile de reconnoitre, que quoique les inclinations naturelles soient
volontaires, elles ne sont toutefois pas libres de la liberté d'indifférence dont je parle,
qui renferme la puissance de vouloir, ou de ne pas vouloir, ou bien de vouloir le

contraire de ce à quoi nos inclinations naturelles nous portent. Car quoique ce soit
volontairement et librement, ou sans contrainte, que l'on aime le bien en general,
puisqu'on ne peut aimer que par sa volonté, et qu'il y a contradiction que la volonté
puisse jamais être contrainte; on ne l'aime pas pourtant librement, dans le sens que je
viens d'expliquer, puisqu'il n'est pas au pouvoir de nôtre volonté de ne pas souhaiter
d'être heureux. » (N. Malebranche, Recherche de la vérité, éd. cit., p. 47). Sur ces

aspects de la pensée de Malebranche et sur leurs rapports avec les théories des «

philosophes» du XVIIIe siècle, cf. le livre très important de F. Alquié, Le cartésianisme
de Malebranche, Paris, Vrin, 1974, p. 373-384.

40 Lettre à Le Clerc, 15 février 1685 in Haase, art. cit., p. 106. D'ailleurs, dans une
lettre écrite à Lenfant en 1682, Papin exprimait déjà sa conception d'un ordre causal
universel auquel n'échappe pas même la volonté de l'homme. «Je soutiens que la
liberté n'empêche pas la nécessité, et que la nécessité ne détruit pas la liberté. Tout ce

que l'homme fait y étant porté par la force des raisons et des argumens, on a raison
de dire qu'il le fait librement, qu'il le fait par le seul mouvement de la raison, et point
du tout par une impulsion brute. Mais en même temps, si on considère que ces
raisons et ces argumens qui le portent à agir nécessairement, qu'il ne saurait ne pas vouloir

ce que ces raisons et ces argumens luy persuadent; et que ces raisons et ces
argumens font eux mêmes partie de l'ordre universel, qu'ils entrent dans la chaîne des

causes d'où les effets sont nécessairement produits... on aura raison de dire que tout
ce qui arrive par l'entremise de la raison arrive nécessairement». (Lettre à Lenfant,
13 janvier 1682 in R. Zuber, « Papiers de la jeunesse d'Isaac Papin », art. cit., p. 114).

41 Lettre à Le Clerc, 15 février 1685, in Haase, art. cit., p. 106.



CORRESPONDANCE PAPIN-LE CLERC 271

Une autre preuve que Papin n'est pas complètement cohérent se trouve
dans la distinction qu'il fait entre impuissance physique, axiologiquement
indifférente, et impuissance morale, digne de louange ou de blâme. Il est

difficile de dire jusqu'à quel point cette distinction est due à la volonté de

ne pas abandonner l'homme à une causalité absolue. Cette démarche révèle
assurément une faiblesse logique qui réside dans l'idée que l'on peut être
blâmé ou loué à cause d'actions faites nécessairement; l'auteur ne semble

pas en être entièrement conscient.
En revanche, la contradiction dans laquelle la pensée de Papin

débouche n'a pas échappé à Le Clerc qui souligne le caractère fictif de la

distinction entre impuissance physique et impuissance morale.

« Permettez moy. Monsieur, de vous dire que la distinction de puissance morale
et physique n'est en cette occasion qu'une pure chimere qui ne sert à rien, et qui
est directement contraire à votre Hypothèse»42.

Convaincu que la volonté et l'entendement ne sont que deux aspects
différents de la même substance et que leur distinction n'est qu'apparente, Le
Clerc dénonce l'inconsistence, et plus encore l'inutilité, de la démarche de

Papin tendant à admettre une marge de responsabilité pour l'homme en
rattachant à la seule intelligence l'impuissance véritablement absolue43. En
outre l'attitude de Le Clerc révèle sans équivoques des soucis éminemment
théologiques lorsqu'elle s'efforce de soustraire la volonté aux subtilités d'un
raisonnement exclusivement philosophique.

«... je suis du nombre de ceux qui ne sauraient concilier le Fatum des Stoiciens
avec la Religion Chrétienne. En effet expliquez la chose comme il vous plaira, si

tout arrive nécessairement et si l'on est fortement persuadé, il n'est pas possible...
de s'affliger de n'avoir pas vécu dans le passé d'une manière conforme à l'Evangile:

car il est ridicule de s'affliger d'une chose qui est arrivée nécessairement.»44

D'une façon nette et, une fois encore, un peu simpliste, Le Clerc établit
avec soin les bornes dans lesquelles circonscrire le problème; apparemment
indifférent aux termes théoriques de la question et peu soucieux de

développer le thème de la causalité physique et morale, il dénonce le danger que
les idées de Papin font courir à la foi. Dans un univers éthique où tout
arriverait nécessairement, des termes comme péché, vice, vertu perdraient leur

sens, puisque tomberait ce qui en constitue le présupposé, à savoir la possi-

42 Lettre à Papin, 20 août 1685, Ms Amst. N 24 ab, Ep. XXXV, f. 117-118.
43 « Ce n'est pas au reste que je croix que l'entendement et la volonté soient réellement

distinguez... L'entendement est l'esprit entendant et concevant, et la volonté est

le même esprit voulant et se déterminant. Ainsi on ne doit pas se servir des mots
d'entendement et de volonté pour soudre une difficulté qui n'est point fondée sur
l'ambiguité de ces termes, mais -sur la nature même des actions des hommes. »

(Ibidem, f. 117).
44 Lettre à Papin, 18 décembre 1684, Ms cit., f. 87.



272 MARIA CRISTINA PITASSI

bilité pour l'homme de choisir librement sa conduite. La perspective
envisagée par Papin entraîne comme conséquence qu'« il n'y a pas plus de

crime à mal faire qu'il y en a dans une pierre qui poussée par d'autres corps
tombe nécessairement de haut en bas, selon les Loix de la Nature, et qui
assomme quelqu'un qui se trouve dessous.»45

Convaincu avec Descartes que la meilleure preuve de la liberté d'agir est
le sentiment que nous en donne notre conscience46, fidèle, de plus, à une
limitation de nos réflexions spéculatives aux connaissances strictement liées

au salut, Le Clerc ne prétend pas fournir un système achevé des rapports
liberté-nécessité. Plus simplement, il souhaite résoudre le problème en
termes conformes à l'Ecriture. Il veut sauvegarder la possibilité pour
l'homme de choisir librement entre le vice et la vertu. Aussi prend-il ses

distances à l'égard d'une conception apparemment contraire à l'éthique et au
bon sens. Les raisons par lesquelles Papin démontre l'accord de ses thèses

avec la morale évangélique lui semblent peu convaincantes; la prétention
de son correspondant à imaginer un univers mécanique compatible avec la

liberté de Dieu lui paraît éphémère; enfin, la perspective d'une nécessité du
monde humain, bien qu'apparemment mitigée par l'introduction de
l'élément rationnel, lui semble trop spinoziste. Spinoza lui-même n'avait pourtant

jamais soutenu l'idée d'une nécessité aveugle; loin d'avoir nié l'existence

de la vertu — au moins en tant que tendance naturelle à l'autoconser-
vation — il l'avait jointe à l'emploi de la raison47.

Le Clerc se montre encore plus méfiant lorsque Papin tend à nouveau de

prouver la compatibilité de la liberté et de la nécessité non plus sur le plan
du comportement humain, mais à partir de Dieu. Reconnaissant implicitement,

au moment même où il pose la question, que les actions de Dieu, par
nécessité intrinsèque parfaitement sages et raisonnables, ont également un
indéniable caractère de liberté, Papin croit avoir apporté la preuve finale —
et décisive — à son système.

45 Lettre à Papin, 20 août 1685, Ms cit., f. 121.
46 « Ne suffit-il pas que nous soyons convaincus que nous sommes libres, par

nôtre sentiment et par la conduite de Dieu envers nous dans son Evangile?» (Entretiens,

cit., p. 247). Cf. le 39e Principe de Descartes qui affirme « que la liberté de notre
volonté se connoit san preuve, par la seule experience que nous en avons». (R.
Descartes, Principes de philosophie, éd. cit., p. 41).

47 « Cum ratio nihil contra naturam postulet, postulat ergo ipsa, ut unusquisque
seipsum amet, suum utile, quod reverà utile est, quaerat, et id omne, quod hominem
ad majorem perfectionem reverà ducit, appetat, et absolute, ut unusquisque suum
esse, quantum in se est, conservare conetur. Quod quidem tam necessario verum est,

quàm, quòd totum sit sua parte majus... Deinde quandoquidem virtus... nihil aliud
est, quàm ex legibus propriae naturae agere, et nemo suum esse... conservare conetur,
nisi ex propriae suae naturae legibus; hinc sequitur primo, virtutis fundamentum esse

ipsum conatum proprium esse conservandi, et felicitatem in eo consistere, quod
homo suum esse conservare potest.» (B. Spinoza, Ethica, éd. cit., IV, 18, scholium,
p. 222).



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 273

« Pour vous faire avouer que ces actions-là [les actions nécessitées par une nécessité

de raison] sont effectivement louables; je n'ay qu'une preuve à vous faire;
c'est de me dire 1° Si les actions de Dieu sont louables 2° si les actions de Dieu ne
sont pas les plus sages et les plus raisonnables qui soient possibles. 3° enfin, s'il
n'est pas vray que Dieu, à cause de l'abondance de ses Lumières et de la force de
la Raison, ne peut s'empêcher de faire toujours les actions les plus sages et les

plus raisonnables qui soient possibles. J'espère que votre réponse sera la décision
de notre question, et je ne conçois pas qu'elle puisse ne m'être pas favorable. »48

Traîné sur un terrain jugé dangereux puisque « nos Esprit ont été
véritablement créez pour connoître Dieu, mais pas pour le connoître
parfaitement»49, Le Clerc, méfiant et prudent, accepte néanmoins d'aborder pour
son correspondant le délicat problème de la nécessité en Dieu. Préoccupé
surtout de prendre ses distances à l'égard d'une perspective spinoziste où la
liberté de Dieu ne serait autre que la conformité à sa nature, c'est-à-dire à sa

nécessité, il distingue les attributs de la divinité des actes libres de sa

volonté, déniant aux premiers la possibilité qu'il reconnaît aux derniers, à

savoir d'être objets de louange.

« Vous me proposez l'exemple de Dieu pour me prouver que la nécessité s'acco-
mode fort bien à la vertu, et qu'on peut louer des actions qui sont des suites d'une
nécessité inévitable. Je réponds à cela qu'il faut distinguer ce qui est nécessairement

en Dieu des déterminations libres de sa volonté. Par exemple Dieu est
nécessairement éternel, infini, etc., mais il est devenu librement Créateur de l'Univers

et Sauveur des Hommes. »50

Inutile de rechercher dans ces passages des allusions aux discussions
acharnées qui s'étaient produites dans le milieu malebranchiste à propos du
but de la création ; on n'y trouvera non plus le propos d'intervenir dans le

délicat sujet de la liberté-nécessité de Dieu dans l'acte créatif51, thème qui
avait divisé même le monde réformé52. Le Clerc, en fait, ne semble pas du
tout décidé à prendre le chemin périlleux d'une discussion sur l'essence

divine. La référence à l'être de Dieu et à ses actes lui sert seulement, dans le

contexte limité d'une réfutation de Papin, à montrer qu'en définitive même

en Dieu la coexistence entre moralité et nécessité ne se réalise pas. En outre

48 Lettre à Le Clerc, 24 juillet 1685, in Haase, art. cit., p. 112-113.
49 Entretiens, cit., p. 222.
50 Lettre à Papin, 20 août 1685, Ms cit., f. 116.
51 Conscient de l'existence d'un tel débat, Le Clerc en décèle le caractère fictif et

prétentieux: «Au lieu de se contenter de jouir des ouvrages de Dieu, qu'il nous fait
voir pour nous faire connoître sa Divinité et sa Puissance éternelle, on veut encore
savoir s'il les a faits librement, ou non; recherche dans laquelle les lumières de la

raison ne nous sauraient servir de guide, parce qu'elles ne nous ont été données que

pour avoir une connoissance salutaire des Ouvrages de Dieu, et non pas pour
examiner le Principe incomprehensible de ses volontez. » (Entretiens, cit., p. 265).

52 Cf. à cet égard M. Heyd, « From a Rationalist Theology to Cartesian Voluntarism:

David Derodon and Jean-Robert Chouet», Journal of the History of Ideas,

1979, n. 4, p. 527-542.



274 MARIA CRISTINA PITASSI

le procédé de Papin révèle sa faiblesse dans sa prétention à instituer une
sorte d'analogie entre la conduite de la créature et celle du créateur, comme
s'il était possible de comparer ce qui est la source des lois — et qui est ainsi

complètement libre à leur égard — et ce qui est tenu à l'obéissance de ces

mêmes lois.

L'origine du mal

La véritable question de ce débat était celle de l'origine du mal et de ses

relations entre dérèglement moral et prescience divine. Papin l'avait déjà
avoué à Lenfant53, ce problème relevait directement de Spinoza qui, dans
VEthica surtout, avait renversé les termes habituels de la question en

démontrant que la distinction entre bien et mal est inconsistante si elle est

rapportée à l'ordre géométrique, c'est-à-dire à Dieu. Dans les stéréotypes de

la pensée de Spinoza qui circulaient à l'époque, cette idée se mua en
affirmation que le mal a son origine en Dieu.

La distinction en Dieu entre ce qui fait l'objet de son entendement et ce

qui est l'émanation directe de sa volonté permet à Papin de combler le

décalage entre les lois morales et les comportements concrets des hommes

tout en évitant d'adopter l'hypothèse spinoziste dont il ne cache pas les

dangers. Il veut concilier ainsi la double conviction selon laquelle d'une part,
tout ce qui arrive dans le monde a été prévu par Dieu et, d'autre part, Dieu
n'a pas voulu le mal. Après avoir affirmé l'existence de l'ordre de la sainteté
de Dieu qui établit pour les créatures le devoir de se soumettre à leur créateur,

il continue ainsi:

«... outre cet ordre que la Sainteté prescrit, je suis obligé d'en considérer un autre

par lequel le monde est gouverné, et qui est prescrit par la Sagesse infinie de

Dieu. C'est Fenchainure des causes, d'où résulte généralement tout ce qui se fait
dans le monde. J'appelle cet ordre 1° Y Ordre de Dieu, parce que je ne puis pas
m'empêcher de concevoir que c'est Dieu qui l'a établi, ne concevant pas que dans
le Monde, qui est son ouvrage, il puisse arriver quelque chose qu'il n'ait pas
prévu des le commencement; 2° j'appelle cet ordre l'Ordre de la Sagesse de Dieu.
Parce que, comme il paroist ne favoriser pas toujours l'ordre de la sainteté, et

qu'il en résulte des infractions des Loix morales très justes et très saintes; je ne
puis pas que je ne le distingue un peu de l'ordre de la Sainteté; et je ne saurois me
satisfaire à son égard, qu'en l'attribuant à des raisons très sages, qui ont déterminé
Dieu à agir ainsi et à choisir cette voye, plus tôt qu'une autre, pour arriver à son
but.»54

53 «Je sai fort bien, mon cher ami, que la conséquence dont il s'agit (savoir que
D [ieu] est l'auteur des bonnes et des mauvaises actions également) suit évidemment
du principe de Spinoza». (Lettre à Lenfant, 18 mars 1682 in R. Zuber, «Papiers de la

jeunesse d'Isaac Papin», art. cit., p. 126).
54 Lettre à Le Clerc, 10 août 1684, Ms cit.



CORRESPONDANCE PAPIN - LE CLERC 275

Quoiqu'il n'explique pas le contenu de ce but de Dieu, Papin ne semble

pas être très éloigné d'une conception téléologique qui, attribuant à la divinité

des intentions parfois incompréhensibles pour les hommes, justifiait
ainsi l'existence du désordre dans le monde55. Il s'agissait donc d'une
perspective aussi éloignée de Spinoza que de la solution rigidement mécaniste

envisagée par Malebranche allié malgré lui de l'auteur de Y Ethica dans son
combat contre l'idée anthropomorphe d'un Dieu poursuivant des fins
particulières. Il aurait été intéressant de connaître l'opinion de Le Clerc sur ce

point; malheureusement les lettres qui nous sont restées n'y font pas allusion

et les Entretiens ne vouent à l'argument que quelques lignes
sommaires, suffisantes pourtant à nous apprendre une fois de plus la profonde
défiance de Le Clerc à l'égard de questions dont l'abstraction et l'inutilité
auraient été confirmées par la correspondance avec Papin. «... j'ay été moy
même assez long-temps entêté de plusieurs pensées Métaphysiques, dont
j'ay eu assez de peine à me deffaire: mais enfin j'en suis venu à bout; et je
ne doute pas qu'avec le temps et en lisant de bons Livres, vous ne vous
dégoûtez aussi bien que moy de toutes ces speculations.»56

55 « Je ne saurois concevoir que Dieu ne soit pas Souverain, et qu'il arrive

quelqu'altération à son ouvrage, qui ne soit pas selon son ordre et selon sa première
prévision. L'Infraction des Loix et le Regne des passions dans la pluspart des

hommes, suivent de cet ordre; mais il a été ordonné pour de grandes et de sages

raisons, qui ont dû l'emporter sur cet jnconvenient. » (Ibidem).
56 Lettre à Papin, 20 août 1685, Ms cit., f. 115.




	L'écho des discussions métaphysiques dans la correspondance entre Isaac Papin et Jean le Clerc (1684-1685)

