Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 3

Artikel: Silence et promesses de la théologie catholique francaise
Autor: Geffré, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381222

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 227-245

SILENCE ET PROMESSES DE LA THEOLOGIE
CATHOLIQUE FRANCAISE

CLAUDE GEFFRE

Il est difficile de porter un jugement sur la situation de la théologie en
France. Et je suis sans doute moi-méme trop engagé dans les taches quoti-
diennes de la théologie — soit comme enseignant, soit comme directeur
d’une collection de théologie dans une maison d’édition — pour avoir le
recul nécessaire.

En tout cas, des que 'on sort de France et que 'on participe a des réu-
nions internationales, on recueille une opinion largement partagée: depuis
la fin du Concile de Vatican II, la théologie frangaise n’a plus la méme
audience internationale qu'auparavant. Certains n’hésitent pas a déplorer le
silence ou le désert de la théologie francaise. Je me souviens toujours de
cette lettre ouverte adressée au Pére Congar par Hans Kiing en 1970:
« Entre la seconde guerre mondiale et Vatican 11, c’est surtout la théologie
francaise qui n’a cessé d’¢lever la voix pour un renouveau de I'Eglise et de
la théologie. Pourquoi, depuis le Concile, un si profond silence?..» ! Et je
n’oublie pas que, lorsque la revue internationale Concilium fut créée en
1965, la seule section confiée a des Francais (il s’agissait du P. Duquoc et de
moi-méme) fut celle de Spiritualité. Comme éditeur, je dois d’ailleurs
constater combien nos ouvrages de dogmatique ou d’exegese sont peu tra-
duits a I’étranger — en particulier en Allemagne et aux Etats-Unis — alors
qu’il y a toujours une demande importante d’ouvrages de spiritualité fran-
caise.

Cependant, ce premier jugement négatif demande a étre nuance. Cer-
tains observateurs plus attentifs, qui ne mesurent pas la valeur d’une théo-
logie au nombre de ses best-sellers, sont préts a reconnaitre la richesse des
courants théologiques frangais, parfois souterrains et discrets, qui laissent
espérer un nouveau printemps?.

Dans une premiére partie, je voudrais m’efforcer de rendre compte de ce
double phénomene, a la fois la vitalite de la théologie francgaise d’hier et son

I La Croix, 7 aott 1970, citée par Y. CONGAR, « Regards sur la théologie frangaise
d’aujourd’hui», dans Savoir, faire, espérer: les limites de la raison, Facultés Univ. St-
Louis, Bruxelles , 1976, t. 2, p. 697.

2 On peut se reporter par exemple au jugement nuancé de F. REFOULE « Orienta-
tions nouvelles de la théologie en France», Le Supplément, n° 105, Mai 1973, p.
119-147.



228 CLAUDE GEFFRE

apparente stérilit¢ d’aujourd’hui. Ensuite, dans une seconde partie, je vou-
drais vous introduire aux orientations actuelles les plus prometteuses de la
théologie francaise.

I. La theologie francaise hier et aujourd’hui

1. La vitalité de la théologie francaise avant le Concile

Ceux qui écriront 'histoire du deuxiéme Concile du Vatican diront sans
doute combien celui-ci doit aux théologiens de langue francaise. A bien des
égards, le Concile fut un point d’arrivée, c’est-a-dire la consécration de tout
un renouveau théologique qui commenca apres la deuxiéme guerre mon-
diale et dont les théologiens francais furent le meilleurs artisans.

Mais le «succés» de la théologie francaise s’inscrit dans un contexte
plus large, celui de I'effervescence du catholicisme frangais dans 'immédiat
apres-guerre. Et alors que la France républicaine héritait d’'une longue tra-
dition anticléricale inséparable de la sacro-sainte séparation de ’Eglise et de
I’Etat, ce réveil religieux est dii, pour une bonne part, a des laics.

a) Il faut d’abord saluer comme une nouveauté en France une certaine
réconciliation de la religion et de la culture grice a des trés grands écrivains
comme Péguy, Bernanos, Claudel, Mauriac. De méme, sur le plan philoso-
phique, on ne peut oublier 'influence d’auteurs comme Jacques Maritain et
Etienne Gilson qui débordait largement le cadre relativement étroit des
néo-thomistes. Enfin, pour beaucoup d’intellectuels appartenant au monde
scientifique, le nom de Teilhard de Chardin fut le symbole d’une réconcilia-
tion de la science et de la foi et d’une attitude positive de I'Eglise a I’égard
du monde moderne et du progres.

b) En second lieu, on ne comprend rien a la théologie francaise d’avant
le Concile si on sous-estime l'importance d’une nouvelle militance chré-
tienne en plein monde, encouragée par des mouvements d’Action Catho-
lique comme la J.O.C.,, la JLA.C,, la J.E.C. La prise de conscience de la fin
d’une Eglise de chrétienté coincidait avec un élan missionnaire magnifique
surtout a I’'égard du monde ouvrier. Le petit livre des abbés Godin et
Daniel, France, pays de mission, fut le symbole de cette ¢re nouvelle. La
création de la Mission de France par le Cardinal Suhard et I’expérience des
prétres-ouvriers sont les événements marquants d’une ére nouvelle ou
I’Eglise n’est plus repliée sur elle-méme, mais cherche le dialogue avec le
monde de 'incroyance et de la sécularisation. C’est aussi I’époque ou un
laic chrétien comme Emmanuel Mounier se faisait — avec son équipe de la
revue Esprit — le théoricien et le prophéte pour ’ensemble de I’Eglise de ce
que le Pére Chenu appelait «la fin de |’ére constantinienne ».



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 229

c) Enfin, ce contexte plus large de la théologie francaise serait incomplet
sl on passait sous silence ces grandes figures de la spiritualité qu’on peut
désigner comme une «spiritualité missionnaire» que sont Thérese de
Lisieux et Charles de Foucauld. Leur «esprit» a suscité¢ des milliers de
vocations missionnaires et a mis la France au premier rang des missions
extérieures catholiques.

Ce cadre plus vaste étant posé, il faut chercher maintenant a caractériser
ce qui a fait I'originalité et le renom de la théologie frangaise de I’apres-
guerre. Il me semble que I’on peut retenir trois traits essentiels: le retour aux
sources, I'intérét pour la recherche ecclésiologique, et une orientation pasto-
rale et cecuménique. Ces orientations se retrouveront dans les grands textes
doctrinaux de Vatican II.

a) Le retour aux sources

La théologie de I'aprés-guerre a été marquée par le ressourcement. On
cherchait a rompre avec une théologie scolaire, celle de la Contre-Réforme,
pour retrouver un certain nombre de richesses traditionnelles qui étaient
tombeées dans I'oubli. On ne dira jamais assez 'importance du renouveau
biblique, patristique, liturgique entre 1946 et 1962. Durant cette période, les
traductions de la Bible se sont multipli¢es: qu’il suffise de citer la traduction
de la Bible de Jérusalem aux Editions du Cerf! De méme, on sait I'influence
pour le mouvement liturgique d’'une revue comme la Maison-Dieu ou d’une
collection comme Lex orandi dont un des livres les plus célébres fut le Mys-
tére Pascal de Louis Bouyer. Dans le domaine du renouveau patristique, on
doit faire une mention spéciale de la fameuse collection « Sources Chré-
tiennes» ( lancée aux Editions du Cerf en 1942) et qui mettait a la disposi-
tion d’'un large public les trésors de la tradition patristique. De son cote, la
collection Unam Sanctam, animée par le Pére Congar, permettait de redé-
couvrir les richesses d’une ecclésiologie qui ne soit pas uniquement celle de
I’Ecole romaine et qui témoigne d’une large ouverture cecuménique.

C’est précisement ce retour aux sources qui fut I'occasion d’un conflit
entre les théologiens frangais les plus réputés et 'autorité romaine sous le
pontificat de Pie XII. Ce qu’on a appelé alors «la théologie nouvelle » était
le fait des deux Ecoles de Théologie les plus marquantes de I'aprés-guerre:
celle des Péres jésuites de Fourviére et celle des Péres dominicains du Saul-
choir. On leur reprochait, en gros, d’introduire le raisonnement historique
en Dogmatique et d’aboutir au relativisme historique non seulement des
systémes théologiques mais des formules dogmatiques elles-mémes. Un
éléve du Pere de Lubac, le Pére Bouillard, dans son livre Conversion et grace
(1942), posait la question de la relativité historique du thomisme comme
théologie. A I’encontre des grands commentateurs, le Pére Chenu réinter-
prétait saint Thomas a l'intérieur d’une histoire globale restituée dans ses



230 CLAUDE GEFFRE

mediations économiques, sociales, idéologiques et il réhabilitait la théologie
symbolique face a une théologie scolastique abstraite.

De son cote, le Pere de Lubac exhumait I'exégése symbolique des Péres
et du Moyen Age et mettait en valeur le caractére profondément sacra-
mentel de ’Eglise. Et le Pére Congar, grace a un travail historique acharné,
prenait ses distances a 1’égard de I’ecclésiologie hiérarchique de la Contre-
Réforme pour retrouver une tradition plus ancienne nourrie de I’Ecriture,
des Peres et de saint Thomas.

Paradoxalement, ce sont les mémes hommes qui furent en conflit avec
Rome parce qu’ils faisaient appel d’une tradition plus récente a une tradi-
tion plus ancienne qui furent aussi les meilleurs artisans de 1’ceuvre doctri-
nale de Vatican II. C’est cette théologie-la, plus sensible a I’économie du
salut qu’a I’étude abstraite de I’en-soi des mystéres, qui a trouvé son aboutis-
sement dans les deux grandes constitutions dogmatiques de Vatican II,
Lumen Gentium et Dei Verbum. On a pu écrire que ce dernier texte, en par-
ticulier, marquait la fin de la Contre-Réforme. C’était la fin d’une théologie
scolaire purement analytique et déductive. Le Concile consacrait un nou-
veau mode de «théologiser» qui se cherchait depuis plus de trente ans, en
France surtout, et qui voulait prendre au seérieux toutes les consequences
d’une conception de la révélation chrétienne comprise comme histoire du
salut et non comme catalogue de propositions révélées?.

b) L'intérét pour I'ecclésiologie

C’est surtout dans le domaine de ’ecclésiologie que la théologie fran-
gaise a acquis une réputation internationale. Je viens dé¢ja de le mentionner
a propos du retour aux sources. Cet intérét ecclésiologique était inséparable
de la vitalité du catholicisme frangais et des problémes posés par la nais-
sance d’un laicat responsable, la remise en question de certaines formes du
ministére sacerdotal, le dialogue cecumeénique. A la différence de théolo-
giens allemands aussi bien protestants que catholiques, les théologiens fran-
¢ais d’avant le Concile n’ont pas développé de théologie fondamentale ou
dogmatique systématique. On ne trouve pas en France I'équivalent des
Barth — Bultmann — Rahner ou, aujourd’hui, Ebeling, Moltmann, Pan-
nenberg, Jiingel. Ce sont plutdt des philosophes comme La Berthonniére et
Blondel qui ont posé des questions de théologie fondamentale.

Avec Lumen Gentium, on passait d’une ecclésiologie de type sociétaire
qui privilégie trop uniquement la structure hiérarchique de I’Eglise a une
conception plus sacramentelle de I’Eglise comme communio, comme Peuple
de Dieu tout entier sacerdotal, comme devenir historique du Peuple de

3 C’est ce qui ressort du Commentaire que le P. DE LUBAC a consacré au Préam-
bule et au Chapitre I de la Constitution Dei Verbum: La Révélation Divine, Cerf,
1968, t. I, pp. 159-302.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 231

Dieu sous I'action de I'Esprit-Saint. Le texte du Concile a suscite en France
et en Belgique de trés nombreux commentaires. Aujourd’hui, une plus
grande attention a la tradition orientale nous inclinerait 4 déceler un
manque de pneumatologie: 'ecclésiologie de Vatican Il est encore trop
christo-moniste. Mais on ne dira jamais assez combien cette fin de la theo-
logie baroque post-tridentine doit a I'influence d’hommes comme le Pére de
Lubac ( Corpus Mysticum ), le P. Congar ( Vraie et Fausse Réforme, La Théo-
logie du Laicat...) et  Mgr Philipps de Louvain.

c) L'orientation pastorale

Il y avait parmi les théologiens francais d’authentiques chercheurs de
réputation internationale. Mais ils n’étaient jamais coupés de la base et des
problémes pastoraux les plus immeédiats de ’Eglise de France. A cet égard,
il ne faut jamais oublier le statut particulier des théologiens frangais qui ne
sont pas comme leurs collégues allemands ou hollandais des professeurs
d’université payés par I'Etat. Cela donne a leur théologie une orientation
plus pastorale et moins académique.

Ce sont les mémes qui, comme les Péres Chenu et Congar, étaient les
représentants de la théologie universitaire qui furent trés engages a la base
dans certains mouvements d’Action Catholique ou dans de nouvelles initia-
tives d’ordre apostolique comme, par exemple, 'expérience des prétres-
ouvriers.

[ faut rappeler aussi que la théologie frangaise d’avant le Concile était
profondément conditionnée par le dialogue avec I'athéisme. Les théologiens
frangais n’étaient pas uniquement des hommes de cabinet cherchant a per-
fectionner un systéme théologique a I'usage purement interne de I'Eglise. Ils
étaient en dialogue avec des représentants de la pensée incroyante,
marxistes ou existentialistes (pensons a Garaudy, Sartre et Camus), et avec
des laics qui étaient plongés dans le monde de I'incroyance. L’Eglise sortait
du ghetto et découvrait qu’elle avait beaucoup a recevoir d’autres mondes
spirituels que le sien, fussent-ils athées. A cet égard, on ne saurait sous-
estimer I'influence considérable de Teilhard de Chardin sur la théologie
frangaise. La reconnaissance du monde dans son autonomie, un certain
optimisme a I'égard des valeurs d’une culture séculiére, un jugement plus
nuancé sur la portée morale de certaines formes de I'athéisme moderne
trouverent d’ailleurs leur écho dans le fameux Schéma XIII, la Constitution
Gaudium et Spes du Concile.

2. L'apparente stérilité de la théologie francaise d'aprés le Concile

Avec d’autres en Belgique et en Allemagne, les théologiens frangais
furent donc les pionniers du renouveau biblique, liturgique, ecclésiologique
et cecumeénique. Ce travail théologique intense trouva sa consécration a



232 CLAUDE GEFFRE

Vatican II. Il est incontestable que I'ceuvre dogmatique du Concile fut sur-
tout ecclésiologique. Elle fut a la fois le point d’arrivée et le point de départ
de recherches ecclésiologiques fondamentales concernant la Collégialité, les
Eglises locales, les ministéres, la place des laics dans I'Eglise, I'unité des
chrétiens...

Mais il est permis de penser que c’est le succes méme de la théologie
francaise d’avant le Concile qui explique son éclipse actuelle. Cette théo-
logie avant tout ecclésiologique, actualisée aux sources de la tradition s’est
developpee a l'intérieur de la foi et au service de I'Institution-Eglise. Elle
repondait a I'attente d’'une Eglise menacée de dysfonctionnement a I'inté-
rieur d’elle-méme. Or I'aprés-Concile inaugure un tout autre climat. La
théologie d’apres le Concile ne pouvait pas se contenter d’étre un commen-
taire des textes de Vatican II. Alors que les textes conciliaires étaient nova-
teurs au nom de la continuité et de 'unanimité dans I’Eglise, c’est I’évidence
des ruptures qui va s’imposer apres le Concile. Il ne va pas de soi, en effet,
de passer d’'une «hiérarchologie» a une Eglise Peuple de Dieu découvrant
une liberté nouvelle.

Depuis plus de vingt ans, la théologie chrétienne est donc affrontee a des
taches urgentes qui n’ont pas été directement abordées par le Concile: la
rencontre du christianisme et de la culture moderne, la possibilité du lan-
gage sur Dieu, le sens de ’existence chrétienne dans un monde sécularisé, le
renouvellement du langage de la foi et des rites chrétiens en fonction des
cultures non-occidentales, le rapport entre les mouvements historiques de
libération et le salut eschatologique.

Ce n’est pas diminuer leur mérite de reconnaitre que les théologiens
francais qui ont tellement fait pour la grandeur de Vatican II étaient encore,
a bien des égards, philosophiquement et culturellement, des hommes du
XIXe siécle. Ils ont développé une théologie conforme aux intuitions-
maitresses de Vatican II et portant surtout sur des questions intra-eccleé-
siales. Ils ont été presque entiérement pris par ce travail institutionnel de
trés longue haleine. Et ils se sentent beaucoup plus démunis quand il s’agit
de confronter la foi avec la modernité et de renouveler la crédibilité du
christianisme en fonction du régime moderne de I'intelligence.

Mais s’il est vrai que le climat a beaucoup changé dans I’Eglise post-
conciliaire, s’il est vrai que la foi est soumise a des questions radicales qui
lui viennent d’une culture que 'on a qualifiée de « post-chrétienne», pour-
quoi les théologiens qui ont joué un role si actif a Vatican II ont-ils si peu
de successeurs, pourquoi la production francaise est-elle si modeste sur le
marché international de la théologie?

Il est difficile de donner des réponses satisfaisantes. Il est tout de méme
possible de faire état de quelques données incontestables. Certaines sont
d’ordre sociologique. D’autres relévent plutot du statut épistémologique de
la théologie.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 233

a) Il faut, tout d’abord, rappeler la pauvreté en hommes de la théologie
francaise. La chute dramatique des vocations sacerdotales et religieuses
depuis environ 1965 a contraint beaucoup de séminaires et de scolasticats a
fermer leurs portes ou a se regrouper. Il y avait encore environ un séminaire
par diocese avant Vatican 114 Ils sont moins de la moitié aujourd’hui et ils
ont rarement un cycle complet de philosophie et de théologie. Cela a libéré
de nombreux professeurs pour le ministére et la formation permanente des
clercs et des laics. Mais ils sont souvent perdus pour une recherche théolo-
gique aboutissant a des publications.

On sait par ailleurs que, par suite de la loi de séparation entre Eglise et
Etat (1905), il n’y a pas de Faculté de théologie dans les universités fran-
caises a I'exception de Strasbourg et d’un institut a Metz puisque I’Alsace-
Lorraine demeure sous régime concordataire. Paris, Strasbourg, Lyon, aux-
quels il faut ajouter le centre Sevres des Jésuites a Paris demeurent des
centres théologiques trés vivants avec de nombreux étudiants clercs et laics.
Les Facultés de théologie des autres instituts catholiques de Toulouse, Lille
et Angers connaissent de grandes difficultés du point de vue du recrutement
de leurs professeurs et de leurs étudiants.

Si 'on met a part le cas de Strasbourg, ou les Facultés de théologie
catholique et protestante sont reconnues par I’Etat, tous les instituts catholi-
ques de France doivent faire face a une situation financiere préoccupante.
[Is ne subsistent que griace a une subvention officieuse du gouvernement qui
peut toujours étre diminuée ou supprimée dans la nouvelle conjoncture
politique actuelle. Faute de ressources financieres, peu de professeurs de
théologie peuvent se consacrer a plein temps a la recherche théologique. Ils
sont souvent surchargés de taches d’enseignement ou de taches administra-
tives. Et ils ne disposent pas, comme leurs collégues allemands, d’assistants
et de secrétaires. Ils doivent parfois accepter une activité annexe pour com-
pléter leurs ressources. Et il n’est pas rare que les théologiens chargés d’un
enseignement universitaire soient aussi sollicités pour I'animation de ses-
sions, de groupes de travail, de revues non scientifiques, etc. Cela ne favo-
rise pas la production théologique, méme si cela a 'avantage de maintenir
'orientation profondément pastorale de la théologie francaise.

Aussi étonnant que cela puisse paraitre, I’épiscopat francgais n’a pas
prévu un fonds de recherche qui puisse aider les théologiens isolés et favo-
riser la publication des théses ou travaux. On assiste donc parfois a un
exode des meilleurs cerveaux théologiques vers les sciences humaines de la
religion, a cause de l'insécurité de I'emploi en theologie, de 'absence de
bourses, a cause aussi sans doute d’'un manque de liberté de recherche dans
les structures officielles de I'Eglise.

4 Cf. A. Rousseau et J.-P. LECONTE, « Les conditions sociales du travail théolo-
gique », dans Concilium, n° 135, p. 19-27.



234 CLAUDE GEFFRE

J'ajoute enfin que I'absence de leaders incontestés et d’ouvrages mar-
quants de renommeée internationale dans le paysage théologique frangais ne
doit pas nous conduire a sous-estimer une intense activité théologique qui
ne se situe plus dans les lieux institutionnels classiques comme les Facultés
de theéologie ou les Séminaires.

Le phénomene le plus intéressant de la théologie francaise actuelle, c’est
la multiplication des centres théologiques non universitaires et I'intérét
croissant des laics pour la théologie. Cela remet évidemment en question la
prépondérance d'une théologie de style universitaire plus ou moins clérical.
Il s’agit d’'une théologie plus tatonnante qui veut étre ’expression du vécu
de telle ou telle communauté de base ou de tel groupe de travail. Cette théo-
logie a déja ses organes d’expression comme la collection « Dossiers libres »
des Editions du Cerf et de nombreuses publications sous forme de polyco-
piés>.

b) Le déplacement de la théologie d’aprés le Concile

Pour rendre compte d’un certain silence de la théologie frangaise, il ne
suffit pas d’invoquer son infrastructure sociologique et démographique. Il
faut parler aussi, plus de quinze ans aprés le Concile, d’un déplacement de
la théologie sous le choc de la critique de plus en plus radicale du langage
religieux et du succes des sciences humaines.

On peut dire que les quinze années qui ont suivi le Concile sont caracte-
risées par la déconstruction du systeme de pensée catholique, déconstruction
qui correspondait a une certaine désarticulation du corps ecclésial lui-
méme. La théologie dogmatique, comme discours ecclésial, s’est donc
trouvée remise en cause parce qu’elle n’assurait plus la cohésion du corps
ecclésial dont les membres prenaient leur autonomie. Ce phénomeéne est
sans doute général dans I’Eglise depuis le Concile. Mais il a pris une plus
grande acuité en France a cause du succes de la linguistique et d’une ide-
ologie comme le structuralisme qui aboutissait a une critique radicale du
langage comme langage du sens, a cause aussi du succes grandissant des
sciences humaines, de la sociologie tout particulieérement.

D’une part, le théologien est devenu beaucoup plus critique a I’égard de
son propre discours: il s’interroge nécessairement sur ses conditions de pro-
duction (socio-économiques, psychologiques, linguistiques). D’autre part,
par suite de I'absence d’un discours idéologique cohérent, I’attention des
théologiens s’est portée de plus en plus sur les pratiques. Et la ils entraient
en conflit ou en collaboration avec les divers experts des sciences humaines.

5 Mais pour étre tout a fait juste, il faut préciser que ce sont aussi des laics qui
sont les animateurs et pour une bonne part les rédacteurs de revues théologiques uni-
versitaires comme Les quatre Fleuves et Communio.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 235

Je pense que c’est ce nouveau dialogue avec les sciences humaines — en
particulier les sciences humaines de la religion — qui caractérise la nou-
veauté du climat théologique en France et qui explique en partie la relative
pauvreté de la production théologique frangaise®.

En France, beaucoup plus qu’en Allemagne, la visée totalisatrice du dis-
cours dogmatique a été remise en question par les théologiens eux-mémes.
L’ancien discours théologique éclate en discours parcellaires. Beaucoup de
questions cruciales, d’ordre dogmatique ou moral, sont abordées, mais elles
le seront sous forme d’articles ou d’essais, sans grande bibliographie théolo-
gique classique, mais en se basant sur des pratiques ou des analyses scienti-
fiques profanes.

Les théologiens sérieux ne manquent pas en France. Mais ils sont
devenus plus modestes, plus silencieux que leurs grands ainés d’avant le
Concile car ils savent mieux que quiconque que le langage de la foi est
soumis a un questionnement radical et que les pratiques chrétiennes rele-
vent d’une autre analyse que le seul jugement théologique. On ne compte
plus le nombre de congreés, de sessions ou de séminaires ou le théologien se
voit dans I'obligation de multiplier les réserves prudentes quand il intervient
a la suite d’experts historiens, sociologues, psychologues, linguistes. Il sait
trés bien qu’il lui est impossible de se contenter de « récupérer » les sciences
humaines pour renouveler le langage de la foi. Le dogmaticien a donc
perdu son role privilégie. Et souvent, c’est 'exégéte qui joue un role média-
teur en sauvegardant le principe d’une orthodoxie par le recours régulateur
a un texte normatif.

En conclusion, je dirais qu’on peut sans doute déplorer I'absence de
créativité des théologiens frangais. Mais on aurait tort d'interpréter cette
relative éclipse de la théologie francaise d’un point de vue purement négatif.
Il faut plutdt parler d’un silence provisoire qui est le signe d’une plus
grande lucidité. Malgré le caractére tdtonnant et méme balbutiant des
recherches actuelles, on peut espérer que la théologie francgaise n’a pas dit
son dernier mot. Elle se prépare, de maniére encore souterraine, a relever le
défi de la contestation radicale du langage religieux qui fait suite a la rup-
ture de I’ancien ordre épistémologique.

II. Les orientations actuelles de la theéologie francaise

Il n’y a plus en France de théologiens-vedettes ou d’Ecoles de théologie
caractérisées. Malgré I’éclatement du discours théologique dont j'ai parlé
plus haut, on peut repérer cependant des tendances générales qui donnent

® Voir a cet égard le jugement de I'actuel secrétaire de I'Episcopat frangais, G.
DEerois: « Le pari chrétien dans l'intelligence? Une tache pour les Instituts catholi-
ques?» dans Etudes, Janvier 1976, p. 101-115.



236 CLAUDE GEFFRE

son visage propre a la théologie francaise. Je me contenterai de mentionner
trois grandes tendances. Et a chaque fois, on verra que le discours dogma-
tique est nécessairement dépendant de I’évolution de la culture francaise —
surtout philosophique — au cours des vingt derniéres années.

1. La nomination de Dieu au-dela de I'athéisme et du théisme

Comme dans d’autres pays, la théologie frangaise a vécu longtemps sous
le signe de la concentration christologique et on ne saurait sous-estimer a cet
egard I'influence de K. Barth. Mais on sait que durant 'aprés-Concile —
sous la pression des milieux chrétiens les plus engagés dans des luttes politi-
ques — la théologie a éteé tentee de disjoindre le lien entre Jésus et le Christ.
La christologie risquait de devenir une simple «jésuologie» ou méme une
christologie athéiste comme dans les théologies de la mort de Dieu.

La dogmatique frangaise redécouvre «le droit de Dieu»’. Il faut méme
parler d’un retour sauvage de Dieu hors des milieux théologiques. Ce retour
de Dieu est presque un phénoméne de culture. Qu’il suffise de penser a des
essais comme ceux de Maurice Clavel Dieu est Dieu, nom de Dieu!8,
d’André Frossard Dieu existe, je l'ai rencontré®, René Girard Des choses
cachées depuis la fondation du monde'°, et méme a ’ouvrage d’'un « nouveau
philosophe » comme Bernard-Henri Lévy qui, dans son Testament de Dieu,
fait de I'idée vétéro-testamentaire de Dieu I'unique rempart contre ’absolu-
tisation de I'Etat totalitaire!!.

La dogmatique frangaise — aussi bien protestante que catholique — fait
donc preuve d’un certain radicalisme dans sa recherche d’un langage sur
Dieu au-dela du théisme et de I'athéisme compris comme nihilisme et non
comme humanisme athée existentialiste ou marxiste. En ce sens, la pensée
théologique frangaise est plus proche d’'un ouvrage comme celui d’E. Jiingel
Gott als Geheimmis der Welt'? que de I'ouvrage encore trop apologétique
d’H. Kiing Existiert Gott?'3. Mais pour comprendre cet effort théologique,
il faut tenir compte d’un certain nombre de données propres au paysage
culturel francais.

7 C’est le titre de I'ouvrage de CL. BRUAIRE, Paris, Aubier, 1974.

8 M. CLAVEL, Dieu est Dieu, nom de Dieu! Paris, Grasset, 1976.

9 A. FROSSARD, Dieu existe, je I'ai rencontré, Paris, Fayard, 1975.

10 R. GIRARD, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris, Grasset,
1978.

1 B. H. Ltvy, Le Testament de Dieu, Paris, Grasset, 1979.

12 E. JUNGEL, Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen, J.B.C. Mohr, 1977.

13 H. KUNG, Existiert Gott?, Miinchen, Piper, 1978.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 237

a) La crise du théisme métaphysique

La pensée théologique frangaise a regu de plein fouet la critique heideg-
gérienne de l'onto-théologie'*. Le néo-thomisme qui fut si florissant en
France entre les deux guerres n’existe plus que dans des milieux isolés. Il
n’y a pas eu comme en Allemagne sous 'influence de K. Rahner de tenta-
tive pour donner une postérité a ’ceuvre du P. Maréchal dans le sens d’'une
réconciliation entre la métaphysique thomiste et la philosophie de I'esprit
de l'idéalisme allemand. Si on excepte des philosophes isolés comme
Claude Bruaire, il n’y a pas eu non plus en France de renouvellement de la
théologie systématique a partir de la dialectique hégélienne comme c’est le
cas dans 'ceuvre de Pannenberg.

On est donc en présence d’essais théologiques qui s’efforcent de souli-
gner la différence entre le «théologique» de nature proprement ontolo-
gique et le «théologique» qui vient proprement de Dieu, de méme que la
différence entre le Dieu subsistant du théisme métaphysique et le Dieu de
Jésus-Christ (cf. 'ouvrage de Ch. Duquoc Dieu différent'> ou I'ouvrage col-
lectif sous la direction de J. Moingt Dire ou Taire Dieu)'¢. Dans le sens
d’une critique de la théologie conceptuelle qui en reste au niveau de la
représentation au sens pejoratif de Heidegger, les théologiens ont beaucoup
recu d’ouvrages philosophiques comme celui de Stanislas Breton Du prin-
cipe'” et celui de J.-Luc Marion L'’idole et la distance'®. Ce jeune philosophe
montre que le Dieu conceptuel de 'onto-théologie pourrait bien n’étre
qu’une «idole», c’est-a-dire la mise a la disposition de 'homme du divin
dans la méconnaissance de sa distance absolue.

b) La critique marxiste de l'idéologie

De plus en plus, le théologien doit répondre a la question « D’ou parlez-
vous?» Les théologiens frangais sont devenus trés sensibles a la fonction
idéologique que peut exercer la théologie a un moment historique donneé.
Ils savent qu’il n'y a pas de discours théologique innocent. Il n’est pas

14 Je me permets de renvoyer a mon étude, «La crise actuelle du théisme», Le
Supplément, n° 122 (1977), p. 357-379.

I3 CH. Duquoc, Dieu différent, Paris, Cerf, 1977. On peut déceler la méme orien-
tation dans plusieurs ouvrages de la collection «Jesus — Jésus-Christ» dirigée par J.
Dore et publiée chez Desclée et Cie.

16 « Dire ou taire Dieu. Le proceés de Dieu entre paroles et silences», Recherches
de sciences religieuses, Paris, 1979, avec en particulier les contributions de J. MOINGT,
S. BRETON, M. DE CERTEAU, J. GREISCH.

I7S. BRETON, Du Principe. L’organisation contemporaine du pensable (Bibliothéque
des Sciences religieuses), Paris, Aubier, Cerf, 1971.

18 J. L. MARION, L'idole et la distance, Paris, Grasset, 1977.



238 CLAUDE GEFFRE

nécessaire d’étre marxiste pour prendre au sérieux 'idée que I'histoire des
images sur Dieu a un lien avec I’histoire économique des sociétés. Il s’agit
donc de savoir quand la théologie dégénére en idéologie au service des
diverses formes de pouvoir, qu’il s’agisse du pouvoir a I'intérieur de I'Eglise
ou du pouvoir politique dans la société environnante. Comment nier, par
exemple, qu'un certain discours sur Dieu puisse fonctionner comme justifi-
cation d’un ordre social injuste? Les théologies de la libération ont pratiqué
un tel discernement. On trouve aussi en France des travaux dans le méme
sens: Christianisme sans idéologie de Ch. Wackenheim'? et Pouvoir et
vérité??, ouvrage collectif de la Faculté de théologie de Strasbourg.

¢) La déconstruction du langage

La théologie dogmatique francaise cherche encore sa voie dans la
mesure ou elle connait un ébranlement de ses présupposés philosophiques
qui correspond a la crise profonde de la philosophie francaise. J'ai déja
éevoqué la critique de I'onto-théologie. Jean-Paul Sartre qui cherchait a
réconcilier phénoménologie, existentialisme et matérialisme historique a
dominé la philosophie francgaise des années 40 et 50. Les tentatives de
renouvellement de la dogmatique a partir de ’existentialisme et du person-
nalisme ont été sans lendemain. La philosophie sartrienne était encore une
philosophie du sujet et de la liberté créatrice. Or une telle philosophie a été
remise radicalement en cause par le structuralisme francais des annees 60
(M. Foucault, L. Althusser, J. Lacan, CI. Lévi-Strauss).

Ce qui caractérise la révolution culturelle opérée par le structuralisme,
c’est la mise a mort de '’homme comme sujet au sens classique de la tradi-
tion philosophique. On ne retient de ’homme que ce qui est formalisable.
L’homme, comme sujet concret se faisant dans I’histoire, comme intention-
nalité signifiante, disparait. En combattant I'idéologie de 'homme sujet de
I’histoire, le structuralisme s’attaque aussi bien a 'humanisme théologique
qu’aux humanismes tels que I’existentialisme et le marxisme, qui malgré
leur athéisme apparaissent comme des théologies masquées qui divinisent
secrétement I’homme. Avec J. Derrida ( De la Grammatologie), ce mouve-
ment de pensée trouvera son expression radicale. Il veut pousser jusqu’a ses
ultimes conséquences la déconstruction de la métaphysique comme onto-
théologie opérée par Heidegger. En remettant en cause la relation signi-
fiant-signifié qui est au principe de toute herméneutique, il fait finalement le
proces de toute philosophie du sens, qu’elle soit classique, c’est-a-dire méta-
physique, ou moderne, c’est-a-dire husserlienne ou méme heideggérienne.

19 CH. WACKENHEIM, Christianisme sans idéologie, Paris, Gallimard, 1974,
20 Travaux du C.E.R.L.T. dirigés par M. MicHEL, Pouvoir et vérité, Paris, Cerf,
1981.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 239

Le radicalisme de Derrida remet en cause toute possibilité de discours théo-
logique. Certains théologiens frangais cherchent cependant a relever le défi.
Il faut signaler ici la tentative d’A. Delzant. Dans son ouvrage La communi-
cation de Dieu?!, il rompt délibérément avec les présupposés onto-théologi-
ques de la théologie et de I'’herméneutique traditionnelle auxquelles il
reproche leur anthropocentrisme secret, et, a partir de la categorie d’alliance
comme ordre symbolique, il ouvre les voies d’un discours neuf sur Dieu qui
soit sous le signe de la gratuite et non de l'utilitarisme.

Apres avoir brievement rappelé les conditionnements culturels majeurs
de la pensée théologique francgaise, que conclure sur les tendances générales
de la théologie dogmatique qui se cherche en France sous forme d’articles
ou d’essais?

1. C’est une théologie qui prend acte du declin de la métaphysique et
qui s’efforce de laisser Dieu étre le Dieu de la réveélation, plutdt que de le
reconstruire conceptuellement. Plutot que de penser Dieu dans le discours
de la représentation, elle cherche a penser Dieu a partir de la catégorie
d’avénement (cf. A. Dumas, Nommer Dieu)?. 1l s’agit de méditer I'avéne-
ment d’'un Dieu qui se manifeste dans les événements de I’histoire et du
monde, qui se manifeste plus dans I'altérité que dans I'identité; dans I’écart,
la gratuité et I’exceés plus que dans I'immeédiatet¢ de sa présence (cf. M.
Corbin, L'inoui de Dieu)?*. A cet égard, on ne doit pas négliger I'influence
croissante de 'ceuvre d’E. Levinas sur les théologiens francais.

2. C’est une théologie qui cherche a repenser la transcendance de Dieu
comme transcendance de I'’Amour et non comme transcendance de I'Etre
absolu. Dans cette perspective, a la suite de Rahner et de Moltmann, elle
cherche a dépasser I'opposition classique entre I'immutabilité de Dieu et le
devenir. Il s’agit de repenser I’événement de I'incarnation comme universel
concret et au-dela de la conceptualisation classique de renouveler notre
intelligence des attributs concrets de Dieu (son amour, sa passibilité, sa vul-
nérabilité). L’événement historique ne se réduit pas a sa factualité contin-
gente. Comme I’a pressenti Hegel, il appartient a I’émergence méme de la
veérité.

3. C’est une théologie qui, au-dela du nihilisme et du théisme, cherche
une réponse a l'injustifiable du monde actuel dans le Dieu crucifié. Dans ce
nom blasphématoire de Dieu crucifié, avant toute théologie de la rédemp-
tion, ce qui nous a été révelé c’est la solidarité de Dieu avec I'injustifiable

21 A. DELZANT, La communication de Dieu. Par-dela utile et inutile. Essai théolo-
gique sur l'ordre symbolique, Paris, Cerf, 1978.

22 A. Dumas, Nommer Dieu, Paris, Cerf, 1980

23 M. CorBIN, L'inoui de Dieu, Bruges, Desclée de Brouwer, 1980.

24 Sur cette recherche du nom propre du Dieu chrétien au-dela du nihilisme et du
théisme, voir notre étude: « Pére comme Nom propre de Dieu», Concilium, n® 163
(1981), pp. 67-77.



240 CLAUDE GEFFRE

par excellence, a savoir I'innocent qui souffre. La théologie francaise a
chercheé a exploiter les intuitions-maitresses de Bonhoeffer quand il affirme
que c’est la religion en général qui renvoie 'homme a la Toute-Puissance de
Dieu. La Bible, elle, renvoie 'homme a la faiblesse et a la souffrance de
Dieu. On peut citer en particulier les ouvrages de Fr. Varillon, L’humilité de
Dieu et La souffrance de Dieu®. Et Le Dieu crucifié de J. Moltmann a
trouve une grande audience en France.

4. Je signale enfin l'influence de la théologie orientale sur certains
milieux théologiques francgais trés attentifs au Retour de I’Esprit et a la
signification ecclésiale du Mouvement charismatique. Il y a eu I’dge de la
«concentration christologique». Il y a encore I’dge de «la nomination de
Dieu». Il y a déja I'dge de «la célébration pneumatologique ». Est-ce un
hasard si la dernié¢re grande ceuvre du P. Congar est consacrée au troisieme
article: Je crois en I'Esprit-Saint 726

2. La théologie fondamentale comme herméneutique

La situation culturelle propre a la France, caractérisée en particulier par
une crise des fondements métaphysiques et une crise du langage du sens,
conduit nécessairement a des recherches multiples qui relevent de ce qu’on
appelle la théologie fondamentale. Il s’agit d’assurer la crédibilité du chris-
tianisme et les conditions de validité du discours sur Dieu.

Il va de soi que I'on ne peut plus se contenter d’'une apologétique qui
fournirait une crédibilité extrinséque du christianisme. Il s’agit de montrer a
partir de la logique méme de la foi que le christianisme est plein de sens
pour I'existence humaine.

Dans cette perspective, la théologie fondamentale en France tend a se
comprendre comme une herméneutique de la Parole de Dieu. Qui dit her-
méneutique dit interprétation des textes et primauté de la recherche du sens
sur le seul souci de la vérité objective. Sans doute, cette promotion du sens
ne peut aboutir a faire I'’économie de la vérité. La grande mutation dans le
travail théologique c’est que le théologien travaille moins sur des énonceés
objectifs intemporels dont il cherche I'intelligence spéculative que sur des
textes (Ecritures saintes — écritures dogmatiques — écritures théologiques)
pris dans leur épaisseur textuelle et dont il cherche a actualiser les multiples
sens.

En France, la situation de la théologie fondamentale est commandée par
la contestation d’une métaphysique fondée sur I'ordre de la nature et d’une
philosophie centrée sur la subjectivité existentielle. On prend ses distances
non seulement par rapport a une théologie classique qui pensait pouvoir

25 FR. VARILLON, L’humilité de Dieu, Paris, Centurion, 1974; La souffrance de
Dieu, Paris, Centurion, 1975.
26 Y. CONGAR, Je crois en I'Esprit-Saint, 3 vol., Paris, Cerf, 1979-80.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 241

fournir une justification rationnelle de la foi & partir d’une élucidation des
facultés d’accueil de 'homme considéré comme nature spirituelle, mais
aussi de la philosophie transcendantale au sens de Rahner ou du personna-
lisme théologique qui sont sous le signe du primat de la subjectivité
humaine.

Il semble que le lieu privilégié d’'une précompréhension de la foi serait le
langage symbolique, qu’il s’agisse de I’archéologie humaine révélée dans le
langage mythique ou des latences humaines enfouies dans le langage de
I'inconscient mis a jour par la psychanalyse. A cet égard, beaucoup d’essais
théologiques frangais ont recu une impulsion décisive des travaux en her-
méneutique de Paul Ricceur?’ et des recherches sur le langage analytique
d’Antoine Vergote?®. La tiche d’une théologie fondamentale est de déchif-
frer les significations cachées dans le langage symbolique et de manifester a
la fois les continuités et les ruptures avec les grands symboles du langage
biblique. Qu’il suffise de penser a des thémes comme ceux de la loi, de la
transgression, de I'innocence, du Peére, du désir d’'une Patrie, du paradis
perdu. Et un auteur comme René Girard veut nous persuader de cette
richesse inépuisable des grands mythes bibliques, alors que depuis Freud
nous sommes tentés d’interpréter notre inconscient collectif uniquement a
partir des mythes des tragiques grecs.

Je sais bien la difficulté de cette identification de la théologie fondamen-
tale et de I'herméneutique alors que cette derniére est I'objet d’un soupgon
radical de la part du structuralisme. Mais il est trop facile de faire le proces
de I’herméneutique sous prétexte que son destin est lié de maniére inéluc-
table a celui de la métaphysique. En face du langage symbolique de la révé-
lation, on ne peut se contenter d’'une approche linguistique. Il reléve aussi
d’une étude sémantique. Par ailleurs, tout langage reléve d’'une phénoméno-
logie par laquelle on tiche de ressaisir I'intentionnalité signifiante qui pré-
side au discours. Il faut méme ajouter que 'on ne peut faire I’économie
d’une philosophie du langage ou I’on considére le langage comme modalité
d’étre. Avant d’étre une parole adressée a quelqu’un, le langage est un dire:
il est une parole comme manifestation d’étre. Le niveau ontologique du dire
comme manifestation universelle de I'étre est le présupposé nécessaire
d’une théologie de la Parole de Dieu.

Enfin, les analyses structurales du langage conduisent a un déplacement
de I’herméneutique qui peut étre d’'un grand bénéfice pour le travail théolo-
gique?’, L’herméneutique moderne réagit contre le romantisme de Schleier-

27 Parmi les nombreux travaux de P. RICGEUR, voir en particulier: Le conflit des
interprétations, Paris, Seuil, 1979 et La métaphore vive, Paris, Seuil, 1975.

28 A. VERGOTE, L'interprétation du langage religieux, Paris, Seuil, 1974.

29 Nous avons essayé de montrer les conséquences de ce déplacement de I’hermé-
neutique contemporaine dans notre article « La crise de I'herméneutique et ses consé-
quences pour la théologie», Revue des sciences religieuses, 52 (1978), pp. 268-296.



242 CLAUDE GEFFRE

macher et de Dilthey. Elle cherche a privilégier ’objectivité du texte, non
pas au sens ou il y aurait déja la un sens donng, objectivité, qu’il suffirait de
déchiffrer, mais au sens ou, comme dit Paul Ricceur, il y a un monde du
texte qui renvoie a une représentation originale du monde et de 'homme?°.
Dans le cas du texte biblique, c’est cet étre-nouveau du texte qui est créateur
de quelque chose de nouveau dans I'homme, de son «étre nouveau». Le
discours théologique compris comme herméneutique ne cherche pas a
expliquer les grandes catégories de la révélation a partir de concepts qui lui
sont extrinséques. Elle s’efforce de parvenir & une «monstration» de la
verité originaire des symboles-clés de I'univers biblique.

3. La pratique comme lieu théologique

Dans mon effort pour restituer le paysage intellectuel de la théologie
francaise, je ne puis passer sous silence I’attention accrue des théologiens
francais pour les pratiques, qu'il s’agisse de la pratique historique des
hommes en général ou des pratiques individuelles ou sociales des chrétiens.
Comme je I’ai dit plus haut, c’est le lieu par excellence d’un dialogue fécond
entre les sciences humaines et la théologie. Nous disposons dé¢ja d’un cer-
tain nombre de travaux significatifs ou des théologiens renouvellent notre
intelligence du mystére chrétien en mettant en ceuvre les pratiques et les
résultats d’une science humaine. Je pense a Gérard Defois®! et Jacques
Audinet?? pour la sociologie, a Jacques Pohier®}, Denis Vasse*, Xavier
Thévenot3® pour la psychanalyse, & Guy Lafon3¢ et Antoine Delzant?’ pour
la linguistique, a Louis-Marie Chauvet®® et Michel de Certeau®® pour
I’anthropologie culturelle. Il est intéressant par exemple de noter que, dans
une maison d’éditions comme le Cerf, on a vu la naissance, en 1972, d’'une
collection « Sciences humaines et religions» a dominante sociologique; en

30 Cf. P. Ric&UR, « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique »,
dans Exegesis. Probléemes de méthode et exercices de lecture (Genése 22 et Luc 15),
Neuchitel, Delachaux & Niestlé, 1975, p. 216-228.

31 G. Drroris, « Révélation et société. La constitution Dei Verbum et les fonctions
sociales de I’Ecriture », Recherche de Sciences Religieuses (1975), p. 457-504.

32J. AuDINET, « Théologie pratique et pratique théologique», dans Le déplace-
ment de la théologie, Paris, Beauchesne, 1977, p. 91-107.

33J. POHIER, Au nom du Peére. Recherches théologiques et psychanalytiques, Paris,
Cerf, 1972; Quand je dis Dieu, Paris, Seuil, 1977.

34 D. VASSE, Le temps du désir. Essai sur le corps et la parole, Paris, Seuil, 1969.

33 X. THEVENOT, « Les célibats, risques et chances», Ftudes, Mai 1980, p. 659-677;
Sexualité et vie chrétienne, point de vue catholique, Paris, Centurion, 1981.

36 G. LAFON, Esquisses pour un christianisme, Paris, Cerf, 1979.

37 A. DELZANT, op. cit. (n° 21).

38 L. M. CHAUVET, Du symboligue au symbole. Essai sur les sacrements, Paris, Cerf,
1979.

39 M. pe CERTEAU et J. M. DOMENACH, Le christianisme éclaté, Paris, Seuil, 1974.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 243

1974, la collection liturgique bien connue Lex Orandi s’est transformeée et a
pris le titre «Rites et Symboles»; et en 1976, la collection «Cogitatio
Fidei», dont j’ai la responsabilité, a pris comme sous-titre: « Théologie et
sciences religieuses ».

La théologie frangaise a toujours eu une orientation pastorale. Elle est
moins académique que la théologie allemande. Aujourd’hui encore, elle a la
hantise de surmonter le fossé entre le dire théorique de I’Eglise et le faire
concret dont téemoigne la pratique de chrétiens. On trouvera un exemple
particulierement significatif de cette théologie frangaise non-académique et
attentive a ’expérience concréte dans I’ceuvre théologique de J.-P. Jossua
(plusieurs ouvrages publiés aux Editions du Cerf). On parlera justement de
théologie pratique (cf. R. Marlé)* pour désigner une théologie qui non seu-
lement part de la pratique comme lieu theologique, mais est préte a se
laisser mettre en question par la pratique. Il ne s’agit pas de donner un
primat a la pratique, ni d’identifier théorie et pratique, mais parler d’'une
tension entre les deux. Une théorie a constamment besoin d’étre vérifiée ou
infirmée par la pratique. Et celle-ci doit étre de nouveau transcendée par la
théorie. A ce prix, on peut parler d’une théorie critique. A ce prix aussi,
c’est-a-dire au prix d’une confrontation incessante du croire et du faire, on
peut parler d’une théologie critique. Les théologiens frangais ont le souci de
ne pas se contenter d’un discours théologique qui ne déboucherait pas sur
une pratique. Mais en méme temps, ils sont de plus en plus attentifs aux
pratiques historiques des chrétiens. Il s’agit 1a en effet de pratiques signi-
fiantes qui sont créatrices de sens nouveaux et d’interprétations nouvelles
du message chrétien.

Comme I’a montré I’histoire ultérieure du marxisme et comme le souli-
gnent aujourd’hui les représentants de I’Ecole de Francfort, le projet d'une
identification de la théorie et de la pratique est un idéal impossible qui
risque de nous faire retomber dans un nouveau dogmatisme. Mais nous
n’avons pas encore mesuré toutes les conséquences d'une nouvelle intelli-
gence des rapports entre théorie et pratique pour la maniére de pratiquer la
théologie!.

A moins d’étre de plus en plus culturellement marginalisée, la théologie
ne peut ignorer qu’il y a d’autres approches de la veérité que celle de la
connaissance spéculative au sens classique. Le fameux dialogue avec les
sciences humaines peut étre sans lendemain s’il s’agit seulement de «récu-
pérer» en théologie les résultats des sciences humaines. Les théologiens
franc¢ais comprennent de mieux en mieux qu’il s’agit d’accepter la remise en

40 R. MARLE, Le projet de théologie pratique, Paris, Beauchesne, 1979.

41 'Un ouvrage collectif comme Le déplacement de la théologie essaie de réfléchir
sur ses conséquences: voir les conclusions par C. GEFFRE, J. AUDINET, P. CoLIN, op.
cit. p. 169-184.



244 CLAUDE GEFFRE

question de notre rationalité théologique par les nouvelles rationalités mises
en ceuvre par les sciences humaines dans leur approche de la réalité, qu’il
s’agisse de la société ou de 'homme. Or justement leur approche n’est pas
celle d’un savoir totalisant. Il s’agit beaucoup plus d’une entreprise qui est
inséparablement vérification et production de rationalité.

Le débat le plus urgent est donc d’ordre épistémologique. Il faudrait
acclimater en théologie ce que Michel Foucault appelle «I'aléthurgie»,
c’est-a-dire cette intrication du vrai et du faire qui s’impose de plus en plus
comme un lien de vérification mutuelle. On peut accepter de définir la théo-
logie comme une herméneutique de la Parole de Dieu. Mais il ne peut s’agir
d’une interprétation théorique de I'Ecriture qui fasse abstraction de la pra-
tique actuelle des chrétiens. La théologie n’est pas un savoir absolu, anté-
rieur a la praxis chrétienne, celle de la foi et de la charité. C’est celle-ci qui
est le lieu adéquat de l'interprétation de ’Ecriture. La pratique concreéte des
chrétiens est autre chose que le champ d’application d’une théologie dog-
matique immuable ou méme le simple conditionnement accidentel d’un
message chrétien déja tout constitué. Dans une vision de foi qui fait sa place
a laction permanente de I’Esprit, il faut comprendre la pratique historique
des chrétiens et des diverses Eglises comme des pratiques signifiantes qui
sont au service d’une réinterprétation créatrice du message chrétien.

Ainsi, 'importance donnée a la pratique comme lieu théologique
entraine un véritable retournement dans la maniere de concevoir le travail
théologique. La théologie comme théologie de la praxis ne peut se contenter
d’une interprétation différente du message chrétien. Elle est creatrice de
nouvelles possibilités d’existence*?. A partir du moment ou 'on prend au
sérieux la pratique propre a chaque Eglise en tant qu’elle est conditionnée
par une culture originale et par des mouvements historiques spécifiques, on
doit renoncer a I'idéal illusoire d’'une théologie universelle valable pour
toute I’Eglise. Nous vivons désormais dans une situation de pluralisme
théologique insurmontable. Nous savons déja I'importance des théologies
latino-américaines comme théologies dites de la libération. Mais nous
connaissons aussi des essais de théologie africaine, asiatique... A Paris sur-
tout, du fait de la présence de nombreux étudiants venant des Eglises du
Tiers Monde, nous sommes trés attentifs a ce phénomeéne nouveau. L’avenir
de la théologie chrétienne ne se joue plus uniquement en Occident. Nous
sommes donc invités a remettre en cause l’ethnocentrisme occidental de
notre théologie et a nous ouvrir aux possibilités nouvelles d’intelligence de
la foi que nous proposent d’autres mondes culturels. Les études de doctorat
dont j’ai la responsabilité comportent plusieurs séminaires de réflexion sur

42 Sur cette dimension pratique de I'herméneutique, on se reportera tout spéciale-
ment a P. GISEL, Vérité et histoire. La Théologie dans la modernité: Ernst Kdsemann,
Genéve-Paris, Labor et Fides-Beauchesne, 1977.



LA THEOLOGIE CATHOLIQUE FRANCAISE 245

les rapports entre la théologie chrétienne et les cultures non occidentales et
plusieurs travaux de these s’inscrivent dans ce champ de recherche.

Ainsi au terme de ce rapide tour d’horizon, la théologie frangaise de
I’apres-Concile peut sembler modeste. Elle compte peu d’ouvrages systéma-
tiques de portée internationale. Mais elle se caractérise par une extréme
attention aux signes des temps dans 'ordre culturel, social et ecclésial. Par
1a, elle se veut au service de ’Eglise universelle et elle prépare peut-étre des
printemps théologiques nouveaux dont I'Europe n’aura pas le monopole.



	Silence et promesses de la théologie catholique française

