
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 3

Artikel: Silence et promesses de la théologie catholique française

Autor: Geffré, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 227-245

SILENCE ET PROMESSES DE LA THÉOLOGIE
CATHOLIQUE FRANÇAISE

CLAUDE GEFFRÉ

Il est difficile de porter un jugement sur la situation de la théologie en

France. Et je suis sans doute moi-même trop engagé dans les tâches
quotidiennes de la théologie — soit comme enseignant, soit comme directeur
d'une collection de théologie dans une maison d'édition — pour avoir le

recul nécessaire.

En tout cas, dès que l'on sort de France et que l'on participe à des

réunions internationales, on recueille une opinion largement partagée: depuis
la fin du Concile de Vatican II, la théologie française n'a plus la même

audience internationale qu'auparavant. Certains n'hésitent pas à déplorer le

silence ou le désert de la théologie française. Je me souviens toujours de

cette lettre ouverte adressée au Père Congar par Hans Küng en 1970:

«Entre la seconde guerre mondiale et Vatican II, c'est surtout la théologie
française qui n'a cessé d'élever la voix pour un renouveau de l'Eglise et de

la théologie. Pourquoi, depuis le Concile, un si profond silence?... » ' Et je
n'oublie pas que, lorsque la revue internationale Concilium fut créée en

1965, la seule section confiée à des Français (il s'agissait du P. Duquoc et de

moi-même) fut celle de Spiritualité. Comme éditeur, je dois d'ailleurs
constater combien nos ouvrages de dogmatique ou d'exégèse sont peu
traduits à l'étranger — en particulier en Allemagne et aux Etats-Unis — alors

qu'il y a toujours une demande importante d'ouvrages de spiritualité
française.

Cependant, ce premier jugement négatif demande à être nuancé.
Certains observateurs plus attentifs, qui ne mesurent pas la valeur d'une théologie

au nombre de ses best-sellers, sont prêts à reconnaître la richesse des

courants théologiques français, parfois souterrains et discrets, qui laissent

espérer un nouveau printemps2.
Dans une première partie, je voudrais m'efforcer de rendre compte de ce

double phénomène, à la fois la vitalité de la théologie française d'hier et son

1 La Croix, 7 août 1970, citée par Y. Congar, « Regards sur la théologie française
d'aujourd'hui », dans Savoir, faire, espérer: les limites de la raison, Facultés Univ. St-

Louis, Bruxelles, 1976, t. 2, p. 697.
2 On peut se reporter par exemple au jugement nuancé de F. Refoulé «Orientations

nouvelles de la théologie en France», Le Supplément, n° 105, Mai 1973, p.
119-147.



228 CLAUDE GEFFRÉ

apparente stérilité d'aujourd'hui. Ensuite, dans une seconde partie, je
voudrais vous introduire aux orientations actuelles les plus prometteuses de la
théologie française.

I. La théologie française hier et aujourd'hui

1. La vitalité de la théologie française avant le Concile

Ceux qui écriront l'histoire du deuxième Concile du Vatican diront sans

doute combien celui-ci doit aux théologiens de langue française. A bien des

égards, le Concile fut un point d'arrivée, c'est-à-dire la consécration de tout
un renouveau théologique qui commença après la deuxième guerre mondiale

et dont les théologiens français furent le meilleurs artisans.

Mais le «succès» de la théologie française s'inscrit dans un contexte
plus large, celui de l'effervescence du catholicisme français dans l'immédiat
après-guerre. Et alors que la France républicaine héritait d'une longue
tradition anticléricale inséparable de la sacro-sainte séparation de l'Eglise et de

l'Etat, ce réveil religieux est dû, pour une bonne part, à des laïcs.

a) Il faut d'abord saluer comme une nouveauté en France une certaine
réconciliation de la religion et de la culture grâce à des très grands écrivains

comme Péguy, Bernanos, Claudel, Mauriac. De même, sur le plan philosophique,

on ne peut oublier l'influence d'auteurs comme Jacques Maritain et

Etienne Gilson qui débordait largement le cadre relativement étroit des

néo-thomistes. Enfin, pour beaucoup d'intellectuels appartenant au monde

scientifique, le nom de Teilhard de Chardin fut le symbole d'une réconciliation

de la science et de la foi et d'une attitude positive de l'Eglise à l'égard
du monde moderne et du progrès.

b) En second lieu, on ne comprend rien à la théologie française d'avant
le Concile si on sous-estime l'importance d'une nouvelle militance
chrétienne en plein monde, encouragée par des mouvements d'Action Catholique

comme la J.O.C., la J.A.C., la J.E.C. La prise de conscience de la fin
d'une Eglise de chrétienté coïncidait avec un élan missionnaire magnifique
surtout à l'égard du monde ouvrier. Le petit livre des abbés Godin et

Daniel, France, pays de mission, fut le symbole de cette ère nouvelle. La
création de la Mission de France par le Cardinal Suhard et l'expérience des

prêtres-ouvriers sont les événements marquants d'une ère nouvelle où

l'Eglise n'est plus repliée sur elle-même, mais cherche le dialogue avec le

monde de l'incroyance et de la sécularisation. C'est aussi l'époque où un
laïc chrétien comme Emmanuel Mounier se faisait — avec son équipe de la

revue Esprit— le théoricien et le prophète pour l'ensemble de l'Eglise de ce

que le Père Chenu appelait «la fin de l'ère constantinienne».



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 229

c) Enfin, ce contexte plus large de la théologie française serait incomplet
si on passait sous silence ces grandes figures de la spiritualité qu'on peut
désigner comme une «spiritualité missionnaire» que sont Thérèse de

Lisieux et Charles de Foucauld. Leur «esprit» a suscité des milliers de

vocations missionnaires et a mis la France au premier rang des missions
extérieures catholiques.

Ce cadre plus vaste étant posé, il faut chercher maintenant à caractériser

ce qui a fait l'originalité et le renom de la théologie française de l'après-

guerre. Il me semble que l'on peut retenir trois traits essentiels: le retour aux

sources, l'intérêt pour la recherche ecclésiologique, et une orientation pastorale

et œcuménique. Ces orientations se retrouveront dans les grands textes

doctrinaux de Vatican II.

a) Le retour aux sources

La théologie de l'après-guerre a été marquée par le ressourcement. On
cherchait à rompre avec une théologie scolaire, celle de la Contre-Réforme,

pour retrouver un certain nombre de richesses traditionnelles qui étaient
tombées dans l'oubli. On ne dira jamais assez l'importance du renouveau
biblique, patristique, liturgique entre 1946 et 1962. Durant cette période, les

traductions de la Bible se sont multipliées: qu'il suffise de citer la traduction
de la Bible de Jérusalem aux Editions du Cerf! De même, on sait l'influence

pour le mouvement liturgique d'une revue comme la Maison-Dieu ou d'une
collection comme Lex orandi dont un des livres les plus célèbres fut le Mystère

Pascal de Louis Bouyer. Dans le domaine du renouveau patristique, on
doit faire une mention spéciale de la fameuse collection «Sources
Chrétiennes» lancée aux Editions du Cerf en 1942) et qui mettait à la disposition

d'un large public les trésors de la tradition patristique. De son côté, la

collection Unam Sanctam, animée par le Père Congar, permettait de
redécouvrir les richesses d'une ecclésiologie qui ne soit pas uniquement celle de

l'Ecole romaine et qui témoigne d'une large ouverture œcuménique.
C'est précisément ce retour aux sources qui fut l'occasion d'un conflit

entre les théologiens français les plus réputés et l'autorité romaine sous le

pontificat de Pie XII. Ce qu'on a appelé alors «la théologie nouvelle» était
le fait des deux Ecoles de Théologie les plus marquantes de l'après-guerre:
celle des Pères jésuites de Fourvière et celle des Pères dominicains du
Saulchoir. On leur reprochait, en gros, d'introduire le raisonnement historique
en Dogmatique et d'aboutir au relativisme historique non seulement des

systèmes théologiques mais des formules dogmatiques elles-mêmes. Un
élève du Père de Lubac, le Père Bouillard, dans son livre Conversion et grâce

(1942), posait la question de la relativité historique du thomisme comme
théologie. A l'encontre des grands commentateurs, le Père Chenu réinterprétait

saint Thomas à l'intérieur d'une histoire globale restituée dans ses



230 CLAUDE GEFFRÉ

médiations économiques, sociales, idéologiques et il réhabilitait la théologie
symbolique face à une théologie scolastique abstraite.

De son côté, le Père de Lubac exhumait l'exégèse symbolique des Pères

et du Moyen Age et mettait en valeur le caractère profondément
sacramentel de l'Eglise. Et le Père Congar, grâce à un travail historique acharné,
prenait ses distances à l'égard de l'ecclésiologie hiérarchique de la Contre-
Réforme pour retrouver une tradition plus ancienne nourrie de l'Ecriture,
des Pères et de saint Thomas.

Paradoxalement, ce sont les mêmes hommes qui furent en conflit avec
Rome parce qu'ils faisaient appel d'une tradition plus récente à une tradition

plus ancienne qui furent aussi les meilleurs artisans de l'œuvre doctrinale

de Vatican II. C'est cette théologie-là, plus sensible à l'économie du
salut qu'à l'étude abstraite de l'en-soi des mystères, qui a trouvé son aboutissement

dans les deux grandes constitutions dogmatiques de Vatican II,
Lumen Gentium et Dei Verbum. On a pu écrire que ce dernier texte, en
particulier, marquait la fin de la Contre-Réforme. C'était la fin d'une théologie
scolaire purement analytique et deductive. Le Concile consacrait un
nouveau mode de « théologiser » qui se cherchait depuis plus de trente ans, en

France surtout, et qui voulait prendre au sérieux toutes les conséquences
d'une conception de la révélation chrétienne comprise comme histoire du
salut et non comme catalogue de propositions révélées3.

b) L'intérêt pour l'ecclésiologie

C'est surtout dans le domaine de l'ecclésiologie que la théologie
française a acquis une réputation internationale. Je viens déjà de le mentionner
à propos du retour aux sources. Cet intérêt ecclésiologique était inséparable
de la vitalité du catholicisme français et des problèmes posés par la
naissance d'un laïcat responsable, la remise en question de certaines formes du
ministère sacerdotal, le dialogue œcuménique. A la différence de théologiens

allemands aussi bien protestants que catholiques, les théologiens français

d'avant le Concile n'ont pas développé de théologie fondamentale ou

dogmatique systématique. On ne trouve pas en France l'équivalent des

Barth — Bultmann — Rahner ou, aujourd'hui, Ebeling, Moltmann,
Pannenberg, Jüngel. Ce sont plutôt des philosophes comme La Berthonnière et

Blondel qui ont posé des questions de théologie fondamentale.
Avec Lumen Gentium, on passait d'une ecclésiologie de type sociétaire

qui privilégie trop uniquement la structure hiérarchique de l'Eglise à une

conception plus sacramentelle de l'Eglise comme communio, comme Peuple
de Dieu tout entier sacerdotal, comme devenir historique du Peuple de

3 C'est ce qui ressort du Commentaire que le P. De Lubac a consacré au Préambule

et au Chapitre I de la Constitution Dei Verbum: La Révélation Divine, Cerf,
1968, t. I, pp. 159-302.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 231

Dieu sous l'action de l'Esprit-Saint. Le texte du Concile a suscité en France
et en Belgique de très nombreux commentaires. Aujourd'hui, une plus
grande attention à la tradition orientale nous inclinerait à déceler un

manque de pneumatologie: l'ecclésiologie de Vatican II est encore trop
christo-moniste. Mais on ne dira jamais assez combien cette fin de la théologie

baroque post-tridentine doit à l'influence d'hommes comme le Père de

Lubac Corpus Mysticum le P. Congar Vraie et Fausse Réforme, La Théologie

du Laïcat...) et à Mgr Philipps de Louvain.

c) L'orientation pastorale

Il y avait parmi les théologiens français d'authentiques chercheurs de

réputation internationale. Mais ils n'étaient jamais coupés de la base et des

problèmes pastoraux les plus immédiats de l'Eglise de France. A cet égard,
il ne faut jamais oublier le statut particulier des théologiens français qui ne
sont pas comme leurs collègues allemands ou hollandais des professeurs
d'université payés par l'Etat. Cela donne à leur théologie une orientation
plus pastorale et moins académique.

Ce sont les mêmes qui, comme les Pères Chenu et Congar, étaient les

représentants de la théologie universitaire qui furent très engagés à la base

dans certains mouvements d'Action Catholique ou dans de nouvelles initiatives

d'ordre apostolique comme, par exemple, l'expérience des prêtres-
ouvriers.

Il faut rappeler aussi que la théologie française d'avant le Concile était

profondément conditionnée par le dialogue avec l'athéisme. Les théologiens
français n'étaient pas uniquement des hommes de cabinet cherchant à

perfectionner un système théologique à l'usage purement interne de l'Eglise. Ils
étaient en dialogue avec des représentants de la pensée incroyante,
marxistes ou existentialistes (pensons à Garaudy, Sartre et Camus), et avec
des laïcs qui étaient plongés dans le monde de l'incroyance. L'Eglise sortait
du ghetto et découvrait qu'elle avait beaucoup à recevoir d'autres mondes

spirituels que le sien, fussent-ils athées. A cet égard, on ne saurait sous-
estimer l'influence considérable de Teilhard de Chardin sur la théologie
française. La reconnaissance du monde dans son autonomie, un certain

optimisme à l'égard des valeurs d'une culture séculière, un jugement plus
nuancé sur la portée morale de certaines formes de l'athéisme moderne
trouvèrent d'ailleurs leur écho dans le fameux Schéma XIII, la Constitution
Gaudium et Spes du Concile.

2. L'apparente stérilité de la théologie française d'après le Concile

Avec d'autres en Belgique et en Allemagne, les théologiens français
furent donc les pionniers du renouveau biblique, liturgique, ecclésiologique
et œcuménique. Ce travail théologique intense trouva sa consécration à



232 CLAUDE GEFFRÉ

Vatican II. Il est incontestable que l'œuvre dogmatique du Concile fut
surtout ecclésiologique. Elle fut à la fois le point d'arrivée et le point de départ
de recherches ecclésiologiques fondamentales concernant la Collégialité, les

Eglises locales, les ministères, la place des laïcs dans l'Eglise, l'unité des

chrétiens...
Mais il est permis de penser que c'est le succès même de la théologie

française d'avant le Concile qui explique son éclipse actuelle. Cette théologie

avant tout ecclésiologique, actualisée aux sources de la tradition s'est

développée à l'intérieur de la foi et au service de l'Institution-Eglise. Elle

répondait à l'attente d'une Eglise menacée de dysfonctionnement à l'intérieur

d'elle-même. Or l'après-Concile inaugure un tout autre climat. La

théologie d'après le Concile ne pouvait pas se contenter d'être un commentaire

des textes de Vatican II. Alors que les textes conciliaires étaient novateurs

au nom de la continuité et de l'unanimité dans l'Eglise, c'est l'évidence
des ruptures qui va s'imposer après le Concile. Il ne va pas de soi, en effet,
de passer d'une « hiérarchologie » à une Eglise Peuple de Dieu découvrant

une liberté nouvelle.

Depuis plus de vingt ans, la théologie chrétienne est donc affrontée à des

tâches urgentes qui n'ont pas été directement abordées par le Concile: la

rencontre du christianisme et de la culture moderne, la possibilité du

langage sur Dieu, le sens de l'existence chrétienne dans un monde sécularisé, le

renouvellement du langage de la foi et des rites chrétiens en fonction des

cultures non-occidentales, le rapport entre les mouvements historiques de

libération et le salut eschatologique.
Ce n'est pas diminuer leur mérite de reconnaître que les théologiens

français qui ont tellement fait pour la grandeur de Vatican II étaient encore,
à bien des égards, philosophiquement et culturellement, des hommes du
XIXe siècle. Ils ont développé une théologie conforme aux intuitions-
maîtresses de Vatican II et portant surtout sur des questions intra-ecclé-
siales. Ils ont été presque entièrement pris par ce travail institutionnel de

très longue haleine. Et ils se sentent beaucoup plus démunis quand il s'agit
de confronter la foi avec la modernité et de renouveler la crédibilité du

christianisme en fonction du régime moderne de l'intelligence.
Mais s'il est vrai que le climat a beaucoup changé dans l'Eglise

postconciliaire, s'il est vrai que la foi est soumise à des questions radicales qui
lui viennent d'une culture que l'on a qualifiée de «post-chrétienne», pourquoi

les théologiens qui ont joué un rôle si actif à Vatican II ont-ils si peu
de successeurs, pourquoi la production française est-elle si modeste sur le

marché international de la théologie?
Il est difficile de donner des réponses satisfaisantes. Il est tout de même

possible de faire état de quelques données incontestables. Certaines sont
d'ordre sociologique. D'autres relèvent plutôt du statut épistémologique de

la théologie.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 233

a) Il faut, tout d'abord, rappeler la pauvreté en hommes de la théologie
française. La chute dramatique des vocations sacerdotales et religieuses
depuis environ 1965 a contraint beaucoup de séminaires et de scolasticats à

fermer leurs portes ou à se regrouper. Il y avait encore environ un séminaire

par diocèse avant Vatican II4. Ils sont moins de la moitié aujourd'hui et ils
ont rarement un cycle complet de philosophie et de théologie. Cela a libéré
de nombreux professeurs pour le ministère et la formation permanente des

clercs et des laïcs. Mais ils sont souvent perdus pour une recherche théologique

aboutissant à des publications.
On sait par ailleurs que, par suite de la loi de séparation entre Eglise et

Etat (1905), il n'y a pas de Faculté de théologie dans les universités
françaises à l'exception de Strasbourg et d'un institut à Metz puisque l'Alsace-
Lorraine demeure sous régime concordataire. Paris, Strasbourg, Lyon,
auxquels il faut ajouter le centre Sèvres des Jésuites à Paris demeurent des

centres théologiques très vivants avec de nombreux étudiants clercs et laïcs.

Les Facultés de théologie des autres instituts catholiques de Toulouse, Lille
et Angers connaissent de grandes difficultés du point de vue du recrutement
de leurs professeurs et de leurs étudiants.

Si l'on met à part le cas de Strasbourg, où les Facultés de théologie
catholique et protestante sont reconnues par l'Etat, tous les instituts catholiques

de France doivent faire face à une situation financière préoccupante.
Ils ne subsistent que grâce à une subvention officieuse du gouvernement qui
peut toujours être diminuée ou supprimée dans la nouvelle conjoncture
politique actuelle. Faute de ressources financières, peu de professeurs de

théologie peuvent se consacrer à plein temps à la recherche théologique. Ils
sont souvent surchargés de tâches d'enseignement ou de tâches administratives.

Et ils ne disposent pas, comme leurs collègues allemands, d'assistants
et de secrétaires. Ils doivent parfois accepter une activité annexe pour
compléter leurs ressources. Et il n'est pas rare que les théologiens chargés d'un
enseignement universitaire soient aussi sollicités pour l'animation de

sessions, de groupes de travail, de revues non scientifiques, etc. Cela ne favorise

pas la production théologique, même si cela a l'avantage de maintenir
l'orientation profondément pastorale de la théologie française.

Aussi étonnant que cela puisse paraître, l'épiscopat français n'a pas
prévu un fonds de recherche qui puisse aider les théologiens isolés et favoriser

la publication des thèses ou travaux. On assiste donc parfois à un
exode des meilleurs cerveaux théologiques vers les sciences humaines de la

religion, à cause de l'insécurité de l'emploi en théologie, de l'absence de

bourses, à cause aussi sans doute d'un manque de liberté de recherche dans
les structures officielles de l'Eglise.

4 Cf. A. Rousseau et J.-P. Leconte, « Les conditions sociales du travail
théologique», dans Concilium, n° 135, p. 19-27.



234 CLAUDE GEFFRE

J'ajoute enfin que l'absence de leaders incontestés et d'ouvrages
marquants de renommée internationale dans le paysage théologique français ne
doit pas nous conduire à sous-estimer une intense activité théologique qui
ne se situe plus dans les lieux institutionnels classiques comme les Facultés
de théologie ou les Séminaires.

Le phénomène le plus intéressant de la théologie française actuelle, c'est
la multiplication des centres théologiques non universitaires et l'intérêt
croissant des laïcs pour la théologie. Cela remet évidemment en question la

prépondérance d'une théologie de style universitaire plus ou moins clérical.
Il s'agit d'une théologie plus tâtonnante qui veut être l'expression du vécu
de telle ou telle communauté de base ou de tel groupe de travail. Cette théologie

a déjà ses organes d'expression comme la collection « Dossiers libres»
des Editions du Cerf et de nombreuses publications sous forme de polycopiés5.

b) Le déplacement de la théologie d'après le Concile

Pour rendre compte d'un certain silence de la théologie française, il ne

suffit pas d'invoquer son infrastructure sociologique et démographique. Il
faut parler aussi, plus de quinze ans après le Concile, d'un déplacement de

la théologie sous le choc de la critique de plus en plus radicale du langage
religieux et du succès des sciences humaines.

On peut dire que les quinze années qui ont suivi le Concile sont caractérisées

par la déconstruction du système de pensée catholique, déconstruction
qui correspondait à une certaine désarticulation du corps ecclésial lui-
même. La théologie dogmatique, comme discours ecclésial, s'est donc
trouvée remise en cause parce qu'elle n'assurait plus la cohésion du corps
ecclésial dont les membres prenaient leur autonomie. Ce phénomène est

sans doute général dans l'Eglise depuis le Concile. Mais il a pris une plus
grande acuité en France à cause du succès de la linguistique et d'une
idéologie comme le structuralisme qui aboutissait à une critique radicale du

langage comme langage du sens, à cause aussi du succès grandissant des

sciences humaines, de la sociologie tout particulièrement.
D'une part, le théologien est devenu beaucoup plus critique à l'égard de

son propre discours: il s'interroge nécessairement sur ses conditions de
production (socio-économiques, psychologiques, linguistiques). D'autre part,
par suite de l'absence d'un discours idéologique cohérent, l'attention des

théologiens s'est portée de plus en plus sur les pratiques. Et là ils entraient

en conflit ou en collaboration avec les divers experts des sciences humaines.

5 Mais pour être tout à fait juste, il faut préciser que ce sont aussi des laïcs qui
sont les animateurs et pour une bonne part les rédacteurs de revues théologiques
universitaires comme Les quatre Fleuves et Communio.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 235

Je pense que c'est ce nouveau dialogue avec les sciences humaines — en

particulier les sciences humaines de la religion — qui caractérise la
nouveauté du climat théologique en France et qui explique en partie la relative
pauvreté de la production théologique française6.

En France, beaucoup plus qu'en Allemagne, la visée totalisatrice du
discours dogmatique a été remise en question par les théologiens eux-mêmes.

L'ancien discours théologique éclate en discours parcellaires. Beaucoup de

questions cruciales, d'ordre dogmatique ou moral, sont abordées, mais elles

le seront sous forme d'articles ou d'essais, sans grande bibliographie théologique

classique, mais en se basant sur des pratiques ou des analyses scientifiques

profanes.
Les théologiens sérieux ne manquent pas en France. Mais ils sont

devenus plus modestes, plus silencieux que leurs grands aînés d'avant le

Concile car ils savent mieux que quiconque que le langage de la foi est

soumis à un questionnement radical et que les pratiques chrétiennes relèvent

d'une autre analyse que le seul jugement théologique. On ne compte
plus le nombre de congrès, de sessions ou de séminaires où le théologien se

voit dans l'obligation de multiplier les réserves prudentes quand il intervient
à la suite d'experts historiens, sociologues, psychologues, linguistes. Il sait
très bien qu'il lui est impossible de se contenter de «récupérer» les sciences

humaines pour renouveler le langage de la foi. Le dogmaticien a donc
perdu son rôle privilégié. Et souvent, c'est l'exègète qui joue un rôle médiateur

en sauvegardant le principe d'une orthodoxie par le recours régulateur
à un texte normatif.

En conclusion, je dirais qu'on peut sans doute déplorer l'absence de

créativité des théologiens français. Mais on aurait tort d'interpréter cette

relative éclipse de la théologie française d'un point de vue purement négatif.
Il faut plutôt parler d'un silence provisoire qui est le signe d'une plus
grande lucidité. Malgré le caractère tâtonnant et même balbutiant des

recherches actuelles, on peut espérer que la théologie française n'a pas dit
son dernier mot. Elle se prépare, de manière encore souterraine, à relever le

défi de la contestation radicale du langage religieux qui fait suite à la rupture

de l'ancien ordre épistémologique.

II. Les orientations actuelles de la théologie française

Il n'y a plus en France de théologiens-vedettes ou d'Ecoles de théologie
caractérisées. Malgré l'éclatement du discours théologique dont j'ai parlé
plus haut, on peut repérer cependant des tendances générales qui donnent

6 Voir à cet égard le jugement de l'actuel secrétaire de l'Episcopat français, G.
Defois: «Le pari chrétien dans l'intelligence? Une tâche pour les Instituts catholiques?»

dans Etudes, Janvier 1976, p. 101-115.



236 CLAUDE GEFFRÉ

son visage propre à la théologie française. Je me contenterai de mentionner
trois grandes tendances. Et à chaque fois, on verra que le discours dogmatique

est nécessairement dépendant de l'évolution de la culture française —
surtout philosophique — au cours des vingt dernières années.

1. La nomination de Dieu au-delà de l'athéisme et du théisme

Comme dans d'autres pays, la théologie française a vécu longtemps sous
le signe de la concentration christologique et on ne saurait sous-estimer à cet

égard l'influence de K. Barth. Mais on sait que durant l'après-Concile —
sous la pression des milieux chrétiens les plus engagés dans des luttes politiques

— la théologie a été tentée de disjoindre le lien entre Jésus et le Christ.
La christologie risquait de devenir une simple «jésuologie» ou même une
christologie athéiste comme dans les théologies de la mort de Dieu.

La dogmatique française redécouvre « le droit de Dieu »7. Il faut même

parler d'un retour sauvage de Dieu hors des milieux théologiques. Ce retour
de Dieu est presque un phénomène de culture. Qu'il suffise de penser à des

essais comme ceux de Maurice Clavel Dieu est Dieu, nom de Dieu!&,
d'André Frossard Dieu existe, je l'ai rencontré9, René Girard Des choses

cachées depuis la fondation du monde10, et même à l'ouvrage d'un «nouveau
philosophe » comme Bernard-Henri Lévy qui, dans son Testament de Dieu,
fait de l'idée vétéro-testamentaire de Dieu l'unique rempart contre l'absolu-
tisation de l'Etat totalitaire ".

La dogmatique française — aussi bien protestante que catholique — fait
donc preuve d'un certain radicalisme dans sa recherche d'un langage sur
Dieu au-delà du théisme et de l'athéisme compris comme nihilisme et non
comme humanisme athée existentialiste ou marxiste. En ce sens, la pensée

théologique française est plus proche d'un ouvrage comme celui d'E. Jüngel
Gott als Geheimmis der Welt12 que de l'ouvrage encore trop apologétique
d'H. Küng Existiert Gott?n. Mais pour comprendre cet effort théologique,
il faut tenir compte d'un certain nombre de données propres au paysage
culturel français.

7 C'est le titre de l'ouvrage de Cl. Bruaire, Paris, Aubier, 1974.
8 M. Clavel, Dieu est Dieu, nom de Dieu! Paris, Grasset, 1976.
9 A. Frossard, Dieu existe, je l'ai rencontré, Paris, Fayard, 1975.
10 R. Girard, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris, Grasset,

1978.
11 B. H. Lévy, Le Testament de Dieu, Paris, Grasset, 1979.
12 E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen, J.B.C Mohr, 1977.
13 H. Küng, Existiert Gott?, München, Piper, 1978.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 237

a) La crise du théisme métaphysique

La pensée théologique française a reçu de plein fouet la critique
heideggerienne de l'onto-théologie14. Le néo-thomisme qui fut si florissant en
France entre les deux guerres n'existe plus que dans des milieux isolés. Il
n'y a pas eu comme en Allemagne sous l'influence de K. Rahner de tentative

pour donner une postérité à l'œuvre du P. Maréchal dans le sens d'une
réconciliation entre la métaphysique thomiste et la philosophie de l'esprit
de l'idéalisme allemand. Si on excepte des philosophes isolés comme
Claude Bruaire, il n'y a pas eu non plus en France de renouvellement de la

théologie systématique à partir de la dialectique hégélienne comme c'est le

cas dans l'œuvre de Pannenberg.
On est donc en présence d'essais théologiques qui s'efforcent de souligner

la différence entre le «théologique» de nature proprement ontologique

et le «théologique» qui vient proprement de Dieu, de même que la
différence entre le Dieu subsistant du théisme métaphysique et le Dieu de

Jésus-Christ (cf. l'ouvrage de Ch. Duquoc Dieu différent1^ ou l'ouvrage
collectif sous la direction de J. Moingt Dire ou Taire Dieu)16. Dans le sens

d'une critique de la théologie conceptuelle qui en reste au niveau de la

représentation au sens péjoratif de Heidegger, les théologiens ont beaucoup

reçu d'ouvrages philosophiques comme celui de Stanislas Breton Du
principe11 et celui de J.-Luc Marion L'idole et la distance1*. Ce jeune philosophe
montre que le Dieu conceptuel de l'onto-théologie pourrait bien n'être

qu'une «idole», c'est-à-dire la mise à la disposition de l'homme du divin
dans la méconnaissance de sa distance absolue.

b) La critique marxiste de l'idéologie

De plus en plus, le théologien doit répondre à la question « D'où parlez-
vous?» Les théologiens français sont devenus très sensibles à la fonction
idéologique que peut exercer la théologie à un moment historique donné.
Ils savent qu'il n'y a pas de discours théologique innocent. Il n'est pas

14Je me permets de renvoyer à mon étude, «La crise actuelle du théisme», Le
Supplément, n° 122 (1977), p. 357-379.

15 Ch. Duquoc, Dieu différent, Paris, Cerf, 1977. On peut déceler la même orientation

dans plusieurs ouvrages de la collection «Jésus — Jésus-Christ» dirigée par J.

Doré et publiée chez Desclée et Cie.
16 « Dire ou taire Dieu. Le procès de Dieu entre paroles et silences», Recherches

de sciences religieuses, Paris, 1979, avec en particulier les contributions de J. Moingt,
S. Breton, M. De Certeau, J. Greisch.

17 S. Breton, Du Principe. L'organisation contemporaine du pensable (Bibliothèque
des Sciences religieuses), Paris, Aubier, Cerf, 1971.

18 J. L. Marion, L'idole et la distance, Paris, Grasset, 1977.



238 CLAUDE GEFFRÉ

nécessaire d'être marxiste pour prendre au sérieux l'idée que l'histoire des

images sur Dieu a un lien avec l'histoire économique des sociétés. Il s'agit
donc de savoir quand la théologie dégénère en idéologie au service des

diverses formes de pouvoir, qu'il s'agisse du pouvoir à l'intérieur de l'Eglise
ou du pouvoir politique dans la société environnante. Comment nier, par
exemple, qu'un certain discours sur Dieu puisse fonctionner comme justification

d'un ordre social injuste? Les théologies de la libération ont pratiqué
un tel discernement. On trouve aussi en France des travaux dans le même

sens: Christianisme sans idéologie de Ch. Wackenheiml9 et Pouvoir et
vérité20, ouvrage collectif de la Faculté de théologie de Strasbourg.

c) La déconstruction du langage

La théologie dogmatique française cherche encore sa voie dans la

mesure où elle connaît un ébranlement de ses présupposés philosophiques
qui correspond à la crise profonde de la philosophie française. J'ai déjà
évoqué la critique de l'onto-théologie. Jean-Paul Sartre qui cherchait à

réconcilier phénoménologie, existentialisme et matérialisme historique a

dominé la philosophie française des années 40 et 50. Les tentatives de

renouvellement de la dogmatique à partir de l'existentialisme et du
personnalisme ont été sans lendemain. La philosophie sartrienne était encore une
philosophie du sujet et de la liberté créatrice. Or une telle philosophie a été

remise radicalement en cause par le structuralisme français des années 60

(M. Foucault, L. Althusser, J. Lacan, Cl. Lévi-Strauss).
Ce qui caractérise la révolution culturelle opérée par le structuralisme,

c'est la mise à mort de l'homme comme sujet au sens classique de la tradition

philosophique. On ne retient de l'homme que ce qui est formalisable.

L'homme, comme sujet concret se faisant dans l'histoire, comme intentionnalité

signifiante, disparaît. En combattant l'idéologie de l'homme sujet de

l'histoire, le structuralisme s'attaque aussi bien à l'humanisme théologique
qu'aux humanismes tels que l'existentialisme et le marxisme, qui malgré
leur athéisme apparaissent comme des théologies masquées qui divinisent
secrètement l'homme. Avec J. Derrida De la Grammatologie), ce mouvement

de pensée trouvera son expression radicale. Il veut pousser jusqu'à ses

ultimes conséquences la déconstruction de la métaphysique comme onto-
théologie opérée par Heidegger. En remettant en cause la relation
signifiant-signifié qui est au principe de toute herméneutique, il fait finalement le

procès de toute philosophie du sens, qu'elle soit classique, c'est-à-dire
métaphysique, ou moderne, c'est-à-dire husserlienne ou même heideggerienne.

19 Ch. Wackenheim, Christianisme sans idéologie, Paris, Gallimard, 1974.
20 Travaux du C.E.R.I.T. dirigés par M. Michel, Pouvoir et vérité, Paris, Cerf,

1981.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 239

Le radicalisme de Derrida remet en cause toute possibilité de discours
théologique. Certains théologiens français cherchent cependant à relever le défi.
Il faut signaler ici la tentative d'A. Delzant. Dans son ouvrage La communication

de Dieu21, il rompt délibérément avec les présupposés onto-théologi-
ques de la théologie et de l'herméneutique traditionnelle auxquelles il

reproche leur anthropocentrisme secret, et, à partir de la catégorie d'alliance
comme ordre symbolique, il ouvre les voies d'un discours neuf sur Dieu qui
soit sous le signe de la gratuité et non de l'utilitarisme.

Après avoir brièvement rappelé les conditionnements culturels majeurs
de la pensée théologique française, que conclure sur les tendances générales
de la théologie dogmatique qui se cherche en France sous forme d'articles
ou d'essais?

1. C'est une théologie qui prend acte du déclin de la métaphysique et

qui s'efforce de laisser Dieu être le Dieu de la révélation, plutôt que de le

reconstruire conceptuellement. Plutôt que de penser Dieu dans le discours
de la représentation, elle cherche à penser Dieu à partir de la catégorie
d'avènement (cf. A. Dumas, Nommer Dieu)22. Il s'agit de méditer l'avènement

d'un Dieu qui se manifeste dans les événements de l'histoire et du

monde, qui se manifeste plus dans l'altérité que dans l'identité; dans l'écart,
la gratuité et l'excès plus que dans l'immédiateté de sa présence (cf. M.
Corbin, L'inouï de Dieu)23. A cet égard, on ne doit pas négliger l'influence
croissante de l'œuvre d'E. Lévinas sur les théologiens français.

2. C'est une théologie qui cherche à repenser la transcendance de Dieu
comme transcendance de l'Amour et non comme transcendance de l'Etre
absolu. Dans cette perspective, à la suite de Rahner et de Moltmann, elle
cherche à dépasser l'opposition classique entre l'immutabilité de Dieu et le

devenir. Il s'agit de repenser l'événement de l'incarnation comme universel
concret et au-delà de la conceptualisation classique de renouveler notre
intelligence des attributs concrets de Dieu (son amour, sa passibilité, sa

vulnérabilité). L'événement historique ne se réduit pas à sa factualité contingente.

Comme l'a pressenti Hegel, il appartient à l'émergence même de la
vérité.

3. C'est une théologie qui, au-delà du nihilisme et du théisme, cherche

une réponse à l'injustifiable du monde actuel dans le Dieu crucifié. Dans ce

nom blasphématoire de Dieu crucifié, avant toute théologie de la rédemption,

ce qui nous a été révélé c'est la solidarité de Dieu avec l'injustifiable

21 A. Delzant, La communication de Dieu. Par-delà utile et inutile. Essai théologique

sur Tordre symbolique, Paris, Cerf, 1978.
22 A. Dumas, Nommer Dieu, Paris, Cerf, 1980
23 M. Corbin, L'inouï de Dieu, Bruges, Desclée de Brouwer, 1980.
24 Sur cette recherche du nom propre du Dieu chrétien au-delà du nihilisme et du

théisme, voir notre étude: «Père comme Nom propre de Dieu», Concilium, n" 163

(1981), pp. 67-77.



240 CLAUDE GEFFRÉ

par excellence, à savoir l'innocent qui souffre. La théologie française a

cherché à exploiter les intuitions-maîtresses de Bonhoeffer quand il affirme
que c'est la religion en général qui renvoie l'homme à la Toute-Puissance de
Dieu. La Bible, elle, renvoie l'homme à la faiblesse et à la souffrance de

Dieu. On peut citer en particulier les ouvrages de Fr. Varillon, L'humilité de

Dieu et La souffrance de Dieu25. Et Le Dieu crucifié de J. Moltmann a

trouvé une grande audience en France.
4. Je signale enfin l'influence de la théologie orientale sur certains

milieux théologiques français très attentifs au Retour de l'Esprit et à la

signification ecclésiale du Mouvement charismatique. Il y a eu l'âge de la

«concentration christologique». Il y a encore l'âge de «la nomination de

Dieu». Il y a déjà l'âge de «la célébration pneumatologique». Est-ce un
hasard si la dernière grande œuvre du P. Congar est consacrée au troisième
article: Je crois en l'Esprit-Saint?26

2. La théologie fondamentale comme herméneutique

La situation culturelle propre à la France, caractérisée en particulier par
une crise des fondements métaphysiques et une crise du langage du sens,
conduit nécessairement à des recherches multiples qui relèvent de ce qu'on
appelle la théologie fondamentale. Il s'agit d'assurer la crédibilité du
christianisme et les conditions de validité du discours sur Dieu.

Il va de soi que l'on ne peut plus se contenter d'une apologétique qui
fournirait une crédibilité extrinsèque du christianisme. Il s'agit de montrer à

partir de la logique même de la foi que le christianisme est plein de sens

pour l'existence humaine.
Dans cette perspective, la théologie fondamentale en France tend à se

comprendre comme une herméneutique de la Parole de Dieu. Qui dit
herméneutique dit interprétation des textes et primauté de la recherche du sens

sur le seul souci de la vérité objective. Sans doute, cette promotion du sens

ne peut aboutir à faire l'économie de la vérité. La grande mutation dans le

travail théologique c'est que le théologien travaille moins sur des énoncés

objectifs intemporels dont il cherche l'intelligence spéculative que sur des

textes (Ecritures saintes — écritures dogmatiques — écritures théologiques)
pris dans leur épaisseur textuelle et dont il cherche à actualiser les multiples
sens.

En France, la situation de la théologie fondamentale est commandée par
la contestation d'une métaphysique fondée sur l'ordre de la nature et d'une

philosophie centrée sur la subjectivité existentielle. On prend ses distances

non seulement par rapport à une théologie classique qui pensait pouvoir
25 Fr. Varillon, L'humilité de Dieu, Paris, Centurion, 1974; La souffrance de

Dieu, Paris, Centurion, 1975.
26 Y. Congar, Je crois en l'Esprit-Saint, 3 vol., Paris, Cerf, 1979-80.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 241

fournir une justification rationnelle de la foi à partir d'une elucidation des

facultés d'accueil de l'homme considéré comme nature spirituelle, mais
aussi de la philosophie transcendantale au sens de Rahner ou du personnalisme

théologique qui sont sous le signe du primat de la subjectivité
humaine.

Il semble que le lieu privilégié d'une précompréhension de la foi serait le

langage symbolique, qu'il s'agisse de l'archéologie humaine révélée dans le

langage mythique ou des latences humaines enfouies dans le langage de

l'inconscient mis à jour par la psychanalyse. A cet égard, beaucoup d'essais

théologiques français ont reçu une impulsion décisive des travaux en
herméneutique de Paul Ricœur27 et des recherches sur le langage analytique
d'Antoine Vergote28. La tâche d'une théologie fondamentale est de déchiffrer

les significations cachées dans le langage symbolique et de manifester à

la fois les continuités et les ruptures avec les grands symboles du langage
biblique. Qu'il suffise de penser à des thèmes comme ceux de la loi, de la

transgression, de l'innocence, du Père, du désir d'une Patrie, du paradis
perdu. Et un auteur comme René Girard veut nous persuader de cette
richesse inépuisable des grands mythes bibliques, alors que depuis Freud
nous sommes tentés d'interpréter notre inconscient collectif uniquement à

partir des mythes des tragiques grecs.
Je sais bien la difficulté de cette identification de la théologie fondamentale

et de l'herméneutique alors que cette dernière est l'objet d'un soupçon
radical de la part du structuralisme. Mais il est trop facile de faire le procès
de l'herméneutique sous prétexte que son destin est lié de manière inéluctable

à celui de la métaphysique. En face du langage symbolique de la
révélation, on ne peut se contenter d'une approche linguistique. Il relève aussi

d'une étude sémantique. Par ailleurs, tout langage relève d'une phénoménologie

par laquelle on tâche de ressaisir l'intentionnalité signifiante qui
préside au discours. Il faut même ajouter que l'on ne peut faire l'économie
d'une philosophie du langage où l'on considère le langage comme modalité
d'être. Avant d'être une parole adressée à quelqu'un, le langage est un dire :

il est une parole comme manifestation d'être. Le niveau ontologique du dire

comme manifestation universelle de l'être est le présupposé nécessaire

d'une théologie de la Parole de Dieu.

Enfin, les analyses structurales du langage conduisent à un déplacement
de l'herméneutique qui peut être d'un grand bénéfice pour le travail
théologique29. L'herméneutique moderne réagit contre le romantisme de Schleier-

27 Parmi les nombreux travaux de P. Ricœur, voir en particulier: Le conflit des

interprétations, Paris, Seuil, 1979 et La métaphore vive, Paris, Seuil, 1975.
28 A. Vergote, L'interprétation du langage religieux, Paris, Seuil, 1974.
29 Nous avons essayé de montrer les conséquences de ce déplacement de

l'herméneutique contemporaine dans notre article « La crise de l'herméneutique et ses

conséquences pour la théologie », Revue des sciences religieuses, 52 (1978), pp. 268-296.



242 CLAUDE GEFFRÉ

mâcher et de Dilthey. Elle cherche à privilégier l'objectivité du texte, non
pas au sens où il y aurait déjà là un sens donné, objectivité, qu'il suffirait de

déchiffrer, mais au sens où, comme dit Paul Ricœur, il y a un monde du

texte qui renvoie à une représentation originale du monde et de l'homme30.

Dans le cas du texte biblique, c'est cet être-nouveau du texte qui est créateur
de quelque chose de nouveau dans l'homme, de son «être nouveau». Le

discours théologique compris comme herméneutique ne cherche pas à

expliquer les grandes catégories de la révélation à partir de concepts qui lui
sont extrinsèques. Elle s'efforce de parvenir à une « monstration » de la
vérité originaire des symboles-clés de l'univers biblique.

3. La pratique comme lieu théologique

Dans mon effort pour restituer le paysage intellectuel de la théologie
française, je ne puis passer sous silence l'attention accrue des théologiens
français pour les pratiques, qu'il s'agisse de la pratique historique des

hommes en général ou des pratiques individuelles ou sociales des chrétiens.

Comme je l'ai dit plus haut, c'est le lieu par excellence d'un dialogue fécond
entre les sciences humaines et la théologie. Nous disposons déjà d'un
certain nombre de travaux significatifs où des théologiens renouvellent notre
intelligence du mystère chrétien en mettant en œuvre les pratiques et les

résultats d'une science humaine. Je pense à Gérard Defois31 et Jacques
Audinet32 pour la sociologie, à Jacques Pohier33, Denis Vasse34, Xavier
Thévenot35 pour la psychanalyse, à Guy Lafon36 et Antoine Delzant37 pour
la linguistique, à Louis-Marie Chauvet38 et Michel de Certeau39 pour
l'anthropologie culturelle. Il est intéressant par exemple de noter que, dans

une maison d'éditions comme le Cerf, on a vu la naissance, en 1972, d'une
collection «Sciences humaines et religions» à dominante sociologique; en

30 Cf. P. Ricœur, « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique »,
dans Exegesis. Problèmes de méthode et exercices de lecture (Genèse 22 et Luc 15),

Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1975, p. 216-228.
31 G. Defois, «Révélation et société. La constitution Dei Verbum et les fonctions

sociales de l'Ecriture», Recherche de Sciences Religieuses(1975), p. 457-504.
32 J. Audinet, «Théologie pratique et pratique théologique», dans Le déplacement

de la théologie, Paris, Beauchesne, 1977, p. 91-107.
33 J. Pohier, Au nom du Père. Recherches théologiques et psychanalytiques, Paris,

Cerf, 1972; Quand je dis Dieu, Paris, Seuil, 1977.
34 D. Vasse, Le temps du désir. Essai sur le corps et la parole, Paris, Seuil, 1969.
35 X. Thévenot, « Les célibats, risques et chances», Etudes, Mai 1980, p. 659-677;

Sexualité et vie chrétienne, point de vue catholique, Paris, Centurion, 1981.
36 G. Lafon, Esquisses pour un christianisme, Paris, Cerf, 1979.
37 A. Delzant, op. cit. (n° 21).
38 L. M. Chauvet, Du symbolique au symbole. Essai sur les sacrements, Paris, Cerf,

1979.
39 M. de Certeau et J. M. Domenach, Le christianisme éclaté, Paris, Seuil, 1974.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 243

1974, la collection liturgique bien connue Lex Orandi s'est transformée et a

pris le titre «Rites et Symboles»; et en 1976, la collection «Cogitatio
Fidei», dont j'ai la responsabilité, a pris comme sous-titre: «Théologie et
sciences religieuses ».

La théologie française a toujours eu une orientation pastorale. Elle est

moins académique que la théologie allemande. Aujourd'hui encore, elle a la
hantise de surmonter le fossé entre le dire théorique de l'Eglise et le faire
concret dont témoigne la pratique de chrétiens. On trouvera un exemple
particulièrement significatif de cette théologie française non-académique et

attentive à l'expérience concrète dans l'œuvre théologique de J.-P. Jossua

(plusieurs ouvrages publiés aux Editions du Cerf). On parlera justement de

théologie pratique (cf. R. Marié)40 pour désigner une théologie qui non
seulement part de la pratique comme lieu théologique, mais est prête à se

laisser mettre en question par la pratique. Il ne s'agit pas de donner un
primat à la pratique, ni d'identifier théorie et pratique, mais parler d'une
tension entre les deux. Une théorie a constamment besoin d'être vérifiée ou
infirmée par la pratique. Et celle-ci doit être de nouveau transcendée par la

théorie. A ce prix, on peut parler d'une théorie critique. A ce prix aussi,

c'est-à-dire au prix d'une confrontation incessante du croire et du faire, on
peut parler d'une théologie critique. Les théologiens français ont le souci de

ne pas se contenter d'un discours théologique qui ne déboucherait pas sur
une pratique. Mais en même temps, ils sont de plus en plus attentifs aux
pratiques historiques des chrétiens. Il s'agit là en effet de pratiques
signifiantes qui sont créatrices de sens nouveaux et d'interprétations nouvelles
du message chrétien.

Comme l'a montré l'histoire ultérieure du marxisme et comme le

soulignent aujourd'hui les représentants de l'Ecole de Francfort, le projet d'une
identification de la théorie et de la pratique est un idéal impossible qui
risque de nous faire retomber dans un nouveau dogmatisme. Mais nous
n'avons pas encore mesuré toutes les conséquences d'une nouvelle intelligence

des rapports entre théorie et pratique pour la manière de pratiquer la

théologie41.
A moins d'être de plus en plus culturellement marginalisée, la théologie

ne peut ignorer qu'il y a d'autres approches de la vérité que celle de la

connaissance spéculative au sens classique. Le fameux dialogue avec les

sciences humaines peut être sans lendemain s'il s'agit seulement de «

récupérer» en théologie les résultats des sciences humaines. Les théologiens
français comprennent de mieux en mieux qu'il s'agit d'accepter la remise en

40 R. MarlÉ, Le projet de théologie pratique, Paris, Beauchesne, 1979.
41 Un ouvrage collectif comme Le déplacement de la théologie essaie de réfléchir

sur ses conséquences: voir les conclusions par C. Geffré, J. Audinet, P. Colin, op.
cit. p. 169-184.



244 CLAUDE GEFFRÉ

question de notre rationalité théologique par les nouvelles rationalités mises

en œuvre par les sciences humaines dans leur approche de la réalité, qu'il
s'agisse de la société ou de l'homme. Or justement leur approche n'est pas
celle d'un savoir totalisant. Il s'agit beaucoup plus d'une entreprise qui est

inséparablement vérification et production de rationalité.
Le débat le plus urgent est donc d'ordre épistémologique. Il faudrait

acclimater en théologie ce que Michel Foucault appelle « l'aléthurgie »,
c'est-à-dire cette intrication du vrai et du faire qui s'impose de plus en plus
comme un lien de vérification mutuelle. On peut accepter de définir la théologie

comme une herméneutique de la Parole de Dieu. Mais il ne peut s'agir
d'une interprétation théorique de l'Ecriture qui fasse abstraction de la
pratique actuelle des chrétiens. La théologie n'est pas un savoir absolu, antérieur

à la praxis chrétienne, celle de la foi et de la charité. C'est celle-ci qui
est le lieu adéquat de l'interprétation de l'Ecriture. La pratique concrète des

chrétiens est autre chose que le champ d'application d'une théologie
dogmatique immuable ou même le simple conditionnement accidentel d'un
message chrétien déjà tout constitué. Dans une vision de foi qui fait sa place
à l'action permanente de l'Esprit, il faut comprendre la pratique historique
des chrétiens et des diverses Eglises comme des pratiques signifiantes qui
sont au service d'une réinterprétation créatrice du message chrétien.

Ainsi, l'importance donnée à la pratique comme lieu théologique
entraîne un véritable retournement dans la manière de concevoir le travail
théologique. La théologie comme théologie de la praxis ne peut se contenter
d'une interprétation différente du message chrétien. Elle est créatrice de

nouvelles possibilités d'existence42. A partir du moment où l'on prend au
sérieux la pratique propre à chaque Eglise en tant qu'elle est conditionnée

par une culture originale et par des mouvements historiques spécifiques, on
doit renoncer à l'idéal illusoire d'une théologie universelle valable pour
toute l'Eglise. Nous vivons désormais dans une situation de pluralisme
théologique insurmontable. Nous savons déjà l'importance des théologies
latino-américaines comme théologies dites de la libération. Mais nous
connaissons aussi des essais de théologie africaine, asiatique... A Paris

surtout, du fait de la présence de nombreux étudiants venant des Eglises du

Tiers Monde, nous sommes très attentifs à ce phénomène nouveau. L'avenir
de la théologie chrétienne ne se joue plus uniquement en Occident. Nous

sommes donc invités à remettre en cause l'ethnocentrisme occidental de

notre théologie et à nous ouvrir aux possibilités nouvelles d'intelligence de

la foi que nous proposent d'autres mondes culturels. Les études de doctorat
dont j'ai la responsabilité comportent plusieurs séminaires de réflexion sur

42 Sur cette dimension pratique de l'herméneutique, on se reportera tout spécialement

à P. Gisel, Vérité et histoire. La néologie dans la modernité: Ernst Käsemann,
Genève-Paris, Labor et Fides-Beauchesne, 1977.



LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE FRANÇAISE 245

les rapports entre la théologie chrétienne et les cultures non occidentales et

plusieurs travaux de thèse s'inscrivent dans ce champ de recherche.
Ainsi au terme de ce rapide tour d'horizon, la théologie française de

l'après-Concile peut sembler modeste. Elle compte peu d'ouvrages systématiques

de portée internationale. Mais elle se caractérise par une extrême
attention aux signes des temps dans l'ordre culturel, social et ecclésial. Par

là, elle se veut au service de l'Eglise universelle et elle prépare peut-être des

printemps théologiques nouveaux dont l'Europe n'aura pas le monopole.


	Silence et promesses de la théologie catholique française

