
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 2

Artikel: Étude critique : trois études sur Esaïe 53

Autor: Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 159-170

ETUDE CRITIQUE

A Franz J. Leenhardt,

qui a appris à tant d'étudiants de Genève, de
Suisse romande et de France à lire, au plein sens
du terme, l'Ecriture,
à l'occasion de son quatre-vingtième anniversaire.

TROIS ETUDES SUR ESAIE 53

ROBERT MARTIN-ACHARD

En 1956, G. Pidoux fait paraître dans cette revue, sous le titre « Le Serviteur

souffrant d'Esaïe 53», une brillante étude sur une des pages les plus
célèbres de l'Ancien Testament communément appelée « le 4e Cantique du
Serviteur: Esaïe 52,13-53,12» (cf. p. 36-46). Il permet ainsi à ses lecteurs

francophones de mieux connaître l'exégèse scandinave — dont il se fait à

plusieurs reprises le défenseur — qui se caractérise par l'importance
particulière, voire décisive qu'elle attribue à l'aspect cultuel des traditions
vétérotestamentaires. Introduit par une excellente traduction du Cantique,
inspirée du savant suédois H. S. Nyberg, l'article de G. Pidoux montre combien

les expressions rencontrées en Esaïe 53 offrent d'affinités avec la

langue des Psaumes et surtout avec celle des liturgies d'origine proche-
orientale; les ressemblances sont notamment frappantes entre le chapitre
d'Esaïe et les textes relatifs au destin du dieu de la végétation, Tammuz,
dont la passion, la mort et le retour à la vie sont annuellement célébrés:

comme le Serviteur, celui-ci souffre, il est maltraité; on l'appelle «le berger
jeté à terre, l'emprisonné, le tué; il a été brisé comme un roseau, lavé avec
du sang... » Les analogies entre ces textes et Esaïe 53 ne peuvent être niées,
écrit G. Pidoux, qui poursuit: «Quand on sait que II Esaïe a été composé à

Babylone pendant l'exil dans un pays où le culte du dieu de la végétation
tenait une grande place, le rapprochement s'établit de lui-même entre ces

rituels et la figure du serviteur souffrant» (p. 41). A Babylone encore on
connaît une cérémonie grandiose dans laquelle le roi, qui représente le

peuple, subit l'humiliation en vue de l'expiation des péchés; or le Serviteur
est fait «sacrifice pour le péché» (v. 10), et sa déchéance concourt au bien
de ses frères; ici aussi les coïncidences sont impressionnantes, si bien que



160 ROBERT MARTIN-ACHARD

c'est à partir de la mystique proche-orientale, maintenue vivante par le

culte, qu'il faut expliquer Esaïe 53. Le Serviteur est «une figure du culte ou
du mythe», conclut G. Pidoux, et non un personnage de l'histoire (p. 45).

Depuis 25 ans, les recherches sur le 4e Cantique n'ont pas cessé; les

travaux sur l'identité du Serviteur, son rôle exact vis-à-vis des nations comme
envers Israël, ou encore sur le(s) genre(s) littéraire(s) utilisé(s) en Esaïe 53, et
la relation de ce chant avec ceux qui le précèdent — pour ne mentionner

que quelques-uns des problèmes soulevés par ce texte — se sont multipliés
et il me paraît utile de fournir aux lecteurs de la Revue certains renseignements

à leur sujet. Mon intention n'est pas d'écrire ici un état de la question,

aussi exhaustif que possible, ce qui est peu réalisable dans le cadre
d'un article, mais d'attirer à nouveau l'attention sur une page qui continue
non seulement à exercer la sagacité des spécialistes, mais aussi à féconder la

méditation et la réflexion des croyants qui discernent dans la description de
la passion du Serviteur une étonnante préfiguration du sort qui attendait
Jésus de Nazareth, à Jérusalem, sous la judicature de Ponce-Pilate.

Je m'en tiendrai à trois travaux récents et, à leur manière, originaux; les

lecteurs qui souhaitent compléter leur information pourront recourir aux
ouvrages ou enquêtes bibliographiques, et en premier lieu au livre de C. R.

North, qui est un classique, souvent réédité, dont la première publication à

Oxford date de 1948: «The Suffering Servant in Deutero-Isaiah. An Historical

and Critical Study»; ils liront aussi avec profit la recension
complémentaire de H. Haag: «Ebed Jahwe-Forschung 1948-1958», parue en 1959

dans la Biblische Zeitschrift (N. F. t. 3 (1959) p. 174-204) qui ne cite pas
moins de 94 titres, ou encore les annotations de G. Fohrer relatives au
Second Esaïe dans l'article « Neue Literatur zur alttestamentlichen
Prophétie (1961-1970)», publié dans la Theologische Rundschau (t. 45, 1980,

p. 23-39 (37 ss))1. Il faut citer également dans l'organe du Fuller Theological

Seminary aux Etats-Unis, le Studia Biblica et Theologica (t. 81, 1978,

p. 3-27), les remarques critiques de C. G. Kruse sur 18 contributions parues
entre 1960 et 1975: «The Servant Songs: Interpretive Trends since C. R.

North ». L'auteur de cet article caractérise ainsi les tendances actuelles de

l'étude des Chants: ceux-ci sont généralement attribués au Second Esaïe lui-
même et s'accordent avec l'ensemble de son message: ils concernent, aux

yeux de la plupart des commentateurs mentionnés par C. G. Kruse, non le

peuple d'Israël2, mais une figure individuelle, que l'on identifie parfois avec

1 On peut aussi recourir au dossier sur le Serviteur qui rassemble plusieurs
travaux de l'auteur dans J. Coppens, Le Messianisme et sa relève prophétique. Les
anticipations vétérotestamentaires. Leur accomplissement en Jésus (BETL, 38), Louvain
1974, p. 41-113.

2 P. E. Bonnard, cependant, dans son commentaire sur « Le Second Isaïe. Son
disciple et leurs éditeurs. Isaïe 44-66», Etudes Bibliques, Paris 1972, p. 264 s, estime

que le Serviteur est l'Israël momentanément écrasé, le groupe des fidèles que le Sei-



TROIS ETUDES SUR ESAÏE 53 161

le prophète de l'exil3, voire avec Moïse ou le grand prêtre martyr Onias4,
encore que plusieurs critiques se refusent à lever le mystère qui entoure le

Serviteur en le considérant comme intentionnel5. Si certains biblistes parlent

encore de l'influence des rites proche-orientaux sur le portrait du
témoin de Yahvé en Esaïe 53, d'autres la réduisent ou même la nient,
cherchant plutôt dans la tradition vétérotestamentaire elle-même des antécédents

à la figure du martyr6; enfin, plusieurs auteurs attirent l'attention sur
la dimension extrahistorique et eschatologique du Serviteur7. On le voit, la

gneur soutient et qui va être sauvé, « le meilleur Israël... » (p. 270). Pour L. E. Wils-
hire, le Serviteur désigne en réalité Sion dont il est constamment question dans cette
seconde partie du message du Deutéro-Esaïe (cf. «The Servant-City : A New
Interpretation of the 'Servant of the Lord' in the Servant Songs of Deutero-Isaiah», JBL,
94 (1975), p. 356-367.

3 Cf. déjà S. Mowinckel en 1921, signalé par C. R. North (op. cit. p. 72 ss); pour
K. Seybold dans «Thesen zur Entstehung der Lieder vom Gottesknecht», Biblische
Notizen, 3 (1977), p. 33 s, le 4e Cantique a été composé peu après la mort du Serviteur,

qui s'est présenté lui-même comme prophète et qu'il s'agit maintenant de
réhabiliter. G. Fohrer pense que les 3e et 4e Chants sont l'œuvre de disciples du prophète
et concernent la destinée du 2e Esaïe qui n'est autre que le Serviteur. Il remarque
qu'Esaïe 53 ne concerne pas le Messie, car le judaïsme ne connaît pas de Messie
souffrant; selon lui, il faudrait distinguer, dans ce poème, le thème de la souffrance
substitutrice, assumée par le prophète pendant sa vie au bénéfice d'autrui, et celui du
sacrifice expiatoire qui concernerait la purification du Second Esaïe lui-même (cf.

par ex. «Stellvertretung und Schuldopfer in Jesaja 52,13-53,12 vor dem Hintergrund
des Alten Testaments und des Alten Orients», in Das Kreuz Jesu. Theologische
Überlegungen (P. Rieger éd.), Göttingen 1969, p. 7-31.

4C. Chavasse rapproche le Serviteur de Moïse dans «The Suffering Servant and
Moses», ne Church Quarterly Review, 1965, p. 152-163, alors que M. Treves in
«Isaiah LUI», VT, 24 (1974), p. 98-108, situe, ce chapitre en 164 avant J.-C; ce

poème évoque, selon lui, le martyre du grand-prêtre Onias.
5 Dans son commentaire «Das Buch Jesaja Kap. 40-66», ATD, 19 (1966),

C. Westermann a insisté sur ce point dont l'exégèse doit tenir compte (p. 78, à

propos d'Es 42, 1-4), il remarque, en commentant Esaïe 53, le parallèle entre la
destinée du Serviteur, telle qu'elle est décrite à partir du v. 2, et le 2e article de Y Apostolicum:

il est né... il a souffert... il est mort... il a été enseveli (p. 208).
6 G. Von Rad, par exemple, dans sa Théologie, évoque à propos de la figure du

Serviteur souffrant les expériences personnelles du 2e Esaïe, celles de Jérémie, et,
dans une autre tradition, Moïse tel que le Deutéronome le dépeint (cf. néologie de

l'Ancien Testament, éd. fr., Genève 1967, p. 216-225 (224 s). W. Zimmerli, dans sa

communication au congrès de Rome (1968) attire l'attention sur l'expresssion nàsà'
avôn, de type sacerdotal, et son emploi en Ez 4,4-8; il voit dans l'épisode raconté

dans ce passage une certaine analogie, qui n'exclut nullement des différences, avec
les déclarations d'Esaïe 53. («Zur Vorgeschichte von Jes. LUI», Congress Volume
Rome 1968, (VT Sup. 17), 1969, p. 236-244; cf. la réaction de R. N. Wybray à ce

sujet, op. cit. p. 50 ss notamment).
7 Ainsi, par exemple, R. Tournay, « Les chants du Serviteur dans la seconde

partie d'Isaïe», RB 59 (1952), p. 355-384; 481-512: H. W. Wolff, «Wer ist der
Gottesknecht in Jesaja 53?», Wegweisung, München (1965) p. 165-171.



162 ROBERT MARTIN-ACHARD

génération des spécialistes mentionnés par C. G. Kruse tend en règle générale

à éviter les explications aventureuses et à comprendre un passage de

l'Ancien Testament à partir de son contexte le plus proche.

Dans « I, He, We, & They. A Literary Approach to Isaiah 53 » paru dans
le Journalfor the Study of the Old Testament, Supplement Series 1, Sheffield
(1976), D. J. A. Clines aborde, comme l'indique le sous-titre de son intéressant

opuscule, le 4e Cantique du Serviteur essentiellement sur le plan
littéraire en s'aidant parfois des travaux linguistiques les plus récents. Dans un
premier chapitre, intitulé «le dit», l'auteur donne une traduction rigoureuse
d'Esaïe 53 étayée par de nombreuses notes de critique textuelle; le

chapitre 2 («le non-dit») met en évidence les ambiguïtés du poème: le lecteur
se heurte à chaque pas à des énigmes, il n'arrive à identifier ni le « il », ni le

«nous», ni le «ils» dont il est question ici, seul, le «je» désigne sans hésitation

Yahvé lui-même: ainsi Esaïe 53 se présente à nous comme un texte

crypté. Au niveau rhétorique (chap. 3), D. J. A. Clines constate d'abord que
chacun des « personnages » mis en scène par le prophète (Je, Nous, Ils) se

trouve en relation dialectique avec celui qui apparaît au centre du drame, le

Serviteur (II) (cf. le tableau p. 39). Il remarque également l'importance du
vocabulaire visuel et, à l'inverse, la part minime que joue la communication
dans ce chapitre. D. J. A. Clines insiste en effet sur le silence observé en
plusieurs occasions (53,7, et aussi 52,15; 53,8) et l'absence de paroles échangées.

Il note également une certaine passivité dans l'attitude du Serviteur,
celui-ci agit moins qu'il n'est agi, il subit le destin qu'un autre (Yahvé) lui
impose. Par ailleurs, Esaïe 53 s'intéresse peu à l'aspect affectif de ce qui se

joue entre les divers acteurs (à l'inverse du poème suivant, Es 54); on peut
même parler à propos des réactions du Serviteur d'un vacuum psychologique

(p. 45). Enfin, l'analyse des temps verbaux permet non de situer les

événements évoqués en Esaïe 53 selon la séquence habituelle du passé, du

présent et de l'avenir, mais d'évoquer le contraste que le texte ne cesse d'établir

entre un «avant» et un «après» dans le statut réciproque des

personnes mises en scène dans cette page.
Dans ses deux derniers chapitres, D. J. A. Clines, s'appuyant sur des

théories récentes relatives au langage, considère le 4e Cantique comme un
« Sprachereignis », un langage-suscitant-l'événement, créateur d'une réalité
nouvelle. Il faut alors cesser de s'interroger interminablement sur l'identité
du Serviteur, comme la plupart des biblistes le font, pour accueillir le

monde différent du nôtre que nous présente Esaïe 53 ; il s'agit d'y participer
par une sorte de conversion de l'esprit. Au lieu d'interroger le texte, l'auteur
nous invite à nous laisser interroger par lui pour permettre à la figure du

Serviteur, telle qu'elle nous est donnée dans ce poème, de s'imposer à nous
et de nous lier à elle (p. 63 ss). Ainsi l'étude de D. J. A. Clines, qui se veut



TROIS ÉTUDES SUR ESAÏE 53 163

avant tout littéraire, débouche sur un retournement où la prise de parole des

commentateurs cède la place à la souffrance silencieuse du Serviteur, qui
s'adresse aux lecteurs, librement et de multiples façons. Il faudra se

souvenir de cette étude du professeur de Sheffield qui met l'accent sur des

points souvent trop négligés!

*
* *

Dans la même collection, R. N. Wybray, qui enseigne à l'Université de

Hull, présente des vues originales sur Esaïe 53 dans «Thanksgiving for a
Liberated Prophet. An Interpretation of Isaiah Chapter 53 » (Supp. Series 4

(1978) 184 pages). L'auteur a déjà publié un commentaire dense sur la
seconde partie du livre d'Esaïe (Isaiah 40-66, NCB, 1975); il prend dans ce
dernier ouvrage une position qui s'éloigne des exégèses traditionnelles de

notre texte, non pas tellement quand il conteste que le Deuxième Esaïe

annonce dans les versets lOss la résurrection du Serviteur (p. 79ss) — de

nombreux auteurs sont d'accord avec lui à ce sujet — ni même quand il
estime que les déclarations d'Esaïe 53 n'impliquent pas que le héros du
4e Cantique ait réellement connu la mort (p. 92 ss) — d'autres l'admettent
avec lui8 — mais il défend la thèse que le Serviteur n'a pas souffert à la
place, mais à cause d'autrui: Esaïe ignorerait la souffrance vicaire sur
laquelle la théologie chrétienne insistera constamment dans l'interprétation
de ce chapitre9 (p. 29-76).

R. N. Wybray examine attentivement les divers passages qui semblent se

prêter à l'exégèse habituelle, notamment les versets 10 ss et 4-6; il s'intéresse

en premier lieu à des formules comme sàbal âvon (v. 11 b), nâsâ'hête' (v. 12

c), plus ou moins équivalentes de nâsâ' (be) âvon, attestée 29 fois dans

l'Ancien Testament, surtout dans le langage sacerdotal (18 x chez P; 9 x
chez Ezéchiel), qui signifie le plus généralement que le coupable doit porter
le poids de son péché, parfois que celui-ci lui est enlevé (Lv 10,17; 16,22),
mais nullement qu'un autre paie à sa place; ainsi en Esaïe 53,11 ss il est

question du Serviteur en tant qu'il partage la souffrance de ses compagnons
d'exil, et ceci avec une intensité particulière (p. 56 s).

8 On retiendra à ce sujet l'étude de J. A. Soggin, «Tod und Auferstehung des
leidenden Gottesknechtes Jesaja 53, 8-10» in ZAW, 87 (1975) p. 346-355, qui conteste
l'interprétation selon laquelle le Serviteur serait ressuscité après avoir été exécuté, en
montrant que les expressions utilisées en Esaïe 53 relèvent d'un langage traditionnel
qui évoque une situation critique bien plus qu'une mort réelle.

9 R. N. Wybray se trouve ici d'accord avec M. Treves, op. cit. p. 107 ss et surtout
avec H. M. Orlinsky, «The so-called Suffering Servant in Isaiah 53 », in Interpreting
the Prophetic Tradition, New York, 1969 (p. 225-273). Pour cet auteur, le serviteur
souffrant (sans majuscules!) subit le sort de tout prophète, il se confond avec le

Second Esaïe et ne meurt pas pour le péché d'autrui. Ce n'est pas par exemple l'avis
de E. Haag dans «Das Opfer des Gottesknechts (Jes 53,10)», 7>77ir (Pastor Bonus),
85 (1977), p. 81-98.



164 ROBERT MARTIN-ACHARD

Les autres formulations rencontrées dans le poème, comme « ce sont nos
souffrances qu'il a portées, c'est de nos douleurs qu'il s'est chargé» (v. 4a),
«Yahvé a fait retomber sur lui la faute de nous tous» (v. 6 b), «mais il était

transpercé à cause de nos crimes, écrasé à cause de nos fautes» (v. 5 a, cf.

encore 5b; 8b; 10; etc.) ne disent pas autre chose; elles indiquent que le

Serviteur participe à une détresse qu'il n'a pas méritée, il en prend plus que
sa part par la faute de sa communauté qui n'a pas su reconnaître son
message. Dans la plupart des cas l'idée de souffrance assumée par le témoin de

Yahvé en faveur des siens ne s'impose nullement et paraît même hautement

improbable (cf. par ex. p. 62; 74 ss; etc.).

Après avoir écarté les explications qu'il juge inexactes, même si elles

sont largement répandues, R. N. Wybray propose sa propre interprétation
du 4e Cantique (p. 109-139). Il note que ce poème offre des analogies avec le

chant d'action de grâce, analysé jadis par H. Gunkel; on y retrouve en
particulier deux traits caractéristiques, mais partiellement modifiés, de ce genre
littéraire: le récit de la détresse que le fidèle a connue et la reconnaissance
de l'intervention salvatrice de Dieu en sa faveur. La longue déclaration en

«nous» tient ainsi lieu à la fois de confession des péchés et d'attestation
d'innocence ; elle signifie que le Serviteur n'a pas été puni pour ses propres
fautes, mais que d'autres, qui l'avouent aujourd'hui, ont été responsables de

ses malheurs (p. 117 ss). La référence à sa délivrance semble plus brève,
puisqu'elle se concentre dans ces quelques mots du verset 1 : « A qui le bras

de Yahvé s'est-il révélé?»; elle est cependant implicitement développée à la
fin du Cantique où elle prend la forme d'un oracle divin (v. 10 b-12), et n'est
d'ailleurs pas absente de la confession des v. 4-6, puisque les fidèles admettent

que Yahvé a agi pour eux, par l'intermédiaire de son témoin (p. 121 ss).

Selon R. N. Wybray, Esaïe 53, qu'on peut rapprocher des actions de

grâce prononcées par des tiers, ainsi le Ps 118,22-24, trouve sa place dans le

cadre d'une liturgie fêtant la libération inattendue du Serviteur qui n'est

autre que le prophète lui-même. On peut concevoir la situation suivante: le

prophète aurait été arrêté, jugé, incarcéré et se serait trouvé en danger de

mort à la suite de sa prédication jugée antibabylonienne par les autorités

d'alors; les siens le croyant perdu se seraient désintéressés de lui, pire,
l'auraient renié, l'accablant de leur mépris et de leurs sarcasmes, jusqu'au
moment où il serait soudainement réapparu dans sa communauté en
bénéficiant d'un élargissement imprévu. Il se serait produit alors un retournement

parmi les compagnons d'exil du Serviteur, sa libération inespérée
attestant l'authenticité de sa mission (p. 134 ss). L'histoire montre que les

puissances politiques d'alors relâchent souvent contre toute attente leurs

prisonniers, comme en témoignent dans le cadre de l'Ancien Testament lui-
même le destin de Joseph (Gn 37-50) et celui de Jérémie (Jr 37 ss); le roi
Yoyakin, qui est presque contemporain du Second Esaïe, a bénéficié lui
aussi d'une mesure prise en sa faveur (2 Rois 25,27-30). La thèse que le



TROIS ETUDES SUR ESAÏE 53 165

4e Cantique a été composé à la suite de la sortie du prophète de la prison où
les Babyloniens l'avaient enfermé est donc tout à fait plausible, elle

explique à la fois la forme et le contenu d'Esaïe 53.

La démonstration du professeur R. N. Wybray, alertement menée, me
paraît exemplaire; elle nous oblige à reconsidérer la compréhension
traditionnelle de l'œuvre du Serviteur selon Esaïe 53. Il n'est cependant pas
certain que dans sa cohérence même cette étude fasse justice à l'ensemble des

données du 4e Cantique et qu'il faille écarter définitivement toute idée de

souffrance vicaire à son propos; mais l'ouvrage du professeur de Hull nous
invite à ne pas admettre comme allant de soi une interprétation pourtant
séculaire; celle-ci doit relever avant tout de l'examen minutieux des textes.
Le problème de l'identité du Serviteur demeure posé, comme celui de son
rôle exact envers ceux qui l'ont d'abord rejeté et qui voient maintenant se

réaliser par lui le plan de Yahvé.

P. Grelot vient de publier une importante étude sur les Cantiques: «Les
poèmes du Serviteur. De la lecture critique à l'herméneutique » (Coll. Lectio
Divina 103 (1981) 282 pages), qui ne se contente pas de présenter une
exégèse classique de ces péricopes (première partie), mais qui retrace aussi

l'histoire de leur interprétation dans le judaïsme et le christianisme primitif
(2e partie), pour déboucher sur d'utiles considérations herméneutiques sur
ces diverses lectures (3e partie). Je m'arrêterai ici à ce qui concerne Esaïe 53.

P. Grelot nous propose une compréhension originale de ce chapitre qui
résulte, dans sa présentation actuelle, de l'amalgame de deux morceaux à

l'origine indépendants bien que leur objet soit le même (p. 50 ss). L'un
comprend les éléments suivants: 52,13-15 (moins 52,14bc, qui doit se lire à la
suite de 53,2cdl0) et 53,11 c-12, qui constituent un oracle annonçant l'exaltation

future du Serviteur qui a connu jadis la pire des humiliations, et sans

doute la mort, comme le pense l'auteur qui écrit à propos de 53,12cd: «On
ne peut guère douter que (l'expresssion employée) fasse allusion à une mort
effective» (p. 57); l'autre (53,1-11 b) doit être considéré comme un discours,
adressé par le prophète lui-même à une foule juive dont il fait lui-même

partie, traitant de la mort du Serviteur, il concerne un personnage historique

contemporain du Second Esaïe qui obtient par son sacrifice le pardon
d'une masse pécheresse ' ' (p. 59 ss).

10 Y. Komlosh, propose de donner un sens positif à msbt, d'après l'araméen
mishâ, le v. 14 évoquerait la stature immense du Serviteur et s'accorderait alors avec

son contexte immédiat (cf. « The Countenance of the Servant of the Lord, was it
Marred?», Jewish Quarterly Review65, (1974/75), p. 217-220).

11 Sur ces versets difficiles, notamment les v. 8 ss et 10 ss, on consultera parmi
d'autres travaux, K. Elliger, « Nochmals Textkritisches zu Jes 53 », in Wort. Lied
und Gottesspruch. Forschung zur Bibel, FS f. J. Ziegler (J. Schreiner éd.), 2 (1972)



166 ROBERT MARTIN-ACHARD

Pour P. Grelot, l'identité du personnage évoqué par les Cantiques doit
être cherchée parmi les descendants de la dynastie davidique, peut-être
Yoyakin, comme le pense H. Cazelles12, ou plus probablement Zorobabel,
l'un des chefs de la communauté juive après l'exil, responsable de la
reconstruction du Temple et salué précisément comme «Serviteur» par les

prophètes Aggée et Zacharie à cette époque (Ag 2,23; Za 3,8(6,12 s.), qui
semble avoir brusquement disparu de la scène politique entre 518 et 515

(p. 67 ss). Cette lecture historique, conclut l'auteur, laisse sans doute
subsister bien des énigmes, elle a le mérite de présenter plus de cohérence que
d'autres hypothèses'3.

La deuxième partie de l'ouvrage est consacrée à la présentation de la

compréhension des Cantiques dans le judaïsme palestinien et alexandrin
comme dans le Nouveau Testament. P. Grelot rappelle avec raison que le

contexte historique des Chants a été progressivement perdu de vue au profit
d'une lecture actualisante des textes sacrés placés dans un contexte littéraire
nouveau: les fidèles lisent l'Ecriture non pour se reporter à un passé, mais

pour y découvrir un enseignement pour le présent, puisque les écrits bibliques

sont à leurs yeux revêtus d'une signification à la fois permanente et

multiple. Déjà la Septante témoigne de cette herméneutique; elle est tout
autant adaptation que traduction, comme le sera plus tard le Targum ; elle
atteste un intérêt particulier pour l'instauration finale du règne de Dieu
plutôt que pour l'horizon historique d'où sont issues les paroles prophétiques;

elle confère en général, selon P. Grelot, une dimension collective aux
Cantiques — ce qui reste discutable pour le dernier Chant qui nous
intéresse ici. En ce qui concerne la version grecque d'Esaïe 53 — dont l'auteur
donne une traduction, accompagnée de notes aux pages 100 ss, comme il l'a

p. 137-144; G. W. Ahlström, «Notes to Isaiah 53,8», BZ 13 (1969), p. 95-98; H. P.

Müller, «Ein Vorschlag zu Jes 53, 10 f.», ZAW, 81 (1969), p. 377-380; K. Naka-
zawa, «A New Proposal for the Emendation of the Text Isaiah 53,11 », Annual of the

Japanese Biblical Institute, 2 (1976), p. 101-109; etc.
12 P. Grelot se réfère ici au travail de H. Cazelles, «Le roi Yoyakin et le Serviteur

du Seigneur», Proceedings of the Fifth World Congress ofJewish Studies, 1 (1969,

paru en 1971), p. 121-126; dans son dernier ouvrage, « Le Messie de la Bible», Jésus

et Jésus-Christ, 7, Paris (1978), p. 141-148, H. Cazelles met en parallèle contrasté la
figure du Serviteur, figure royale aussi bien que prophétique, et le souverain Yoyakin
déporté à Babylone que Jérémie a condamné (p. 146 s). Pour lui, le Serviteur est ainsi
«une figure royale, enrichie de l'expérience des prophètes et des humiliations d'un
Israël soumis aux puissances étrangères », il a une mission, avec Israël, vis-à-vis des

nations (p. 146 ss). Du même auteur, on notera encore son article dans RScR,43
(1965) p. 5-51.

13 P. Grelot remarque que son hypothèse rejoint partiellement celle de J.

Morgenstern, «The Suffering Servant: A New Solution?», VT, 11 (1961) p. 292-320;
406-431 qui pense à un supplice d'un fils de Zorobabel, mais il reproche à l'auteur le

caractère fantastique de sa démonstration (op. cit., p. 71, note 51).



TROIS ÉTUDES SUR ESAÏE 53 167

fait pour le texte massorétique (p. 54ss; 60 ss) et comme il le fera pour la

paraphrase araméenne (p. 213 ss), permettant ainsi aux lecteurs déjuger sur
pièces de la variété des versions relatives à ce Cantique — la Septante, qui
est en un sens la Bible de l'Eglise chrétienne, offre des variantes
intéressantes14, créatrices d'un sens nouveau, que facilitent à la fois une lectio
continua du livre d'Esaïe et un fractionnement du texte en petites unités
susceptibles de lectures diverses qui rendent compte des préoccupations
fondamentales de la communauté juive.

L'enquête sur les poèmes dans le judaïsme palestinien apporte par
contre des résultats plutôt décevants : Esaïe 53 ne semble pas avoir joué un
rôle déterminant dans ce milieu. Certes l'auteur de Daniel l'utilise dans une
perspective collective (Da 12,3), mais le thème du Serviteur souffrant apparaît

à peine dans les pseudépigraphes, la question des Paraboles dans le

livre d'Hénoch (ch. 37-71) demeurant ouverte, et à Qumran il n'a pas
l'importance que certains lui ont attribuée (p. 125 ss).

Au sujet du Nouveau Testament, P. Grelot note d'abord que les
procédés utilisés par les auteurs apostoliques sont les mêmes que ceux auxquels
les docteurs juifs ont recours pour expliquer l'Ecriture (p. 138 ss). Il
examine ensuite le dossier fourni par le Nouveau Testament à propos d'Esaïe
53 et l'estime important, ce que contestent d'autres biblistes. Il reconnaît en

effet de nombreuses références au 4e Cantique dans l'ensemble de la tradition

néotestamentaire, des formules prépauliniennes (ainsi 1 Co 15,3 ou
1 Co 11,23 s, avec, dans ce dernier passage, l'emploi du verbe livrer qu'on
retrouve en Es 53,6c; 12 c; 12e (LXX), à l'épître aux Hébreux (9,26; Es 53,
12 e (LXX)), ou des déclarations sotériologiques de l'apôtre Paul (par ex.

Ga 1,4; 2,20, qu'il faudrait rapprocher d'Es 53,10b (p. 146)) aux discours du
livre des Actes, qui évoquent Jésus, Serviteur souffrant et glorifié (Ac 3,13 s;
(Es 52,13; 53,12 (LXX); Ac 8,30-35; Es 53,7s (LXX))... Dans l'hymne au

Christ, en Philippiens 2,6-11, on rencontre le terme « Serviteur» et le thème

de son exaltation, qui fait suite à son humiliation, comme dans le 4e

Cantique (p. 147 s), auquel nous renvoient également les Evangiles (Me
10,45(?); Mt 26,27 s; ou encore Mt 8,17, avec une citation d'Es 53,4a,

d'après l'hébreu cette fois (p. 164 ss), alors que l'hymne de 1 Pierre 2,21-25

«résume et paraphrase Esaïe 53» (p. 155); enfin l'expression johannique
«l'Agneau qui enlève le péché du monde» (Jn 1,29) pourrait, elle aussi,

faire allusion à ce même texte (Es 53,7 (LXX) (p. 179 ss).

14Témoins de ces variantes, les versets 14, au chapitre 52: «De même que beaucoup

seront stupéfaits à cause de toi»: et 7: «et lui, parce qu'il a été maltraité, il
n'ouvre pas la bouche, ainsi qu'une brebis il fut mené à regorgement...»; 9: «Et je
donnerai les méchants en échange de son tombeau, et les riches en échange de sa

mort » ; « Si vous donnez (une offrande) pour le péché, votre âme verra une postérité
à la longue vie», etc., au chaptire 53 (cf. p. 100 ss).



168 ROBERT MARTIN-ACHARD

En lecteur averti et fin du Nouveau Testament, le théologien catholique
relève les convergences entre les herméneutiques juive et chrétienne:
« Même référence aux textes lus pour eux-mêmes... même valorisation
occasionnelle de leurs phrases séparées du contexte littéraire... même souci de

lire et d'actualiser les textes en fonction d'une situation où se posent des

problèmes concrets...» (p. 184), et il explique leurs divergences en particulier

par le fait qu'elles ne se réfèrent pas aux mêmes événements qui sont la

persécution des Justes pour le judaïsme et, pour l'Eglise, la mort du Juste.

Enfin, P. Grelot estime que la relation établie entre le Christ et les Cantiques

dans les écrits apostoliques peut remonter, sans que cela puisse être

prouvé, à Jésus lui-même (p. 186 ss). On laissera aux spécialistes le soin
d'évaluer cette importante étude sur Esaïe 53 et le Nouveau Testament, en

se bornant à rappeler ici que ceux-ci sont loin de s'entendre à ce sujet15.

P. Grelot termine sa recherche sur l'utilisation des Cantiques par
l'examen de la tradition araméenne qui nous est connue notamment par le

Targum dit de Jonathan, originaire de Babylonie, mais dont certains
éléments fort anciens relèvent du judaïsme palestinien. Ce document fait écho

aux débats entre théologiens juifs et chrétiens, dont témoignent des auteurs

comme Justin Martyr (dans son Dialogue avec Tryphon) ou Origene (dans
sa réfutation de Celse)16, (p. 193 ss). Pour P. Grelot, le Targum d'Esaïe 53

est une véritable recomposition de l'original hébreu parfaitement cohérente
et conforme à la théologie rabbinique: le texte araméen atteste le caractère

messianique du Serviteur (Es 52,13; 53,10) et sa grandeur, mais il réserve au

peuple juif ou aux nations païennes tout ce qui évoque, dans ce chapitre, la
misère et l'humiliation : le Messie libérera les siens du joug des étrangers, il
soumettra les Juifs infidèles à la loi grâce à son enseignement17 et son
intercession vaudra leur pardon (Es 53,4a; 6c,d, 7a; 11 f; 12e,f; p. 213 ss).

15 On comparera les écrits de J. Jeremias, par ex. son article sur jtcûç 9eoû dans le

n WbNT, 5 (1954) p. 676 ss ou de O. Cullmann, Christologie du Nouveau Testament,
Neuchâtel-Paris 1958, p. 48 ss à l'étude de M. D. Hooker, Jesus and the Servant, ne
Influence of the Servant Concept of Deutero-Isaiah in the New Testament, London
1959, qui estime que Jésus ne s'est pas compris comme le Serviteur souffrant et que
l'influence d'Esaïe 53 sur les auteurs apostoliques est très réduite; R. N. Wybray
s'appuie sur ses conclusions (op. cit. p. 74 ss). Il est tout de même significatif que les

Evangiles recourent à d'autres passages, comme le Psaume 22, pour évoquer la
Passion du Christ.

16 Dans un article récent, K. Koch défend la thèse, contre J. Jeremias et maintenant

P. Grelot, que le Targum d'Esaïe n'exprime pas une réaction antichrétienne,
mais qu'il reflète les mêmes principes herméneutiques que les autres parties de la
paraphrase araméenne. On trouvera son argumentation dans « Messias und
Sündenvergebung in Jesaja 53 — Targum. Ein Beitrag zu der Praxis der aramäischen
Bibelübersetzung », Journalfor the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic and Roman
Period, 3 (1972) p. 117-148.

17 da'at, connaissance, d'où les notions d'expérience, d'intelligence, d'instruction
utilisées généralement à propos de ce verset 11,; cependant, certains philologues rat-



TROIS ETUDES SUR ESAÏE 53 169

La 3e partie de l'ouvrage de P. Grelot n'en est pas la moins intéressante:
le théologien catholique cherche à situer les rapports réciproques entre
l'étude critique des Cantiques et les interprétations auxquelles ceux-ci ont
donné lieu par la suite. Cet aspect de l'étude de l'Ecriture est souvent trop
négligé par les biblistes qui se contentent de faire honnêtement leur métier
d'exégète en expliquant le texte reçu18; nous devons donc saluer les mérites
de ces pages placées sous le titre de « Herméneutiqe et lecture critique »

(p. 227 ss), car il s'agit en fait d'un problème majeur de la théologie
contemporaine, celui de la relation entre l'exégèse telle qu'elle se pratique couramment

de nos jours et la (les) lecture(s) traditionnelle(s) de l'Ecriture. P.

Grelot estime que l'un ne va pas sans l'autre; la première doit demeurer
ouverte sur les diverses possibilités de sens impliquées dans le texte (p.
243 ss) tout en restant nécessaire à la seconde « pour permettre un discernement

entre les possibilités objectives et des élucubrations sans fondement »

(p. 246); il nous propose une sorte de va-et-vient entre l'une et l'autre
lecture dans l'intérêt même de l'exégèse et de la théologie (p. 250 ss).

L'auteur examine les conditions du travail du bibliste qui, comme tout
historien, pratique une certaine herméneutique et se retrouve à cet égard
dans une situation qui n'est pas totalement étrangère à celle des commentateurs

les plus anciens de l'Ecriture; l'exègète ne peut viser en effet à une

pure objectivité, il interprète les documents dont il dispose, il part d'une
compréhension préalable, indispensable à son effort, il s'engage lui-même
dans l'examen auquel il procède, puisque le texte le renvoie à un fait
humain qui ne le laisse pas indifférent... Mais il aurait tort de s'arrêter en

chemin en se limitant à l'étude de la production du document initial et en

négligeant les commentaires que celui-ci a suscités: «la Wirkungsgeschichte
d'un texte fait partie du sens de ce texte, estime P. Grelot, même si elle en

développe certaines virtualités bien au-delà de ce qui était prévisible au

point de départ» (p. 237). L'auteur nous invite ainsi à un élargissement de

tachent da 'at à une autre racine (cf. l'arabe wadu'a) impliquant le repos, voire la
soumission, l'humiliation (ainsi D. Winton Thomas, in «A Consideration of Isaiah LIU
in the Light of Recent Textual and Philological Study ». De Mari à Qumran. Hommage

à Mgr Coppens, (BETL, 24) Louvain 1969, p. 119-126). Alors que D. Winton
Thomas retient pour da'at le sens d'humiliation (cf. à ce sujet, D. J. A. Clines, op. cit.

p. 21 s; R. N. Wybray op. cit. p. 83 s; P. Grelot, op. cit. p. 61 s), H. G. M.
Williamson lui préfère celui de repos («Da'at in Isaiah LUI, 11», VT, 28 (1978)

p. 118-121); dernièrement J. Day, « Da 'at: Humiliation in Isaiah 53,11 in the Light of
Isaiah 53,3 and Daniel 12,4, and the Oldest Known Interpretation of the Suffering
Servant», VT, 30 (1980), p. 97-105, est revenu à la traduction proposée par
D. Winton Thomas.

18 La question est brièvement envisagée dans les « Remarques en guise de conclusion

» qui font suite à un travail interdisciplinaire sur Moïse et qui a paru sous le titre
La figure de Moïse. Ecriture et relectures, R. Martin-Achard (éd.), Genève 1978,

p. 157-160.



170 ROBERT MARTIN-ACHARD

la notion de «sens littéral», si important dans l'exégèse contemporaine, il
faut y intégrer, écrit-il, «les irradiations que ce texte incluait dès l'origine
dans sa littera et que de nouvelles 'mises en situation' ont amené à la

lumière », et P. Grelot de rappeler que « le sensus lateralis des médiévaux

englobait toutes ces virtualités» (p. 245).
Ces pages capitales méritent de retenir toute notre attention; elles posent

à propos d'une série de péricopes de l'Ancien Testament, les Cantiques du

Serviteur, la question même du statut de l'exégèse biblique; elles suggèrent
de renouer avec la lecture traditionnelle de l'Ecriture sans rejeter l'acquis
des méthodes historico-critiques, mais elles semblent supposer qu'il existe

une sorte de consensus fondamental entre la tradition dans son ensemble

(les textes produits, à part quelques exceptions) et le document biblique (le

texte «producteur») et ne paraissent pas imaginer qu'un conflit réel puisse
les opposer, qui rendrait nécessaire l'intervention d'un tiers (le magistère de

l'Eglise? la confession de foi? le consensus théologique? la liberté charismatique

de l'Esprit?...) pour trancher entre eux. Le théologien réformé que je
suis, attaché à l'Ecriture comme autorité décisive et référence permanente,
s'interroge à ce sujet.


	Étude critique : trois études sur Esaïe 53

