
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 2

Artikel: Note historique sur une définition post-médiévale du signe

Autor: Chiesa, Curzioe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 141-158

NOTE HISTORIQUE SUR UNE DEFINITION POST¬
MÉDIÉVALE DU SIGNE

CURZIO CHIESA

«Semiosis» désigne, du point de vue de Morris, le processus dans lequel
quelque chose fonctionne comme signe de quelque chose d'autre pour
quelqu'un. Ce processus met en rapport trois éléments corrélatifs: le signe
lui-même en tant que véhicule du phénomène sémiotique («sign vehicle»),
l'objet auquel le signe réfère («designatum») et l'interprète qui reconnaît et

utilise le phénomène en question. La sémiosis détermine ainsi une relation
triadique entre ce qui signifie, ce qui est signifié et celui pour qui une chose

en signifie une autre. Par conséquent, tout mécanisme sémiotique présente
trois dimensions ou niveaux — syntaxique, sémantique et pragmatique —
auxquels correspondent les trois branches principales de la sémiotique
(«semiotics»), c'est-à-dire de la science qui a pour objet tous les phénomènes

possibles de sémiosis:

— la syntaxe analyse les rapports mutuels et les articulations des signes;

— la sémantique analyse les rapports qui existent entre les signes et les

objets auxquels ils peuvent être appliqués, les rapports signifiant-
signifié;

— la pragmatique analyse les rapports entre les signes et les interprètes.

Or, du point de vue de l'histoire des théories du signe et de la signification

il apparaît que la trichotomie de la sémiotique morrisienne1 est

analogue à l'articulation du «Trivium» médiéval — grammaire, logique et

rhétorique — qui concerne les sciences discursives («scientiae sermocinales»).
Au Moyen Age, en effet:

— la grammaire est la doctrine syntaxique du «sens» des phrases qui
étudie les relations réciproques des signes linguistiques et les règles de

construction des énoncés corrects ou «congrus»;
— la logique est la doctrine sémantique de la référence des termes et de la

valeur de vérité des propositions: la logique étudie les relations signes-

signifiés et leurs critères de vérité;
— la rhétorique est l'art pragmatique de l'interprétation et de l'usage effi¬

cace des instruments discursifs.

1 Cf. C. Morris, Foundations of the theory ofsigns. International Encyclopedia of
Unified Science, Vol, 1, n.2, Chicago 1938, p. 3-6.



142 CURZIO CHIESA

Mais, dans la mesure où la grammaire, la logique et la rhétorique ont
pour objet le «sermo», c'est-à-dire la «vox significativa», il faut en déduire

que le «Trivium» présuppose la mise en œuvre d'une doctrine des signes
qui soit susceptible de fonder tout l'édifice du savoir, toute la hiérarchie des

arts libéraux. Autrement dit, de droit sinon de fait, la science tripartite du
discours se greffe sur une théorie de la signification.

Dans leurs récapitulations systématiques de la logique médiévale, les

commentateurs aristotéliciens de la seconde scolastique2 ont explicitement
reconnu le rôle fondamental de la doctrine des signes et de la signification.
Dans la préface de son traité du signe, Jean Poinsot, le logicien aristotélico-
thomiste le plus important du XVIIe siècle3, décrit de la manière suivante la

priorité de la question du signe:

«Le terme, l'énoncé («oratio») et la proposition sont définis par la signification
parce que l'intellect connaît par des concepts significatifs («per conceptos
significatives») et s'exprime par des voix significatives, et, en général, tous les instruments

que nous utilisons pour connaître et pour parler sont des signes. Par conséquent,

afin que le logicien puisse connaître exactement ses instruments, à savoir
les termes et les énoncés, il faut qu'il connaisse également ce qu'est le signe. Le
signe est ainsi défini en général : « ce qui représente à la puissance cognitive
quelque chose d'autre que lui-même»4.

Ce texte indique une conception du savoir rationnel selon laquelle la

logique, science de la raison, présuppose, à titre de propédeutique, la sémiologie

en tant que doctrine des signes et de la signification dans la mesure où

2 Nous utilisons ce terme pour désigner la renaissance aristotélicienne et la
rénovation de la tradition scolastique médiévale de la philosophie espagnole et portugaise
du XVIe et du XVIIe siècle. Les auteurs les plus importants de cette période sont
Vitoria, Soto, Molina et Suarez, les fondateurs du droit moderne. En ce qui concerne
l'histoire de la logique et de la sémiologie, les figures les plus marquantes sont: Soto,
Banez et Jean Poinsot chez les dominicains; Fonseca, Vasquez, les professeurs de
l'Université de Coïmbre (Conimbricenses ou Conimbres) et Toledo chez les jésuites.
Cf. M. Solana, Los grandes escolâsticos espanoles de los sighs XVI y XVII: sus doc-
trinas fllosoflcas, Madrid 1928.

3 Sur Jean Poinsot, dit Jean de Saint Thomas, cf. John n. Deely, «Toward the
Origin of Semiotic», in Sight, sound and sense, ed. by Th. A. Sebeok, Indiana
University Press, Bloomington and London, 1978, p. 1-30. Dans la bibliographie de cet
article se trouvent les références aux études consacrées à Jean Poinsot. Aux textes
critiques cités il faut ajouter: J. J. Doyle, «John of St. Thomas and mathematical
Logic», New Scholasticism. (1953), p. 3-38; E. Marmy, La philosophie du signe. Les

Catégories sémiologiques, Fribourg (Suisse) 1969.
4 Ioannis a Sancto Thoma O.P. (Jean Poinsot), Cursus Philosophicus nomisticus

secundum exactam, veram, genuinam Aristotelis et Doctoris Angelici mentem, éd. B.

Reiser, Marietti, Turin 1948; toutes les références à Jean Poinsot sont tirées du
premier tome du cours: Ars Logica, seu de forma et materia ratiocinandi. Le traité du
signe correspond aux questions XXI et XXII (« De signo secundum se» et « De divi-
sionibus signi»), p. 644-722 de la seconde partie de l'Ars logica. La préface du traité
se trouve dans la première partie: De dialecticis Institutionibus quas Summulas
vocant. Textus Summularum, lib. I, cap. Il: Definitio et divisio signi, p. 9-10.



SUR UNE DEFINITION POST-MÉDIÉVALE DU SIGNE 143

tous les instruments logiques (linguistiques et conceptuels) sont tout d'abord
des signes pourvus de signification.

Dans cette note nous nous proposons d'analyser la genèse et la structure
de la définition du signe qui figure dans le texte de Jean Poinsot dans la

perspective d'une reconstruction rétrospective de la théorie médiévale de la

signification.
Comme le dit Jean Poinsot, cette définition doit se substituer à la définition

traditionnelle qui avait été fournie par Augustin et qui avait fonctionné
comme paradigme sémiologique tout au long du Moyen Age. En effet, dans
la perspective aristotélico-thomiste de Jean Poinsot, il s'agit de construire
une notion de signe qui soit en mesure de décrire et de déterminer toutes les

formes de sémiosis possibles: la voix, l'indice, la trace ou le vestige et,
surtout, le concept en tant que signe formel. Or, la définition augustinienne ne

spécifie de manière adéquate qu'une classe particulière de signes ou, plutôt,
de choses-signes. Voyons.

«Signum est enim res, praeter speciem quam ingerit sensibus, aliud aliquid ex se
faciens in cognitionem venire» (De Doctrina Christiana, II, I, 1): Le signe est en
effet une chose qui, en plus de la «species» qu'elle impose aux sens, fait venir
d'elle-même dans la connaissance quelque chose d'autre.»

Insérée par Pierre Lombard dans l'introduction du «Livre des

Sentences » — le manuel théologique médiéval, — cette définition représente le

«scheme»5 conceptuel fondamental des doctrines médiévales du signe. En
utilisant la terminologie contemporaine, les éléments constitutifs de ce
scheme peuvent être interprétés de la manière suivante:

1. Nature du signe. Le signe est une chose («res») douée d'un être objectif
et sensible; cette chose est perçue comme telle par la connaissance
sensible. De plus, la chose-signe fait connaître: c'est un instrument cognitif,
un moyen (medium) épistémologique.

5 « Scheme» est pris ici au sens (kantien) de monogramme et de règle pour la
production des intuitions; dans notre cas, ce terme désigne un modèle théorique invariant

qui est susceptible d'une série ordonnée d'interprétations et de transformations.
L'histoire des théories médiévales du langage et de la signification présente une
pluralité de schemes analogues à celui de la sémiologie augustinienne. A titre d'exemple
nous pouvons citer les suivants:
— scheme grammatical: «nomen significat substantiam cum qualitate» (Priscien);
— scheme dialectique: «nomen (verbum, oratio) est vox significativa ad placitum»

(littérature des «Summulae logicales»);
— scheme logique: «propositio est oratio verum vel falsum significans»;
— scheme herméneutique (cf. p. 10): «sunt ergo ea quae sunt in voce earum quae

sunt in anima passionum notae» (Aristote-Boèce).
En ce qui concerne le scheme sémiologique augustinien, son origine est sans doute
stoïcienne; cf. Cicéron: «signum est quod sub sensum aliquem cadit et quoddam
significar» (De lnventione, I, 48).



144 CURZIO CHIESA

2. Niveau sémantique. Le signe-chose fait connaître quelque chose d'autre
dans la mesure où il est en relation avec un signifié: le rapport signe-
signifié est une relation d'altérité. Le signe est relatif au signifié en tant
qu'autre, c'est-à-dire qu'il est à la fois relatif et autre à l'égard de ce qu'il
fait connaître.

3. Niveau pragmatique. Le processus sémiotique présuppose la reconnais¬

sance et l'interprétation préalable de la chose-signe: la sémiosis se fonde
ainsi sur le « percipi » de la chose en tant que signe-de-quelque chose.

En d'autres termes, le processus de sémiosis s'articule sur un certain
supplément qui caractérise la chose-signe et qui permet de distinguer les « res ut

res» des «res ut signa»: une chose ne fonctionne comme signe qu'à la
double condition d'être pourvue d'un «surplus» qui assure le renvoi au

signifié relatif et d'être interprétée en tant qu'entité essentiellement relative à

autre chose.

La nature du signe et les dimensions sémantique et pragmatique de la
sémiosis que prescrit le scheme augustinien se retrouvent dans la plupart
des doctrines médiévales des signes. Ainsi, par exemple, Thomas d'Aquin
dit que le signe en général est « quodcumque notum in quo aliquid cognoscatur»,

c'est-à-dire quelque chose qui, étant pré-connu et reconnu comme
signe, fonctionne comme «medium» pour la connaissance de quelque
chose qui est autre par rapport au signe. En effet, précise Thomas, le signe
est ce par quoi «aliquis devenit in cognitionem alterius»6. Moyen de

connaissance défini par une relation sémantique au signifié (« signifi-
catum ») en tant qu'autre, le signe est également déterminé par une relation
nécessaire au sujet connaissant dans la mesure où il ne signifie, comme le

dit Ockham, qu'en tant qu'« apprehensum », «prout cognitum». Bref, pour
les médiévaux, la sémiosis exprime une structure ternaire qui met en relation

l'intellect, le signe et le signifié: le signe est une chose qui véhicule la
connaissance d'une autre chose sur la base de la pré-connaissance du
supplément ou surplus sémiotique qui le détermine comme tel.

Douze siècles après Augustin, Petrus Fonseca, le théoricien principal des

maîtres jésuites de l'Université de Coïmbre, définit le «signifier» — c'est-à-
dire l'acte ou l'opération du signe — par la formule que voici:

«Significare nihil aliud est quam potentiae cognoscenti aliquid reprae-
sentare». De manière analogue, au début de leur commentaire sur le «De
Interpretatione» d'Aristote, les professeurs du «Collegium Conimbri-
censes» répondent à la question portant sur l'essence et la nature du signe

par l'analyse de la définition selon laquelle: «Signum est quod potentiae
cognoscenti aliquid repraesentat ». Enfin, Jean Poinsot, dans le traité du

6 Toutes les citations des auteurs médiévaux sont expliquées dans la table des

références qui figure à la fin de notre texte.



SUR UNE DEFINITION POST-MÉDIEVALE DU SIGNE 145

signe, reprend la formule que nous avons déjà citée pour dire que le signe
est «id, quod potentiae cognoscitivae aliquid aliud a se repraesentat»7.

Essayons d'étudier ces définitions exemplaires d'un triple point de vue:
premièrement par rapport au scheme augustinien; ensuite comparativement
aux sources du XIIIe et du XVIe siècle et, enfin, dans leurs éléments principaux

et suivant les «divisions» du signe qu'elles permettent d'engendrer.
1.1 En précisant que le «aliquid» de la représentation du signe est un

«aliud a se», Jean Poinsot rappelle la caractéristique essentielle de la

dimension sémantique de la définition paradigmatique d'Augustin, à savoir
la relation d'altérité qui s'effectue entre le signe et le signifié. Le signe, en

effet, doit être envisagé en tant que moyen qui renvoie à quelque chose de

relativement autre. Entité pour ainsi dire foncièrement «transitive», le

signe comme tel n'a d'être que relativement à l'autre qu'il signifie.
1.2 Or, cet autre-relatif est représenté à la puissance cognitive. Par

rapport à la matrice augustinienne, la définition du signe sur laquelle s'articulent

les doctrines sémiologiques de la seconde scolastique explicite à la fois
la modalité du faire-connaître et le destinataire (récepteur, interprété) du

processus de signification. D'une part, le signe « re-présente » le signifié
(abstraction faite de la présence/absence physique de ce dernier puisqu'il
s'agit d'une représentation intentionnelle qui ne concerne pas les «conditions

matérielles» de la chose signifiée); de l'autre, la représentation du
signe s'adresse à l'intelligence.

1.3 Pour Augustin, la «res»-signe est une chose sensible qui devient un
signe en tant que perçue, c'est-à-dire après l'imposition de son espèce aux
sens. En revanche, dans les définitions du signe comme entité représentative
il n'y a pas de référence au statut spécifique du moyen sémiotique. Comme
nous l'avons déjà indiqué, la raison de cette absence réside dans le fait que
la définition générale de signe doit pouvoir comprendre, à côté des indices
sensibles (i.e. les choses-signes), les signes purement intelligibles, ni matériels

ni extra-mentaux. Et tel est le cas des concepts en tant que signes
formels. Pour les représentants de la restauration scolastique du XVIe et du

XVIIe siècle, le concept, le verbe intérieur engendré par l'intelligence qui
conçoit la quiddité des choses, est un moyen sémiotique, un signe à part
entière et c'est pourquoi il est nécessaire de transformer la définition
augustinienne dans laquelle le signe est un objet de la perception sensible.

2. Le signe est donc quelque chose qui représente quelque chose d'autre
à la puissance de connaître: le signe est une entité intelligible et représentative.

Avec le langage de Peirce, on pourrait dire que le «signe, ou represen-

7 D'autres auteurs de la même période reprennent purement et simplement la

définition augustinienne; cf. Toledo: «Signum est, quod praeter sui Cognitionen!,
alterius etiam cognitionem inducit» (Francisis Toleti Introductio in Dialecticam
Aristotelis, Milan 1607 (première édition: Rome 1561), lib. I, cap. XI, p. 36.



146 CURZIO CHIESA

tamen, est quelque chose qui tient lieu («stands for», représente) pour
quelqu'un de quelque chose»8.

Mais, dans la mesure où le signe représente le signifié, il apparaît que la

signification est une forme spécifique de représentation. Or, la thèse que la

signification relève, en général, de la représentation est le résultat d'un long
processus de formation dont nous aimerions esquisser la genèse à partir des

transformations de la théorie médiévale de la signification (linguistique) de
la première moitié du XIIIe siècle. Dans cette perspective, nous allons
observer et interpréter un certain nombre de traces textuelles et de définitions

qui signalent la construction progressive de cette thèse doctrinale.
Du point de vue de l'histoire épistémologique, la théorie du signe

comme « representamen » présuppose la doctrine logico-grammaticale de la
distinction entre la référence nominale et la signification proprement dite
(entre ce qu'on appellerait aujourd'hui une «theory of reference» ou
«theory of naming» et une théorie générale du «meaning»).

«Nominantur singularia sed universalia significantur» (Jean de
Salisbury). La nomination («nominatio», «appellatio» et, dans une certaine

mesure, «suppositio») est la relation de dénotation par laquelle un terme
ou un nom (propre ou commun) réfère aux choses individuelles qu'il
dénomme ou appelle. Au contraire, dans la théorie de la signification
linguistique qu'illustre la formule de Jean de Salisbury, la signification au sens

propre consiste dans la relation connotative par laquelle un terme général
ou universel désigne la forme, la nature (universelle) des choses. Ainsi, par
exemple, «homme» nomme les individus humains singuliers et signifie la

nature humaine spécifique, dénote tous les êtres humains et connote leur
forme essentielle. Autrement dit, le terme général est à la fois un nom et un
signe («naming» + «meaning») qui réfère aux individus dont il signifie la

quiddité. L'universel signifie la forme spécifique des êtres nommés. Mais

8 Ch. S. Peirce, Collected Papers, ed. by Ch. Hartshorne and P. Weiss, Harvard
University Press, Cambridge, Massachussets, 1960, t. 2 N° 228. Chez Peirce, les trois
éléments du processus sémiotique sont le fondement, l'objet et l'interprétant. L'interprétant

n'est pas l'interprète mais «un signe équivalent ou peut-être un signe plus
développé» (ibid.) que le «representamen» crée dans l'esprit de quelqu'un. La structure

ternaire du signe chez Peirce n'est donc pas identique à la structure ternaire du
signe dans la tradition médiévale. En outre, du point de vue de Peirce, il n'y a pas de

dimension pragmatique de la sémiosis qui concerne les rapports signes-interprètes
(Morris). En réinterprétant l'articulation du «Trivium» médiéval, Peirce considère

que la sémiotique comporte trois branches: la «grammatica speculativa», la logique
proprement dite et la «rhétorique pure»: la tâche de celle-ci est «de découvrir les

lois grâce auxquelles dans toute intelligence scientifique un signe donne naissance à

un autre» (2. 229).
Sur les différences entre la sémiotique de Peirce et celle de Morris, cf. J. Dewey,

« Peirce's theory of linguistics signs, thought and meaning, ne journal of Philosophy
43, (1946) p. 85-95, et la réponse de Ch. Morris dans Writings on the general Theory

of Signs, Mouton, The Hague-Paris, 1971, p. 444-48.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIÉVALE DU SIGNE 147

comment comprendre cette signification? Sans entrer dans les détails de la
fameuse «querelle des universaux» concernant le statut objectif du signifié
du terme universel, nous nous intéresserons aux doctrines qui thématisent
ce qu'on pourrait appeler l'effet psychique ou mental que détermine l'usage
et la compréhension de l'universel.

Abélard: «Significare est intellectum constituere» (ou «generare»);
Lambert d'Auxerre: « Significano est intellectum rei ad quem vox imponitur»;
Pierre d'Espagne: «Significatio est rei per vocem secundum placitum repraesen-

tatio » ;

Guillaume de Shyreswood: «Significatio est praesentatio alicuius formae ad intel¬
lectum » ;

Thomas d'Aquin: «Proprium vocis significativae est quod generet aliquem intel¬
lectum in animo audientis».

La signification (linguistique) est la conception de la chose que
provoque la compréhension du mot: c'est la (re)présentation de la forme ou
nature universelle au sujet connaissant. Abstraction faite de leur portée
referentielle, les mots du langage, les «voces significativae» signifient dans

l'exacte mesure où elles véhiculent et déterminent une représentation des

choses nommées. La signification concerne donc la relation qui s'établit
entre l'intellect et le terme linguistique en tant que compris, interprété et

conçu. Certes, les mots nomment les réalités singulières et désignent les

formes universelles qui subsistent, d'une certaine manière, «dans» les

individus eux-mêmes. Mais, plus précisément, le terme de signification exprime
la représentation conceptuelle qu'engendre l'intelligence lorsqu'elle
comprend le message linguistique. Dans cette perspective, les formules que nous
venons de citer signalent la présence d'une théorie médiévale de la compréhension

linguistique («theory of understanding»), fondée sur la notion de

représentation, qui fait système avec la théorie de la référence, fondée sur
les notions de nomination et de supposition.

Quoi qu'il en soit, nous avançons l'hypothèse que l'origine de l'interprétation

du signe comme entité représentative se trouve dans la doctrine selon

laquelle la signification linguistique consiste dans la représentation intellectuelle

de la forme universelle signifiée par les termes généraux. Signifier
c'est représenter car l'intellect qui comprend le mot conçoit et se représente
la nature spécifique que le mot communique et exprime.

3. Mais venons-en aux éléments et à la structure de la définition
postmédiévale du signe. Le tableau suivant tente une première description
schématique de la formule sémiologique la plus complète, celle de Jean Poinsot:

Id, quod indétermination du mode d'être du signe
potentiae cognoscitivae relation nécessaire au sujet connaissant

aliquid « res » signifiée, objet désigné par le signe
aliud a se relation spécifique d'altèrité entre le signe et le signifié
repraesentat opération du signe en tant qu'entité génèriquement repre¬

sentative: causalité «informationnelle» du signe qui qua-



148 CURZIO CHIESA

lifie soit l'information du signe instrumental indice ou
signal), soit la causalité formelle du signe conceptuel qui
«in-forme» l'intellect («significat informando», disent les

Conimbres).

Le signe est donc défini par une double relation binaire ou, plutôt, pour
reprendre l'idée de Peirce et Morris, par une relation ternaire que réalisent à

la fois le rapport du signe au signifié et celui du signe à l'intelligence. De
fait, le signe joue le rôle d'intermédiaire entre les deux pôles que constituent
la chose signifiée d'une part et le sujet connaissant d'autre part.

En tant que « medium », tout signe est en rapport avec un signifié et un
interprète: de même qu'il n'y a pas de signe véritable sans signifié relatif, de

même il n'y a pas de sémiosis qui ne soit pas reconnue et interprétée comme
telle par le sujet-interprète. Sans compréhension du signe, il n'y a pas de

signification. Or, de la structure ternaire du signe il est possible de dégager
les trois niveaux ou dimensions qui caractérisent les processus sémiotiques:
1) Nature du signe. Essentiellement, le signe est un moyen relatif et

représentatif;

2) Niveau sémantique. Formellement et de manière spécifique, le signe est

déterminé par la relation de signification signe-signifié;
3) Niveau pragmatique. Matériellement et de manière générique, le signe

exprime une relation de représentation à l'égard de la puissance cognitive.

Schématiquement, cette structure complexe peut être illustrée de la manière
suivante:

sujet signe «significatum»

représentation signification
manifestation substitution

ordre « ad alterum »

« Représenter, explique Jean Poinsot, se dit de tout ce qui devient

quelque chose de présent à la puissance». La représentation est parfaite par
la présence intentionnelle de quelque chose dans l'intelligence. En

revanche, «signifier se dit de ce par quoi quelque chose d'autre devient
présent»9. La signification exprime une méditation relative et ordonnée à la

chose signifiée et représentée à la puissance.
La distinction entre représentation et signification correspond ainsi à

celle entre l'objet présenté à la connaissance et le moyen («medium») dans

et par lequel le sujet connaît le signifié en tant qu'autre-relatif du signe. A
l'objectivité de la représentation correspond la médiation sémiotique.

9 « Repraesentare dicitur de omni eo, quod aliquid fit praesens potentiae».
«Significare dicitur de eo, quo fit praesens aliquid distinctum a se», préface. Op. cit.

p. 9b 1.30-39.



SUR UNE DEFINITION POST-MÉDIÉVALE DU SIGNE 149

Autrement dit, la signification est la notion qui permet de spécifier la modalité

représentative du signe: le signe est essentiellement relatif au signifié
auquel il se substitue afin de le manifester formellement au sujet connaissant.

Le signe est un «medium» dans lequel, comme dans un miroir, ce qui
est vu est une chose autre que le moyen lui-même: «medium in quo alia res
videtur». Certes, conformément à la tradition dont nous avons parlé, le

signe est une entité fondamentalement représentative; mais, spécifiquement,
il représente une chose (i.e. le signifié) qui est autre. Comme le dit souvent
Jean Poinsot, le signe est en quelque sorte le vicaire, le ministre ou le

suppléant du signifié dont il dépend et auquel il se substitue. Substitut du

signifié réel dans le processus de connaissance, le signe a pour fonction
spécifique de «présentifier» au sujet ce à quoi il est essentiellement relatif et

ordonné:

«Signum dicit repraesentare aliud deficienter vel dependenter ab ipsa re significata

et quasi vice illius substttuendo. Et ita respicit significatum non ut pure
manifestatimi et illuminatum a se. sed ut principale cognoscibile et mensura sui,
cuius loco subrogatur et cuius vices gerit in deducendo ad potentiam» (La
représentation de l'autre qu'exprime le signe dépend de la chose signifiée que le signe
remplace. Par conséquent le signe «regarde» le signifié non pas simplement
comme quelque chose qu'il manifeste et qu'il éclaire, mais il le regarde en tant
qu'objet principal à connaître et en tant que mesure, objet à la place duquel il se

substitue et qu'il remplace afin de le véhiculer à la puissance cognitive).

Formellement, le signe est un relatif, un «aliquid ad aliquid», dont tout
l'être consiste dans le regard («respectus») vers l'autre qui le détermine,

comme disait Thomas d'Aquin, «secundum mensurationem esse et
veritatis». Mais, en tant que relatif, l'être du signe est un être qui dépend d'un
autre et qui nécessite, par conséquent, un fondement absolu.

Or, pour comprendre l'être relatif du signe et son fondement, il faut se

référer à la doctrine aristotélicienne et thomiste de la relation (ch. 7 des

Catégories). Sans entrer dans les détails, limitons-nous à indiquer les

éléments de cette doctrine qui sont mis en œuvre pour définir la nature du

signe. Tout signe, pour Jean Poinsot, appartient à la catégorie des relatifs.

Or, l'école aristotélicienne distingue deux grands types de relations: la

relation «secundum esse», prédicamentale, c'est-à-dire la catégorie de tout
ce qui est pur acte de regard vers l'autre (« pros ti », « ad aliud »), et la relation

«secundum dici», «transcendantale» (puisqu'elle transcende les

catégories: « vagans per diversa genera»), qui concerne des êtres absolus-et-

relatifs et qui définit l'exercice relationnel des absolus étant en rapport
essentiel avec d'autres absolus. Pour distinguer ces deux types de relations,
il existe un critère de nature linguistique: en effet, les mots exprimant une

relation selon l'être, réelle ou de raison, désignent immédiatement le

rapport du relatif au corrélatif (par exemple: double-de, fils-de) tandis que les

termes qui indiquent une relation transcendantale dénotent un absolu et



150 CURZIO CHIESA

connotent la relation actuelle qui se greffe sur l'être de celui-ci (par
exemple: la matière en tant que relative à la forme).

Dans le signe, nous retrouvons les deux relations:

— la relation (sémantique) signe-signifié est une relation «secundum esse»

(réelle dans les signes naturels et 'de raison' dans les signes arbitraires)
puisque le signe n'est que pur « respectus » vers ce qu'il signifie. Déterminé

directement «per ordinem ad signatum», le signe est spécifié par
le signifié dont il est le tenant-lieu formell0;

— la relation (pragmatique) signe-sujet est une relation transcendantale de

représentation qui dénote immédiatement la présence du signe au sujet
et connote (« in obliquo ») la relation du signe au signifié, du représentant

au représenté.

Mais, dans l'exercice concret du signe, ces deux relations n'en font qu'une
(ternaire): en effet, la relation prédicamentale de signification se greffe sur
la relation transcendantale de représentation qui constitue le fondement et

le support de l'être « debilissimum » du signe en tant que relatif selon l'être.
Deux conséquences importantes peuvent être déduites de cette description
du signe: d'une part, le fait que le signe n'est pas réductible à l'image et, de

l'autre, les conditions de possibilité de toute sémiosis véritable en tant que

processus ternaire. Observons-les.
1) L'image est fondée dans la similitude qui la réfère au paradigme, prototype

ou principe exemplaire dont elle procède par imitation. L'image représente

ainsi par rapport au modèle, mais la relation entre l'image et le

modèle ne connote aucune relation au sujet connaissant en tant que
destinataire de l'acte mimétique. En revanche, le rapport à la puissance est

constitutif de l'opération du signe puisque celui-ci ne se substitue au signifié

que dans la perspective de l'information qu'il véhicule au sujet: le signe ne

regarde le signifié que dans la mesure où celui-ci est « repraesentabile
potentiae». Contrairement à l'image, le signe comporte ainsi un ordre au

sujet qui est indissociable de l'ordre à la chose signifiée. Formellement
relatif au signifié, le signe est, de surcroît, fondamentalement relatif au sujet
connaissant pour lequel et au service duquel il représente le signifié, à

l'instar d'un miroir qui renvoie à la forme qui s'y reflète.
Par conséquent, le signifié n'est tel qu'en tant qu'il est susceptible d'être

représenté à la puissance: «signatum attingitur ut repraesentabile potentiae

».

2) Tout signe est signe-de-quelque-chose-pour-quelqu'un. Et c'est pourquoi,
sans signifié ou sans sujet il n'y a pas de signification véritable:

10 Cf. Ars Logica, II Pars, q. XVII, art. II, p. 578. Sur la question de l'origine
doctrinale de la relation transcendantale, cf. A. Krempel, «Saint Thomas et la notion de

relation transcendantale», Revue des sciences philosophiques et théologiques, 43

(1959), p. 88-94.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 151

Si la chose signifiée n'existe pas, le signe n'existe pas non plus puisqu'il
est un relatif qui dépend essentiellement du terme qu'il regarde. Sans

signifié relatif, qui doit être une «res aliqua realis et realiter existens» le

signe est privé de son ordre spécifique, de sa fonction de substitution ou
de remplacement et du « respectus ad alterum » qui le détermine comme
tel.

Sans rapport au sujet connaissant, d'une part, le signe se réduirait à

l'image et, d'autre part, on aurait une sorte de mécanisme sémiotique
dépourvu de dimension pragmatique, c'est-à-dire une fonction
signifiante qui ne pourrait pas être reconnue ou interprétée comme telle.

En résumé: la signification est la forme du signe qui se fonde sur l'acte

représentatif de celui-ci. La structure ternaire du signe comprend une
dimension sémantique qu'exprime la relation (prédicamentale) entre le

signe et le signifié et une dimension pragmatique qu'exprime la relation
(transcendantale) entre le signe et le sujet connaissant. Mais, concrètement,
le signe est défini par une seule relation ternaire qui met en rapport le

medium sémiotique, ce qu'il signifie et l'interprète auquel le signe représente

la chose signifiée.
Et c'est précisément la structure ternaire du signe qui constitue le point de

départ de la classification de tous les processus de sémiosis possibles. En

effet, pour Jean Poinsot, le signe est susceptible d'une double division:
premièrement, suivant le niveau sémantique, le signe se divise en naturel,
arbitraire et usuel; deuxièmement, suivant le niveau pragmatique, le signe peut
être soit formel soit instrumental.
La classe de signes la plus importante est celle des signes formels. Pour
l'aristotélisme thomiste de la seconde scolastique, le signe formel est le

concept ou verbe interne («verbum interius»). Mais, l'interprétation pour
ainsi dire sémiologique du concept n'est pas une invention de la «

néo-scolastique» ibérique; encore une fois, il s'agit d'une doctrine traditionnelle
dont l'origine effective remonte au XIIIe siècle. Comme nous l'avons déjà
fait pour la notion de signe représentatif, essayons de restituer, de manière

schématique, le processus de formation de cette doctrine qui affirme que le

concept est un signe (formel).
Notre hypothèse historiographique peut être formulée comme suit: la
doctrine du concept comme signe correspond à une lecture et à une interprétation

particulières du début du « De Interpretatione» aristotélicien.
Dans ce texte, Aristote présente sa doctrine des rapports entre les signes

vocaux, la «psyché» et les choses de la manière suivante: les noms et les

verbes sont les symboles («sumbola» ou «semeia») des états de l'âme

(«pathëmata tes psuchës») et ceux-ci sont les similitudes («omoiômata»)
des choses.



152 CURZIO CHIESA

Symbole -* état d'âme similitude -> chose, tel est le scheme herméneutique

(i.e. relatif à la doctrine de l'interprétation du langage) d'Aristote et de

l'aristotélisme. Or, pour interpréter le concept comme un signe, il faut
transformer ce scheme de manière telle que la similitude elle-même devienne un
signe. Et cette transformation ne devrait pas être antérieure à la seconde

moitié du XIIIe siècle. En effet, dans un texte que De Rijk " situe dans les

deux premières décades du siècle, un auteur anonyme dit que l'image («
picture») «non solet esse signum sed similitudo» et il ajoute, à propos de la

voix, que la «vox» est seulement signe et qu'elle n'est pas une similitude de

la chose («signum solum est et non similitudo rei»). La même doctrine se

retrouve chez Vincent de Beauvais, auteur du «Speculum Malus», la plus
grande encyclopédie de l'époque:

« Intellectus significatur et non significat, proprie loquendo, significatur enim per
vocem, non autem significat, sed est similitudo rei » (L'intellect est signifié mais, à

proprement parler, il ne signifie pas, car il est signifié par la voix mais il ne
signifie pas étant donné qu'il est une similitude de la chose).

En revanche, à peu près à la même époque, d'autres auteurs adoptent le

point de vue opposé qui contredit la thèse de Vincent de Beauvais:

Roger Bacon: « Aristoteles qui dicit passiones animae esse signa rerum »

(ce qui est textuellement inexact);
Thomas d'Aquin: «Vox est signum et non signatum tantum, intellectus

autem signum et signatum sicut et res » ;

Duns Scot: «Similitudo est signum rei»;
Ockham: «Conceptus primo naturaliter aliquid significat»;
Pierrre d'Ailly: «Conceptus est signum rei».
L'intellect, c'est-à-dire le concept, est un signe qui signifie la quiddité des

choses. Par conséquent, le scheme herméneutique d'Aristote est envisagé

comme étant le résultat d'un double rapport de signification: les mots (symboles

ou signes de la voix) sont signes des signes (concepts) des choses. Tout
se passe donc comme si le concept ou verbe mentall2 avait le même statut et

11 L. M. de Rijk, Logica Modernorum. A contribution to the History of early Ter-
ministic Logic, Vol. II Part I: The Origin and early Development of the Theory of
Supposition, p. 575 ss.

12 Implicitement, la doctrine du concept comme entité sémiologique se trouve
chez Boèce et notamment dans sa théorie du triple état du discours: mental, vocal et

écrit. L'état ou passion de l'âme d'Aristote est interprété par Boèce comme un « nom
mental» des choses. Cf. N. Kretzman. «History of Semantics», Encyclopedia of
Philosophy, Vol. 7, p. 367. Boèce utilise également les deux formules suivantes: «intellectus

rerum significativi sunt» et, en parlant de la doctrine d'un commentateur
grec d'Aristote, «res sunt quas intellectus significant». Cf. An. Manl. Sev. Boetii, In
Librum Aristotelis De Interpretatione. Editio Secunda, P. L., t. LXIV, col. 404, 412.

Cependant, tout au long du commentaire du texte aristotélicien, Boèce considère que
le concept («intellectus») est essentiellement une similitude de la chose.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 153

la même fonction sémiotiques que le mot ou signe vocal arbitraire. En réalité

il faut noter que l'interprétation sémiologique du concept fait système

avec la doctrine, d'origine augustinienne, selon laquelle le mot du langage
est subordonné au concept de la pensée, étant donné qu'il existe une hiérarchie

et un ordre entre le langage ou discours interne et l'expression
extérieure, entre le verbe mental naturel et le verbe vocal conventionnel.
Comme le dit Thomas d'Aquin : « verbum interius per prius habet rationem
significationis quam verbum exterius quia verbum exterius non instituitur
ad significandum nisi per interius verbum». La raison de signification est

principalement et fondamentalement une caractéristique du signe naturel
qu'est le verbe mental en tant que forme intentionnelle qui signifie la quiddité

des choses matérielles. Et c'est pourquoi, selon Thomas et l'aristotélisme

thomiste, le mot, c'est-à-dire la «vox significativa ad placitum»,
l'indice arbitraire, ne signifie que dans la mesure où il renvoie au concept,
c'est-à-dire au verbe naturel, au signe véritable.

Le langage est essentiellement hétéronome puisqu'il est subordonné à la

signification conceptuelle qui le règle et le détermine. Le langage ne dit les

choses que par l'intermédiaire des mots de l'âme auxquels il doit se référer

pour pouvoir renvoyer aux réalités extra-mentales. L'interprétation
sémiologique du concept coïncide ainsi avec la mise en œuvre d'un ordre et d'une
hiérarchie des signes où le verbe interne est le signe premier et absolu.

Comme le disait Augustin : « verbum quod foris sonat signum est verbi

quod intus docet, cui magis verbi competit nomen ».

Au moment où le concept est reconnu et interprété comme signe, le

langage vocal cesse d'être le paradigme de la signification.
La théorie du signe formel de Jean Poinsot présuppose toute cette tradition

doctrinale. Pour lui, comme pour la plupart des scolastiques du « Siglo
de Oro», le concept (verbe interne ou «species expressa») est un signe

formel, c'est-à-dire un moyen dans et par lequel le sujet connaît la réalité

signifiée. En tant que signe, le concept est tout relatif à la chose qui le détermine

et le spécifie formellement. Sans chose réelle signifiée, il n'y aurait pas
de concept véritable mais seulement une représentation dépourvue de relation

prédicamentale et réelle à la chose effective. En tant que signe, le

concept signifie la chose à l'intellect et fonctionne comme moyen formel de

l'acte cognitif.
Comment comprendre l'attribut «formel» qui qualifie le signe? Le

concept est un signe formel, expliquent Fonseca et les Conimbres, parce
qu'il cause une connaissance («cognitio») en informant le sujet: «formale
dicitur quia causât cognitionem informando ». Signe qui forme et informe,
le verbe mental, explique Jean Poinsot, est la «notitia formalis» qui signifie
l'essence des choses en la représentant à la puissance cognitive. Forme

intrinsèque, le signe formel est le « medium in quo » la forme quidditative
de la chose peut-être re-prèsentée au sujet. Produit et constitué dans et par



154 CURZIO CHIESA

le processus intentionnel de connaissance, le signe formel constitue la forme
réelle et abstraite des choses qui sont ainsi «conçues». En d'autres termes,
le rôle principal du signe formel consiste dans le fait de se substituer à la
chose pour médiatiser la présentification de celle-ci au sujet. Et cette substitution

ne peut se faire que dans la mesure où le signe représente au sujet la
forme abstraite (i.e. séparée des conditions matérielles et physiques) de la
chose réelle signifiée. Bref, le signe formel implique nécessairement une
relation, prédicamentale et réelle, vers la chose extérieure qui le mesure et le

cause, et cette relation présuppose la relation transcendantale du signe au

sujet connaissant.
Dans cette perspective, Jean Poinsot développe une théorie de la

connaissance fondée sur la notion du signe formel, qui a pour but de

s'opposer aux doctrines « réaliste » et « nominaliste » du concept.
Etudions brièvement ces deux doctrines et les critiques auxquelles Jean

Poinsot les soumet.
1) La doctrine de l'«esse obiectivum». Pour des philosophes du XIVe

siècle, comme par exemple Pierre d'Auriol, le concept est doué d'un « esse

apparens», « intentionale » ou « conspicuum », c'est-à-dire que le concept
existe dans l'âme en tant que « forma specularis » qui est pourvue d'une
certaine objectivité. Pour les partisans de l'être objectif du concept, en effet, le

résultat du processus cognitif correspond à la production d'une entité qui se

trouve dans l'âme comme un objet proposé au regard de l'intellect. D'une
certaine manière, le concept est dans un face-à-face à l'égard de la
puissance de connaître. Comme le dit, par exemple, Hervé de Nédellec, quelque
chose est «obiective» dans l'intellect dans la mesure où cette chose se

trouve « in prospectu intellectus », en présence visible devant l'intellect. Par

conséquent, ce qui est connu effectivement n'est rien d'autre que l'être

objectif que la chose acquiert une fois qu'elle se trouve dans l'âme connaissante.

L'objet de la connaissance est donc réduit à un «fictum» qui n'a
d'être qu'en tant qu'objet mental: «fictum nullibi habens esse nisi
obiectivum» (Jean de Mirecourt). Or, cette doctrine entraîne une conséquence

qui explique les critiques auxquelles les nominalistes d'une part et les

aristotéliciens de l'autre ont soumis la notion d'« esse obiectivum ». En effet, si ce

qui est connu est l'être objectif intra-mental, alors, comme le disait Holkot,
«res extra non scitur». Les seules choses qui peuvent être réellement

connues sont les concepts et les propositions mentales qui articulent et

composent les éléments conceptuels.
Pour un Jean Poinsot, la théorie de l'être-objectif est inacceptable parce

qu'elle sape les fondements du réalisme de la connaissance, c'est-à-dire le

fait que l'intelligence, dans son rapport intentionnel au réel, connaît les

choses telles qu'elles sont réellement et en soi. De plus, l'«esse obiectivum»
constitue une sorte de réification du concept qui résulte de la suppression
de la relation prédicamentale qui relie le signe formel à la chose signifiée.



SUR UNE DEFINITION POST-MÉDIÉVALE DU SIGNE 155

La doctrine de l'«esse obiectivum» transforme l'être relatif du concept
comme signe en un absolu qui n'est plus ordonné à la chose comme à sa

mesure selon l'être et la vérité.

2) Pour les nominalistes également, la notion d'«esse obiectivum»
constitue une réification du concept, une objectivation fictive qui multiplie
inutilement le nombre des entités. Mais, contrairement à Jean Poinsot et

aux doctrines de l'école thomiste et scotiste, les disciples de Guillaume
d'Ockham proposent d'abolir toute espèce d'intermédiaire entre l'acte
subjectif de connaissance et les choses individuelles. Radicalement anti-objecti-
vistes, les nominalistes — qui seront les adversaires principaux du
thomisme historique — sont au fond des théoriciens de la « déréification » (ou
déréalisation) du concept et de la réduction de celui-ci à l'opération
psychique de l'intelligence. Du point de vue nominaliste, le concept comme
entité intermédiaire entre le sujet connaissant et les choses singulières, produit

et constitué par l'intellect à l'instar d'un objet, est un écran et un
obstacle qui cache les choses réelles.

C'est pourquoi le concept, dépourvu de toute épaisseur objective, se

réduit finalement à l'acte cognitif qui fonctionne comme signe naturel
dénotant immédiatement les individus. De la même manière, le mot, en tant

que signe arbitraire et terme propositionnel, est à la place des choses singulières

(« stat pro », « supponit pro ») auxquelles il renvoie directement, sans
médiation. Autrement dit, entre le signe naturel (acte cognitif) ou conventionnel

(mot) et les réalités individuelles il n'y a aucune espèce de forme
intermédiaire ou d'objet médiateur.

Or, pour le disciple de Thomas d'Aquin, la suppression de toute médiation

entre l'acte de connaissance et les choses, la réduction du concept à

l'acte et l'idée que l'acte lui-même puisse fonctionner comme signe des
individus réels sont autant de thèses qui doivent être rejetées. Pour Jean

Poinsot, le concept est réellement un signe qui informe l'intellect en
représentant formellement la nature des choses signifiées. Le signe n'est pas l'acte

ou l'opération de connaissance: il est le moyen dans lequel («medium in

quo») l'intelligence connaît, conçoit et exprime la forme des choses.

D'une manière générale, aux yeux de Jean Poinsot, l'erreur des nominalistes

consiste dans le fait de réduire la structure ternaire du signe à une relation

binaire de l'acte aux choses singulières qui ne tient pas compte de la

nécessité d'une médiation formelle entre le sujet connaissant et les choses

connues.
Mais, comme nous venons de le voir, le signe n'est pas non plus réductible

à la relation binaire de l'intelligence vers l'«esse obiectivum». Le

signe, en effet, n'est pas un objet qui peut être connu comme tel : il est une
forme. Réduire le concept à un objet veut dire confondre le signe formel et

le signe dit « instrumental» ; c'est-à-dire l'indice objectif, le signal, le vestige.
Le signe instrumental, en effet, est un objet objectivement connaissable



156 CURZIO CHIESA

comme tel (« cognosci ut obiectum ») qui signifie son signifié propre en tant
qu'il est préconnu («prout cognitum»). Ce type de signe, que décrit de
manière adéquate la définition d'Augustin, est un «medium per quod»,
c'est-à-dire une chose à travers ou par l'intermédiaire de laquelle se réalise
le renvoi représentatif en direction du signifié. En tant qu'objet-signe,
l'indice présuppose ainsi une reconnaissance préalable qui porte à la fois
sur son aspect objectif et sur son aspect significatif. C'est dire que, en dépit
de la séparation réelle du signe instrumental à l'égard du signifié (p. ex. la
fumée et le feu, le mot et la chose), la saisie objective du signe implique
immédiatement le passage à la chose signifiée. Comme le dit Jean Foinsot,
le signifié est reconnu en tant que virtuellement contenu dans le signe, en
tant que pertinent au signe («ut contentum in signo et ad ipsum perti-
nens »). En d'autres termes, le « surplus » sémiotique de l'objet qui joue le
rôle d'instrument de signification, montre et manifeste une certaine habitude

(« habitudo »), une connexion et une proportion par rapport à la chose

indiquée et signifiée qui sont telles que la connaissance de l'objet-signe est

interprétée comme une indication immédiate du signifié objectivement
autre. Le fonctionnement du signe instrumental est donc identique à celui
du signe formel.

Dans les deux cas, il s'agit d'un « aliquid », objet ou forme, qui est tout
relatif à une chose-autre que le signe représente à l'intelligence. En
revanche, le signe formel et le signe instrumental peuvent être distingués
suivant la relation qu'ils entretiennent à l'égard du signifié. En effet, le signe
formel est toujours naturel alors que le signe instrumental peut être naturel,
arbitraire ou « usuel ». Le trait distinctif de ces deux derniers réside dans la

présence ou l'absence d'une imposition arbitraire et publique. Le signe
arbitraire («ad placitum») représente quelque chose en raison d'un décret
volontaire socialement autorisé et légitimé (« ex impositione voluntatis per
publicam auctoritatem »). D'autre part, le signe instrumental « ex consuetudine

» est le résultat de la pratique d'un usage (habitude, coutume) qui n'est

pas codifié par une règle conventionnelle explicite.
Le cas paradigmatique du signe instrumental arbitraire est celui du mot

comme voix significative conventionnelle («vox significativa ad
placitum »). En tant qu'indice, le mot est donc un objet sonore qui ne signifie
que dans la mesure où il est reconnu et interprété comme voix significative
d'autre chose. Entre l'indice et le signifié s'effectue une relation prédicamentale

et de raison puisque le mot est institué comme relatif au signifié par
une imposition collective arbitraire.

Mais que signifie le mot? Quel est le signifié du signe instrumental
arbitraire?

Au terme de ces quelques remarques, nous ne pouvons pas répondre à

ces questions de manière complète et satisfaisante. Limitons-nous simplement

à signaler que le scheme conceptuel qui explique les solutions des



SUR UNE DEFINITION POST-MÉDIÉVALE DU SIGNE 157

Conimbres et de Jean Poinsot est, encore une fois, de type ternaire; le mot
comme signe instrumental renvoie au concept qui signifie les choses; la

signification linguistique est médiatisée par la signification primordiale du

concept comme signe formel. De plus, l'idée directrice de cette théorie de la

signification du langage se trouve, semble-t-il, dans ce que les Conimbres
appellent la «régula Scoti», la règle de Duns Scot, selon laquelle: «signum
signi est signum signati». Le mot, moyennant le concept, signifie finalement
la chose elle-même puisqu'il est un indice d'un signe tout relatif à un
signifié réel. Instrument de signification qui indique la forme signifiante, le

langage dit les choses réelles dans l'exacte mesure où il se greffe sur le
processus premier et véritable de sémiosis, c'est-à-dire sur le signe de la pensée.

Table des références

Page 144

Thomas d'Aquin, De Veritate, q. 9, art. 4 ad 4; Summa neologiae, III, q. 60, art. 5c.

Guillaume d'OcKHAM, Summa Logica, éd. Boehner, The Franciscan Institue St.

Bonaventure, New York, 1951-54, ch. 1, p. 9.

Petrus Fonseca, Instilutionum dialecticarum libri octo, Lisbonne 1564, Lib. I, cap.
VIII, p. 10

Commentarii Collegii Conimbricensis in universum dialecticam Aristotelis Francfort et

Cologne, 1603-1611, Lib. I Aristotelis de Interpretatione, q. I, art. I, tome I p. 7.

Pages 146-147

Jean de Salisbury, Metalogicon, lib. II, cap. XX, P. L. t. CXCIX, col. 881.

Pierre Abélard, Dialectica, éd. de Rijk. Assen 1956, p. 112.

Lambert d'AuxERRE, cit. in C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, Leipzig
1855-1870, vol. III, p. 31, note 125.

Pierre d'EsPAGNE, Tractatus (Summulae Logicales), éd. de Rijk, Assen 1972, Tr. VI,
p. 80.

Guillaume de Shyreswood, Introductiones Magistri Guilelmi de Shyreswode in

logicam, éd. M. Grabmann, Sitzungsberichte der bayer. Ak. der Wiss., Phil-Hist.
Abt., 1937 Heft 10, p. 74.

Thomas d'AouiN, In Libros Peri Hermeneais Expositio, Lib. I, lectio V, n° 67, p. 28 de

réd. Spiazzi, Turin 1964.

Pages 149 et suiv.

Thomas d'Aquin, In duodecim Libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio Lib. V.
lect. XVII, N° 1003, p. 266 de Ted. Cathala-Spiazzi, Turin 1964.

Page 152

Tractatus de proprietatibus sermonum, ed. de Rijk in Logica Modernorum (cit.) vol. II
part II, p. 710.

Vincent de Beauvais, cit. in Prantl, op. cit. vol. III, p. 82, note 311.

Roger Bacon, De Signis. Traditio t. XXXIV, 1978, p. 82.

Thomas d'AQUiN, Quodlibet, q. 4, art. 17.



158 CURZIO CHIESA

Duns Scot, Secundi operis Perihermeneais. Opera Omnia ed. Wadding, Lyon 1639, t.

I, q. I, no 13, p. 214.

Guillaume D'ockham, op. cit. ch. I, p. 9.

Pierre d'AiLLY, cit. in Prantl, op. cit. vol IV, p. 107 note 406.
Thomas d'AQUiN, De Veritate, q. 4, art. 2, ad 7.

Page 153

Augustin, De Trinitate, XV, 11, 20.

Page 154

Pierre d'AuRiOL, Jean de Mirecourt, Hervé de Nédellec, cf. K. Michalski, La philo¬
sophie au XIVe siècle. Six études, éd. K. Flasch, Francfort, 1969, pages 123, 60,
119.

Robert Holkot, Cf. M. Dal Pra, Logica e Realtà, Bari 1974, p. 127.


	Note historique sur une définition post-médiévale du signe

