Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 2

Artikel: Note historique sur une définition post-médiévale du signe
Autor: Chiesa, Curzioe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 141-158

NOTE HISTORIQUE SUR UNE DEFINITION POST-
MEDIEVALE DU SIGNE

CURZIO CHIESA

« Semiosis» désigne, du point de vue de Morris, le processus dans lequel
quelque chose fonctionne comme signe de quelque chose d’autre pour
quelqu'un. Ce processus met en rapport trois €léments corrélatifs: le signe
lui-méme en tant que véhicule du phénoméne sémiotique («sign vehicle»),
I'objet auquel le signe réfere (« designatum ») et U'interpréte qui reconnait et
utilise le phénomeéne en question. La semiosis détermine ainsi une relation
triadique entre ce qui signifie, ce qui est signifié et celui pour qui une chose
en signifie une autre. Par conséquent, tout mécanisme sémiotique présente
trois dimensions ou niveaux — syntaxique, sémantique et pragmatique —
auxquels correspondent les trois branches principales de la semiotique
{«semiotics »), c’est-a-dire de la science qui a pour objet tous les phéno-
menes possibles de sémiosis:

— la syntaxe analyse les rapports mutuels et les articulations des signes;

— la sémantique andlyse les rapports qui existent entre les signes et les
objets auxquels ils peuvent étre appliqués, les rapports signifiant-
signifie;

— la pragmatique analyse les rapports entre les signes et les interpretes.

Or, du point de vue de 'histoire des théories du signe et de la significa-
tion il apparait que la trichotomie de la sémiotique morrisienne! est ana-
logue a I'articulation du « Trivium » médiéval — grammaire, logique et rhé-
torique — qui concerne les sciences discursives («scientiae sermocinales »).
Au Moyen Age, en effet:

— la grammaire est la doctrine syntaxique du «sens» des phrases qui
étudie les relations réciproques des signes linguistiques et les régles de
construction des énonceés corrects ou « congrus »

— la logique est la doctrine sémantique de la référence des termes et de la
valeur de vérité des propositions: la logique étudie les relations signes-
signifiés et leurs critéres de vérité;

— la rhétorique est I'art pragmatique de U'interprétation et de I'usage effi-
cace des instruments discursifs.

I'Cf. C. Moreris, Foundations of the theory of signs. International Encyclopedia of
Unified Science, Vol, 1, n.2, Chicago 1938, p. 3-6.



142 CURZIO CHIESA

Mais, dans la mesure ou la grammaire, la logique et la rhétorique ont
pour objet le «sermo », c’est-a-dire la « vox significativa », il faut en déduire
que le « Trivium» présuppose la mise en ceuvre d’'une doctrine des signes
qui soit susceptible de fonder tout I'édifice du savoir, toute la hiérarchie des
arts libéraux. Autrement dit, de droit sinon de fait, la science tripartite du
discours se greffe sur une théorie de la signification.

Dans leurs récapitulations systématiques de la logique meédiévale, les
commentateurs aristotéliciens de la seconde scolastique? ont explicitement
reconnu le role fondamental de la doctrine des signes et de la signification.
Dans la préface de son traité du signe, Jean Poinsot, le logicien aristotélico-
thomiste le plus important du XVII¢ siécle?, décrit de la maniére suivante la
priorité de la question du signe:

« Le terme, I'énoncé («oratio») et la proposition sont définis par la signification
parce que I'intellect connait par des concepts significatifs (« per conceptos signifi-
cativos») et s’exprime par des voix significatives, et, en général, tous les instru-
ments que nous utilisons pour connaitre et pour parler sont des signes. Par consé-
quent, afin que le logicien puisse connaitre exactement ses instruments, a savoir
Ies termes et les énoncés, il faut qu’il connaisse également ce gu'est le signe. Le
signe est ainsi défini en général: «ce qui représente a la puissance cognitive
quelque chose d’autre que lui-méme» 4.

Ce texte indique une conception du savoir rationnel selon laquelle la
logique, science de la raison, présuppose, a titre de propédeutique, la sémio-
logie en tant que doctrine des signes et de la signification dans la mesure ou

2 Nous utilisons ce terme pour désigner la renaissance aristotélicienne et la réno-
vation de la tradition scolastique médiévale de la philosophie espagnole et portugaise
du XVI¢ et du XVII® siécle. Les auteurs les plus importants de cette période sont
Vitoria, Soto, Molina et Suarez, les fondateurs du droit moderne. En ce qui concerne
I'histoire de la logique et de la sémiologie, les figures les plus marquantes sont: Soto,
Banez et Jean Poinsot chez les dominicains; Fonseca, Vasquez, les professeurs de
I"Université de Coimbre (Conimbricenses ou Conimbres) et Toledo chez les jésuites.
Cf. M. SoLaNA, Los grandes escolasticos esparioles de los siglos XVI y XVII: sus doc-
trinas filosoficas, Madrid 1928.

3 Sur Jean Poinsot, dit Jean de Saint Thomas, cf. JoHN N. DEELY, « Toward the
Origin of Semiotic», in Sight, sound and sense, ed. by Th. A. Sebeok, Indiana Uni-
versity Press, Bloomington and London, 1978, p. 1-30. Dans la bibliographie de cet
article se trouvent les références aux études consacrées a Jean Poinsot. Aux textes cri-
tiques cités il faut ajouter: J. J. DovLE, «John of St. Thomas and mathematical
Logic», New Scholasticism, (1953), p. 3-38; E. MARMY, La philosophie du signe. Les
Catégories semiologiques, Fribourg (Suisse) 1969.

4 ToANNIS A SANCTO THOMA O.P. (JEAN PoINSOT), Cursus Philosophicus Thomisticus
secundum exactam, veram, genuinam Aristotelis et Doctoris Angelici mentem, éd. B.
Reiser, Marietti, Turin 1948; toutes les références a4 Jean Poinsot sont tirées du pre-
mier tome du cours: Ars Logica, seu de forma et materia ratiocinandi. Le traité du
signe correspond aux questions X X1 et XXII (« De signo secundum se» et « De divi-
sionibus signi»), p. 644-722 de la seconde partie de I’Ars logica. La préface du traité
se trouve dans la premiére partie: De dialecticis Institutionibus quas Summulas
vocant. Textus Summularum, lib. 1, cap. I1: Definitio et divisio signi, p. 9-10.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 143

tous les instruments logiques (linguistiques et conceptuels) sont tout d’abord
des signes pourvus de signification.

Dans cette note nous nous proposons d’analyser la genése et la structure
de la définition du signe qui figure dans le texte de Jean Poinsot dans la
perspective d’'une reconstruction rétrospective de la théorie médiévale de la
signification.

Comme le dit Jean Poinsot, cette définition doit se substituer a la défini-
tion traditionnelle qui avait été fournie par Augustin et qui avait fonctionné
comme paradigme sémiologique tout au long du Moyen Age. En effet, dans
la perspective aristotélico-thomiste de Jean Poinsot, il s’agit de construire
une notion de signe qui soit en mesure de décrire et de déterminer toutes les
formes de sémiosis possibles: la voix, I'indice, la trace ou le vestige et, sur-
tout, le concept en tant que signe formel. Or, la définition augustinienne ne
spécifie de maniére adéquate qu’une classe particuliére de signes ou, plutot,
de choses-signes. Voyons.

«Signum est enim res, praeter speciem quam ingerit sensibus, aliud aliquid ex se
faciens in cognitionem venire» (De Doctrina Christiana, 11, 1, 1): Le signe est en
effet une chose qui, en plus de la «species» qu’elle impose aux sens, fait venir
d’elle-méme dans la connaissance quelque chose d’autre. »

Insérée par Pierre Lombard dans lintroduction du « Livre des Sen-
tences » — le manuel théologique meédiéval, — cette définition représente le
«schéme»’ conceptuel fondamental des doctrines médiévales du signe. En
utilisant la terminologie contemporaine, les ¢léments constitutifs de ce
schéme peuvent étre interprétés de la maniére suivante:

I. Nature du signe. Le signe est une chose («res») douée d’un étre objectif
et sensible; cette chose est per¢cue comme telle par la connaissance sen-
sible. De plus, la chose-signe fait connaitre: c’est un instrument cognitif,
un moyen (medium) épistémologique.

5 «Schéme» est pris ici au sens (kantien) de monogramme et de régle pour la pro-
duction des intuitions; dans notre cas, ce terme désigne un modele théorique inva-
riant qui est susceptible d’une série ordonnée d’interprétations et de transformations.
L’histoire des théories médiévales du langage et de la signification présente une plu-
ralité de schémes analogues a celui de la sémiologie augustinienne. A titre d’exemple
nous pouvons citer les suivants:

— schéme grammatical: « nomen significat substantiam cum qualitate » (Priscien);

— schéme dialectique: « nomen (verbum, oratio) est vox significativa ad placitum»
(littérature des «Summulae logicales »);

— schéme logique: « propositio est oratio verum vel talsum significans »;

— schéme herméneutique (cf. p. 10): «sunt ergo ea quae sunt in voce earum quae
sunt in anima passionum notae» (Aristote-Boece).

En ce qui concerne le schéme sémiologique augustinien, son origine est sans doute

stoicienne; cf. Cicéron: «signum est quod sub sensum aliquem cadit et quoddam

significat» (De Inventione, 1, 48).



144 CURZIO CHIESA

2. Niveau sémantique. Le signe-chose fait connaitre quelque chose d’autre
dans la mesure ou il est en relation avec un signifié: le rapport signe-
signifié est une relation d’altérité. Le signe est relatif au signifié en tant
qu’autre, c’est-a-dire qu’il est a la fois relatif et autre a ’égard de ce qu’il
fait connaitre.

3. Niveau pragmatique. Le processus sémiotique présuppose la reconnais-
sance et I'interprétation préalable de la chose-signe: la sémiosis se fonde
ainsi sur le « percipi» de la chose en tant que signe-de-quelque chose.

En d’autres termes, le processus de sémiosis s’articule sur un certain sup-
pléement qui caractérise la chose-signe et qui permet de distinguer les « res ut
res» des «res ut signa»: une chose ne fonctionne comme signe qu’a la
double condition d’étre pourvue d’un «surplus» qui assure le renvoi au
signifié relatif et d’étre interprétée en tant qu’entité essentiellement relative a
autre chose.

La nature du signe et les dimensions sémantique et pragmatique de la
semiosis que prescrit le scheme augustinien se retrouvent dans la plupart
des doctrines médiévales des signes. Ainsi, par exemple, Thomas d’Aquin
dit que le signe en geénéral est « quodcumque notum in quo aliquid cognos-
catur», c’est-a-dire quelque chose qui, étant pré-connu et reconnu comme
signe, fonctionne comme «medium» pour la connaissance de quelque
chose qui est autre par rapport au signe. En effet, précise Thomas, le signe
est ce par quoi «aliquis devenit in cognitionem alterius»®. Moyen de
connaissance défini par une relation sémantique au signifié («signifi-
catum») en tant qu’autre, le signe est également déterminé par une relation
nécessaire au sujet connaissant dans la mesure ou il ne signifie, comme le
dit Ockham, qu’en tant qu’« apprehensum », « prout cognitum ». Bref, pour
les médiévaux, la sémiosis exprime une structure ternaire qui met en rela-
tion 'intellect, le signe et le signifié: le signe est une chose qui véhicule la
connaissance d'une autre chose sur la base de la pre-connaissance du sup-
plément ou surplus sémiotique qui le détermine comme tel.

Douze siécles aprés Augustin, Petrus Fonseca, le théoricien principal des
maitres jésuites de 'Université de Coimbre, définit le «signifier» — c’est-a-
dire I’acte ou 'opération du signe — par la formule que voici:

« Significare nihil aliud est quam potentiae cognoscenti aliquid reprae-
sentare». De maniére analogue, au début de leur commentaire sur le « De
Interpretatione» d’Aristote, les professeurs du «Collegium Conimbri-
censes » répondent a la question portant sur ’essence et la nature du signe
par I'analyse de la définition selon laquelle: «Signum est quod potentiae
cognoscenti aliquid repraesentat». Enfin, Jean Poinsot, dans le trait¢ du

6 Toutes les citations des auteurs médiévaux sont expliquées dans la table des
références qui figure a la fin de notre texte.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 145

signe, reprend la formule que nous avons déja citée pour dire que le signe
est «id, quod potentiae cognoscitivae aliquid aliud a se repraesentat»’.

Essayons d’étudier ces définitions exemplaires d’un triple point de vue:
premierement par rapport au schéme augustinien; ensuite comparativement
aux sources du XIII¢ et du XVI¢ siecle et, enfin, dans leurs éléments princi-
paux et suivant les «divisions» du signe qu’elles permettent d’engendrer.

I.I En précisant que le «aliquid» de la représentation du signe est un
«aliud a se», Jean Poinsot rappelle la caractéristique essentielle de la
dimension sémantique de la définition paradigmatique d’Augustin, a savoir
la relation d’altérité qui s’effectue entre le signe et le signifié. Le signe, en
effet, doit étre envisagé en tant que moyen qui renvoie & quelque chose de
relativement autre. Entité pour ainsi dire fonciérement «transitive», le
signe comme tel n’a d’étre que relativement a 1'autre qu’il signifie.

1.2 Or, cet autre-relatif est représenté a la puissance cognitive. Par rap-
port a la matrice augustinienne, la définition du signe sur laquelle s’articu-
lent les doctrines sémiologiques de la seconde scolastique explicite a la fois
la modalité du faire-connaitre et le destinataire (récepteur, interpréte) du
processus de signification. D'une part, le signe «re-présente» le signifié
(abstraction faite de la présence/absence physique de ce dernier puisqu’il
s’agit d’'une représentation intentionnelle qui ne concerne pas les «condi-
tions matérielles» de la chose signifiée); de ['autre, la représentation du
signe s’adresse a l'intelligence.

.3 Pour Augustin, la «res»-signe est une chose sensible qui devient un
signe en tant que pergue, c'est-a-dire apres I'imposition de son espéce aux
sens. En revanche, dans les définitions du signe comme entité représentative
il n’y a pas de référence au statut spécifique du moyen sémiotique. Comme
nous I'avons déja indiqué, la raison de cette absence réside dans le fait que
la définition générale de signe doit pouvoir comprendre, a cote des indices
sensibles (i.e. les choses-signes), les signes purement intelligibles, ni mate-
riels ni extra-mentaux. Et tel est le cas des concepts en tant que signes for-
mels. Pour les représentants de la restauration scolastique du XVI* et du
XVII¢ siécle, le concept, le verbe intérieur engendrée par I'intelligence qui
congoit la quiddité des choses, est un moyen sémiotique, un signe a part
entiére et ¢’est pourquoi il est nécessaire de transformer la définition augus-
tinienne dans laquelle le signe est un objet de la perception sensible.

2. Le signe est donc quelque chose qui représente quelque chose d’autre
a la puissance de connaitre: le signe est une entité intelligible et representa-
tive. Avec le langage de Peirce, on pourrait dire que le «signe, ou represen-

" Dautres auteurs de la méme période reprennent purement et simplement la
définition augustinienne; cf. TOLEDO: « Signum est, quod praeter sui cognitionem,
alterius etiam cognitionem inducit» ( Francisis Toleti Introductio in Dialecticam Aris-
totelis, Milan 1607 (premiére édition: Rome 1561), lib. 1, cap. XI, p. 36.



146 CURZIO CHIESA

tamen, est quelque chose qui tient lieu («stands for», représente) pour
quelqu’un de quelque chose»$.

Mais, dans la mesure ou le signe représente le signifié, il apparait que la
signification est une forme spécifique de représentation. Or, la these que la
signification reléve, en général, de la représentation est le résultat d’un long
processus de formation dont nous aimerions esquisser la genése a partir des
transformations de la théorie médiévale de la signification (linguistique) de
la premiere moitie du XIII® siécle. Dans cette perspective, nous allons
observer et interpréter un certain nombre de traces textuelles et de défini-
tions qui signalent la construction progressive de cette these doctrinale.

Du point de vue de lhistoire épistémologique, la théorie du signe
comme «representamen » présuppose la doctrine logico-grammaticale de la
distinction entre la référence nominale et la signification proprement dite
(entre ce qu'on appellerait aujourd’hui une «theory of reference» ou
«theory of naming» et une théorie générale du « meaning»).

« Nominantur singularia sed universalia significantur» (Jean de Salis-
bury). La nomination («nominatio», «appellatio» et, dans une certaine
mesure, « suppositio») est la relation de dénotation par laquelle un terme
ou un nom (propre ou commun) réfere aux choses individuelles qu'’il
dénomme ou appelle. Au contraire, dans la théorie de la signification lin-
guistique qu’illustre la formule de Jean de Salisbury, la signification au sens
propre consiste dans la relation connotative par laquelle un terme général
ou universel désigne la forme, la nature (universelle) des choses. Ainsi, par
exemple, «homme» nomme les individus humains singuliers et signifie la
nature humaine spécifique, dénote tous les étres humains et connote leur
forme essentielle. Autrement dit, le terme géneéral est a la fois un nom et un
signe (« naming» + «meaning») qui référe aux individus dont il signifie la
quiddité. L’universel signifie la forme spécifique des étres nommeés. Mais

8 Ch. S. Peirci, Collected Papers, ed. by Ch. Hartshorne and P. Weiss, Harvard
University Press, Cambridge, Massachussets, 1960, t. 2 No 228. Chez Peirce, les trois
eléements du processus sémiotique sont le fondement, I'objet et I'interprétant. L'inter-
prétant n’est pas l'interpréte mais «un signe équivalent ou peut-étre un signe plus
développé» (ibid.) que le «representamen» crée dans 'esprit de quelqu’un. La struc-
ture ternaire du signe chez Peirce n’est donc pas identique a la structure ternaire du
signe dans la tradition médiévale. En outre, du point de vue de Peirce, il n’y a pas de
dimension pragmatique de la sémiosis qui concerne les rapports signes-interpretes
(Morris). En réinterprétant I'articulation du « Trivium » médiéval, Peirce considére
que la sémiotique comporte trois branches: la « grammatica speculativa», la logique
proprement dite et la «rhétorique pure»: la tdche de celle-ci est «de découvrir les
lois grace auxquelles dans toute intelligence scientifique un signe donne naissance a
un autre» (2. 229).

Sur les différences entre la sémiotique de Peirce et celle de Morris, cf. J. DEWEY,
« Peirce’s theory of linguistics signs, thought and meaning, The journal of Philosophy
43, (1946) p. 85-95, et la réponse de Ch. Morris dans Writings on the general Theory
of Signs, Mouton, The Hague-Paris, 1971, p. 444-48.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 147

comment comprendre cette signification? Sans entrer dans les détails de la

fameuse « querelle des universaux» concernant le statut objectif du signifié

du terme universel, nous nous intéresserons aux doctrines qui thématisent

ce qu’on pourrait appeler 'effet psychique ou mental que détermine I'usage

et la compréhension de 'universel.

Abélard: « Significare est intellectum constituere» (ou « generare »);

Lambert d’Auxerre: « Significatio est intellectum rei ad quem vox imponitur » ;

Pierre d’Espagne: «Significatio est rei per vocem secundum placitum repraesen-
tatio»;

Guillaume de Shyreswood: «Significatio est praesentatio alicuius formae ad intel-
lectum»;

Thomas d’Aquin: «Proprium vocis significativae est quod generet aliquem intel-
lectum in animo audientis ».

La signification (linguistique) est la conception de la chose que pro-
voque la compréhension du mot: c’est la (re)présentation de la forme ou
nature universelle au sujet connaissant. Abstraction faite de leur portée réfe-
rentielle, les mots du langage, les «voces significativae» signifient dans
I'exacte mesure ou elles vehiculent et déterminent une représentation des
choses nommeées. La signification concerne donc la relation qui s’établit
entre l'intellect et le terme linguistique en tant que compris, interprété et
congu. Certes, les mots nomment les réalités singulieres et désignent les
formes universelles qui subsistent, d’'une certaine maniére, « dans» les indi-
vidus eux-mémes. Mais, plus précisément, le terme de signification exprime
la représentation conceptuelle qu’engendre I'intelligence lorsqu’elle com-
prend le message linguistique. Dans cette perspective, les formules que nous
venons de citer signalent la présence d’une théorie médiévale de la compreé-
hension linguistique («theory of understanding »), fondée sur la notion de
représentation, qui fait systéme avec la théorie de la référence, fondée sur
les notions de nomination et de supposition.

Quoi qu’il en soit, nous avangons I’hypothése que I'origine de I'interpreé-
tation du signe comme entité représentative se trouve dans la doctrine selon
laquelle la signification linguistique consiste dans la représentation intellec-
tuelle de la forme universelle signifiée par les termes généraux. Signifier
C’est représenter car l'intellect qui comprend le mot congoit et se représente
la nature spécifique que le mot communique et exprime.

3. Mais venons-en aux éléments et a la structure de la definition post-
médiévale du signe. Le tableau suivant tente une premiere description sche-
matique de la formule sémiologique la plus complete, celle de Jean Poinsot:

Id, quod indétermination du mode d’étre du signe

potentiae cognoscitivae  relation nécessaire au sujet connaissant

aliquid «res» signifiee, objet designe par le signe

aliud a se relation spécifique d'altérité entre le signe et le signifié
repraesentat opération du signe en tant qu’entité génériquement repré-

sentative: causalité «informationnelle» du signe qui qua-



148 CURZIO CHIESA

lifie soit I'information du signe instrumental (= indice ou
signal), soit la causalit¢ formelle du signe conceptuel qui
«in-forme» I'intellect («significat informando», disent les
Conimbres).

Le signe est donc defini par une double relation binaire ou, plutot, pour
reprendre I'tdee de Peirce et Morris, par une relation ternaire que réalisent a
la fois le rapport du signe au signifié et celui du signe a l'intelligence. De
fait, le signe joue le role d’intermédiaire entre les deux pdles que constituent
la chose signifiée d’'une part et le sujet connaissant d’autre part.

En tant que « medium », tout signe est en rapport avec un signifié et un
interprete: de méme qu'il n'y a pas de signe véritable sans signifié relatif, de
meéme il n’y a pas de sémiosis qui ne soit pas reconnue et interprétée comme
telle par le sujet-interprete. Sans comprehension du signe, il n’y a pas de
~signification. Or, de la structure ternaire du signe il est possible de dégager
les trois niveaux ou dimensions qui caractérisent les processus sémiotiques:
1) Nature du signe. Essentiellement, le signe est un moyen relatif et repré-

sentatif;

2) Niveau semantique. Formellement et de maniére spécifique, le signe est
déterminé par la relation de signification signe-signifié;

3) Niveau pragmatique. Matériellement et de maniere générique, le signe
exprime une relation de représentation a ’égard de la puissance cogni-
tive.

Schématiquement, cette structure complexe peut étre illustrée de la maniére

suivante:

sujet SIgne ... «significatum »

représentation signification
manifestation substitution
ordre «ad alterum »

« Représenter, explique Jean Poinsot, se dit de tout ce qui devient
quelque chose de présent a la puissance ». La représentation est parfaite par
la présence intentionnelle de quelque chose dans I'intelligence. En
revanche, «signifier se dit de ce par quoi quelque chose d’autre devient preé-
sent»?. La signification exprime une méditation relative et ordonnée a la
chose signifiée et représentée a la puissance.

La distinction entre représentation et signification correspond ainst a
celle entre ’objet présenté a la connaissance et le moyen (« medium ») dans
et par lequel le sujet connait le signifié en tant qu’autre-relatif du signe. A
'objectivité de la représentation correspond la meédiation sémiotique.

? « Repraesentare dicitur de omni eo, quod aliquid fit praesens potentiae».
« Significare dicitur de eo, quo fit praesens aliquid distinctum a se», préface. Op. cit.
p. 9b 1.30-39.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 149

Autrement dit, la signification est la notion qui permet de spécifier la moda-
lité représentative du signe: le signe est essentiellement relatif au signifié
auquel 1l se substitue afin de le manifester formellement au sujet connais-
sant. Le signe est un « medium » dans lequel, comme dans un miroir, ce qui
est vu est une chose autre que le moyen lui-méme: « medium in quo alia res
videtur». Certes, conformément a la tradition dont nous avons parlé, le
signe est une entité fondamentalement représentative; mais, spécifiquement,
il représente une chose (i.e. le signifié¢) qui est autre. Comme le dit souvent
Jean Poinsot, le signe est en quelque sorte le vicaire, le ministre ou le sup-
pleant du signifié dont il dépend et auquel il se substitue. Substitut du
signifié réel dans le processus de connaissance, le signe a pour fonction spé-
cifique de «présentifier» au sujet ce a quoi il est essentiellement relatif et
ordonneg:

«Signum dicit repraesentare aliud deficienter vel dependenter ab ipsa re signifi-
cata et quasi vice illius substituendo. Et ita respicit significatum non ut pure
manifestatum et illuminatum a se, sed ut principale cognoscibile et mensura sui,
cuius loco subrogatur et cuius vices gerit in deducendo ad potentiam» (La repré-
sentation de ['autre qu'exprime le signe dépend de la chose signifiée que le signe
remplace. Par conséquent le signe «regarde» le signifi¢ non pas simplement
comme quelque chose qu’il manifeste et qu'il éclaire, mais il le regarde en tant
qu’objet principal a connaitre et en tant que mesure, objet a la place duquel il se
substitue et qu'il remplace afin de le véhiculer a la puissance cognitive).

Formellement, le signe est un relatif, un «aliquid ad aliquid », dont tout
I'étre consiste dans le regard («respectus») vers ['autre qui le détermine,
comme disait Thomas d’Aquin, «secundum mensurationem esse et veri-
tatis». Mais, en tant que relatif, I'étre du signe est un étre qui dépend d’un
autre et qui nécessite, par conséquent, un fondement absolu.

Or, pour comprendre I'étre relatif du signe et son fondement, il faut se
référer a la doctrine aristotélicienne et thomiste de la relation (ch. 7 des
Catégories). Sans entrer dans les détails, limitons-nous a indiquer les ¢le-
ments de cette doctrine qui sont mis en ceuvre pour définir la nature du
signe. Tout signe, pour Jean Poinsot, appartient a la catégorie des relatifs.

Or, I'école aristotélicienne distingue deux grands types de relations: la
relation «secundum esse», prédicamentale, c’est-a-dire la catégorie de tout
ce qui est pur acte de regard vers 'autre (« pros ti», «ad aliud »), et la rela-
tion «secundum dici», «franscendantale» (puisqu’elle transcende les cate-
gories: «vagans per diversa genera»), qui concerne des €tres absolus-et-
relatifs et qui définit I'exercice relationnel des absolus étant en rapport
essentiel avec d’autres absolus. Pour distinguer ces deux types de relations,
il existe un critére de nature linguistique: en effet, les mots exprimant une
relation selon I'étre, réelle ou de raison, désignent immeédiatement le rap-
port du relatif au corrélatif (par exemple: double-de, fils-de) tandis que les
termes qui indiquent une relation transcendantale dénotent un absolu et



150 CURZIO CHIESA

connotent la relation actuelle qui se greffe sur I'étre de celui-ci (par
exemple: la matiere en tant que relative a la forme).
Dans le signe, nous retrouvons les deux relations:

— la relation (sémantique) signe-signifié est une relation «secundum esse »
(réelle dans les signes naturels et ‘de raison’ dans les signes arbitraires)
puisque le signe n’est que pur «respectus» vers ce qu’il signifie. Déter-
min¢ directement « per ordinem ad signatum », le signe est spécifié par
le signifié dont il est le tenant-lieu formel 19;

— la relation (pragmatique) signe-sujet est une relation transcendantale de
représentation qui dénote immeédiatement la présence du signe au sujet
et connote («in obliquo») la relation du signe au signifi¢, du représen-
tant au représente.

Mais, dans I’exercice concret du signe, ces deux relations n’en font qu'une
(ternaire): en effet, la relation prédicamentale de signification se greffe sur
la relation transcendantale de représentation qui constitue le fondement et
le support de I'étre « debilissimum» du signe en tant que relatif selon I'étre.
Deux conséquences importantes peuvent €tre déduites de cette description
du signe: d’une part, le fait que le signe n’est pas réductible a I'image et, de
I'autre, les conditions de possibilité de toute sémiosis véritable en tant que
processus ternaire. Observons-les.

) L'image est fondée dans la similitude qui la référe au paradigme, proto-
type ou principe exemplaire dont elle procede par imitation. L’image repré-
sente ainsi par rapport au modele, mais la relation entre l'image et le
modele ne connote aucune relation au sujet connaissant en tant que desti-
nataire de 'acte mimétique. En revanche, le rapport a la puissance est
constitutif de 'opération du signe puisque celui-ci ne se substitue au signifie
que dans la perspective de 'information qu’il véhicule au sujet: le signe ne
regarde le signifié que dans la mesure ou celui-ci est «repraesentabile
potentiae». Contrairement a I'image, le signe comporte ainsi un ordre au
sujet qui est indissociable de l'ordre 4 la chose signifiée. Formellement
relatif au signifié, le signe est, de surcroit, fondamentalement relatif au sujet
connaissant pour lequel et au service duquel il représente le signifie, a
I'instar d'un miroir qui renvoie a la forme qui s’y refléte.

Par conséquent, le signifié n’est tel qu’en tant qu’il est susceptible d’étre
représenté a la puissance: «signatum attingitur ut repraesentabile poten-
tiae ».

2) Tout signe est signe-de-quelque-chose-pour-quelqu’un. Et ¢’est pourquoi,
sans signifié ou sans sujet il n’y a pas de signification véritable:

0 Cf. Ars Logica, 11 Pars, q. XVII, art. 11, p. 578. Sur la question de ['origine doc-
trinale de la relation transcendantale, cf. A. KrReMPEL, « Saint Thomas et la notion de
relation transcendantale», Revue des sciences philosophiques et théologiques, 43
(1959), p. 88-94.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 151

— Si1 la chose signifiee n’existe pas, le signe n’existe pas non plus puisqu’il
est un relatif qui dépend essentiellement du terme qu’il regarde. Sans
signifié relatif, qui doit étre une «res aliqua realis et realiter existens» le
signe est privé de son ordre spécifique, de sa fonction de substitution ou
de remplacement et du « respectus ad alterum » qui le détermine comme
tel.

— Sans rapport au sujet connaissant, d’'une part, le signe se réduirait a
I'image et, d’autre part, on aurait une sorte de mécanisme sémiotique
dépourvu de dimension pragmatique, c’est-a-dire une fonction signi-
fiante qui ne pourrait pas étre reconnue ou interprétée comme telle.

En résumé: la signification est la forme du signe qui se fonde sur l'acte
représentatif de celui-ci. La structure ternaire du signe comprend une
dimension sémantique qu'exprime la relation (prédicamentale) entre le
signe et le signifié et une dimension pragmatique qu’exprime la relation
(transcendantale) entre le signe et le sujet connaissant. Mais, concrétement,
le signe est défini par une seule relation ternaire qui met en rapport le
medium sémiotique, ce qu’il signifie et I'interpréte auquel le signe repré-
sente la chose signifiée.

Et c’est précisément la structure ternaire du signe qui constitue le point de
départ de la classification de tous les processus de sémiosis possibles. En
effet, pour Jean Poinsot, le signe est susceptible d’'une double division: pre-
miérement, suivant le niveau sémantique, le signe se divise en naturel, arbi-
traire et usuel; deuxiémement, suivant le niveau pragmatique, le signe peut
étre soit formel soit instrumental.

La classe de signes la plus importante est celle des signes formels. Pour
'aristotélisme thomiste de la seconde scolastique, le signe formel est le
concept ou verbe interne («verbum interius»). Mais, I'interprétation pour
ainsi dire sémiologique du concept n’est pas une invention de la «néo-sco-
lastique » ibérique; encore une fois, il s’agit d’une doctrine traditionnelle
dont I'origine effective remonte au XI1I¢ siecle. Comme nous 'avons déja
fait pour la notion de signe représentatif, essayons de restituer, de maniere
schématique, le processus de formation de cette doctrine qui affirme que le
concept est un signe (formel).

Notre hypothése historiographique peut étre formulée comme suit: la doc-
trine du concept comme signe correspond a une lecture et a une interpréta-
tion particulieres du début du « De Interpretatione» aristotelicien.

Dans ce texte, Aristote présente sa doctrine des rapports entre les signes
vocaux, la «psyche» et les choses de la maniere suivante: les noms et les
verbes sont les symboles («sumbola» ou «semeia») des états de 'ame
(« pathémata tés psuchés») et ceux-ci sont les similitudes (« omoidomata »)
des choses.



152 CURZIO CHIESA

Symbole — état d’dme = similitude — chose, tel est le scheme herméneu-
tique (i.e. relatif a la doctrine de I'interprétation du langage) d’Aristote et de
I"aristotélisme. Or, pour interpréter le concept comme un signe, il faut trans-
former ce schéme de maniére telle que la similitude elle-méme devienne un
signe. Et cette transformation ne devrait pas étre antérieure a la seconde
moitié du XIII¢ siécle. En effet, dans un texte que De Rijk!'! situe dans les
deux premiéres décades du sieécle, un auteur anonyme dit que I'image (« pic-
tura») «non solet esse signum sed similitudo» et il ajoute, a propos de la
voix, que la «vox» est seulement signe et qu’elle n’est pas une similitude de
la chose («signum solum est et non similitudo rei»). La méme doctrine se
retrouve chez Vincent de Beauvais, auteur du « Speculum Maius», la plus
grande encyclopedie de I'époque:

« Intellectus significatur et non significat, proprie loquendo, significatur enim per
vocem, non autem significat, sed est similitudo rei» (L’intellect est signifié mais, a
proprement parler, il ne signifie pas, car il est signifié par la voix mais il ne
signifie pas etant donné qu’il est une similitude de la chose).

En revanche, a peu pres 4 la méme époque, d’autres auteurs adoptent le

point de vue opposé qui contredit la thése de Vincent de Beauvais:

Roger Bacon: « Aristoteles qui dicit passiones animae esse signa rerum »

(ce qui est textuellement inexact);

Thomas d’Aquin: « Vox est signum et non signatum tantum, intellectus

autem signum et signatum sicut et res»;

Duns Scot: « Similitudo est signum rei»;

Ockham: « Conceptus primo naturaliter aliquid significat»;

Pierrre d’Ailly: « Conceptus est signum rei».

[’intellect, c’est-a-dire le concept, est un signe qui signifie la quiddité des
choses. Par conséquent, le scheme herméneutique d’Aristote est envisage
comme étant le résultat d’'un double rapport de signification: les mots (sym-
boles ou signes de la voix) sont signes des signes (concepts) des choses. Tout
se passe donc comme si le concept ou verbe mental 2 avait le méme statut et

'L L. M. de Ruk, Logica Modernorum. A contribution to the History of early Ter-
ministic Logic, Vol. Il Part I: The Origin and early Development of the Theory of
Supposition, p. 575 ss.

12 Implicitement, la doctrine du concept comme entité sémiologique se trouve
chez Boéce et notamment dans sa théorie du triple état du discours: mental, vocal et
écrit. L’état ou passion de I’"ame d’Aristote est interprété par Boéce comme un «nom
mental » des choses. Cf. N. KrRerzmaN. « History of Semantics », Encyclopedia of Phi-
losophy, Yol. 7, p. 367. Boece utilise également les deux formules suivantes: «intel-
lectus ... rerum significativi sunt» et, en parlant de la doctrine d'un commentateur
grec d’Aristote, «res sunt quas intellectus significant ». Cf. An. MaNL. SEv. BoETl, In
Librum Aristotelis De Interpretatione, Editio Secunda, P. L., t. LXIV, col. 404, 412.
Cependant, tout au long du commentaire du texte aristotélicien, Boéce considére que
le concept («intellectus») est essentiellement une similitude de la chose.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 153

la méme fonction sémiotiques que le mot ou signe vocal arbitraire. En réa-
lite 1l faut noter que I'interprétation sémiologique du concept fait systéme
avec la doctrine, d’origine augustinienne, selon laquelle le mot du langage
est subordonne au concept de la pensée, étant donné qu’il existe une hiérar-
chie et un ordre entre le langage ou discours interne et I'expression exté-
rieure, entre le verbe mental naturel et le verbe vocal conventronnel.
Comme le dit Thomas d’Aquin: « verbum interius per prius habet rationem
significationis quam verbum exterius quia verbum exterius non instituitur
ad significandum nisi per interius verbum». La raison de signification est
principalement et fondamentalement une caractéristique du signe naturel
qu’est le verbe mental en tant que forme intentionnelle qui signifie la quid-
dité des choses matérielles. Et c’est pourquoi, selon Thomas et [’aristoté-
lisme thomiste, le mot, c’est-a-dire la «vox significativa ad placitum»,
I'indice arbitraire, ne signifie que dans la mesure ou il renvoie au concept,
c’est-a-dire au verbe naturel, au signe véritable.

Le langage est essentiellement hétéronome puisqu’il est subordonneé a la
signification conceptuelle qui le régle et le determine. Le langage ne dit les
choses que par I'intermédiaire des mots de I’ame auxquels il doit se référer
pour pouvoir renvoyer aux réalités extra-mentales. L’interprétation sémio-
logique du concept coincide ainsi avec la mise en ceuvre d’un ordre et d’'une
hiérarchie des signes ou le verbe interne est le signe premier et absolu.

Comme le disait Augustin: « verbum quod foris sonat signum est verbi
quod intus docet, cui magis verbi competit nomen ».

Au moment ou le concept est reconnu et interprété comme signe, le lan-
gage vocal cesse d’étre le paradigme de la signification.

La théorie du signe formel de Jean Poinsot présuppose toute cette tradi-
tion doctrinale. Pour lui, comme pour la plupart des scolastiques du « Siglo
de Oro», le concept (verbe interne ou «species expressa») est un signe
formel, c’est-a-dire un moyen dans et par lequel le sujet connait la realité
signifiée. En tant que signe, le concept est tout relatif a la chose qui le déter-
mine et le spécifie formellement. Sans chose réelle signifiée, il n’y aurait pas
de concept véritable mais seulement une représentation dépourvue de rela-
tion prédicamentale et réelle a la chose effective. En tant que signe, le
concept signifie la chose a 'intellect et fonctionne comme moyen formel de
I'acte cognitif.

Comment comprendre lattribut «formel» qui qualifie le signe? Le
concept est un signe formel, expliquent Fonseca et les Conimbres, parce
qu’il cause une connaissance (« cognitio») en informant le sujet: « formale
dicitur quia causat cognitionem informando ». Signe qui forme et informe,
le verbe mental, explique Jean Poinsot, est la « notitia formalis » qui signifie
I’'essence des choses en la représentant a la puissance cognitive. Forme
intrinséque, le signe formel est le «medium in quo» la forme quidditative
de la chose peut-étre re-présentée au sujet. Produit et constitué dans et par



154 CURZIO CHIESA

le processus intentionnel de connaissance, le signe formel constitue la forme
réelle et abstraite des choses qui sont ainsi «congues». En d’autres termes,
le role principal du signe formel consiste dans le fait de se substituer a la
chose pour médiatiser la présentification de celle-ci au sujet. Et cette substi-
tution ne peut se faire que dans la mesure ou le signe représente au sujet la
forme abstraite (i.e. séparée des conditions matérielles et physiques) de la
chose reéelle signifiée. Bref, le signe formel implique nécessairement une
relation, prédicamentale et réelle, vers la chose extérieure qui le mesure et le
cause, et cette relation présuppose la relation transcendantale du signe au
sujet connaissant.

Dans cette perspective, Jean Poinsot développe une theorie de la
connaissance fondée sur la notion du signe formel, qui a pour but de
s’opposer aux doctrines «réaliste » et « nominaliste» du concept.

Etudions briévement ces deux doctrines et les critiques auxquelles Jean
Poinsot les soumet.

1) La doctrine de I'«esse obiectivum ». Pour des philosophes du XIV¢®
siécle, comme par exemple Pierre d’Auriol, le concept est doué d’un «esse
apparens», «intentionale» ou «conspicuum », c’est-a-dire que le concept
existe dans I’ame en tant que « forma specularis» qui est pourvue d’une cer-
taine objectivité. Pour les partisans de I’étre objectif du concept, en effet, le
résultat du processus cognitif correspond a la production d’une entité qui se
trouve dans I’dme comme un objet proposé au regard de l'intellect. D’une
certaine maniére, le concept est dans un face-a-face a ’égard de la puis-
sance de connaitre. Comme le dit, par exemple, Hervé de Nedellec, quelque
chose est «obiective» dans I'intellect dans la mesure ou cette chose se
trouve «in prospectu intellectus», en présence visible devant I'intellect. Par
conséquent, ce qui est connu effectivement n’est rien d’autre que I'étre
objectif que la chose acquiert une fois qu’elle se trouve dans I’ame connais-
sante. L’objet de la connaissance est donc réduit a un «fictum» qui n’a
d’étre qu’en tant qu’objet mental: «fictum nullibi habens esse nisi obiec-
tivum» (Jean de Mirecourt). Or, cette doctrine entraine une conséquence
qui explique les critiques auxquelles les nominalistes d’une part et les aristo-
téliciens de 'autre ont soumis la notion d’«esse obiectivum ». En effet, si ce
qui est connu est 1’étre objectif intra-mental, alors, comme le disait Holkot,
«res extra non scitur». Les seules choses qui peuvent étre réellement
connues sont les concepts et les propositions mentales qui articulent et com-
posent les éléments conceptuels.

Pour un Jean Poinsot, la théorie de I'étre-objectif est inacceptable parce
qu’elle sape les fondements du réalisme de la connaissance, c’est-a-dire le
fait que I'intelligence, dans son rapport intentionnel au réel, connait les
choses telles qu’elles sont réellement et en soi. De plus, '« esse obiectivum »
constitue une sorte de réification du concept qui résulte de la suppression
de la relation prédicamentale qui relie le signe formel a la chose signifiée.



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 155

La doctrine de I'«esse obiectivum» transforme I’étre relatif du concept
comme signe en un absolu qui n’est plus ordonné a la chose comme a sa
mesure selon 'étre et la vérité.

2) Pour les nominalistes également, la notion d’«esse obiectivum »
constitue une réification du concept, une objectivation fictive qui multiplie
inutilement le nombre des entités. Mais, contrairement a Jean Poinsot et
aux doctrines de 1’école thomiste et scotiste, les disciples de Guillaume
d’Ockham proposent d’abolir toute espéce d’intermédiaire entre 1’acte sub-
jectif de connaissance et les choses individuelles. Radicalement anti-objecti-
vistes, les nominalistes — qui seront les adversaires principaux du tho-
misme historique — sont au fond des théoriciens de la « déréification » (ou
dereéalisation) du concept et de la réduction de celui-ci a 'opération psy-
chique de l'intelligence. Du point de vue nominaliste, le concept comme
entité intermédiaire entre le sujet connaissant et les choses singuliéres, pro-
duit et constitué par I'intellect & I'instar d’un objet, est un écran et un obs-
tacle qui cache les choses réelles.

C’est pourquoi le concept, dépourvu de toute épaisseur objective, se
réduit finalement a Pacte cognitif qui fonctionne comme signe naturel
dénotant immeédiatement les individus. De la méme maniére, le mot, en tant
que signe arbitraire et terme propositionnel, est a la place des choses singu-
lieres («stat pro», «supponit pro») auxquelles il renvoie directement, sans
médiation. Autrement dit, entre le signe naturel (acte cognitif) ou conven-
tionnel (mot) et les réalités individuelles il n’y a aucune espece de forme
intermédiaire ou d’objet médiateur.

Or, pour le disciple de Thomas d’Aquin, la suppression de toute meédia-
tion entre I’acte de connaissance et les choses, la réduction du concept a
’acte et I'idée que I’acte lui-méme puisse fonctionner comme signe des indi-
vidus réels sont autant de théses qui doivent étre rejetées. Pour Jean
Poinsot, le concept est réellement un signe qui informe l'intellect en repré-
sentant formellement la nature des choses signifiées. Le signe n’est pas |’acte
ou l'opération de connaissance: il est le moyen dans lequel («medium in
quo») I'intelligence connait, congoit et exprime la forme des choses.

D’une maniére générale, aux yeux de Jean Poinsot, I’erreur des nomina-
listes consiste dans le fait de réduire la structure ternaire du signe a une rela-
tion binaire de I'acte aux choses singuliéres qui ne tient pas compte de la
nécessité d’'une médiation formelle entre le sujet connaissant et les choses
connues.

Mais, comme nous venons de le voir, le signe n’est pas non plus réduc-
tible a4 la relation binaire de I'intelligence vers ['«esse obiectivum». Le
signe, en effet, n’est pas un objet qui peut étre connu comme tel: il est une
forme. Réduire le concept a un objet veut dire confondre le signe formel et
le signe dit « instrumental»; c’est-a-dire I'indice objectif, le signal, le vestige.
Le signe instrumental, en effet, est un objet objectivement connaissable



156 CURZIO CHIESA

comme tel («cognosci ut obiectum ») qui signifie son signifié propre en tant
qu’il est préconnu («prout cognitum»). Ce type de signe, que décrit de
maniére adéquate la définition d’Augustin, est un «medium per quod»,
c’est-a-dire une chose a travers ou par I'intermédiaire de laquelle se réalise
le renvoi représentatif en direction du signifie. En tant qu’objet-signe,
I'indice présuppose ainsi une reconnaissance préalable qui porte a la fois
sur son aspect objectif et sur son aspect significatif. C’est dire que, en dépit
de la séparation réelle du signe instrumental a ’égard du signifié (p. ex. la
fumeée et le feu, le mot et la chose), la saisie objective du signe implique
immediatement le passage a la chose signifiée. Comme le dit Jean Foinsot,
le signifié est reconnu en tant que virtuellement contenu dans le signe, en
tant que pertinent au signe («ut contentum in signo et ad ipsum perti-
nens»). En d’autres termes, le «surplus» sémiotique de 1’objet qui joue le
role d’instrument de signification, montre et manifeste une certaine habi-
tude (« habitudo »), une connexion et une proportion par rapport a la chose
indiquée et signifiée qui sont telles que la connaissance de I'objet-signe est
interprétée comme une indication immédiate du signifié objectivement
autre. Le fonctionnement du signe instrumental est donc identique a celui
du signe formel.

Dans les deux cas, il s’agit d’'un «aliquid », objet ou forme, qui est tout
relatif a une chose-autre que le signe représente a ['intelligence. En
revanche, le signe formel et le signe instrumental peuvent étre distingués
suivant la relation qu’ils entretiennent a I’égard du signifié. En effet, le signe
formel est toujours naturel alors que le signe instrumental peut étre naturel,
arbitraire ou «usuel ». Le trait distinctif de ces deux derniers réside dans la
présence ou ’absence d’une imposition arbitraire et publique. Le signe arbi-
traire («ad placitum») représente quelque chose en raison d’un décret
volontaire socialement autorisé et légitimé («ex impositione voluntatis per
publicam auctoritatem »). D’autre part, le signe instrumental « ex consuetu-
dine» est le résultat de la pratique d’un usage (habitude, coutume) qui n’est
pas codifié par une régle conventionnelle explicite.

Le cas paradigmatique du signe instrumental arbitraire est celui du mot
comme voix significative conventionnelle («vox significativa ad pla-
citum»). En tant qu’'indice, le mot est donc un objet sonore qui ne signifie
que dans la mesure ou il est reconnu et interprété comme voix significative
d’autre chose. Entre I'indice et le signifié¢ s’effectue une relation prédica-
mentale et de raison puisque le mot est institué comme relatif au signifié par
une imposition collective arbitraire.

Mais que signifie le mot? Quel est le signifié du signe instrumental arbi-
traire?

Au terme de ces quelques remarques, nous ne pouvons pas repondre a
ces questions de maniére compléte et satisfaisante. Limitons-nous simple-
ment 4 signaler que le scheme conceptuel qui explique les solutions des



SUR UNE DEFINITION POST-MEDIEVALE DU SIGNE 137

Conimbres et de Jean Poinsot est, encore une fois, de type ternaire; le mot
comme signe instrumental renvoie au concept qui signifie les choses; la
signification linguistique est médiatisée par la signification primordiale du
concept comme signe formel. De plus, I'idée directrice de cette théorie de la
signification du langage se trouve, semble-t-il, dans ce que les Conimbres
appellent la «regula Scoti», la régle de Duns Scot, selon laquelle: « signum
signi est signum signati». Le mot, moyennant le concept, signifie finalement
la chose elle-méme puisqu’il est un indice d’un signe tout relatif a un
signifié réel. Instrument de signification qui indique la forme signifiante, le
langage dit les choses réelles dans I’exacte mesure ou il se greffe sur le pro-
cessus premier et véritable de sémiosis, c’est-a-dire sur le signe de la pensée.

Table des références

Page 144

THoMas d’AQuin, De Veritate, q. 9, art. 4 ad 4; Summa Theologiae, 111, q. 60, art. 5c.

GuILLAUME d’OckHAM, Summa Logica, €d. Boehner, The Franciscan Institue St.
Bonaventure, New York, 1951-54, ch. 1, p. 9.

PeTrRUS FONSECA, Institutionum dialecticarum libri octo, Lisbonne 1564, Lib. I, cap.
VIII, p. 10

Commentarii Collegii Conimbricensis in universam dialecticam Aristotelis Francfort et
Cologne, 1603-1611, Lib. I Aristotelis de Interpretatione, q. I, art. I, tome 1 p. 7.

Pages 146-147

JEAN DE SALISBURY, Metalogicon, lib. 11, cap. XX, P. L. t. CXCIX, col. 881.

PiERRE ABELARD, Dialectica, éd. de Rijk. Assen 1956, p. 112.

LAMBERT d’AUXERRE, cit. in C. PRANTL, Geschichte der Logik im Abendlande, Leipzig
1855-1870, vol. III, p. 31, note 125.

Pierre d’EsPAGNE, Tractatus (Summulae Logicales), €d. de Rijk, Assen 1972, Tr. VI,
p. 80.

GUILLAUME DE SHYRESWOOD, Introductiones Magistri Guilelmi de Shyreswode in
logicam, éd. M. Grabmann, Sitzungsberichte der bayer. Ak. der Wiss., Phil-Hist.
Abt., 1937 Heft 10, p. 74.

THoMAS d’AQUIN, In Libros Peri Hermeneais Expositio, Lib. 1, lectio V, n° 67, p. 28 de
I'éd. Spiazzi, Turin 1964.

Pages 149 et suiv.

THoMAS d’AQUIN, In duodecim Libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio Lib. V.
lect. XVII, N° 1003, p. 266 de I’éd. Cathala-Spiazzi, Turin 1964.

Page 152

Tractatus de proprietatibus sermonum, éd. de Rijk in Logica Modernorum (cit.) vol. 11
part I, p. 710.

VINCENT DE Beauvals, cit. in Prantl, op. cit. vol. III, p. 82, note 311.

ROGER Bacon, De Signis, Traditio t. XXXIV, 1978, p. 82.

THOMAS d’AQUIN, Quodlibet. q. 4, art. 17.



158 CURZIO CHIESA

Duns Scot, Secundi operis Perihermeneais, Opera Omnia éd. Wadding, Lyon 1639, t.
I,g. I, no 13, p. 214.

GUILLAUME D’0CKHAM, op. cit. ch. I, p. 9.

PiErrE d’AILLY, cit. in Prantl, op. cit. vol IV, p. 107 note 406.

THoMmas d’AQUIN, De Veritate, q. 4, art. 2, ad 7.

Page 153
AUGUSTIN, De Trinitate, XV, 11, 20.

Page 154

PiERRE d’AURIOL, Jean de Mirecourt, Hervé de Nédellec, cf. K. MICHALSKI, La philo-
sophie au XIVe siécle. Six études, éd. K. Flasch, Francfort, 1969, pages 123, 60,
119.

RoBerT HoLkoT, Cf. M. DaL Pra, Logica e Realtd, Bari 1974, p. 127.



	Note historique sur une définition post-médiévale du signe

