Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 2

Artikel: De l'ontologie au XXe siécle : autour de "A la recherche du réel" de B.
d'Espagnat

Autor: Hottois, Gilbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381217

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 121-140

DE L'ONTOLOGIE AU XX¢ SIECLE

Autour de «A la recherche du Réel» de B. d’Espagnat

GILBERT HOTTOIS

La maniere dont nous prenons la parole au début de cette étude, ou il est
pourtant question d’ontologie, est, aujourd’hui, a la fois banale et fort signi-
ficative: « Autour de...».

En marge de I'écrit d’'un auteur non philosophe et lu, avec une attention
toute particuliére, parce qu’il n’est pas philosophe et qu’il vient nous parler
d’ontologie, d’abord en tant que physicien. D’emblée un certain partage
semble se dessiner: au discours de la science le privilége de parler de ce qui
est; au discours second de la philosophie la tdche du commentaire analy-
tique ou herméneutique.

Toute cette étude — a la suite du livre de B. d’Espagnat! — montre que
les choses ne sont pas aussi simples. Il s’en faut méme de beaucoup. Aussi, la
présente réflexion sur I'ontologie au XX¢ siécle n’est-elle pas, elle non plus,
simplement en marge du lieu du physicien. Elle en est plutdét comme I’écho,
le complément plus proprement philosophique.

L. De la philosophie ontologique a la philosophie métalinguistique

Deés son origine et durant toute son histoire — a quelques exceptions
locales prés — la vocation de la philosophie fut ontologique. Se saisissant
d’un langage essentiellement référentiel — dont la fonction majeure est de
deécrire ce qui est, la réalité extralinguistique — la philosophie déployait —
dans la métaphysique, dans I'ontologie — le discours référentiel ultime et
supréme. Ce faisant, le philosophe assumait de la fagon la plus radicale
I'essence du langage humain, de cet organe — le langage (par ailleurs carac-
tere spécifique de I'essence de 'homme comme «le vivant parlant», le
«zoon logon echon ») — grace auquel I'homme se rapporte depuis toujours
au monde, au réel, éprouvé comme existant en soi indépendamment du lan-
gage.

Ontologique, référentiel, le discours traditionnel de la philosophie vise
des référées extralinguistiques (que ceux-ci soient matériels ou idéels —
comme I'étre platonicien — n’importe pas) et il s’oublie, s’absorbe sans
reste dans cette fonction de référence.

' 4 la recherche du réel, Paris, 1980.



[22 GILBERT HOTTOIS

Mais au début du XX siecle sous la poussée des succes de la science
positive qui s’avance de plus en plus comme l'autorité jouissant du mono-
pole du discours référentiel — réaliste — légitime, la vocation ontologique
de la philosophie recule et parait devoir s’é¢teindre. La philosophie se fait
secondaire, métalinguistique, particulierement dans le monde anglo-saxon,
et la ou s'impose le positivisme logique. De ce moment — début des an-
nées 20 — date le nouveau partage qui consacre la science — et en particu-
lier la physique (voyez le physicalisme) — dans la maitrise du discours refé-
rentiel au sujet de ce qui est et qui voue la philosophie a la secondarité de
I’analyse logico-linguistique des discours et langages (scientifiques, de préfé-
rence).

Le philosophe ne dispose plus, des lors, au mieux, que d’une référence
ontologique par procuration, par le truchement du discours proprement
referentiel sur lequel, métalinguistiquement, il se penche.

Un des ouvrages qui — bien que trés contradictoirement — joua un role
décisif dans I'assignation de la philosophie a la secondarité métalinguis-
tique est le Tractatus logico-philosophicus de L. Wittgenstein.

« La plupart des propositions et des questions philosophiques provien-
nent de notre manque a comprendre la logique de notre langage. » (4.003)°.

« Toute philosophie est une «critique du langage>» (4.0031).

«Un travail de philosophie consiste essentiellement en élucidations»
(logico-linguistiques, GH) (4.112).

«La méthode correcte en philosophie serait réellement la suivante: ne
dire que ce qui peut étre dit, a savoir les propositions de la science naturelle
— c’est-a-dire quelque chose qui n’a rien a voir avec la philosophie, — et,
ensuite, au cas ou quelqu'un d’autre voudrait dire quelque chose de meéta-
physique, lui démontrer qu’il a échoué a donner un sens a certains signes
dans ses propositions. » (6.53).

Pour Wittgenstein, I'illusion majeure de la philosophie traditionnelle,
c’est précisement de s’étre crue et voulue métaphysique, ontologique — et
donc au sujet du réel extralinguistique — alors qu’elle aurait di se
reconnaitre purement métalinguistique, au sujet du langage et empétrée
dans des mirages linguistiques.

A T'autre extréme du néo-positivisme, Ayer lui fait encore echo: « Nous
sommes convaincus que la philosophie n’est pas en état de rivaliser directe-
ment avec les sciences; que c’est une activité secondaire, si je puis dire,
c’est-a-dire qu’elle ne porte pas directement sur les faits, mais sur la fagon
dont nous exprimons les faits. »?

Ce partage simple caractérise le positivisme linguistico-logique du XX¢
siécle. Le confinement de la philosophie dans une secondarité métalinguis-

2 Les chiffres entre parenthéses renvoient aux aphorismes du Tractatus.

3 Colloque de Royaumont sur la philosophie analytique, Ed. de Minuit, Paris,
1962. p. 340.



DE L'ONTOLOGIE AU XXt SIECLE 123

tique se fonde sur I'adhésion a un réalisme scientiste. Seule la science parle
légitimement et adéquatement de la réalité extralinguistique. Le rapport du
discours scientifique au réel est ressenti comme absolument non probléma-
tique, transparent et direct. La nature référentielle de la science, la prise en
charge par elle de 'ancienne vocation ontologique de la philosophie, I’exis-
tence enfin de référés extralinguistiques ne sont absolument pas mis en
question. «La science est la, qui, elle, fait si bien référence a une réalité
extérieure a '’homme qu’elle nous la décrit en détail. 1l ne faut donc pas
dire que la notion de réalité indépendante de 'homme est évacuée par la
pensee contemporaine: il faut seulement dire que cette pensée la concoit en
termes scientifiques.» (ARR, p. 156)* 3.

I1. La perplexité ontologique de la science

« A la recherche du Reéel» de B. d’Espagnat vient nous apprendre que
dans ce partage simple que nous avons décrit et dont se sont accommodés
et se satisfont encore tant de scientifiques et de philosophes, la science est
peu sure de bien pouvoir tenir le role — ontologique — qu’on lui assigne.

1° Contre la « philosophie de 'expérience »

L'une des constatations les plus importantes du livre de B. d’Espagnat
est que nombre de scientifiques — du moins parmi les physiciens (mais c’est
bien a la physique que doit revenir, par excellence, la reprise du projet
ontologique, si la philosophie n’est plus en mesure de I'assumer) — ne veu-
lent pas entendre parler ou ne savent que faire de cette vocation ontolo-
gique que leur remettent si volontiers les philosophes positivistes et scien-
tistes. Ils estiment trés improbable que la notion de réalité indépendante et
de description de la réalité indépendante ait un sens en science et ils jugent
qu’il faut se limiter 4 la formulation cohérente de résultats d’expériences,
c’est-a-dire d’interventions humaines, et a la représentation de systémes lar-
gement dépendants de l'observateur-manipulateur. La science serait au
sujet d'un réel intégralement (co-)constitué par ’homme, par ses actions,
par son langage. Parler d’une «réalité en soi», viser une telle réalité serait
scientifiquement irrelevant; une telle prétention serait le signe d’un projet
mythologique ou métaphorique (c¢f. ARR, p. 24). C’est cette conception de

4 ARR renvoie a I'ouvrage de B. D'ESPAGNAT.

3 Les deux postulats du positivisme métalinguistique — vocation logico-linguis-
tique de la philosophie et réalisme scientiste — sont clairement inscrits dans ce juge-
ment de L. Vax: « L'objet privilégi¢ de cette philosophie n'est pas I'étre mais le dis-
cours. Les problémes ontologiques s'effacent devant le probléme linguistique (...)
puisque les disciplines scientifiques traitent de la réalité, I'objet primitif de la philoso-
phie sera le discours sur cette réalité» (L'empirisme logique. De B. Russell a N.
Goodman, Paris, PUF, 1970, p. 128).



124 GILBERT HOTTOIS

la science comme fondamentalement anthropocentrée, opérationnaliste et
conventionnaliste que B. d’Espagnat appelle la «philosophie de I'expé-
rience». Pour celle-ci, «ce que nous pouvons connaitre, c’est seulement
'ensemble de nos observations et de nos actes» et «I'attribution systéma-
tique des phénomeénes a une réalité indépendante est, dans ’ensemble, une
démarche qui ne s’inscrit pas dans le cadre strict de la science» (ARR,
p. 13-14). La «philosophie de 'expérience» ne demande «rien d’autre a
la science que de fournir les meilleurs recettes pour calculer des prédictions
relatives aux phénomeénes» (ARR, p. 17).

L’Ecole de Copenhague a été particulierement représentative de cette
attitude encore partagée « par la quasi-totalité des physiciens» (4RR, p. 18).

Bohr définit la science «avant tout comme une ceuvre de communica-
tion entre les hommes (...) sur ce que les uns et les autres <avons fait et avons
appris>» (ARR, p. 18). Selon Bohr, il est insensé de parler d’'un phénomeéne
en dehors du cadre «du dispositif expérimental utilisé pour étudier ce phé-
nomeéne» et qui «fait partie intégrante de ce dernier» (ARR, p. 19)%. Une
des formes particuliérement extrémes de cette attitude est ce que nous pour-
rions appeler le « mathématisme ». En un premier temps, au-dela de tous les
matérialismes atomistes a la maniére démocritéenne qui fixent la référentia-
lité de la physique dans I'existence de ces référés ultimes du discours que
seraient les «grains» atomiques, le «mathématisme», conscient que le
«nombre apparait maintenant en physique comme ’entité ayant seule une
stabilité suffisante» (au-dela de toute conservation et de toute identité des
«particules») semble renouer avec une sorte de pythagorisme (ARR,
p. 11-12). Mais un pythagorisme non référentiel, non réaliste: « une mathe-
matique non ontologique qui (...) cherche a décrire nos rapports avec la
Nature mais non plus la Nature en soi» (ARR, p. 74)7.

De cette « philosophie de I'expérience » qui, si elle est absolument consé-
quente, impose «une véritable réduction de la réalité aux phénomenes et

6 « L’ensemble constitué par le dispositif émetteur, la particule, le milieu traversé
et un dispositif récepteur (...), voila selon Bohr un phénoméne dont la science phy-
sique peut légitimement parler.» (ARR, p. 19).

711 y aurait beaucoup a dire ici. Est-ce que, malgré les perversions platonistes, la
mathématique n'est pas justement et par nature an-ontologique, puisqu’essentielle-
ment opératoire? Est-ce que ce n’est pas, par ailleurs, le langage qui est ontologique
foncierement? De sorte que la mathématique ne s’ontologise que la ou elle se com-
promet avec le langage, 1a ou elle s’interpréte, se fond dans une «théorie» ou se
trouve enveloppée discursivement dans une problématique des fondements? De sorte
que, par ailleurs, le langage se désontologise la ou il se compromet sciemment ou non
avec 'opératoire mathématique. Telle serait alors la situation contemporaine: d’'un
coteé, une science qui mathématiquement se porte fort bien, mais dont la «traduc-
tion» langagiére et intuitive est devenue impossible; de 'autre, un langage humain
qui se porte fort mal incapable qu’il est d’encore offrir a I'homme un enracinement
dans I'étre, de remplir sa tiche ontologique, de permettre a I'homme d’étre au monde
a travers lui.



DE L'ONTOLOGIE AU XXe SIECLE 125

une reférence explicite de ceux-ci @ 'homme, par I'intermédiaire d’une réfé-
rence essentielle aux moyens d’investigation de ce dernier» (ARR, p. 62),
B. d’Espagnat ne veut pas se satisfaire, et I’essentiel de son apport tiendra
dans un examen rigoureux du prix a payer pour pouvoir se dire encore
aujourd’hui fondamentalement réaliste.

Son refus de la « philosophie de I'expérience » est a la fois raisonné et
volontariste.

Volontariste: pour lui, il 'annonce d’emblée, «la question relative a la
nature de ce qui est a toujours paru constituer la question centrale» (4RR,
p. 1). «Si la notion d’étre (synonyme ici de celle de «réalité indépendante>
ou «intrinseque»), si cette notion, disons-nous, posséde un sens, alors c’est &
la connaissance de I'étre et a rien d’autre que doit aspirer le développement
de tout savoir vraiment digne du nom de fondamental.» (4RR, p. 69).

Raisonné: son argumentation tient en deux points. D’abord, «[l'irréa-
lisme» de la «philosophie de I’expérience» est, a le prendre vraiment au
sérieux, tellement contraire au sens commun, a l'attitude spontanée de
’homme qui croit, vitalement, et 'existence d’une réalité indépendante que
trés rares sont les physiciens qui ont réellement soutenu jusqu'au bout et
lucidement les conséquences de cette position: la plupart renouent, incons-
ciemment ou honteusement, avec le réalisme en I’'un ou l'autre point de leur
discours (ARR, p. 24, 59ss.). En second lieu, lorsqu’elle est développée
dans toutes ses conséquences, la « philosophie de ’expérience » s’enlise iné-
vitablement dans des apories du type du solipsisme (4RR, p. 59).

2° Les difficultés de la prétention ontologique de la science

Dans un bref chapitre pamphlétaire, mais particulierement symptoma-
tique, intitulé Interludes méchants et simplistes, B. d’Espagnat laisse
entendre que les «scientifiques» ne s’accordent pas du tout, en derniére
analyse, sur les notions de « matiére », d’« objectivité », de «réalite », méme
si cette mésentente n’est pas généralement explicite ni avouee. Ainsi, les
physiciens ne peuvent souscrire a la vision mécaniste largement répandue
dans I'opinion biologiste. Pour celle-ci, le mécanisme s’identifie a la réalité
objective et un «énoncé objectif» est celui qui porte sur la Réalité « dont
'homme n’est qu'une conséquence» et non le centre de référence (ARR,
p. 49). Les physiciens estiment au contraire que les principes premiers de
leur science «ne se peuvent méme énoncer sans une référence explicite aux
possibilités des observateurs humains» (4ARR, p. 50).

Si «la philosophie de I'expérience» est tellement répandue dans la
conscience physicienne — alors qu’elle comprend une attitude épistémolo-
gique fort peu naturelle et difficile — ce n’est évidemment pas sans raison.
Et la raison est que la physique contemporaine ne peut, en ses avancees les
plus fondamentales, s'Taccommoder du réalisme mécaniste traditionnel.



126 GILBERT HOTTOIS

Aussi, disons-le tout de suite, le refus de la « philosophie de ['expérience » au
profit d'une revalorisation ontologique de la science ne pourra se faire simple-
ment par un retour au réalisme scientiste ordinaire puisque le désengagement
ontologique de la physique est la conséquence des difficultés essentielles ren-
contrées par ce réalisme scientiste.

B. d’Espagnat le répéte: «le scientisme banal est faux». De ce scien-
tisme, il passe en revue les 3 postulats fondamentaux (ARR, p. 53ss.).

Postulat du réalisme physique: celui-ci est défini par une longue citation
d’A. Messiah dont voici un passage capital: «la nature posséde une réalité
objective, indépendante de nos perceptions sensorielles ou de nos moyens
d’investigation; l'objet de la théorie physique étant de faire un compte
rendu intelligible de cette réalité objective» (ARR, p. 54).

Postulat d’objectivité forte: celui-ci, en opposition au concept d’« objecti-
vite» de I'Ecole de Copenhague, affirme que la théorie du réel ne fait
«aucune reference essentielle a la communauté des observateurs humains »
(ARR, p. 55).

Postulat multitudiniste: selon lequel, «'univers s’analyse en un nombre
immense d’éléments trés simples et de peu d’espéces différentes, occupant
chacun, & un instant donné, une petite région de I’espace et une seule et
n’exercant que des influences limitées sur le comportement des éléments
distants de lui» (4RR, p. 56).

En vertu de ce postulat un «démon de Laplace» aux sens et a I'intelli-
gence parfaitement subtils pourrait expliquer une région de I'univers sans se
reférer a d’autres régions tres éloignées.

[’atomisme démocritéen, mais aussi la mécanique classique ou la relati-
vité, souscrivent a ces trois postulats.

Toutefois, lorsque d’Espagnat critique le scientisme réaliste ainsi défini,
c'est d'abord au troisieme postulat qu'il s'en prend. Le prix a payer pour
sauver la pertinence de la dimension ontologique de la physique actuelle est
le renoncement au postulat multitudiniste.

Comment faut-il comprendre ceci?

Ainsi que le rappelle a plus d’'une reprise B. d’Espagnat, la partie la plus
fondamentale de la physique contemporaine — celle ou doit s’inscrire la
question ontologique, s’il y a encore lieu de la poser en science — n’est ni la
théorie de la relativité ni la physique des particules mais bien la théorie des
champs quantiques.

« C’est I’étude des principes généraux de la théorie quantique, et non pas
celle de théories actuellement en cours de développement sur les particules
élémentaires qui nous rapproche le mieux des problémes les plus profonds
concernant la réalité intrinséque.» (ARR, p. 76)%.

8 Les «particules» sont des métaphores dont la seule substance provient non de

'imagerie spatiale mais de la mathématique (cf. ARR, p. 76). « La seule information
utile» de la physique des particules, c’est que «méme au niveau subnucléaire, les



DE L'ONTOLOGIE AU XXe¢ SIECLE 127

Si l'on ignore ce primat, « on risque fort d’interpréter les descriptions de
la nature fournies par la physique des particules élémentaires dans les
termes de 'atomisme démocritéen naif» (ARR, p. 77).

Autrement dit, linterprétation réaliste de la théorie quantique est loin
d’aller de soi et sans difficultés.

Si les particules sont a interpréter comme «des manifestations des
champs quantiques », si « les créations et les annihilations de particules sont
ainsi rameneées par la théorie a de simples modifications d’états rapportées a
des champs universels», la question demeure du statut de ces champs
(ARR, p. 81). Ills ne sont pas des étres, des substances ou des choses; ils sont
plutot du type général de la « propri¢té». Mais « propriété» de quoi? Pas de
I’espace ou de I'espace-temps, comme le voudrait la Relativite Générale,
puisque la théorie des Champs Quantiques est plus fondamentale que celle-
c. La théorie méme «nous interdit en général de parler des propriétés de la
realite comme si celles-la étaient possédées par celle-ci» (ARR, p. 83). La
réanimation ontologique du discours physique s’annonce difficile et extré-
mement contournée. Son étrangeté éclate avec la démonstration expérimen-
tale de ce que B. d’Espagnat appelle la non-séparabilité.

La thése de la non-séparabilité s’énonce: «Si la notion d'une réalité
indépendante de 'homme mais accessible a son savoir est considérée
comme ayant un sens, alors une telle réalité est nécessairement non-sépa-
rable.» Ce qui veut dire que «si 'on veut concevoir a cette réalité des par-
ties localisables dans I'espace, alors, si telles de ces parties ont interagi selon
certains modes définis en un temps ou elles étaient proches, elles continuent
d’interagir quel que soit leur mutuel éloignement, et cela par le moyen
d’influences instantanées» (ARR, p. 26).

Cette these heurte de plein fouet le sens commun scientiste (voire le sens
commun tout court), résumé dans le postulat multitudiniste, qui veut que
«deux objets une fois séparés n'ont pas (ou moins que lorsqu’ils étaient
reunis) d’influence 'un sur 'autre» (ARR, p. 32).

Au terme d’une longue argumentation — qui contient une part de
démonstration logique, des illustrations analogiques et la description déci-
sive d’une épreuve expérimentale répétable, — B. d’Espagnat conclut que la
théorie quantique dit vrai lorsqu’elle prédit la non-séparabilité a propos de phé-
nomenes fondamentaux. Selon lui, la preuve expérimentale rigoureuse existe
— sur base des résultats effectués sur des couples de particules — que la

principes de base de la théorie quantique s’appliquent encore» (ARR, p. 77). Que
I'on parle d’¢lectrons ou de quarks, le probléme est le méme. L'important n’est pas la
taxinomie des particules. La question est: «que signifie ce langage que nous
employons; quel sens est-il légitime de donner ici a la traduction du formalisme dans
I'expérience et de 'expérience dans le formalisme?» (ARR, p. 77).



128 GILBERT HOTTOIS

réalité est fondamentalement non séparable. Le réel ne peut s’analyser en
des entites physiques separables, c’est-a-dire localisables de fagcon absolu-
ment circonscrite et n'ayant entre elles que des influences mécaniques ou,
en tous cas, limitées.

L’ancienne interprétation des expériences en question? faisait appel a
des «variables cachées» pour expliquer, en droit, I’étrangeté du comporte-
ment constaté de particules dans un état déeterminé. A ce prix, I'on pouvait
s’en tenir au réalisme physique du scientisme ordinaire.

La rigueur des preuves expérimentales fait qu'aujourd’hui le recours a
de prétendues «variables cachées» n’est plus sérieusement crédible.

Quant a I’Ecole de Copenhague, elle chercherait a esquiver la conclusion
de non-séparabilité en renoncant a la prétention réaliste de la science. Non
seulement ce prix est éleve, voire démesuré (on I’a vu) mais encore, il sem-
blerait, selon d’Espagnat, que cette Ecole est tout de méme conduite a intro-
duire des concepts évoquant irrésistiblement la notion de non-séparabilite,
en la confinant toutefois a la solidarité étrange de tous les dispositifs et sys-
temes expérimentaux (cf. ARR, p. 45). Réclamant la pertinence référentielle
de la science (c’est-a-dire rejetant, pour les raisons que I’on sait, la concep-
tion de I’Ecole de Copenhague et de la « philosophie de I’expérience» en
général) et refusant le secours, devenu anachronique, de trés improbables
«variables cachées», B. d’Espagnat arrive a la conclusion que la physique
quantique ne peut s’accommoder que d’un réalisme non-physique évocateur
d’une realité intrinséque mais non séparable et non locale ou jouent d’énig-
matiques influences instantanées quelle que soit la distance, influences ou
liaisons qui font que des objets qui devraient étre absolument indépendants
ne le sont pas en réalité (cf. ARR, pp. 41, 68). L’expérience donnant raison
a la théorie quantique qui prédisait la non-séparabilité et cette théorie étant
la plus générale, «je suis ainsi conduit a estimer que la non-séparabilité est
sans doute un fait général » (ARR, p. 43).

3° Au seuil de la philosophie

N’étant pas physicien, nous ne pouvons techniquement evaluer la
démonstration expérimentale de la non-séparabilite. De plus, de I'aveu
méme de d’Espagnat la conclusion d’un réalisme non physique n’est pas
partagée par un grand nombre de physiciens.

Le crédit que nous accordons a cette conclusion ne provient cependant
pas d’un désir, inconscient ou non, de voir la philosophie retrouver sa place
ontologiquement prépondérante. Nous sommes a cet eégard beaucoup
moins optimiste que B. d’Espagnat lui-méme.

9 Notamment avec des protons en état de spin total nul traversant des appareils
de Stern et Gerlach (ARR, p. 39ss.).



DE L’ONTOLOGIE AU XX SIECLE 129

Le crédit et l'attention que nous accordons au parcours de d’Espagnat
ont plusieurs raisons.

Premierement, 'argumentation de d’Espagnat, pour autant que nous
puissions juger, nous parait claire et convaincante, du moins jusqu’a ce seuil
de la philosophie ot nous sommes. Deuxiemement, il est notoire que depuis
quelques dizaines d’années I'opinion physicienne est divisée, et pas toujours
dans la clarté et la lucidité qui sont celles du choix de d’Espagnat, il s’en
faut de beaucoup!'?. Troisiémement enfin, nous croyons que d’Espagnat
aborde expressement une question fondamentale, qu’il faut oser poser
encore, et qu’en ce sens 'itinéraire qu’il nous propose, méme s’il n’est pas le
seul possible, est exemplaire. Il illustre une attitude humaine tout a fait capi-
tale: la posture théorétique qui place au-dessus de toutes les autres finalités
la volonté de savoir purement et simplement, la volonté de tenir un discours
vrai au sujet de ce qui est, estimant que c’est dans la visée d’un tel logos que
’homme, en tant que le vivant parlant, accomplit sa propre essence, parfait
son propre logos''. Exemplaire non seulement dans son projet, que je viens
de décrire, mais encore dans son itinéraire qui, de la philosophie (expresse-
ment considérée comme quasi-entierement périmée par le scientifique
qu’est d’Espagnat) conduit a la science et qui de celle-ci, pour ce qui est de
I'essentiel: la vocation ontologique, reconduit a la philosophie.

Qu’est-ce qui mene le physicien d’Espagnat au seuil de la philosophie?

D’abord, la constatation que le conflit qui anime les discussions physi-
ciennes sur le sens et la portée des théories physiques s’alimente en derniére
analyse — et c’est cette origine qui rend les discussions interminables — a
des divergences philosophiques concernant des exigences et des concep-
tions inconciliables & propos de ce qu’il convient d’entendre par «réalité »
(cf. ARR, p. 126 ss).

Ensuite et surtout: I'impasse ou du moins 'extréme étrangeté ou conduit
la volonté ontologique en science lorsqu’elle est assumée jusqu’au bout,
C’est-a-dire jusque dans l'interprétation de la physique quantique. Que le
réalisme, auquel mene la physique contemporaine, doive étre non physique,
évocateur d’une réalité non-séparable et non-locale est, en soi, une conclu-
sion suffisamment dépaysante pour que l'on se sente justifie, voire

10 Dans un chapitre de notre ouvrage, L'inflation du langage dans la philosophie
contemporaine, Bruxelles, 1979, nous avions nous-méme dressé le constat de
’embarras et de I'impuissance théorétiques — ontologiques — de la physique
contemporaine et commencé d’analyser quelques réactions de secondarité sur le
front de la techno-science, en particulier dans le champ de la physique fondamentale.

1«1l n’en reste pas moins vrai que les philosophies de 'action ont pendant trop
longtemps tenu le devant de la scéne pour que soient bien nettes les idées générales
du public quant aux questions de pure connaissance ou de pure compréehension. »
(ARR, p. 2). «La non-séparabilité doit encore captiver ['attention de ceux qui se sou-
cient essentiellement de connaitre. Mais ceux qui se soucient d’abord de faire peuvent
s'en désintéresser.» (ARR, p. 43).



130 GILBERT HOTTOIS

contraint, de prendre en considération aussi d’autres ouvertures ou
approches vers la re¢alite que celle de la rationalité techno-scientifique a
laquelle d’ailleurs ce réel étrange, au seuil duquel la physique nous conduit,
semble devoir échapper par nature: «Il ne faudrait pas croire que l'exis-
tence d’influences plus rapides que la lumiére implique la possibilité
d’envoyer des signaux utilisables qui soient plus rapides que celle-ci. Il n’en
est rien et méme il est possible de montrer que les expériences que jai
decrites ne permettent en fait rien de tel.» Au terme de quoi, d’Espagnat
souligne que la non-séparabilité ne peut étre que le corrélat d’une pure
intention de connaitre et non 'objet de la volonté de maitrise technique
(ARR, p. 43). Autrement dit, 1l y aurait bien ici I'indication d’un seuil ou
sarréte d’une certaine fagon 'empire de la techno-science.

111, Limpuissance ontologique de la philosophie contemporaine
19 De la perplexité ontologique de la science a la philosophie

Schématiquement, le mouvement de B. d’Espagnat est le suivant: sa
volonté de maintenir la vocation ontologique du logos humain associée a sa
grande lucidité concernant le caractere extrémement problématique et pré-
caire — voire carrément aporétique — de cette vocation dans le discours ou
spontanément I'on serait tenté, par excellence, de la chercher — a savoir
dans la physique fondamentale —, le conduit a se tourner vers la philoso-
phie. Cette réorientation du regard ne coincide pas avec un renoncement
aux acquis scientifiques.

B. d’Espagnat souligne que c’est justement la prise au serieux et I'analyse
de ces acquis qui lui suggérent d’attendre plutdt de la philosophie — et,
d’une facon geénérale, d’attitudes humaines foncierement différentes de
['attaque techno-scientifique du réel — qu’elle (ré)assume la vocation onto-
logique du discours. Nous assistons donc a un geste inverse de celui
accompli par le néo-positivisme qui remettait le monopole du langage réfé-
rentiel a la science, reléguant le philosophe dans la secondarité métalinguis-
tique.

C’est la conclusion du «réalisme non physique» qui reconduit
B. d’Espagnat au seuil de la philosophie. Ce réalisme non physique,
d’Espagnat ’évoque encore sous les titres de «réalisme lointain» ou
«théorie du réel voilé ». Pour ceux-ci, «les éléments de la réalité (...) ne peu-
vent étre mis en relation ni avec des notions empruntées a notre existence
habituelle (...) ni non plus avec des entités mathématiques localisées » (ARR,
p. 173). Au contraire du «réalisme proche», le réalisme lointain n’admet
pas une vision du monde «dans laquelle tous les elements de la realite
seraient supposés adéquatement deécrits par des notions qui nous sont
proches et familieres» (ARR, p. 92).



DE L’ONTOLOGIE AU XX¢ SIECLE 131

Les conceptions de sens commun, ’atomisme démocritéen sont des réa-
lismes proches. Les visions du monde de Bouddha, du Tao, de la gnose ou
de la Relativite Générale, par exemple, sont des réalismes lointains.

Si la science, a ’'extréme pointe de ses possibilités discursives, indique en
direction d’un réalisme lointain et non physique, elle ne nous dit pas quel
sera le contenu de ce réalisme. Ici intervient un autre pas — et un choix —
décisif dans I'itinéraire de d’Espagnat. Arrivé au seuil d’un réveil philoso-
phique, il se tourne vers le passé, comme s’il se doutait bien — sans le dire
expressément — que la pensée philosophique contemporaine est impuis-
sante a relever le défi d’'un renouveau ontologique. Voici, sans entrer dans
les détails, quelques aspects majeurs de la réorientation de la pensee ontolo-
gique proposée par d’Espagnat:

1) Le réalisme non physique lointain et la non-séparabilité suggerent
une vision du monde dans laquelle esprits et objets seraient deux aspects
complémentaires irréductibles de I'étre. Situee hors des cadres de I'espace-
temps, la réalité s’offrirait selon les deux modes complémentaires de la
conscience et des particules empiriques.

Dans cette foulée, d’Espagnat nous invite a reconsidérer le grand réa-
lisme rationaliste de 1’dge classique. Exemplairement Spinoza. Certes, il
ajoute qu’«il ne saurait étre question d’un retour pur et simple aux idées des
penseurs du XVIIe siécle », dont presque tout est caduc dans le domaine des
sciences et de I'épistémologie (4 RR, p. 96). Cependant, pour ce qui est de la
question ultime — qu’en est-il de I'étre? — la philosophie d’'un Spinoza
offre un bon modele: réalisme lointain et non physique, complémentarité
de la pensée et de la matiére, notion d’une réalité sous-jacente identifice a
Dieu. Bien qu’il n'ignore pas, en scientifique, les dangers de cette derniére
identification (abus et errements du spiritualisme), B. d’Espagnat rappelle
qu’aujourd’hui «il est presque aussi trompeur de ne pas évoquer la notion
d’esprit a propos de I’Etre que de I’évoquer: car si on ne I'évoque pas, notre
pensée (...) comble spontanément le vide ainsi creé et le remplit soit par
I'image d'un mécanisme, soit du moins (...) par I’évocation plus ou moins
consciente du postulat du réalisme physique» (4RR, p. 98).

2) Le mot «dieu» est un vieux mot et, a ce titre, sa richesse, sa portée
sont incomparables. Puisqu’il s’agit de chercher a voir autrement qu’en
chaussant les lunettes de la rationalité techno-scientifique impuissante a
nous relier encore a I'étre, puisqu’il y a lieu de se remémorer que toute com-
préhension n’est pas nécessairement intellectuelle, 'on peut penser que «s'il
existe une compréhension non intellectuelle, elle est trés certainement elle
aussi liee aux vieux mots. Et en particulier — dans une certaine mesure du
moins — a ce vieux mot de Dieu» (ARR, p. 99).

3) «Décrire les choses telles qu’elles sont», ne pas recourir a des sym-
boles voilant et dévoilant, ne s’exprimer que par des termes propres et par
des mots transparents au sens commun est impossible quand il est question



132 GILBERT HOTTOIS

de la Realité. « Il faut donc faire appel aux mythes et aux modeéles», aux
«descriptions allusives», a un lexique qui ne référe pas seulement a des
«objets matériels, et méme, parmi ceux-ci, aux seuls objets macroscopi-
ques» (ARR, p. 107).

4) Il y a lieu donc d’aborder avec un «préjugé favorable » les mytholo-
gies des grandes religions, car «'information fournie par la science sur ces
mémes questions, celle de I’étre et celle de ses relations avec I’humain et
I’observé, est finalement trés ambigué» (ARR, p. 111-112). Ces mythes ne
peuvent, bien entendu, étre accueillis par nous comme des explications
techniques de la réalite phénoménale; ils ne peuvent rivaliser sur ce terrain
avec la techno-science. Le critére qu’il convient de leur appliquer est celui
de «I'intensité plus ou moins grande du sentiment de participation a I'Etre
que donne le mythe considéré» (ARR, p. 113).

*
* %

Le «pas en arriére» («Schritt zuriick ») — dans tous les sens de cette
expression heideggérienne: repli de 'attaque techno-scientifique du réel,
réanimation d’un passé d’origine — est un mouvement ou nous ne voulons
pas suivre B. d’Espagnat. Non qu’il ne s’agisse d’une possibilité pour I'indi-
vidu — et peut-étre pour I’humanité. Cette possibilité n’est, nous le crai-
gnons, que trop réelle; mais elle prendrait — cela surtout est a craindre —
un tour beaucoup moins prudent et éclairé que ne I'espérent des savants et
des penseurs conscients, parce qu’ils en ont fait I’épreuve de toute une vie,
des limites et impasses du projet théorétique fondamental de la techno-
science,

Sur le fond de notre refus du «pas en arriére», nous donnerons encore
quelques indications dans la conclusion. En attendant, c’est d’abord d’un
point de vue méthodologique que nous ne pouvons suivre d’Espagnat.
Certes, et 1l le reconnait en toute modestie, 'auteur de A4 la Recherche du
Réel n’est pas un «philosophe professionnel», et il est certain,
qu’aujourd’hui moins que jamais, I'on ne peut étre informé de tout, spécia-
lement dans des matiéres — et la philosophie contemporaine en est une —
qui ne se caractérisent pas par la simplicité de leur abord. Toutefois, arrivé
a la pointe extréme du discours de la physique contemporaine — auquel
toute une tendance de la philosophie contemporaine avait convenu de
remettre la tiche ontologique — et constatant qu’en cette extrémite il y a
lieu de se retourner vers le philosophe, il aurait fallu d’abord interroger la
pensée philosophique du XX°¢ siécle qui ne partage pas universellement
I’aveu spontané d’impuissance ontologique caractéristique d’une grande
partie de la philosophie anglo-américaine. Cette interrogation s’impose
d’autant plus que B. d’Espagnat se défend de proner un pur et simple retour
en arriere, dont il mesure, en tant que scientifique éclaire, 'ineptie et le
danger.



DE L'ONTOLOGIE AU XXt SIECLE 133

Au terme de I’enquéte sur la vocation ontologique de la science, la ques-
tion a poser prioritairement est: que disent et que peuvent aujourd hui les phi-
losophes, du moins ceux qui se sont refusés a déserter d’'emblée le terrain de
l'ontologie?

2° La philosophie secondaire ou la misére ontologique de la philosophie
contemporaine'?.

Ainsi que nous 'avons déja signalé, une partie considérable de la philo-
sophie au XX¢ siecle se caractérise par la secondarité métalinguistique.
Celle-ci rabat la philosophie sur I'analyse logico-linguistique du discours
(scientifique et autres) et professe, a propos de ce qui est, un réalisme positi-
viste et scientiste.

Une idéologie également trés répandue dans la pensée anglo-saxonne
(mais présente aussi dans certaines formes simples de la pensée phénomé-
nologique et herméneutique du continent) est celle du relativisme linguis-
tique. Celui-ci n’est pas sans recouper ce que d’Espagnat nomme la « philo-
sophie de I'expérience ». Cette fois, le langage naturel et ordinaire n’est plus
eclipsé au profit de la langue scientifique. La raison en est que le discours
scientifique — comme toute forme de langage — ne ferait que dévoiler le
reel d’une certaine fagon, selon un éclairage particulier qui n’est pas seul
légitime ni possible. Ici la vocation réaliste est ébranlée: la réalité en soi se
fait inaccessible; 'approche du réel est toujours aspectuelle; chaque langage
découpe les choses et le monde suivant un dessin propre, les appelant dans
I’étre, mais toujours de fagon perspectiviste; ce que nous nommons le
«réel» dépend du langage dont nous usons.

Ainsi gu’on le voit, on retrouve dans la philosophie les deux attitudes
que d’Espagnat dénonce a propos de la physique: le réalisme scientiste et la
philosophie de 'expérience. Si cette alternative épuisait la pensée philoso-
phique contemporaine, il serait futile d’inviter le physicien en mal d’onto-
logie a tourner son regard de ce coté.

Heureusement, sur le continent, en Allemagne et en France, tout un
courant de pensée, que I'on peut regrouper sous I'étiquette: phénoméno-

12 Les développements qui suivent paraitront fort généraux et dogmatiques. La
Jjustification en est qu’ils reprennent des conclusions et des hypotheses étayées par les
analyses fouillées et les développements substantiels de deux livres et de plusieurs
articles: L'inflation du langage dans la philosophie contemporaine, Bruxelles, 1979,
Pour une métaphilosophie du langage, Paris, 1981, « L'insistance du langage dans la
phénoménologie post-husserlienne» in Revue philosophique de Louvain, tome 77,
1979, « Le rationalisme dialogique» in Réseau, N° 32,33 34, 1979), « Secondarity: a
central concept of contemporary metaphilosophy» in Metaphilosophy, 1980.



134 GILBERT HOTTOIS

logie-herméneutique-dialectique 1%, refuse expressément la secondarité méta-
linguistique et ne tombe pas dans la solution facile du relativisme linguis-
tigiae 4. On ¢ L

1) Le refus exprés de la conversion logico-linguistique de la philosophie.
Heidegger, par exemple, n’a que mépris pour ce «linguisticisme» dans
lequel 1l voit une philosophie de mots au lieu d’'une philosophie soucieuse
de parler des choses elles-mémes (cf. Sein und Zeit, p. 166).

2) Laffirmation de la vocation ontologique de la philosophie. Sein und
Zeit pose la question de I'étre, du sens de I’étre. C’est bien d’une ontologie
fondamentale qu'Heidegger avait le dessein.

3) La revendication de l'antique privilége de la philosophie quand il
s’agit des questions ultimes a propos du reel. L’étre qu’interroge la philoso-
phie releve d’une vérité plus originelle et plus authentique que I’étant dont
s’occupe la science et que veut maitriser la technique. Le discours de la phi-
losophie est plus ample, plus originel, plus profond que le discours scienti-
fique qui est dérivé et étroit, objectivant, platement identificateur et méca-
niste. Ce theme traverse comme un leitmotiv toute I'ccuvre de Heidegger et
de Gadamer.

Comme on le vott, cette tendance de la pensée philosophique anticipe en
quelque sorte les conclusions du livre de d’Espagnat qui du bout de la phy-
sique nous ramenait au seuil de la philosophie, invitée a nous parler d'un
sens de I’étre plus profond que I’étre positif, objectif, meécaniste du scien-
tisme ordinaire dont la physique elle-méme ne peut plus se satisfaire. Une
telle rencontre montre bien qu’il est indispensable d’examiner en quel sens
la pensée phénoménologique-herméneutique-dialectique vient nous parler
aujourd’hui de I’€tre et si nous trouvons dans son discours une puissance
ontologique authentique en méme temps que non anachronique.

Or que constatons-nous a lire les textes des philosophes qui n’ont sous-
crit ni a la secondarité meétalinguistique ni a 'une ou l'autre répétition
simple du passé? '

Les points qui suivent esquissent une réponse a cette question. Tous sont
etroitement solidaires; ils décrivent, sous quelques-uns de ses multiples
aspects, une méme situation qui est celle de la pensée philosophique
contemporaine. Ils renvoient les uns aux autres de facon croisée, sans
aucune reelle priorite.

I3 Seuls seront ici évoqués de fagon générale et exemplaire, les noms de Hei-
degger et de Gadamer. Des démonstrations similaires ont été faites a propos de Apel,
Derrida, Lacan, Merleau-Ponty et pour le second Wittgenstein (cf. ouvrages et arti-
cles cités ci-dessus).

14 Toujours contradictoire, car au moment méme ou il affirme qu’on peut seule-
ment prélever des aspects du «réel en soi» et qu’il est donc absurde de parler de ce
réel, il lui faut Pévoquer au moins formellement comme la référence brute et inépui-
sable de toutes les intentions perspectivistes.



DE L'ONTOLOGIE AU XX¢ SIECLE 135

1. Explosion de la thématique langagiere: alors que dans le projet initial,
on refuse une philosophie centrée sur la question du langage, celle-ci refait
rapidement surface et s'impose comme la hantise majeure. Le langage
envahit tout '’horizon et trame 'exercice de la pensée. Le langage devient a
ce point I'acteur prépondérant qu’'il est déclaré «tenir 'homme». Ce n’est
plus 'homme qui dispose du langage comme d’un outil de représentation et
de maitrise du réel extralinguistique, c’est le langage qui «a I'homme » ;-c’est
le langage qui convoque I'homme a parler en écho au dire du langage. La
sollicitation qui met en branle I’écriture ou la parole émane du langage
meéme (de textes, d’écrits, par exemple) et non de la considération d’une réa-
lité extralinguistique.

2. Critique du langage référentiel et développement d'un discours a-réfe-
rentiel et non thématisant (non objectivant): la conception classique du lan-
gage et son actualisation dans le discours ontologique (métaphysique) et
scientifique (positiviste) traditionnel sont dénoncées comme ne rendant jus-
tice ni a 'essence originelle du langage (réduit a une fonction de dénotation
du reel extralinguistique) ni au sens originel de I'étre (abusivement assimilé
a I'etant factuel et positif). Seul conforme a I'étre du langage et au sens de
I'étre serait un discours qui parlerait (de) I'étre sans le thématiser, sans
I'objectiver au bout d’une visée dénotative, un discours qui serait en somme,
essentiellement, non référentiel. Le sens, offert par un tel discours, ne
devrait rien a la désignation de référés extralinguistiques.

3. L’herméneutique universelle: la phénomeénologie et, au-dela, 'onto-
logie en genéral se font herméneutiques. L’étre n’est plus dénoté, propre-
ment décrit, logiquement analysé mais explicite, interpréete. Ce qui est — les
choses, le monde — doit étre abordé a la maniere d’un rexte. Partout regne
une métaphore philologique généralisée. Chez H.-G. Gadamer ', la philoso-
phie s’est trés expressément faite herméneutique. Elle est herméneutique de
la tradition langagiere. Les « choses dont elle parle» ne sont autres que le
sens qui resplendit, toujours autre, a I'occasion du dialogue qui lie le philo-
sophe aux écrits de la tradition que sa lecture explicite. Et le sens, comme
on le verra encore, est fonciérement dialogique, né et ren¢ d’entre les textes,
les langages et les mots. Dans les écrits de Heidegger se développe une
« herméneutique étymologique». Sa pensée progresse exclusivement docile
aux sollicitations des mots — de leur antique plurivocite, de leurs multiples
filiations formelles. Seule une écoute du langage gouverne encore lachement
son dire, aux antipodes des énoncés attentifs a décrire des référés hors lan-
gage. Des Sein und Zeit, Heidegger conqueérait le sens de sa méthode philo-
sophique fondamentale — la phenomeénologie — par une ecoute de ce que
les composants du mot « phénoménologie» disaient anciennement ', Et

I5Cf. H.-G. GapaMer, Wahrheit und Methode. Grund:ziige einer philosophischen
Hermeneutik, Tibingen, 19754,
16 Cf. Sein und Zeit, Tiibingen, 1967, p. 28ss.



136 GILBERT HOTTOIS

dans ses derniers textes, c’est encore par la pratique d’une herméneutique
etymologique qu’il se met en quéte, par exemple, de I’étre de la science et de
la technique!’. Ainsi progressent, aujourd hui, ces discours philosophiques
qui occupent le lieu de 'ontologie.

4. L’étre est assimilé au sens: ceci est la conséquence immédiate de I’her-
meneutisation de I'ontologie que nous venons d’évoquer. Comme le sens —
qui est '« autre» de la reférence — 1’étre devient une «réalité» (on devrait
dire: une non-réalité) insaisissable de facon propre et stable, il est largement
implicite, présupposé, aspectuellement inépuisable, infiniment interpré-
table. Toutes ces propriétés sont bien celles par exemple du sens d’un texte
littéraire ou philosophique que I’herméneutique éclaire toujours autrement
sans jamais en tenir /a signification. Pur sens, celle-ci se dérobe toujours; ce
n’est que lorsqu’on approche abusivement le sens a la maniere d’une refe-
rence qu’il parait stable et docile a une saisie dénotative propre.

S. Assimilé au sens, l'étre devient intrinséquement langage: ici se joue le
coup decisif qui enferme la pensée philosophique dans le langage. Com-
ment cela? Le sens, avons-nous dit, est ['autre de la réference, son podle
oppose en quelque sorte. On peut en effet considérer que le langage et les
significations qui lui reviennent oscillent entre deux poles extrémes: a) une
conception réféerentielle de la signification et du langage qui sous sa forme
extréme rabat tout sens sur la référence, postulant que toute signification
doit provenir d'un rapport référentiel, de la dénotation de référés extralin-
guistiques. C’est le mythe du langage extensionnel pur, du nom propre dont
la signification s’identifie sans reste au reféré objectif qu’il dénote; b) une
conception a-référentielle du sens: selon celle-ci le sens est une créature inte-
gralement intra- ou inter-langagiere qui ne doit rien a la référence extralin-
guistique. Le sens nait du discours, du jeu entre les signes, il prolifére de
signe en signe, de texte en texte, de discours en discours, de facon oblique,
latérale, adlinguistique. Le sens devient une entité purement syncatégoréma-
tique et langagiere. C’est le mythe du discours entierement autarcique, déve-
loppant a 'infini du sens nouveau par commentaire de soi, sans rien devoir
a la description de nouveaux reférés. Il n’est pas faux de supposer que le
discours classique, le langage naturellement équilibré, procéde d’une syn-
thése entre ces deux extrémes du sens et de la référence purs, synthése gou-
vernée par le primat reférentiel. Ainsi le discours ontologique classique
parle-t-il d’un réel extralinguistique, il décrit le sens de ce qui est.

Aujourd’hui, cependant, cette synthese aurait éclaté, libérant des lan-
gages en quéte de pure extensionalité (discours logicistes et positivistes) et
des discours coupés de toute référence a un hors-langage. La synthése aurait

7 Cf. Wissenschaft und Besinnung. Die Frage nach der Technik. Pfullingen, 1967.



DE L'ONTOLOGIE AU XX¢ SIECLE 137

eclaté ou, du moins, le primat référentiel (vocation réaliste essentielle du
discours humain) se serait renversé au profit d’'une primauté du sens. Or, 4
la limite, le sens est une créature exclusivement langagiére,intradiscursive,
qui se nourrit du seul foisonnement langagier du langage. Adlinguistique,
non-réferentiel, intradiscursif, le sens ne dénote rien, ou plutdt ne dénote
pas; le discours qu’il inspire ne renvoie a aucun dehors; enfin, le sens
comme tel n’est pas dénotable puisqu’il n’«est» qu’au fil du glissement de
signe en signe, interstitiellement.

On voit maintenant comment {'étre devient langage puisqu’il se trouve
subrepticement assimilé au sens lui-méme identifié a de purs effets de langage
adlinguistiquement multipliés a l'infini.

Ni le langage ni ['étre ne se dénotent a la maniere d'étants (de référes
extralinguistiques), dit Heidegger (cf. Unterwegs zur Sprache): on comprend
maintenant pourquoi. Parce que par le biais de la nature langagiere du sens
et par celul, convergent, de 'assimilation de I’étre au sens, I’étre et le lan-
gage se confondent, et parce que pour le second Heidegger I’essence du lan-
gage — s'1l est encore permis d’évoquer une essence — est non reférentielle.

On mesure a quel point la vocation ontologique est retournée, a quel

point la misere et I'impuissance ontologiques de la pensée philosophique
sont devenues, dérisoirement, insondables. Tout ce qui reste, a la place du
discours qui devait nous parler de la réalité en soi, c’est un ressassement
adlinguistique illimité.
~ Ceci explique notamment pourquoi la philosophie continentale se sent
volontiers plus proche de la littérature, de la poésie que de la science. Litté-
rature et poesie sont ceuvres de langage et jeux de sens, alors que la science,
en principe, demeure axée sur la description d'un réel référentiel, extralin-
guistique.

Ceci explique pourquoi des philosophes sont tentés de dire que la méta-
phore est plus primitive et plus fondamentale que la dénotation propre dans
la constitution du langage et du sens: la métaphore est affaire de glisse-
ments obliques, d’écarts, bref d’adlinguisticiteé.

Ceci explique enfin qu'on assiste a la prolifération de discours ludiques:
délié de la référence stabilisatrice, le sens libéré joue de toutes les possibi-
lites et de la plasticité infinie du discours. Seul un rapport a des réferes
extralinguistiques assurait une certaine stabilité sémantique au discours et
au langage.

6. L'étre-en-marge de la secondarité adlinguistique: si nous avons parle
de secondaritée métalinguistique a propos de la philosophie anglo-ameéri-
caine, nous parlerons de secondarité adlinguistique a propos de la pensee
continentale. Pas plus que la premiere (bien moins méme), celle-ci ne se
rapporte a un réel hors-langage; elle ne fait, au contraire, plus «référence »
qu’'obliquement et latéralement a des textes, a des discours, a du langage
toujours et encore.



138 GILBERT HOTTOIS

7. L'enfermement dans le langage et la « forclusion du cosmos » '8 : ils sont
inscrits dans tout ce qui précede et vont ensemble. Qui parle de «forclu-
ston» laisse entendre que la chose forclose n’a méme jamais été apercue
comme existante, qu’elle est purement et simplement ignorée, absolument
ignorée alors méme qu’on croit I'évoquer centralement. Ainsi en va-t-il de
I’étre, de la réalité extralinguistique, de ce que B. d’Espagnat appelle «le
réel », dans la secondarité adlinguistique. Cet « étre », ces « choses mémes »
dont les philosophies phénoménologico-herméneutiques nous parlent
d’abondance se révelent, a I'examen, pur langage. Dans la philosophie
adlinguistique, il n’est jamais question que du langage au fil de I'exercice
infini de I'adlinguisticité. Question, mais rarement sous son nom propre,
puisqu’il n’y a pas de nom propre, puisque le langage, pas plus qu’il ne
dénote proprement n’est proprement denotable. Du sein de ses pratiques
adlinguistiques, la philosophie continentale ressasse multilatéralement et
infiniment sa propre adlinguisticité et 'adlinguisticité universelle de tout
propos.

L'éloignement, l'amenuisement de l'antique vocation ontologique du dis-
cours humain atteignent ici une radicalité proprement insoutenable et pathé-
tique.

1V. Conclusions

Ainsi dong, la philosophie et la science se renvoient la balle ontologique
du Réel: de la philosophie (métalinguistique) a la science (positiviste), de la
science (quantique) a la philosophie (adlinguistique) qui ne la reconnait
méme plus.

Et certes, I'on dira que B. d’Espagnat a été bien inspiré de ne pas tourner
vers la philosophie contemporaine sa recherche du Réel. Il n’empéche que
la démonstration de la misere ontologique de la philosophie contemporaine
devait étre faite, car elle n’est pas évidente.

Les conclusions du livre de d’Espagnat qui nous ramenent au seuil de la
philosophie ne nous font pas — on le comprend aisément — pousser les
cris d’'un triomphalisme philosophique facile. Elles nous consternent au
contraire plus que jamais.

Gageons cependant — et d’Espagnat ne I'ignore pas — que tous les nos-
talgiques d’une pensée « plus profonde », « plus vraie» que la pensée scien-
tifique ne I'entendront pas ainsi. Aussi fallait-il parler de I'impuissance
ontologique de la pensée philosophique contemporaine qui n'ignore rien de

I8 Cf. notre article «La forclusion du cosmos dans le discours philosophique
contemporain» in Annales de 'Institut de Philosophie de I'Université de Bruxelles,
1978.



DE L'ONTOLOGIE AU XXc= SIECLE 139

sa propre tradition. Cecl — qui vient d’étre souligné — serait déja une
bonne raison pour se méfier des retours au passé réanimateurs d’un grand
dessein onto-théologico-métaphysique. Mais avant d’aborder ce point cru-
cial ou nous nous séparons nettement d’avec d’Espagnat, constatons que
lauteur d’A la Recherche du Réel a parfaitement diagnostiqué le «mal»
contemporain: la secondarité, méme s’il n’utilise pas le terme, éclate presque
a chaque page de son dernier chapitre. « L’homme contemporain — 1’occi-
dental au moins — s’est volontairement privé de tout contact, réel ou sup-
posé, avec quoi que ce soit qu’il puisse de fagon sensée, nommer <1’étre> ou
— moins ambitieusement — «la réalite extérieure donnéer»» (ARR, p. 151).
Et d’Espagnat de «préciser mieux les symptomes de I"abandon progressif
de toute référence au réel (ou a I'étre si 'on préfere)» (ARR, p. 152) dans
les champs les plus divers: I’éthique et I'art, par exemple.

Seulement, face a ce constat, d’Espagnat veut réagir d’'une maniére trés
déterminée.

Pour lui cette secondarité est un «mal», le mal; et ce mal est surmon-
table, provisoire: « Si, comme je pense I'avoir montré, le rejet de 'étre n’est
qu’une idée passagere, qui fut temporairement brillante mais qui s’est déja
en partie épuisée, alors en verité I’entreprise de quéte de I'étre doit de nou-
veau étre considérée comme non a priori absurde.» (ARR, p. 163).

Confronté a la secondarité, deux possibilités s’offrent tout d’abord: 1) la
résignation, le ressassement secondaire dans lequel se complait, mais géné-
ralement sans ’avouer comme tel, une part considérable de I'intelligence
contemporaine; 2) le retour au passe, la tentation de ressusciter I'antique
puissance ontologique du logos humain.

Pour celui qui veut «ranimer la quéte de I’étre», pour celui qui prétend
que ’homme doit et ne peut s’accomplir que dans un projet théorétique de
connaissance et de contemplation de ce qui est, pour celui-la — et d’Espa-
gnat est de ce coté: « La non-séparabilité doit captiver I'attention de ceux
qui se soucient essentiellement de connaitre. Mais ceux qui se soucient
d’abord de faire peuvent s’en désintéresser» (ARR, p. 43) — pour ceux-1a,
il nous semble en effet que la seule porte de sortie soit une forme quel-
conque de retour au logos du passé. Loin de nous la prétention qu’il n’y ait
1a une possibilité tres réelle pour '’humanité pensante; loin de nous la pré-
tention d’en ignorer la tentation, la puissance énorme de nostalgie séduc-
trice. Nous avons montré, ailleurs!”, que la pensée secondaire est toute
hantée par les charmes ambigus du passé. Aussi, si nous cherchons a
éclairer autrement 1'au-dela de la secondarite, c’est en grande partie parce
que nous voulons le faire. Il y a la un choix qui est, peut-&tre, ethique et tout
a fait essentiel pour 'avenir de I'’homme.

Qu’en est-il de ce choix, quels sont quelques-uns de ses attendus?

9 Cf. Linflation du langage dans la philosophie contemporaine.



140 GILBERT HOTTOIS

Premiérement, la conviction qu’un «retour au passé» ne pourrait long-
temps demeurer la réaction trés informeée et trés prudente, I'hypothése
presque, qui est celle d'un d’Espagnat arrive au bout de la physique théo-
rique. Et d’Espagnat ne l'ignore pas: toute autocritique de 'esprit scienti-
fique fait nécessairement les beaux jours des pires charlatans de l'irrationa-
lisme superstitieux (cf. ARR, p. 52). Et ils sont légions.

Deuxiemement, une interprétation différente de I'impasse de la physique
théorique. Elle devrait étre regue pour ce qu’elle est littéralement: un épui-
sement du pouvoir théoretique de 'homme, l'indication que 'homme est
arrive a l'extréme de sa capacite d’étre au monde par son langage et son
regard. Et d’Espagnat nous répete assez que le microcosme (et le macro-
cosme) n’'est pas a la mesure de 'homme et du langage de tous les jours.
D’ou son «réalisme voilé et lointain». Mais ce n’est pas parce qu’on est
arrivé a la pointe extréme d’une attitude et que 'on constate qu’on ne peut
aller plus avant qu’il convient de conclure qu’on a di se fourvoyer quelque
part et qu’il faut revenir en arriere de cette méprise. On pourrait tout aussi
bien conclure qu'une époque, une ére, est en train de s’achever.

Troisiemement, nous soulignons cet aspect de la science actuelle que
d’Espagnat précisément cherche a atténuer: la dimension du faire, I'axe
technique de la science contemporaine. Cette science qui est proprement
techno-science méme 12 ou il s’agit — que ce soit en physique, en biologie,
en chimie, en neurologie, etc. — de la recherche dite fondamentale et théo-
rique. L’ére, au cours de laquelle essentiellement I’homme se rapportait a ce
qui est et a soi-méme grace aux puissances naturelles du langage et du
regard dans le discours intuitif desquels tout pouvait se traduire et se
recueillir, cette ére est révolue. S’ouvre I'ére des pontages et des interven-
tions techniques, largement aveugles et muets, capables de bousculer la
nature et la nature humaine en direction d'un futur opaque a toute
(pré)vision et sourd a tout appel. Ici devrait commencer ce qui, faute de
mieux, s’appellerait « une philosophie de la technique» 2.

20 Dont quelques grands axes ont déja été mis en place dans la Troisiéme Section
— Le mur cosmique — de L'inflation du langage dans la philosophie contemporaine.



	De l'ontologie au XXe siècle : autour de "À la recherche du réel" de B. d'Espagnat

