
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 1

Artikel: Chronique Johannique

Autor: Zumstein, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 65-77

CHRONIQUE JOHANNIQUE

JEAN ZUMSTEIN

A. Introductions

1. D. Mollat, Saint Jean — Mahre spirituel (Bibliothèque de spiritualité,
10). Paris, Beauchesne, 1976, 175 p.

2. A. Jaubert, Lecture de l'Evangile selon Saint Jean (Cahiers Evangile,
17). Paris, Le Cerf, 1976,70 p.

B. Commentaires

3. M.-E. Boismard et A. Lamouille, Synopse des quatre Evangiles, t. 3:

L Evangile de Jean. Paris, Le Cerf, 1977, 562 p.

4. Cl. F. Molla, Le quatrième Evangile. Genève, Labor et Fides, 1977,
300 p.

5. J. Becker, Das Evangelium nach Johannes, Bd 1: Kapitel 1-10, Bd 2:

Kapitel 11-21 (Ökumenischer Taschenbuchkommentar zum Neuen
Testament, 4). Gütersloh und Würzburg, Gütersloher Verlagshaus
Mohr und Echter Verlag, 1979 und 1981, 663 p.

C. Monographies

6. F. J. Moloney, The Johannine Son of Man (Bibliotheca di Scienze Reli¬

giose, 14). Rome, Libreria Ateneo Salesiano, 2e éd., 1978, 306 p.

7. J. A. BuEHNER, Der Gesandte und sein Weg im 4. Evangelium. Die
kultur- und religionsgeschichtlichen Grundlagen der johanneischen Sen-

dungschristologie sowie ihre traditionsgeschichtliche Entwicklung
(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, 2. Reihe 2).

Tübingen, J. C B. Mohr (Paul Siebeck), 1977, 486 p.

8. I. de la Potterie, La Vérité dans Saint Jean, t. 1 : Le Christ et la vérité/
l'Esprit de Vérité (Analecta Biblica, 73); t. 2: Le croyant et la vérité

(Analecta Biblica, 74). Rome, Biblical Institute Press, 1977, 1128 p.

9. F. Vouga, Le cadre historique et l'intention théologique de Jean
(Beauchesne Religions). Paris, Beauchesne, 1977, 119 p.

10. D. Mollat, Etudes johanniques (Collection Parole de Dieu, 19). Paris,

Seuil, 1979,188 p.



66 JEAN ZUMSTEIN

A. Introductions

1. Au titre des présentations d'ensemble du quatrième évangile, il faut
signaler, en premier lieu, le petit opuscule que nous devons à D. Mollat et

qui s'intitule « Saint Jean — Maître spirituel ». Cet ouvrage reprend et
développe l'article que cet A. avait consacré à «Jean l'Evangéliste» dans le
Dictionnaire de Spiritualité, t. 8, col. 192-247.

Le volume s'ouvre par une introduction consacrée à l'auteur du
quatrième évangile (p. 9-18) qui, selon Mollat, n'est autre que l'apôtre Jean. Les

deux premières parties du livre, l'initiative divine (p. 21-69) et la réponse
humaine (p. 73-153), exposent la théologie de l'évangile selon Jean alors

qu'une troisième partie (p. 157-173) est consacrée à la doctrine des épîtres
johanniques. D'un point de vue méthodologique, l'A. qui est un connaisseur

réputé du johannisme, présente sa matière en procédant pour l'essentiel

à l'analyse des notions-clefs (exception: la troisième partie). De ce fait,
le lecteur découvre une sémantique cependant que la structure et le mouvement

de la pensée johannique restent à l'arrière-plan.
Ce livre peut assurément servir d'introduction à la théologie et, plus

spécialement, à la conceptualité johannique. Cependant, il suscite quelques
réserves. En premier lieu, le plan «dogmatique» adopté pour présenter la

matière ne convient guère, car il s'écarte par trop du genre littéraire de

l'évangile. En second lieu, la conceptualité substantialiste et métaphysique
utilisée par l'A. pour conduire son analyse est étrangère à l'univers johannique.

En troisième lieu, les questions de critique littéraire et d'enracinement

historique qui sont capitales pour l'interprétation de l'évangile, ne

sont pas suffisamment traitées — et l'éventail de la recherche n'est pas
présent. En quatrième lieu, l'information bibliographique souffre de la même

carence: seuls les ouvrages catholiques et francophones sont retenus. Enfin,
on s'explique mal certains déséquilibres du plan: l'ecclésiologie est traitée

en une page (p. 115), l'eschatologie a droit à deux pages à peine
(p. 111-112), mais un chapitre entier est consacré à la mère de Jésus.

2. Sollicitée par les «Cahiers Evangile», A. Jaubert a rédigé un excellent

livret de vulgarisation permettant au lecteur non spécialisé une

approche féconde et pertinente de l'évangile selon Jean. L'A. retrace tout
d'abord la situation rhétorique qui a présidé à la naissance de l'évangile et

qui est une situation de conflit (p. 5-9); ensuite, elle situe le milieu qui a produit

cette littérature, à savoir l'école johannique (p. 10-15); enfin, une étude

du prologue (p. 17-26) permet une première approche textuelle. La seconde

partie du cahier (p. 27-71), introduite par une réflexion sur la structure
littéraire de l'œuvre, présente une lecture cursive de l'évangile dans sa totalité.



CHRONIQUE JOHANNIQUE 67

B. Commentaires

3. C'est un impressionnant commentaire de Jean et, plus encore, un
monument de critique littéraire que M. E. Boismard et A. Lamouille
offrent au public dans le troisième tome de leur « Synopse des quatre évangiles

». Etant donné que l'ensemble de l'ouvrage repose sur une théorie
littéraire postulant la composition de l'évangile en quatre phases successives,
c'est à l'exposé de cette hypothèse qu'il convient d'abord d'accorder
attention.

La première rédaction (Jean 1 ou Document C) constitue déjà un évangile

complet allant du témoignage du Baptiste aux apparitions du Ressuscité.

Les grands discours en sont absents et seuls cinq miracles figurent dans
cette première ébauche. Rédigé en araméen par le disciple bien aimé aux
environs de l'an 50, cet évangile primitif représente une tradition indépendante

des synoptiques et provenant des milieux samaritains convertis au
christianisme.

La seconde rédaction (Jean IIA) est l'œuvre d'un autre auteur, probablement

Jean l'ancien dont parle Papias. Elle intervient une dizaine d'années

plus tard en Palestine. L'ouvrage primitif est repris mais il s'enrichit de

récits appartenant à la tradition synoptique et de discours de Jésus. L'eschatologie

est actualisée et les «Juifs» deviennent de façon systématique les

adversaires de Jésus.

La troisième rédaction (Jean IIB) intervient à la fin du premier siècle à

Ephèse. Elle est l'œuvre du même auteur que Jean IIA. Ce sont les

nouveaux problèmes auxquels se heurtent les communautés johanniques qui
nécessitent cette esquisse: exclusion des synagogues, hostilité des milieux
judéo-chrétiens, etc.... Les remaniements sont substantiels: l'ordre de la

matière est changé — c'est le cycle des fêtes liturgiques juives qui structure
désormais la narration; le prologue est introduit; la christologie du Fils de

Dieu et du Fils de l'homme est développée; la pneumatologie, les

sacrements, le symbolisme font leur apparition. De nouvelles influences sont à

l'œuvre: les synoptiques (en priorité Luc), Paul, Qumran.
La quatrième rédaction (Jean III), enfin, intervient au début du

deuxième siècle à Ephèse. Elle est le fait d'un chrétien issu du judaïsme et

membre de «l'école johannique». Elle consiste dans la fusion de Jean IIA
et de Jean IIB et dans l'adjonction de quelques gloses. L'eschatologie
traditionnelle est rétablie, la polémique antijuive nuancée.

Pour parvenir à élaborer une histoire si détaillée de la formation de

Jean, Boismard et Lamouille se sont forgé un instrument méthodologique
jouant sur la critique textuelle et la critique littéraire (cf. p. 11-16). En

critique textuelle, les A. proposent une nouvelle évaluation des variantes. En

critique littéraire, ce sont les additions, les doublets, les textes déplacés, les

critères stylistiques et théologiques qui livrent la base nécessaire à l'enquête.



68 JEAN ZUMSTEIN

La théorie — dont nous avons présenté les éléments essentiels — est

exposée dans une introduction substantielle: le contenu de chaque couche
rédactionnelle est soigneusement délimité (p. 16-45); il est minutieusement
comparé à ses éventuels parallèles synoptiques (p. 45-48); les idées
maîtresses concernant le Christ, l'Esprit, la communauté, les adversaires,
l'eschatologie, le symbolisme et l'Ancien Testament sont étudiées à chaque
étape de la rédaction de l'évangile (p. 48-63); le même effort d'une analyse
différenciée est poursuivi pour le vocabulaire et le style (p. 63-67). Enfin,
une dernière section s'efforce de fixer la date, le lieu de composition et

l'auteur de chacune des quatre rédactions (p. 67-70).
Le commentaire lui-même (p. 71-489) applique de façon exhaustive et

conséquente la théorie annoncée dans l'introduction. L'étude de chaque

passage comporte: (a) des remarques de critique textuelle s'il y a lieu;
(b) une analyse littéraire expliquant l'histoire de la formation de la

péricope; (c) une élaboration du sens du texte à chacune de ses étapes. L'exégèse

présentée n'est pas exhaustive; elle porte sur les points saillants avec
une insistance particulière sur l'analyse des concepts-clefs et des éventuelles
traditions vétérotestamentaires-juives. Bien que les A. connaissent
admirablement les études consacrées à Jean, ils ne s'y réfèrent que très rarement
(pas de notes!) et la bibliographie figurant en fin de volume (p. 533-535) est

plus que modeste. A relever aux p. 491-531 deux appendices rassemblant les

caractéristiques stylistiques de Jean.

La lecture de ce volume provoque à la fois admiration et scepticisme.
Admiration pour la compétence des A., pour leur rigueur et leur cohérence
dans l'application de leur démarche, pour leur information, pour l'étendue
de leur enquête. Scepticisme, car ce volume vaut ce que vaut une critique
littéraire érigée en système: la part de l'hypothèse est si forte, les critères de

décision si fragiles, les moyens de vérification tellement inexistants que
l'ensemble de l'exposé en devient problématique. L'effort visant à reconstituer

l'histoire de la formation du quatrième évangile en vient à occulter le

texte tel qu'il existe exclusivement et réellement. Et, en définitive, c'est pourtant

ce texte-là qu'il s'agit d'interpréter!
4. Bien que de dimension plus modeste, le commentaire du pasteur

C. F. Molla comble une importante lacune: il s'agit, en effet du seul

commentaire protestant de langue française qui soit à la fois récent et complet.
Cet ouvrage, fort bien écrit, ne se veut pas scientifique. Le niveau visé est

celui de la vulgarisation. Cette simplicité voulue n'est pas synonyme
d'affadissement; au contraire, tout au long d'une exégèse concise et claire, se profile

une interprétation fermement dessinée: pour l'A., Jean est un plaidoyer.
« Si donc, le Quatrième évangile s'adresse aux chrétiens pour les inviter à

approfondir leur foi en Jésus Messie et Fils de Dieu, c'est à nos yeux
d'abord une proclamation et une plaidoirie faite à la barre du monde, mais

dont les premiers destinataires sont les Juifs autant que ceux qui prétendent



CHRONIQUE JOHANNIQUE 69

connaître les voies du salut et de la vie éternelle» (p. 8). Par ailleurs, une
introduction signale les choix exégétiques de l'A., une bibliographie permet
de nourrir une approche subséquente et un index analytique facilite la
consultation de l'ouvrage.

Ce commentaire, d'une excellente tenue, soulève quelques questions
liées au problème de la vulgarisation. J'en donne quelques exemples. La
thèse centrale, à savoir que l'évangile est un ouvrage apologétique, rédigé
dans un style juridique, pèche par son caractère absolu; elle néglige par trop
l'insertion ecclésiale de l'œuvre et la variété de ses moyens d'expression. Par

ailleurs, même si l'on risque le pari de la non-technicité, peut-on faire
l'économie de l'histoire de la rédaction de l'évangile, c'est-à-dire ne pas entrer en
matière sur les traditions utilisées et sur leurs successives réinterprétations
dans le milieu johannique? Semblablement, n'est-on pas contraint d'identifier

de façon plus ferme la provenance du langage johannique si l'on veut
ensuite en préciser la signification? L'exégèse de détail développée par l'A.
se veut sobre, fidèle au texte, formulant son sens historique — on s'en félicitera.

Pourtant, même si, pour l'A., « l'intervalle entre Jésus et l'actualité de
la communauté johannique joue un rôle minime» (p. 12), on regrette le trop
fréquent amalgame de faits entre le déroulement historique de la vie de
Jésus et le kérygme johannique; dans le même ordre d'idées, quelques
traces de psychologisme ne rallient pas l'adhésion. Mais ces quelques
réserves n'entament en rien la valeur de ce commentaire appelé à rendre de

nombreux services.
5. Le commentaire de J. Becker, paru dans la collection «Ökumenischer

Taschenbuchkommentar zum Neuen Testament», est assurément un
instrument de travail solide et bien documenté. L'introduction (p. 25-61) qui
suit une bibliographie sélective (p. 15-20) aborde six problèmes: l'état de la

recherche, la question littéraire, la situation historique, le problème posé en

histoire des religions, l'intention théologique et la «Wirkungsgeschichte»
dans l'Eglise ancienne. Chaque problématique est traitée de façon simple et

pourtant à chaque fois l'essentiel de la question est cerné. L'effort fait pour
resituer chaque débat dans une juste perspective méthodologique doit être

souligné. Les positions prises par l'A. correspondent à l'opinion dominante

en Allemagne (pour autant qu'elle existe!).

Trois accents méritent pourtant d'être relevés. Du point de vue littéraire,
l'A. estime que l'évangéliste disposait de deux sources (la source des semeia

et un récit de la Passion) et de nombreuses petites unités littéraires à partir
desquelles il a composé les discours. Ne connaissant aucun des synoptiques,
Jean a recréé à nouveaux frais le genre littéraire de l'évangile. L'ouvrage de

l'évangéliste a été substantiellement repris par l'école johannique
subséquente. Des ajouts ont été placés aux différents points conclusifs de la
narration (ex.: 3,31-36; 10,1-18; 12,44-50; 15-17), des corrections opérées grâce
à des adjonctions brèves (ex.: 1,29b; 5,28s; 6,51c-58, etc....). Ainsi l'histoire



70 JEAN ZUMSTEIN

de la composition de l'évangile, des sources à la rédaction ecclésiastique en

passant par l'évangéliste, démarque-t-elle le devenir de la théologie johannique.

En second lieu, Becker insiste sur l'histoire du milieu johannique: il
décrit le milieu de production de l'évangile, à savoir l'école johannique,
mais aussi le milieu des destinataires, à savoir les communautés johanniques

dont il s'efforce dans la mesure du possible de reconstituer l'histoire
(critères: les couches théologiques, étude de la notion de secte). Enfin, c'est
le troisième point, Becker s'essaie à resituer le point de départ de la théologie

de l'évangéliste: selon lui, la problématique centrale est la vie
éternelle, problématique traitée en se concentrant sur la christologie — le

modèle christologique majeur est celui de l'envoyé, modèle qui trouve son
expression achevée dans les grands discours.

L'accent porté sur la critique littéraire et l'étude du milieu johannique
signifie que l'exégèse développée dans le commentaire est historico-critique
et privilégie aussi bien au niveau littéraire que théologique l'analyse dia-

chronique (cf. la remarque de la p. 29!). Le commentaire continu du texte
est bien mené: l'analyse littéraire (forme littéraire, examen des sources, du
travail de l'évangéliste, de la rédaction ecclésiastique, rapport avec les

synoptiques) est tout à fait satisfaisante; il faut en dire autant de l'étude de

la logique narrative ou argumentative. En revanche, l'exégèse de détail est à

ce point sobre que l'analyse des concepts en devient inexistante. Semblablement,

l'élaboration de la pensée théologique de Jean et son évaluation
critique sont, à notre avis, trop peu travaillées. Le lecteur appréciera, en

revanche, les treize excursus qui sont autant de petits états de la recherche

sur les questions cardinales de l'exégèse johannique (ex.: la source des

signes, le malentendu johannique, le dualisme johannique, les paroles en

«Je suis», les sacrements, l'eschatologie, etc....). Notons enfin qu'en tête de

chaque péricope se trouve une bibliographie qui (agréable exception à

saluer dans la littérature germanophone) prend véritablement en compte
l'exégèse francophone et anglo-saxonne.

En résumé, un commentaire historico-critique dans le meilleur sens du

terme, un commentaire bref et maniable dont le seul tort à nos yeux est de

donner trop de place à l'analyse littéraire par rapport à la réflexion
théologique.

C. Monographies

6. L'exègète australien F. J. Moloney a consacré sa thèse de doctorat à

l'étude de la christologie johannique. Il l'aborde par un biais relativement

original en se concentrant sur l'usage et le sens johannique du titre «Fils de

l'homme». A part le chapitre introductif qui est consacré à l'histoire de la

recherche et le chapitre conclusif qui offre une synthèse, l'ouvrage est exégétique.

Il consiste dans l'analyse détaillée des passages de Jn comportant la



CHRONIQUE JOHANNIQUE 71

mention du titre «Fils de l'homme» (1,51; 3,13-14; 5,27; 6,27.53.62; 8,28;
9,35; 12,23.34; 13,31 ; 19,5). L'exégèse de type «rédactionniste» s'appuie sur
le texte canonique dont l'ordre et la teneur sont adoptés sans correction. La
démarche de l'A. comprend deux temps: (a) il est d'abord procédé à

l'examen de la structure générale du passage et à la détermination du sens
du contexte; (b) l'exégèse se resserre ensuite pour se fixer sur l'étude du titre
dans le verset concerné.

A quels résultats l'A. parvient-il? En premier lieu, le titre «Fils de

l'homme» doit être soigneusement distingué des titres «Fils» et «Fils de

Dieu» (cf. le tableau comparatif des p. 211-213); chaque titre connote un
rôle différent du Christ johannique. En second lieu, «the Johannine Son of
Man is the human Jesus, the incarnate Logos; he has come to reveal God
with a unique and ultimate authority and in the acceptance or refusal of this
revelation the world judges itself» (p. 220). A souligner le triple lien rigoureux

établi entre le Fils de l'homme et le Jésus terrestre, entre le Fils et la

révélation pleine d'autorité, entre le Fils de l'homme et le jugement. En
troisième lieu, le titre « Fils de l'homme» ne provient ni de la gnose, ni de

l'hellénisme, mais de la tradition synoptique. Ainsi l'évangéliste a emprunté
cette appellation à la tradition chrétienne. Tout en faisant œuvre originale, il

s'inscrit dans la continuation d'une interprétation dynamique de Dn 7,13

telle qu'elle peut être trouvée dans la tradition synoptique, l'apocalyptique
juive et les Pères.

L'appendice joint à la deuxième édition (p. 221-256) précise certains

points:
(a) S'opposant aux travaux de Borgen et de Bühner, l'A. insiste sur le

fait que le titre «Fils de l'homme» est lié à la présence humaine de Jésus

comme lieu de la révélation et du jugement — révélation dont le point
culminant est la croix.

(b) En conséquence, l'idée d'ascension n'est pas associée au titre «Fils
de l'homme» et la notion d'élévation est exclusivement en rapport avec la

croix. Semblablement, la glorification du Christ est un événement terrestre

et non céleste.

(c) La deuxième partie de l'appendice nous apprend quel rôle le titre
« Fils de l'homme » a joué dans l'élaboration de la christologie au sein de la

communauté johannique — notamment dans sa discussion avec le

judaïsme.
Même si le fait de soutenir que Jean ignore tout de l'ascension ou qu'il

n'associe jamais gloire céleste et Fils de l'homme, représente un durcissement

excessif de la thèse fondamentale, l'ouvrage, dans son ensemble,

emporte l'adhésion, notamment à cause de la solidité des exégèses

respectueuses du texte et s'y tenant. Le bibliste dispose ainsi d'un livre de

référence concernant la christologie du Fils de l'homme dans le quatrième

évangile.



72 JEAN ZUMSTEIN

7. Pour sa thèse de doctorat, J. A. Buehner a choisi de s'intéresser à

l'une des pièces maîtresses de la théologie johannique, à savoir la christologie

de l'envoyé. Plus précisément, il concentre son enquête sur la genèse et

l'élaboration de cette représentation christologique. S'il poursuit cette
recherche, c'est qu'il veut proposer une alternative à l'hypothèse de

Bultmann selon laquelle la christologie johannique s'est constituée en s'inspirant

du mythe gnostique et pré-chrétien du Sauveur — mythe qui décrit la
descente d'un envoyé céleste, puis sa remontée au ciel. S'inspirant de

Borgen, l'A. s'efforce d'établir l'origine juive du scheme de l'envoyé céleste.

L'ouvrage comprend trois grandes parties. La première (p. 7-115) est

consacrée à l'histoire de la recherche de 1900 à nos jours; les diverses
positions y sont décrites et évaluées. La deuxième partie (p. 118-267) envisage le

milieu culturel présupposé par la christologie johannique de l'envoyé. Cette

enquête est organisée en deux étapes. Tout d'abord, l'A. montre que le

scheme de l'envoyé n'est pas un trait spécifique du gnosticisme, mais qu'il
appartient au fonds commun de la culture de l'Orient ancien. Le parcours
typique de l'envoyé comprend trois moments: l'envoi, l'exécution de la
mission, le retour. Ce modèle vaut aussi bien pour le domaine profane que
religieux. Les fameuses paroles en «Je suis» et «Je suis venu», fréquentes dans
le quatrième évangile, proviennent de ce même milieu où elles sont les

formules consacrées dont se sert l'envoyé pour se présenter. La parenté entre

johannisme et gnosticisme s'explique donc non par dépendance, mais par
appartenance à un fonds culturel commun. Et, de ce fait, selon l'A., il faut
cesser de voir dans Jean une christologie du Révélateur alors que c'est bien
d'un envoyé de Dieu assumant sa mission dans l'obéissance dont il est

question. La deuxième étape de cette seconde partie consiste à montrer que
ce fonds culturel commun relatif à l'envoyé est parvenu au quatrième évangile

par l'entremise du judaïsme rabbinique. En effet, resserrant son
analyse, l'A. prétend que le scheme johannique de l'envoyé utilise neuf clauses

de la halacha rabbinique sur l'envoi. La communauté johannique semble

donc se situer dans une proximité conflictuelle avec le judaïsme officiel
dont elle emprunte le langage pour justifier sa confession christologique.
Bref, l'enracinement historique de la christologie johannique est le droit juif
de l'envoi (cf. p. 262).

La troisième partie de l'ouvrage (p. 269-421) envisage «religionsgeschichtlich

» les présupposés de la christologie johannique de l'envoyé. Suite

aux résultats acquis dans la partie précédente, la problématique peut être

ainsi formulée: existe-t-il des analogies à la notion d'envoyé dans le

judaïsme rabbinique? La réponse est positive: dans le monde juif, le scheme

de l'envoyé de Dieu au sens juridique est appliqué à deux figures, le

prophète et l'ange (il y a parfois fusion entre les deux); toutes deux accomplissent

le «parcours de l'envoyé». Concrètement, le prophète monte au ciel

pour y contempler la réalité céleste; transformé en ange, il redescend pour



CHRONIQUE JOHANNIQUE 73

accomplir la mission dont il a été investi. Moïse, mais aussi Henoch et Mel-
chisédeck dans la fonction de Fils de l'homme, sont autant d'exemples de

ce modèle dans la littérature juive. La christologie johannique qui présente
Jésus comme le Fils de l'homme descendant du ciel et y remontant, s'appuie
donc sur un enseignement juif apocalyptique constitué — celui de l'ange
comme mandataire céleste. De ce fait, pour expliquer la préexistence, puis
la post-existence du Christ, il n'est plus besoin de se référer à la mythologie
gnostique.

En conclusion, l'A. propose une hypothèse historique concernant le

devenir de la christologie johannique, devenir qui tient en deux étapes. La
couche la plus ancienne est celle qui est organisée autour de la katabase et

de l'anabase du Fils de l'homme; dans ce cas, le parcours de l'envoyé est

formulé dans des termes empruntés à l'enseignement apocalyptique sur les

anges. Une seconde couche axée autour de la figure du Fils, envoyé par le

Père, puis retournant à lui, se constitue après 70 lors de la confrontation
avec le judaïsme rabbinique; le langage qui est alors exploité pour
interpréter le parcours de l'envoyé, est le droit juif de l'envoi.

La recherche de Bühner a droit à l'éloge. Basée sur une documentation
impressionnante, elle éclaire de façon remarquable la figure de l'envoyé
dans le Proche-Orient ancien d'abord, dans le judaïsme rabbinique et

apocalyptique ensuite. Or dans la mesure où ce scheme de l'envoyé est au

centre de la christologie johannique, l'analyse de Bühner est d'un intérêt
incontestable pour l'étude du quatrième évangile. Le point faible de la thèse

de Bühner — et la critique emmenée par Moloney est unanime sur ce point
— réside dans la troisième partie de son ouvrage, notamment dans le lien

établi entre la figure johannique du Fils de l'homme et le modèle apocalyptique

du prophète-ange. Deux objections nous paraissent essentielles: (a) le

schéma anabase-katabase appliqué au Fils de l'homme n'a qu'une base

textuelle minime dans l'évangile selon Jn (seul texte: 3,13); (b) dans l'évangile,
la terminologie de l'envoi est appliquée au «Fils», jamais au «Fils de

l'homme»; ce dernier n'est donc pas un «envoyé» du point de vue johannique.

Par ailleurs — et cette fois-ci du point de vue de l'histoire de la tradition

apocalyptique —, il conviendrait de vérifier si le Fils de l'homme de

Dn 7,13 peut vraiment être assimilé à un ange. Ces quelques remarques
devraient permettre une meilleure exploitation des matériaux présentés et

analysés par l'A.
8. C'est un véritable monument de plus de mille pages qu'I. de la

Potterie a élevé à la notion johannique de vérité. La thèse fondamentale de son

ouvrage peut être résumée de la manière suivante. Récusant les travaux de

Dodd et de Bultmann, l'A. refuse de rattacher le thème de la vérité soit à la

tradition platonicienne, soit au dualisme hellénistique et gnostique. Le

milieu dont provient le vocabulaire johannique de la vérité est la tradition

biblique et, plus encore, le judaïsme palestinien (cf. la tradition apocalyp-



74 JEAN ZUMSTEIN

tique et sapientiale, le dualisme eschatologique de Qumran). Cependant,
cette filiation ne doit pas dissimuler le fait que Jean réinterprète profondément

ce vocabulaire de la vérité et qu'il n'hésite pas à créer les expressions
qui lui manquent. Cette thèse historique débouche sur une définition positive

du concept johannique: « la vérité, pour Jean, est le don de la révélation

apportée par le Christ (...); le mouvement de la vérité est descendant:
c'est celui de la révélation, qui nous est communiquée en Jésus Christ et

intériorisée sous l'action de l'Esprit» (p. 1009). «La vérité, pour Jean, est

une réalité historique: la révélation définitive apportée par Jésus Christ est

présente en lui» (p. 1010). Dès lors, pour découvrir ce qu'est la vérité, il
convient de se pencher sur les trois acteurs de l'histoire du salut: le Christ,
l'Esprit et le croyant.

La thèse fondamentale posée, quelle est la méthode de travail de l'A.? de

la Potterie isole les «formules» caractéristiques dont se sert Jean pour
parler de la vérité. Une fois la formule isolée, un triple travail s'impose: (a)
rechercher l'arrière-fond, c'est-à-dire les antécédents de la formule étudiée;
(b) analyser le vocabulaire et la structure littéraire du passage où apparaît la

formule; (c) thématiser théologiquement les résultats de l'enquête.
Cette méthode «génétique» se retrouve au niveau du plan d'ensemble:

« nous avons voulu présenter la genèse de la révélation et de la foi: la vérité

nous a été donnée en Jésus (Ire partie); elle est intériorisée par l'Esprit (IIe
partie); dans la vie du croyant lui-même (IIIe partie), elle connaît tout un
développement, depuis la première appropriation de la vérité jusqu'à la
vie du croyant dans la vérité et sa coopération constante à la vérité (...)»
(p. 1003).

Reprenons ces trois parties au niveau d'une brève analyse de contenu.
Dans la première partie, intitulée «Jésus et la vérité» (p. 39-278), l'A. pose
que, dans Jean, la vérité s'identifie formellement au Jésus historique. Comment

faut-il comprendre cette identification? Tout d'abord, l'étude de la

relation entre la parole et la vérité (p. 39-78) montre que non seulement
Jésus apporte la révélation mais encore qu'il est l'objet de cette révélation
destinée à être entendue par l'homme. Le thème du témoignage (p. 79-116)
va dans le même sens: il n'y a pas de témoignage pour la vérité si ce n'est
centré sur la personne du Christ. L'exégèse de Jn 1,14-18, puis de 4,6

(p. 117-278) élucide le contenu de l'identification Christ-vérité: il y va d'un
événement historique dans lequel le Christ dévoile sa relation avec le Père.

Après avoir étudié le lien entre le Christ et la vérité, l'A. en vient à

examiner le rapport entre l'Esprit et la vérité (p. 281-471). Il commence cette

enquête en analysant ce thème en 1 Jn (p. 281-328): l'Esprit se manifeste

comme Esprit de vérité en ce qu'il suscite la foi et l'amour des chrétiens,
bien plus en ce qu'il assume parmi eux la présence permanente de la vérité
de Jésus. Puis, l'A. en revient à l'évangile pour concentrer son attention sur
le Paraclet (p. 329-466). Interprétant les passages-clefs des discours



CHRONIQUE JOHANNIQUE 75

d'adieux, il expose les cinq promesses liées à la venue du Paraclet; le lien
étroit entre l'Esprit de la vérité et le Christ-vérité est particulièrement
travaillé.

La troisième partie de l'ouvrage « Le croyant et la vérité» (p. 478-1002)
traite les différentes formules johanniques décrivant la place de la vérité
dans la vie du croyant. L'ordre de l'exposé est génétique: il envisage
d'abord la naissance, puis le développement progressif de la vie de la foi.
Les deux premiers chapitres de cette troisième partie (p. 479-590) examinent
le mouvement d'intériorisation de la vérité à travers deux formules: d'une
part, «faire la vérité» qui, chez Jean, rend compte du cheminement
progressif vers la foi, d'autre part, «connaître la vérité» qui est l'étape
ultérieure, celle de l'approfondissement. Les deux chapitres suivants
(p. 593-787) s'intéressent au mouvement inverse: celui qui va de l'intérieur
vers l'extérieur et que Jean décrit en deux formules complémentaires «être
de la vérité» qui traduit la manière d'être du chrétien, et «vivre dans la

vérité», c'est-à-dire «marcher», «aimer»., «adorer», «être sanctifié dans la
vérité» — on l'aura compris, c'est du comportement chrétien qu'il s'agit au
niveau communautaire et intérieur. Deux derniers thèmes, enfin, sont
abordés (p. 789-904): la libération du croyant par la vérité, libération qui est

à la fois négative et positive, et sa coopération à la vérité. Un chapitre final
(p. 905-1002) évoque la vérité et ses contraires, à savoir le mensonge,
l'égarement et le péché. Une conclusion générale rassemble les résultats de cette

impressionnante recherche, tandis que la table des citations et l'index des

auteurs témoignent de l'ampleur admirable de l'information de l'A.
La monographie de de la Potterie est appelée à jouer un rôle certain en

raison de l'importance du thème qu'elle aborde — thème central en théologie

johannique. Par ailleurs, le soin avec lequel est conduite chaque
analyse, la richesse de la documentation consultée, l'étendue du champ textuel
étudié font de cette somme un ouvrage de référence.

Il n'est cependant pas de recherche — aussi brillante soit-elle — qui ne

soulève quelques questions critiques. Nous en posons quatre. Au niveau

«religionsgeschichtlich» d'abord: peut-on, notamment après les travaux de

Hengel, continuer à travailler à partir d'une opposition linéaire entre tradition

vétérotestamentaire-juive et tradition hellénistique? peut-on, plus
spécialement, ranger le gnosticisme d'un seul côté? Au niveau historique
ensuite: peut-on, d'une part, s'intéresser à l'histoire au niveau de la génétique

des « formules» traitant de la vérité et passer sous silence le milieu de

production de l'évangile? d'autre part, l'histoire dans sa dimension diachro-

nique n'est-elle pas abusivement représentée au détriment de sa dimension

synchronique? En troisième lieu, au niveau exégétique, un problème de

méthode se pose: le parti pris consistant à isoler des «formules» où

apparaît le mot «vérité» est-il tenable, notamment en regard des travaux

contemporains de linguistique? le lien «formule»-texte ne devient-il pas



76 JEAN ZUMSTEIN

problématique? pourquoi, par ailleurs, n'avoir retenu que le substantif
àXf|9Eta et avoir écarté adjectifs et adverbes relevant du même champ
sémantique? Enfin, quatrième question, cette fois-ci au niveau littéraire:
l'examen indifférencié de l'évangile et des épîtres est-il tenable dans l'état
actuel de la recherche? Semblablement, l'exégèse de l'évangile est-elle
possible si l'on renonce à toute distinction entre tradition et rédaction?

9. L'étude de F. Vouga sur «le cadre historique et l'intention théologique

de Jean » s'impose par sa rigueur et son originalité. L'A. expose son

projet et ses présupposés dans une introduction bienvenue (p. 9-14). Mettant

à profit les recherches en rhétorique de Ch. Perelmann, il se propose
d'étudier l'argumentation mise en œuvre dans le quatrième évangile. En

analysant les arguments dont se sert le Christ johannique soit face à ses

disciples, soit face à ses adversaires, l'A. espère découvrir le projet que l'évangéliste

poursuivait à l'égard de ses destinataires intentionnels. Cette enquête
doit permettre de préciser l'enracinement historique de Jean (l'hypothèse de

départ a la teneur suivante: l'évangile a été composé à la fin du premier
siècle en Asie Mineure); ce type d'investigation doit également aboutir à

mieux définir les thèses théologiques que l'évangéliste tente d'accréditer.

Le premier type d'argumentation étudié est celui qui recourt à l'ironie et

au malentendu (p. 15-36). Deux exégèses (3,1-12 et 4,4-26) menées de façon
méthodique et précise, conduisent aux résultats suivants. Le malentendu

johannique est un type d'ironie «dans le sens où l'on entend par ironie le

procédé littéraire par lequel l'auteur disjoint la réalité que connaît le lecteur
et l'apparence que les protagonistes du récit prennent pour la réalité»
(p. 33). Mais l'utilisation de ce procédé présuppose un accord tacite entre
l'évangéliste et les destinataires, sinon l'ironie resterait sans effet. Poser cela,
c'est affirmer que le quatrième évangile n'est pas un écrit missionnaire, mais

qu'il s'adresse à des croyants. L'ironie du Christ johannique permet alors au

lecteur chrétien de l'évangile d'être radicalement mis en question et ainsi de

repenser sa foi.

Le second type d'argumentation pris en compte est celui développé par
le Christ johannique dans sa polémique contre le judaïsme (p. 37-73). A

nouveau, l'exégèse de deux textes (5,31-47 + 7,15-24; 10,22-39) permet de

formuler la problématique. D'un point de vue historique, il convient de

remarquer que le conflit entre le Christ johannique et les Juifs est l'écho du
conflit entre la communauté johannique et la synagogue de la fin du
premier siècle — une synagogue qui, après la terrible crise de 70, est dominée

par les pharisiens et qui a excommunié les chrétiens. D'un point de vue
théologique, le discours développé par le Christ johannique contre ses

détracteurs est basé sur l'argument d'autorité. Son thème en est la christologie.

Son but consiste à renforcer les croyants dans leur foi: Jésus est bien
le Fils de Dieu.



CHRONIQUE JOHANNIQUE 77

Le troisième type d'argumentation envisagé est celui que Jésus utilise
face à la communauté johannique (p. 75-95). Le texte de référence est

14,1-14. L'analyse historique révèle une communauté victime du découragement

et de l'apostasie. Du point de vue argumentatif, le propos est moins
serré et plus direct; il tient dans l'édification et le réconfort. En ce qui
concerne la théologie, l'effort de l'évangéliste est un effort de restructuration:

«restructurer sa communauté autour du Maître paradoxal et,
corrélativement, la restructurer elle-même comme communauté eschatologique»
(p. 95).

La dernière analyse, centrée sur 15,18-16,4a, reprend la thématique
ecclésiologique, mais elle le fait en abordant la relation de la communauté
johannique avec le monde (p. 97-111). En cette matière, le but de
l'argumentation est de montrer aux destinataires de l'évangile «comment
comprendre la haine dont ils sont victimes dans la cohérence de leur foi»
(p. 104). Du point de vue historique, l'A. essaie de donner contour à cette
haine du monde en proposant trois hypothèses: la communauté johannique
est victime ou de l'antisémitisme, ou de l'absolutisme impérial, ou du

patriotisme des villes et des provinces. Une conclusion, enfin, thématise le

projet théologique de Jean (p. 113-119).
F. Vouga a ouvert la voie à l'analyse rhétorique du quatrième évangile.

Ses résultats, tant au niveau historique que théologique, attestent le bien-
fondé de sa démarche et son caractère fructueux. Les spécialistes du johannisme

disposent ainsi d'une nouvelle approche qu'ils ne devraient pas

négliger.
10. Les «Etudes johanniques» de D. Mollat sont un ouvrage

posthume. Il s'agit d'un recueil présentant onze articles jugés significatifs par
les disciples de l'A. Tous les travaux ne relèvent pas du même genre. Il y a

tout d'abord une série d'analyses exégétiques sur Jn 8,45-59 (p. 123-134),

20,1-10 (p. 135-147), 20,19-23 (p. 148-164), l'ensemble du chapitre 20

(p. 165-184). On note ensuite trois études de concepts-clefs: la foi (p. 76-90),

le sèmeion (p. 91-101) et le vocabulaire spatial du quatrième évangile

(p. 102-110). On relève enfin quatre approches plus thématiques: la divinité
du Christ (p. 15-44) qui est une petite christologie johannique; saint Jean,

théologien de l'incarnation (p. 45-55); la conversion (p. 56-75); le discours

eucharistique (p. 111-122).

Même si elles ne prennent guère en compte la problématique historique
et les recherches récentes sur le johannisme, les études exégétiques et

terminologiques sont d'une belle venue et méritent lecture. En revanche, les

esquisses thématiques suscitent les mêmes réserves que celles notées à

propos de l'opuscule Saint Jean — Maître spirituel.


	Chronique Johannique

