Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 1

Artikel: Transmission d'Avicenne a l'occident latin : les cheminements de
I'histoire

Autor: Verbeke, Gérard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381214

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 51-64

TRANSMISSION D’AVICENNE
A L’OCCIDENT LATIN.
LES CHEMINEMENTS DE L’HISTOIRE

GERARD VERBEKE

Le quatriéme volume de I'Avicenna latinus vient de sortir de presse: il
contient la traduction latine médiévale de la seconde partie de la Métaphy-
sique, les livres cinq a dix'; la premiére partie du méme traité avait été
publiée en 19772.0n posséde ainsi une édition critique compléte de cet
ouvrage important en sa version latine. L’¢laboration de cette version au
douziéme siécle, révélant Avicenne au monde occidental, est un événement
qui mérite d’étre étudié de plus prés, car il est plutdt extraordinaire: il
constitue un dialogue interculturel a plusieurs niveaux et sous plusieurs
aspects, une rencontre pacifique entre I'Islam et la Chrétienté, une sorte de
dialogue cecuménique. Car sans étre un exposé de la religion musulmane, la
metaphysique d’Avicenne porte 'empreinte de I'ambiance religieuse dans
laquelle elle a été élaborée’. N'y a-t-il pas dans ce traité de Métaphysique
une doctrine trés développée sur la nature de Dieu et sur ses rapports avec
le monde? Ce fut en outre un dialogue entre la pensée philosophique arabe
et celle de I'Occident latin: il est vrai que les deux remontent a la méme
source, a la philosophie et la science grecques. Cependant le chemin par-
couru ne fut pas le méme. Lors de la traduction des ouvrages d’Avicenne en
Occident, le monde arabe s’était familiarisé avec la pensée d’Aristote depuis
plus de trois siécles. Avant le douziéme siecle des philosophes comme

I Avicenna Latinus. Liber de philosophia prima sive scientia divina, V-X. Edition
critique de la traduction latine médiévale par S. Van RIET, Introduction doctrinale
par G. VERBEKE, Louvain-Leiden 1980.

2 Avicenna Latinus. Liber de philosophia prima sive scientia divina, 1-1V. Edition
critique de la traduction latine médiévale par S. VAN RiET,Introduction doctrinale
par G. VERBEKE, Louvain-Leiden 1977.

3 Dans une étude récente S. Van Riet signale que dans la Méraphysique d’Avi-
cenne les citations littérales d’Aristote sont rares; par contre il y a quelques textes
brefs. qui sont rapportés littéralement: « Ce sont des versets du Coran et quelques
hadith ou « paroles» du Prophéte» (cf. S. VAN RiET, Données biographiques pour I'his-
toire du Shifa’ d'Avicenne, dans Bulletin de la Classe des Lettres et des Sciences
morales et politiques. Bruxelles 1980 (5¢ série — Tome LXVI), p. 319-320.



52 GERARD VERBEKE

Alkindi, Alfarabi et Avicenne ont réalisé une synthése entre la pensée isla-
mique et la philosophie grecque, s’appuyant surtout sur I’Aristotélisme et le
néoplatonisme. I n’en fut pas de méme en Occident: les auteurs chrétiens
des premiers siécles s’opposaient a l'enseignement d’Aristote, surtout a
cause de sa doctrine sur I'éternité du monde, sa négation de I'immortalité de
I’ame humaine et de la providence divine. A 'exception des ouvrages de
logique, I'Occident latin ne prit connaissance de I’ceuvre du Stagirite qu’a
partir du douziéme siécle. C’est vers le milieu de ce siécle que Jacques de
Venise a commence a traduire en latin la Physique, le De anima, la Méta-
physique (au moins en partie) et certains traités des Parva Naturalia®. Les
versions d’Avicenne apportaient un message nouveau: elles ne révélaient
pas simplement la philosophie d’Aristote, mais une synthese originale de la
philosophie grecque et de la pensée religieuse de I'Islam.

La rencontre mentionnée présente en outre une signification linguis-
tique: les versions arabo-latines n’ont pas les mémes caractéristiques que les
traductions gréco-latines. Celles-ci sont généralement tres littérales et
s’efforcent d’étre un décalque aussi fidele que possible de I'original: méme
I’ordre des mots du texte a traduire est le plus souvent respecté. Cette littéra-
lit¢ n’est pas un signe de maladresse, elle est avant tout I'expression d’une
vénération devant I'original: tout en essayant de rendre en latin un exposé
grec, on voulait modifier le moins possible la structure linguistique de I'écrit
original. La distance entre ’arabe et le latin est bien plus grande que celle
qui existe entre le grec et le latin: on ne pouvait donc aboutir a la méme lit-
téralité que dans le cas des versions gréco-latines. En outre 'intervention du
traducteur est plus importante dans le cas des traductions arabo-latines que
dans les versions gréco-latines: bien souvent I’arabe permet plusieurs inter-
prétations entre lesquelles le traducteur devra forcément faire un choix,
alors que le latin ne présente pas la méme indétermination; passer de
’arabe au latin impliquera fréquemment une option herméneutique parmi
d’autres linguistiquement possibles. Cette situation est d’autant plus deli-
cate, si, comme c’est le cas pour certaines ceuvres d’Avicenne, un stade
intermédiaire, au moins oral, a précédé la formulation latine. Le vocabu-
laire philosophique tel qu’il est créé dans les langues modernes en Europe

4 L. MiNI0-PALUELLO, Jacobus Veneticus Grecus, Canonist and Translator of Aris-
totle, dans Lorenzo Minio-Paluello, Opuscula, the Latin Aristotle. Amsterdam 1972,
p. 208-209. Cf. ip., Giacomo Veneto e I'Aristotelismo Latino, ibid., p. 571-572. Dans sa
préface a I’édition de la Metaphysica Media, G. Vuillemin-Diem déclare que la ver-
sion de Jacques de Venise s’étendait probablement au dela de la partie qui nous a été
conservée (a savoir le début jusqu’'au livre IV, 1007a31) et pourrait méme avoir com-
pris la totalité du traité (Aristoteles Latinus, XXV, 2, Metaphysica lib. I-X, XII-XIV,
Translatio Anonyma sive ‘Media’, ed. G. VuiLLEMIN-DieM. Leiden 1976, p. X-XI).



TRANSMISSION D’AVICENNE 53

occidentale provient largement des versions latines médiévales, surtout des
traductions gréco-latines, mais aussi des versions arabo-latines>.

C’est dire que cette rencontre linguistique entre deux types de langues si
differents comporte inévitablement des tatonnements et des hésitations qui
mettent en évidence la difficulté du dialogue. Des personnes éprouvent par-
fois des difficultés a se comprendre tout en parlant la méme langue; n’est-il
pas bien plus delicat de saisir la pensée d’un autre si celui-ci se sert d’un
langage tout a fait different? Malgré toutes ces difficultés, le dialogue inter-
culturel entre le monde arabe et le monde latin médiéval s’est réalisé au
douziéme siecle: a défaut d’'une conquéte militaire de I'Occident, la pensée
islamique y est largement diffusée, surtout dans le monde universitaire. Avi-
cenne est mort en 1037; un siécle plus tard environ, le De anima et la Méta-
physique furent traduits en latin a Toléde, probablement a I’époque ou Jean,
ayant succedé a Raymond de Sauvetat, fut archevéque de cette ville et
« Primat des Espagnes» (1152-1166)%. A cette époque, la ville de Toléde
n’était plus soumise a la domination de I'Islam, comme elle I'avait été pen-
dant trois siécles; elle avait été reconquise par Alphonse VI en 1085. On ne
peut oublier cependant que Grenade, le dernier bastion de la domination
musulmane en Espagne, ne fut reconquise qu’a la fin du quinziéme siécle
(1492). Méme apres la reconquéte de Toléde par les chrétiens, sa population
etait loin d’étre homogene: a coté des conquérants chrétiens, il y avait des
mozarabes, des chrétiens vivant en terre d’Islam et pratiquant leur propre
liturgie; il y avait des musulmans qui avaient décidé de demeurer en terre
chrétienne; une partie de la population enfin était d’origine juive. Au dou-
zieme siecle, Toléde, qui avant d’étre musulmane avait été une ville
romaine, puis visigothique, fut donc un point de rencontre de plusieurs cul-
tures.

On ne posséde que peu de renseignements sur le ou les auteurs de la ver-
sion latine de la Métaphysique et sur la maniére dont elle fut élaborée. Le
texte complet de la version latine a été conserve dans vingt-cing manuscrits;
en outre, quelques traductions partielles existent encore dans quelques
autres codices. Deux noms de traducteurs sont mentionnés, de fagon isolée,
dans ces documents: celui de Gérard de Crémone et celui de Dominique
Gundisalvi. On ne peut affirmer que le role de ce dernier a été le méme que
dans la traduction du De anima; on n’est pas renseigné davantage sur la
part qu'il faut attribuer 4 Gérard de Crémone’. Dans le cas du De anima la

5 L. MINIO-PALUELLO, La tradition aristotélicienne dans [histoire des idées, dans
Opuscula, the Latin Aristotle, p. 421ssq.

6S. VAN RieT, La traduction latine du « De Anima », dans Avicenna Latinus. Liber
De Anima sive Sextus de Naturalibus, 1-11-111. Edition critique de la traduction latine
médiévale par S. VAN RIET, Introduction sur la doctrine psychologique d’Avicenne
par G. VERBEKE, Louvain-Leiden 1972, p. 92*-95%,

7S. VAN RIET, Traduction latine et principes d’édition, dans Avicenna Latinus. Liber

de philosophia prima, 1-1V, p. 123*-125%



54 GERARD VERBEKE

traduction de I’arabe en langue vulgaire fut réalisée par Ibn Daoud, un phi-
losophe juif. C’est a lui que I'archevéque de Toléde s’est adressé pour lui
demander de traduire le traité de psychologie d’Avicenne: la tiche n’était
pas facile étant donné la nature de 'ouvrage. La collaboration de Domi-
nique Gundisalvi tient probablement au fait que le traducteur juif n’avait
pas une connaissance suffisante du latin. Etant philosophe et connaissant
I'arabe Ibn Daoud était sans doute capable de comprendre le sens du texte
a traduire et de le rendre dans la langue parlée de I’endroit®. On peut se
demander toutefois si cet intermédiaire était capable de rendre adéquate-
ment les expressions techniques et nuancées de l'original arabe. Cette
langue vulgaire ne pouvait disposer d’'un vocabulaire philosophique adapté
a la nature de I'ouvrage concerné: mais comme il s’agit d'un intermédiaire
purement oral, le traducteur se sera plutdt efforcé d’expliquer, de refor-
muler et d’élucider le contenu du texte qu’il avait devant les yeux. Cette dif-
ficulté n’existait pas pour le latin, qui avait déja une tradition philosophique
et théologique, lui permettant d’exprimer avec précision des notions spécu-
latives. Il aurait été préférable sans doute d’avoir un traducteur qui puisse
passer directement de I’arabe au latin, car ces deux langues étaient suffisam-
ment évoluées pour traduire des idées philosophiques. Il faut croire que
'archevéque de Toléde ne trouvait personne dans son entourage immeédiat
capable de faire a lui seul le travail de traduction.

Mais pourquoi en somme I’archevéque de Toléde a-t-il voulu faire tra-
duire le De anima d’Avicenne en latin? L’entreprise présente un caractére
interculturel trés caractéristique. L’ceuvre a traduire est celle d'un éminent
représentant de la pensée islamique; le traducteur est un philosophe juif et
son collaborateur est I'archidiacre du chapitre de Ségovie. On pourrait com-
prendre que l'archevéque, grace a cette initiative, ait voulu rapprocher
musulmans et chrétiens et aboutir a une sorte de dialogue islamo-chrétien.
S’il visait pareil dialogue, il aurait dii recourir a la collaboration des musul-
mans restés en terre chrétienne apres la reconquéte. Mais aucune allusion
n’est faite a pareille perspective dans la lettre de dédicace du De anima a
I'archevéque. Aucune allusion n’est faite a la présence de musulmans ou de
juifs a Toléde, ni a un apostolat missionnaire®. Le traducteur ne fait pas de

8 Ibn Daoud écrit dans sa lettre de dédicace: Habetis ergo librum, nobis praeci-
piente et singula verba vulgariter proferente, et Dominico Archidiacono singula in
latinum convertente, ex arabico translatum (Avicenna Latinus. Liber De Anima, 1-11-
I11, p. 4). Si le philosophe juif, traducteur d’Avicenne, n’avait pas une connaissance
suffisante du latin, il ne peut avoir rédigé non plus la lettre de dédicace: il faudra
donc admettre que Gundisalvi ou un autre collaborateur est intervenu dans la rédac-
tion de ce document, ce qui n’est pas de nature a en faciliter 'interprétation.

911 est assez naturel de supposer des préoccupations apostoliques chez I'arche-
véque de Toléde, mais I'ceuvre d’Avicenne n’était guére appropriée a aider les chre-
tiens dans une activité missionnaire: elle pouvait leur montrer sans aucun doute
qu’un penseur islamique comme Avicenne avait une conception tres élevée sur Dieu



TRANSMISSION D’'AVICENNE 55

référence a des adeptes de différentes confessions religieuses: il parle de la
valeur intrinseque du traité et de I'intérét qu’il présente pour tout lecteur. Il
met surtout I'accent sur l'utilité qu’il y a a connaitre la nature de I'ame
humaine a I'aide d’arguments rationnels. Ibn Daoud constate avec amer-
tume qu’il y a des hommes tellement sous I'emprise de la connaissance sen-
sible, qu’ils se refusent a reconnaitre I’existence méme de I'ame 2. Il vise
probablement des matérialistes qui, n’acceptant que des réalités corporelles,
sont incapables de saisir la nature propre du principe psychique. Le traité
d’Avicenne présente a ces lecteurs une doctrine diamétralement opposée;
I'auteur y defend d’un bout a 'autre un spiritualisme trés prononce. Il y a
aussi des hommes qui, selon le traducteur, essaient de saisir la nature de
I’ame en se basant sur le mouvement: Ibn Daoud ne nie pas que ’ame est
principe de mouvement, mais il juge cette approche manifestement insuffi-
sante; I’ame est aussi a 'origine d’autres activités, telles la connaissance sen-
sible et le savoir intellectuel. Ici encore I'ouvrage d’Avicenne est particulié-
rement instructif: 'auteur s’arréte longuement a étudier les sensations
externes, les sens internes et la connaissance intellectuelle. Aux yeux d’Ibn
Daoud I’étude de ces activités supérieures est indispensable pour saisir la
véritable nature de I’dme humaine. Restent enfin ceux qui s’en tiennent sim-
plement a ’enseignement de la foi: ceux-ci non plus ne sont pas dans la
bonne voie!l. 1l faut quelque chose de plus que la soumission aveugle a la
doctrine religieuse et ce supplément d’évidence est fourni abondamment
dans I’exposé d’Avicenne, car 'auteur ne fait point appel a ’enseignement
de la foi; ce qu’il présente est un exposé philosophique, conduit d’un bout a
l’autre a I’aide d’arguments rationnels.

Ibn Daoud constate que peu d’hommes seulement connaissent la nature
de I'dme par des considérations purement rationnelles; 'auteur s’en étonne:
comment I’homme peut-il ignorer la faculté supréme dont il est doué, celle
par laquelle il se distingue des autres animaux? Etant donné que ’homme

et une doctrine trés spiritualiste de I’dme humaine, mais elle ne mettait pas en relief
les différences spécifiques entre I'Islam et la foi chrétienne. On a prétendu également
que la Somme contre les Gentils de Thomas d’Aquin avait été écrite pour préparer
des missionnaires a leur apostolat aupres des Juifs et des Maures en Espagne. C'est a
juste titre que A. Gauthier s’est opposé a cette maniere de voir: le contenu de
Pouvrage en question ne correspond guére a la finalité qu'on voulait lui assigner
(SAINT THOMAS D'AQUIN, Contra Gentiles, livre premier. Texte de I'édition Léonine,
Introduction de A. GAUTHIER, Traduction de R. BERNIER et M. CORVEZ. Paris 1961, p.
65).
) 10 dyicenna Latinus. Liber de Anima 1-11-111, p. 3: Unde homines sensibus dediti,
aut animam nihil esse credunt...
Il 4vicenna Latinus. Liber de Anima I1-11-111, p. 3: aut si forte ex motu corporis
eam (scil. animam) esse coniiciunt, quid vel qualis sit plerique fide tenent, sed pauci

ratione convincunt.



56 GERARD VERBEKE

différe des autres vivants par la raison, on pourrait s’attendre a ce qu’il sai-
sisse rationnellement ce qu’il y a de plus noble en lui !>, Dans le traité d’Avi-
cenne la connaissance de soi joue un role de premier plan: aux yeux de
notre auteur ’homme est capable de se connaitre en dehors de toute expé-
rience sensible. Qu’on se rappelle I'allégorie de I'’homme volant: sans avoir
une quelconque perception sensible, il serait en état de savoir qu’il existe '°.
C’est dire que dans l'optique spiritualiste de notre auteur, I’esprit peut
exercer son activité propre en dehors de tout contact avec le monde sen-
sible. Aux yeux d’Avicenne il n’y a pas de doute que ’homme est capable
de saisir rationnellement la nature de la pensée.

Ibn Daoud va méme plus loin: selon lui, il est impossible a I'homme
d’aimer Dieu, s’il ignore ce qu’il y a de plus digne en lui. Plus que les autres
creatures ’homme a éte fait a I'image de son créateur: alors que du point de
vue corporel il est inférieur a presque tous les autres vivants, il les surpasse
par son intelligence. Celle-ci est le caractere distinctif de ’homme, c’est
grice a elle qu’il ressemble a son créateur plus que les autres animaux '4. On
ne peut aimer ce qu’on ne connait pas: si ’homme ne connait pas ce qu’il y
a de plus noble en lui, il ne pourra certainement pas connaitre la nature de
Dieu, dont I'intelligence humaine est un reflet. L’homme sera donc inca-
pable d’aimer Dieu, qui est bien au-dela de la perfection finie des créatures:
ne connaissant pas la noblesse de son esprit, il s’accrochera aux réalités
materielles et sensibles et se détournera de la perfection supréme d’un Dieu
purement spirituel.

En élaborant cette version d’Avicenne, Ibn Daoud affirme qu’il a ouvert
aux Latins un domaine qui leur était inconnu jusqu’alors, une philosophie
de I’dme: un traité purement rationnel exposant l’existence, la nature et
I’activité de notre principe psychique'®. Le traducteur est donc convaincu
que les Latins ne disposaient pas d’'une doctrine de ’dme dans le sens de
celle d’Avicenne, et comme on a traduit a la méme époque et dans le méme

12 Avicenna Latinus. Liber de Anima I-11-111, p. 3: Indignum siquidem ut illam
partem sui qua est sciens, homo nesciat, et id per quod rationalis est, ratione ipse non
comprehendat.

'3 Avicenna Latinus. Liber de Anima 1V-V, p. 36*-37*. L'exemple de I'hnomme
volant se rencontre deux fois dans le De Anima d’Avicenne: une premiére fois a la
fin du chapitre I, 1; une seconde fois, au livre V, chapitre 7; cf. Livre des Directives et
Remarques, trad. GOICHON, p. 303.

14 Avicenna Latinus. Liber de Anima 1-11-111, p. 3: Quomodo enim iam se vel
Deum poterit diligere, cum id quod in se melius est convincitur ignorare? Omni
etenim paene creatura homo corpore inferior est, sed sola anima ceteris antecellit, in
qua sui creatoris simulacrum expressius quam cetera gerit.

15 Avicenna Latinus. Liber de Anima 1-11-111, p. 3: Quapropter iussum vestrum,
Domine, de transferendo libro Avicennae Philosophi de anima, effectui mancipare
curavi, ut vestro munere et meo labore, Latinis fieret certum, quod hactenus exstitit
incognitum, scilicet an sit anima, et quid et qualis sit secundum essentiam et
effectum, rationibus verissimis comprobatum.



TRANSMISSION D’AVICENNE 57

milieu la Métaphysique de notre auteur, on I'a fait probablement dans la
meéme perspective de fournir aux Latins une philosophie premiére, égale-
ment inconnue jusqu’alors. Il y a d’ailleurs un lien étroit entre le contenu du
De anima et celui de la Métaphysique: en prenant connaissance de la doc-
trine d’Avicenne développée dans le premier traité, surtout concernant le
savoir intellectuel, on aura été amené tout naturellement a traduire aussi le
second ouvrage, ou ’enseignement sur les intelligences séparées est pleine-
ment ¢élaboré. N'est-ce pas dans le méme esprit que Jacques de Venise a
entrepris au douzieme siecle la traduction du De anima et de la Métaphy-
sique d’Aristote? La coincidence est frappante: dans I'intention de combler
une lacune et de fournir aux Latins un savoir qui leur manquait, on a pro-
cédeé a la traduction d’ceuvres philosophiques, grecques et arabes, contenant
une philosophie de I’ame et une philosophie de I’étre. Il faut le reconnaitre,
la remarque du traducteur est exacte: avant le douziéme siecle, les Latins
n’avaient pas une véritable philosophie de I’dme, et a fortiori ils ne dispo-
saient pas d’'une philosophie premiére. Qu’on ne s’y méprenne pas toute-
fois: les auteurs chrétiens se sont beaucoup intéresses a la nature de I'dme et
a la question de son immortalité, de méme qu’ils ont réfléchi a la nature de
Dieu, a son activité créatrice et sa providence. Mais on ne peut pas dire
qu’on trouve en Occident avant le douziéme siécle des ouvrages qui corres-
pondent au De anima et a la Métaphysique d’Avicenne.

Revenons un moment en arriére et voyons rapidement ce que les auteurs
latins avaient fait dans le domaine de I'anthropologie philosophique au
cours de la premiére partie du Moyen Age. Dans son traite De anima Ter-
tullien adopte le point de vue matérialiste des stoiciens, aussi bien dans sa
conception de I'dme que dans sa doctrine sur Dieu. Il n’accepte pas cepen-
dant le panthéisme du Portique et maintient la distinction entre la substance
divine et 'ame humaine'®. La doctrine psychologique de cet auteur est a
I'extréme opposé du dualisme spiritualiste d’Avicenne: elle ne présente
d’ailleurs pas la richesse des exposés d’Avicenne, qui dans les cing livres de
son traité aborde tous les aspects de I'activité psychique!”. Un matérialisme
analogue a celui de Tertullien a été adopté un siécle plus tard par Lactance:
selon lui, ’aAme humaine est une sorte de souffle subtil et imperceptible, qui,
sans étre totalement impassible, est cependant immortel'®; se basant sur

16 De res. mortuorum, V111, 7; Adv. Mare., 11, 9; De Anima, XXI1V.

17 Dans I'introduction a son édition, J. H. Waszink distingue trois parties dans le
De Anima de Tertullien: la premiére traite des caracteéres principaux de l'dme
humaine (surtout le caractére corporel et I'unité): la deuxiéme aborde la question de
I'origine de I"ame et la troisiéme examine quelques problémes particuliers: le déve-
loppement de 'ame, la puberté, le péché, le sommeil, le réve, la mort et la destinée de
I'ame aprés la mort. La structure de ce traité est bien différente du De Anima d’Aris-
tote ou d’Avicenne (TERTULLIANUS, De Anima, edited with introduction and com-
mentary by J. H. WasziNk. Amsterdam 1947, p. 15%-20%).

I8 Divinae Institutiones, ed. S. Brandt, p. 650, 23.



58 GERARD VERBEKE

Cicéron et Séneque, Lactance a presque inconsciemment interprété les
textes bibliques a la lumiere du materialisme stoicien. Quant a saint
Augustin, étant sous I'influence de la pensée de Plotin, il défend nettement
une anthropologie spiritualiste: dans ses exposés au sujet de I’ame humaine
(De quantitate animae, De immortalitate animae, De anima et eius origine) et
occasionnellement dans ses autres écrits, I’auteur ne cesse de défendre la
nature spirituelle et immortelle de notre principe psychique. Il attache d’ail-
leurs une importance particuliére a la connaissance de soi. Le « Noverim
me, noverim Te» est un des adages fondamentaux de la pensée augusti-
nienne: c’est a partir du monde intérieur que ’homme sera en état de sou-
lever un peu le voile du mystére divin, alors que d’autre part il doit se
contempler en face de I'Infini, s’il veut apprécier a sa juste valeur la dimen-
sion de son étre'?. Au cours du cinquiéme siécle la nature de 'ame humaine
a eté souvent débattue: plusieurs auteurs ont défendu la these disant que
Dieu seul est incorporel et que par conséquent ’dme humaine est matérielle.
Selon Faustus de Riez, un évéque frangais, il faut que I’ame humaine soit
étendue et corporelle, étant donné qu’elle est intimement liée a ’organisme
corporel; elle est localisée a I'intérieur du corps et s’étend a travers toutes
ses parties?’. L’ame ne quitte sa demeure corporelle qu’au moment de la
mort: méme quand elle pergoit un objet situé a une certaine distance du
sujet connaissant, elle ne s’éloigne pas de I'organisme corporel?!. Cette doc-
trine sur la nature corporelle de I'ame humaine a éte defendue par d’autres
auteurs de la méme époque comme Vincentius Victor, Cassien, Hilaire de
Poitiers, Gennade de Marseille et Arnobe le Jeune?2. Par contre une psy-
chologie spiritualiste dans le sens du néoplatonisme a été soutenue au cin-
quiéme siecle par Claudien Mamert et Cassiodore.

Ce débat du cinquiéme siecle est une discussion importante sur un
objectif limité: il est bien loin d’embrasser tous les aspects d'une anthropo-
logie philosophique. Au cours du neuvieme siecle la question de la nature
de I’dme est soulevée une nouvelle fois: on s’interroge sur le caractere cor-
porel ou incorporel de 'ame humaine et sur son origine; on se demande en
outre si toutes les ames humaines constituent une seule substance ou si elles
sont des principes indépendants. Vers 850 Charles le Chauve adressa a
I’Ecole Cathédrale de Reims un questionnaire demandant si Dieu est le seul
étre a ne pas avoir de base matérielle, étant totalement incorporel 2. Alcuin,

19 Cf. notre étude, « Connaissance de soi et connaissance de Dieu chez saint
Augustin », dans Augustiniana, 4 (1954) 495-515.

20 Epist. 3, p. 175, 7 Engelbr. (C.S.E.L., t. 21); Epist. 5, p. 188, 24.

2l Epist. 3, p. 177, 2; p. 174, 12.

22 Cf. E. L. ForTIN, Christianisme et culture philosophique au cinquiéme siécle. La
querelle de I'dme humaine en Occident, Paris 1959, p. 51, n. 4.

23 A. H. ARMSTRONG, Later Greek and Early Medieval Philosophy, Part VII, Wes-
tern Christian Thought from Boethius to Anselm (by H. LieBescHUTZ), Cambridge
1967, p. 574.



TRANSMISSION D’AVICENNE 59

dans son De animae ratione, s'inspirant de I'enseignement de saint
Augustin, défend la nature immatérielle de notre principe psychique: a ses
yeux I'ame humaine est un esprit intellectuel et rationnel, doué de libre
arbitre, capable de vouloir le bien ou le mal, invisible et incorporel, totale-
ment présent dans chacun des membres corporels?®. Un point de vue ana-
logue est soutenu dans le De anima de Hraban Maur?,

Une théorie souvent discutée a cette époque et liée étroitement a une
psychologie matérialiste est celle du traducianisme, déclarant que I’ame des
enfants provient de celle des parents de la méme fagon que I'organisme cor-
porel des enfants procéde de celui des parents. Beaucoup de chrétiens pen-
chaient vers cette doctrine, parce qu’elle permettait d’expliquer adéquate-
ment la transmission du péche originel. Un des ses partisans fut Paul Alvare
de Cordoue: selon son témoignage, la grande majorité des penseurs occi-
dentaux aurait admis le traducianisme?¢. Selon Odon de Tournai cette
théorie était largement répandue méme au douziéme siécle?’. Rien d’éton-
nant donc que Guillaume de Saint-Thierry et Alain de Lille s’attaquent aux
matérialistes de leur temps?8.

Reste enfin la question de l'unicité ou de la multiplicité des dmes: ce
probléme avait été soulevé dans le De quantitate animae de saint Augustin,
ou il était resté sans réponse. Il réapparait au neuvieme siecle dans une dis-
cussion entre Retramne de Corbie et un moine du diocése de Beauvais qui,
adoptant le point de vue de Macaire Scotus, soutient I’existence d’'une ame
universelle qui serait a I'origine des dames individuelles?’. L’existence d’une
dme commune congue comme une réalité substantielle est admise aussi par
Odon de Cambrai®. Ratramne s’oppose fermement a cette doctrine qui,
selon lui, est incompatible avec la foi chrétienne et ne correspond pas non
plus a I’enseignement des philosophes paiens?'.

On le voit suffisamment par ce bref apergu, les Latins n’avaient pas au
douziéme siécle un traité synthétique d’anthropologie philosophique,
comme ils n’avaient pas non plus un exposé systématique de métaphysique.
Le besoin en fut senti: n’a-t-on pas traduit déja au onzieme siecle le De
natura hominis de Némeésius d’Emeése? La traduction incompléte de ce

24 De animae ratione, PL 101, 639; 643.

25 PH. DELHAYE, Une controverse sur I'dme universelle au 1X¢ siécle, Louvain 1950,
p. 19.

26 PauLUs ALVARUS CORDUBENSIS, Epist. V, PL 121, 453. L’auteur n’est pas
d’accord avec saint Jérdme qui enseigne au sujet des ames: quotidie a Deo creantur.

27 OpoN DE TOURNAI, De peccato originali, 11; PL 160, 1077.

28 GUILLAUME DE SAINT-THIERRY, De erroribus, PL 180, 340.

29 PH. DELHAYE, Une controverse sur I'dme universelle au 1X¢ siécle, p. 20.

30 Py, DELHAYE, Une controverse sur I'dme universelle au 1X¢ siécle, p. 20; cf. ODON
DE TOURNAI, De peccato originali, 11; PL 160, 1079.

31 RATRAMNUS, Liber de Anima, ed. D. C. LamBot, Namur-Lille 1951 (Analecta

Mediaevalia Namurcensia, 2), p. 135.



60 GERARD VERBEKE

traité fut realisée par Nicolas Alfanus, archevéque de Salerne (11085)%2. La
traduction d’Avicenne comme celle d’Aristote a donc été provoquée par
une prise de conscience de plus en plus claire d’un besoin intellectuel, par le
sentiment d’une lacune dans la civilisation de I’Occident. Et, il faut le
reconnaitre, ce besoin était profond et se ramenait en somme au désir pres-
sant d'une pensee rationnelle plus poussée.

Avant le douziéme siécle on avait ¢laboré déja un grand nombre de tra-
ductions gréco-latines: ce sont généralement des écrits composés par des
auteurs chrétiens et pouvant contribuer a faire mieux comprendre les docu-
ments de la foi. Le message chrétien n’est pas mis en doute: on s’efforce
surtout de I'interpréter adéquatement en vue d’en faire ressortir le sens et la
valeur. On fait donc appel a des auteurs chrétiens qui ont écrit des commen-
taires, des homélies ou des exposés synthétiques capables d’aider les lecteurs
a mieux peénétrer le contenu de leur foi. A partir du onzieme siecle d’autres
besoins surgissent, un besoin de rationalité plus poussée. Au lieu d’accepter
simplement ce que la foi enseigne, en se basant sur I'argument d’autorité, on
veut réduire autant que possible 'appel a 'argument d’autorité et etayer le
contenu de la foi par des considérations d’ordre rationnel. Lanfranc, qui fut
un adversaire des dialecticiens, reproche a Bérenger de Tours de vouloir
tout comprendre par la raison et de laisser de c6té les autorités sacrées??. Le
probléme n’était pas nouveau: il avait été débattu depuis les premiers siécles
de I'ére chrétienne. Déja a cette époque les auteurs se demandaient s’il était
justifie d’interpréter les documents de la foi a I'aide d’une philosophie pre-
chrétienne: la réponse a cette question avait été généralement positive. Mais
il restait a déterminer dans chaque cas s’il était possible et fondé de traduire
le message chrétien en catégories purement rationnelles. Aux yeux de Lan-
franc, Bérenger était allé trop loin dans son interprétation de I’Eucharistie.

Le méme souci de rationalité se manifeste chez saint Anselme: le Mono-
logium fut écrit a la demande de quelques moines de I'abbaye du Bec, qui
voulaient un livre de méditation sur I’existence et la nature de Dieu, ou tout
serait démontré de fagon rationnelle sans faire appel a I'Ecriture**. Anselme
n’hésite pas a répondre a ce veeu: il est vrai que pour lui le point de départ
doit toujours étre la foi (credo ut intelligam), mais par ailleurs il semble
croire que les possibilités de la raison sont illimitées. Il est persuadée de pou-
voir démontrer la nécessité de la sainte Trinité et de I'Incarnation du Christ.
Anselme ne veut pas supprimer les mystéres, mais il est convaincu qu'on

32 Cf. NEMESIUS D'EMESE, De natura hominis, traduction de BURGUNDIO DE PISE.
Edition critique avec une introduction sur ['anthropologie de Némésius, par
G. VERBEKE et J. R. MoncHo. Leiden 1975, p. LXXXVI-LXXXVIII.

33 LANFRANC, De corpore et sanguine Domini, cap. 7 [et 17]; PL 150, 416.

34 Dans la préface du Monologium Anselme nous signale qu'il voulait d’abord
réserver cet ouvrage aux fréres qui 'avaient demandé, mais beaucoup d’autres per-

sonnes, en dehors des fréres, ont voulu copier le manuscrit et ont souhaité en pos-
séder un exemplaire.



TRANSMISSION D’AVICENNE 61

peut les confirmer et soutenir par des arguments rationnels. Le méme esprit
se rencontre chez Abélard: celui-ci n’est pas un rationaliste, comme I'a pré-
tendu E. Renan; il avait sans aucun doute une grande confiance dans la
dialectique et il a essayé constamment d’exprimer et d’expliquer le contenu
de la foi en accord avec les regles de la dialectique, mais ce ne fut pas son
intention de remplacer les mystéres de la foi par des raisonnements philoso-
phiques*. En somme, il fut d’accord avec Pattitude de saint Anselme. Une
préoccupation analogue se retrouve chez Alain de Lille, surtout dans son
Ars fidei catholicae: dans le but de pouvoir dialoguer avec des incroyants,
"auteur essaie de justifier le contenu de la foi chrétienne par des arguments
purement rationnels: 'ouvrage est basé sur des définitions, des postulats et
des axiomes et représente une sorte de théologie euclidienne, démontrée
«more geometrico»*°. Bernard de Saint-Victor est persuadé, lui aussi, qu'il
est possible de trouver des raisons nécessaires (rationes necessariae) pour
appuyer les mystéres de la foi. Chez d’autres penseurs de cette époque on
constate un vif intérét pour les sciences: c’est le cas surtout d’Adélard de
Bath et Hugues de Saint-Victor.

On le remarque, le climat intellectuel a changé: on ne se contente plus
d’arguments scripturaires, on cherche des justifications rationnelles en
accord avec la dialectique. Le supplément de rationalité dont on a besoin,
on ne le trouve pas chez les auteurs latins: on fait donc appel a des exposés
traduits du grec et de I'arabe. Le choix des textes est significatif: ce sont des
ouvrages d’Aristote et d’Avicenne, des traités de philosophie grecque et de
pensée arabe.

Demandons-nous maintenant ce que la Méraphysique d’Avicenne a pu
fournir comme contribution nouvelle et originale aux lecteurs de 'Occident
latin. La pénétration d’Aristote dans le monde chrétien a été retardée pen-
dant des siécles: comme on I’a signalé ci-dessus le grand obstacle était que
dans le systéme philosophique du maitre grec il n’y avait ni création ni pro-
vidence. Dieu est considéré comme la cause finale d’'un univers qui existe
depuis toujours, il n’en est pas la cause creatrice; il ne peut d’ailleurs pas
s’occuper du gouvernement du monde, puisqu’il est enfermé en lui-méme et
ne connait que sa propre activité noétique. Dieu est bien loin du monde et
les étres qui aspirent a sa perfection d’Acte pur, ne I'atteindront jamais: les
étants finis, eux aussi, restent irréemédiablement enfermés dans les frontiéres
de leur perfection limitée. La perspective d’Avicenne est différente, car on

35 ABELARD, Introd. ad Theologiam, 11, 3; PL 187, 1048 C.

36 De arte seu articulis catholicae fidei libri quinque, PL 210, 595-618: cet ouvrage
avait été attribué traditionnellement a Alain de Lille, jusqu’au moment ou M. Grab-
mann croyait devoir le mettre sur le compte de Nicolas d’Amiens. A la suite d’une
étude de C. Balic, il est de nouveau considéré comme un écrit authentique d’Alain de
Lille; cf. E. GiLson, History of Christian Philosophy in the Middle Ages. London 1955,

p. 176-177.



62 GERARD VERBEKE

trouve chez lui la notion d’une causalité créatrice. Selon lui, il faut distin-
guer creation et génération: tout ce qui existe aprés une non-existence
absolue, n’est pas engendré, mais créé?’; le propre de la création est donc
de realiser une causalité intégrale, qui ne présuppose aucun sujet matériel
sur lequel I'action de la cause efficiente s’exerce?®. La génération, par
contre, présuppose toujours une matiére préexistante, elle n’est jamais une
production au sens plein du terme?. Le créé peut exister toujours, car il
peut toujours étre produit par I’Etre nécessaire: mais méme s’il existe tou-
jours, son existence est postérieure a sa non-existence; cette postériorité
n’est cependant pas temporelle, mais essentielle. En ce sens on peut dire de
tout causé qu’il commence d’exister. Ceci ne signifie en aucune fagon que le
créateur interviendrait seulement pour faire surgir un €tre nouveau: rien
n’est moins vrai®, il faut que le donateur de I'étre continue a répandre ses
dons*!, sans cela ce qui a été produit par lui tomberait dans le néant absolu
dont il a été tiré. La causalité créatrice est donc une activité permanente, elle
ne peut cesser de s’exercer aussi longtemps que les étres causés existent 2,
La cause n’a pas besoin du causé pour exister, mais le créé ne peut exister
un seul instant sans dépendre de la cause.

L’etude de la causalité nous introduit au cceur de la métaphysique d’Avi-
cenne: celle-ci nous offre le spectacle grandiose d’un univers spirituel et
mateériel suspendu sans relache a ’ceuvre creatrice de I’Etre supréme. A
chaque instant Dieu fait exister les étres créés en les tirant du non-étre
absolu: les étants causés ne cessent de porter le néant au plus profond de
leur étre. Ce n’est pas seulement au commencement de leur existence que
Dieu les fait sortir du non-étre absolu, mais a chaque instant, aussi long-
temps qu'’ils existent. Avicenne nous dit que les étres créés sont de soi possi-
bles, il aurait pu dire aussi que de soi ils sont néant, car leur possibilité leur
vient de I’Etre nécessaire. La consistance propre des étres finis est beaucoup
plus réduite chez Avicenne que chez Aristote et, consécutivement, le role de
I’Etre premier est infiniment plus important.

Aux yeux de notre philosophe I'Etre nécessaire est essentiellement intel-
ligible et pensant: étant donné qu’il est totalement dépouillé de matiére, il
faut qu’il soit intelligible®’. Dieu est constamment présent a lui-méme et ne
cesse de penser sa propre perfection. Selon Avicenne cette conscience de soi

37 AVICENNE, Philosophia prima, V1, 2, p. 306, 8-9; p. 304, 68-69: et haec est intentio
quae apud sapientes vocatur creatio, quod est dare rei esse post non esse absolute.

38 AVICENNE, Philosophia prima, VI, 2, p. 306, 88-89.

39 AVICENNE, Philosophia prima, V1, 2, p. 306, 91-94.

4OAVICENNE, Philosophia prima, V1, 1, p. 296, 14-20.

41 AVICENNE, Philosophia prima, V1, 1, p. 300, 90-91.

42 AVICENNE, Philosophia prima, V1, 1, p. 299, 84-88.

43 AVICENNE, Philosophia prima, V111, 6, p. 414, 95-96; p. 414, 1-3; cf. Metaphysices
Compendium, ed. N. CARAME, Rome 1926, p. 111.



TRANSMISSION D’AVICENNE 63

n’entraine en Dieu aucune dualité**; en outre Dieu connait les choses pour
autant qu’il en est le principe. Et comme il est le principe de tous les étres
dans tout ce qu’ils sont, son savoir s’étend a l'univers tout entier. En se
connaissant lui-méme, Dieu connait donc tous les étres dont il est la cause
créatrice®. Et pourtant, Dieu ne peut connaitre les choses sensibles dans
leur mutabilité incessante et leur devenir temporel; s’il les connaissait de
cette fagon, il ne pourrait manquer de devenir changeant lui-méme?. C’est
pourquoi notre auteur conclut que Dieu connait toutes choses de facon uni-
verselle, mais il ajoute, en citant le Coran, que rien d’individuel ne lui
échappe?’. Le savoir de Dieu s’étend donc a 'univers tout entier: il connait
les causes et leur succession; il ne peut ignorer ce que ces causes produisent
a travers le temps sans devoir se pencher sur le monde et constater les évé-
nements au fur et 2 mesure qu’ils arrivent*, Connaissant 'univers dans son
ensemble avec toutes les relations et connexions qui relient les choses entre
elles, Dieu saisit les étres individuels en tant qu’ils sont universels*’, ¢’est-a-
dire insérés dans un ordre qui émane sans cesse de la cause créatrice et ou
les étants sont reliés entre eux par des liens necessaires. Dans 'optique
d’Avicenne la question posée n’est pas facile a résoudre, car Dieu n’est pas
la cause directe et immédiate de tous les étres créés: il y a un étre qui pro-
cede directement de lui, I'intelligence premiére, mais il y en a d’autres dont
il est seulement principe par des causes intermédiaires. En résulte-t-il que
Dieu doit observer le monde pour connaitre ce qui s’y passe? Certainement
non, car il est toujours la cause créatrice ultime qui est a 'origine de tout ce
qui est et il est conscient de ce qui procede de lui: connaissant 'ordre des
causes et les connexions entre elles, il ne peut manquer de savoir toutes les
choses particulieres.

Avicenne a donc totalement repensé la métaphysique d’Aristote et il lui
a donné une physionomie nouvelle: il est arrivé a ce résultat remarquable
surtout par son enseignement sur I'idée de création, comme une causalité
d’étre se poursuivant de fagon continue, et aussi par sa doctrine sur la pro-
vidence: un Dieu qui d’une maniére simple et intemporelle connait tous les

44 AVICENNE, Philosophia prima, V111, 6, p. 416, 54-55; cf. Metaphysices Compen-
dium, p. 114.

45 AVICENNE, Philosophia prima, V111, 6, p. 417, 69-73; cf. Metaphysices Compen-
dium, p. 120.

46 AVICENNE, Philosophia prima, V111, 6, p. 418, 73-80; cf. Metaphysices Compen-
dium, p. 120.

47 AVICENNE, Philosophia prima, V111, 6, p. 418, 91-93; necesse esse non intelligit
quicquid est, nisi universaliter, et tamen cum hoc non deest ei aliquod singulare, et
ideo « non deest ei id quod minimum est in caelis et in terra»; cf. Metaphysices Com-
pendium, p. 121.

48 AVICENNE, Philosophia prima, V111, 6, p. 419, 95-00; cf. Metaphysices Compen-
dium, p. 121.

49 AVICENNE, Philosophia prima, VII1, 6, p. 419, 00-4; cf. Metaphysices Compen-
dium, p. 121.



64 GERARD VERBEKE

eétres singuliers. Avicenne aboutit de la sorte a une métaphysique profondeé-
ment optimiste: il ne nie pas le mal dans le monde, mais il le situe en marge
de tout le bien que la création nous présente; le mal est une sorte d’épiphe-
noméne peu fréquent et inévitable. Le monde occidental a accueilli avec
sympathie cette pensée vigoureuse et originale: les auteurs latins ont fait
certaines réserves, surtout en ce qui concerne la théorie d’une création
nécessaire, procédant par causes intermédiaires, mais le dialogue entre cette
philosophie de I'lIslam et la pensée chrétienne a été dans I'ensemble stimu-
lant et fructueux.



	Transmission d'Avicenne à l'occident latin : les cheminements de l'histoire

