
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 1

Artikel: Transmission d'Avicenne à l'occident latin : les cheminements de
l'histoire

Autor: Verbeke, Gérard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 51-64

TRANSMISSION D'AVICENNE
À L'OCCIDENT LATIN.

LES CHEMINEMENTS DE L'HISTOIRE

GÉRARD VERBEKE

Le quatrième volume de l'Avicenna latinus vient de sortir de presse: il
contient la traduction latine médiévale de la seconde partie de la Métaphysique,

les livres cinq à dix '
; la première partie du même traité avait été

publiée en 19772.0n possède ainsi une édition critique complète de cet

ouvrage important en sa version latine. L'élaboration de cette version au
douzième siècle, révélant Avicenne au monde occidental, est un événement

qui mérite d'être étudié de plus près, car il est plutôt extraordinaire: il
constitue un dialogue interculturel à plusieurs niveaux et sous plusieurs
aspects, une rencontre pacifique entre l'Islam et la Chrétienté, une sorte de

dialogue œcuménique. Car sans être un exposé de la religion musulmane, la

métaphysique d'Avicenne porte l'empreinte de l'ambiance religieuse dans

laquelle elle a été élaborée3. N'y a-t-il pas dans ce traité de Métaphysique
une doctrine très développée sur la nature de Dieu et sur ses rapports avec
le monde? Ce fut en outre un dialogue entre la pensée philosophique arabe
et celle de l'Occident latin: il est vrai que les deux remontent à la même

source, à la philosophie et la science grecques. Cependant le chemin
parcouru ne fut pas le même. Lors de la traduction des ouvrages d'Avicenne en

Occident, le monde arabe s'était familiarisé avec la pensée d'Aristote depuis
plus de trois siècles. Avant le douzième siècle des philosophes comme

1 Avicenna Latinus. Liber de philosophia prima sive scientia divina, V-X. Edition
critique de la traduction latine médiévale par S. Van Riet, Introduction doctrinale

par G. Verbeke, Louvain-Leiden 1980.
2 Avicenna Latinus. Liber de philosophia prima sive scientia divina, I-IV. Edition

critique de la traduction latine médiévale par S. Van Réintroduction doctrinale

par G. Verbeke, Louvain-Leiden 1977.
3 Dans une étude récente S. Van Riet signale que dans la Métaphysique d'Avicenne

les citations littérales d'Aristote sont rares: par contre il y a quelques textes
brefs qui sont rapportés littéralement: «Ce sont des versets du Coran et quelques
badïth ou «paroles» du Prophète» (cf. S. Van Riet, Données biographiques pour l'histoire

du Shifà' d'Avicenne, dans Bulletin de la Classe des Lettres et des Sciences

morales et politiques. Bruxelles 1980 (5e série — Tome LXVI), p. 319-320.



52 GÉRARD VERBEKE

Alkindi, Alfarabi et Avicenne ont réalisé une synthèse entre la pensée
islamique et la philosophie grecque, s'appuyant surtout sur l'Aristotélisme et le

néoplatonisme. Il n'en fut pas de même en Occident: les auteurs chrétiens
des premiers siècles s'opposaient à l'enseignement d'Aristote, surtout à

cause de sa doctrine sur l'éternité du monde, sa négation de l'immortalité de

l'âme humaine et de la providence divine. A l'exception des ouvrages de

logique, l'Occident latin ne prit connaissance de l'œuvre du Stagirite qu'à
partir du douzième siècle. C'est vers le milieu de ce siècle que Jacques de
Venise a commencé à traduire en latin la Physique, le De anima, la

Métaphysique (au moins en partie) et certains traités des Parva Naturalia 4. Les

versions d'Avicenne apportaient un message nouveau: elles ne révélaient

pas simplement la philosophie d'Aristote, mais une synthèse originale de la

philosophie grecque et de la pensée religieuse de l'Islam.
La rencontre mentionnée présente en outre une signification linguistique:

les versions arabo-latines n'ont pas les mêmes caractéristiques que les

traductions gréco-latines. Celles-ci sont généralement très littérales et

s'efforcent d'être un décalque aussi fidèle que possible de l'originai : même
l'ordre des mots du texte à traduire est le plus souvent respecté. Cette littéralité

n'est pas un signe de maladresse, elle est avant tout l'expression d'une
vénération devant l'original: tout en essayant de rendre en latin un exposé

grec, on voulait modifier le moins possible la structure linguistique de l'écrit
original. La distance entre l'arabe et le latin est bien plus grande que celle

qui existe entre le grec et le latin: on ne pouvait donc aboutir à la même
littéralité que dans le cas des versions gréco-latines. En outre l'intervention du

traducteur est plus importante dans le cas des traductions arabo-latines que
dans les versions gréco-latines: bien souvent l'arabe permet plusieurs
interprétations entre lesquelles le traducteur devra forcément faire un choix,
alors que le latin ne présente pas la même indétermination; passer de

l'arabe au latin impliquera fréquemment une option herméneutique parmi
d'autres linguistiquement possibles. Cette situation est d'autant plus
délicate, si, comme c'est le cas pour certaines œuvres d'Avicenne, un stade

intermédiaire, au moins oral, a précédé la formulation latine. Le vocabulaire

philosophique tel qu'il est créé dans les langues modernes en Europe

4 L. Minio-Paluello, Jacobus Veneticus Grecus. Canonist and Translator of Aristotle,

dans Lorenzo Minio-Paluello, Opuscula. the Latin Aristotle. Amsterdam 1972,

p. 208-209. Cf. id., Giacomo Veneto e l'Aristotelismo Latino, ibid., p. 571-572. Dans sa

préface à l'édition de la Metaphysica Media, G. Vuillemin-Diem déclare que la
version de Jacques de Venise s'étendait probablement au delà de la partie qui nous a été

conservée (à savoir le début jusqu'au livre IV, 1007a31) et pourrait même avoir compris

la totalité du traité (Aristoteles Latinus, XXV, 2, Metaphysica lib. I-X, XII-XIV,
Translatio Anonyma sive "Media', éd. G. Vuillemin-Diem. Leiden 1976, p. X-XI).



TRANSMISSION D'AVICENNE 53

occidentale provient largement des versions latines médiévales, surtout des
traductions gréco-latines, mais aussi des versions arabo-latines5.

C'est dire que cette rencontre linguistique entre deux types de langues si

différents comporte inévitablement des tâtonnements et des hésitations qui
mettent en évidence la difficulté du dialogue. Des personnes éprouvent parfois

des difficultés à se comprendre tout en parlant la même langue; n'est-il
pas bien plus délicat de saisir la pensée d'un autre si celui-ci se sert d'un
langage tout à fait différent? Malgré toutes ces difficultés, le dialogue
interculturel entre le monde arabe et le monde latin médiéval s'est réalisé au
douzième siècle: à défaut d'une conquête militaire de l'Occident, la pensée
islamique y est largement diffusée, surtout dans le monde universitaire.
Avicenne est mort en 1037; un siècle plus tard environ, le De anima et la
Métaphysique furent traduits en latin à Tolède, probablement à l'époque où Jean,

ayant succédé à Raymond de Sauvetat, fut archevêque de cette ville et

«Primat des Espagnes» (1152-1166)6. A cette époque, la ville de Tolède
n'était plus soumise à la domination de l'Islam, comme elle l'avait été
pendant trois siècles; elle avait été reconquise par Alphonse VI en 1085. On ne

peut oublier cependant que Grenade, le dernier bastion de la domination
musulmane en Espagne, ne fut reconquise qu'à la fin du quinzième siècle

(1492). Même après la reconquête de Tolède par les chrétiens, sa population
était loin d'être homogène: à côté des conquérants chrétiens, il y avait des

mozarabes, des chrétiens vivant en terre d'Islam et pratiquant leur propre
liturgie; il y avait des musulmans qui avaient décidé de demeurer en terre
chrétienne; une partie de la population enfin était d'origine juive. Au
douzième siècle, Tolède, qui avant d'être musulmane avait été une ville
romaine, puis visigothique, fut donc un point de rencontre de plusieurs
cultures.

On ne possède que peu de renseignements sur le ou les auteurs de la
version latine de la Métaphysique et sur la manière dont elle fut élaborée. Le

texte complet de la version latine a été conservé dans vingt-cinq manuscrits;
en outre, quelques traductions partielles existent encore dans quelques
autres codices. Deux noms de traducteurs sont mentionnés, de façon isolée,
dans ces documents: celui de Gérard de Crémone et celui de Dominique
Gundisalvi. On ne peut affirmer que le rôle de ce dernier a été le même que
dans la traduction du De anima ; on n'est pas renseigné davantage sur la

part qu'il faut attribuer à Gérard de Crémone7. Dans le cas du De anima la

5 L. Minio-Paluello, La tradition aristotélicienne dans l'histoire des idées, dans
Opuscula. the Latin Aristotle, p. 421 ssq.

6 S. Van Riet, La traduction latine du «De Anima», dans Avicenna Latinus. Liber
De Anima sive Sextus de Naturalibus, I-II-III. Edition critique de la traduction latine
médiévale par S. Van Riet, Introduction sur la doctrine psychologique d'Avicenne
par G. Verbeke, Louvain-Leiden 1972, p. 92*-95*.

7 S. Van Riet, Traduction latine et principes d'édition, dans Avicenna Latinus. Liber
de philosophia prima, I-IV, p. 123*-125*.



54 GÉRARD VERBEKE

traduction de l'arabe en langue vulgaire fut réalisée par Ibn Daoud, un
philosophe juif. C'est à lui que l'archevêque de Tolède s'est adressé pour lui
demander de traduire le traité de psychologie d'Avicenne: la tâche n'était
pas facile étant donné la nature de l'ouvrage. La collaboration de Dominique

Gundisalvi tient probablement au fait que le traducteur juif n'avait
pas une connaissance suffisante du latin. Etant philosophe et connaissant
l'arabe Ibn Daoud était sans doute capable de comprendre le sens du texte
à traduire et de le rendre dans la langue parlée de l'endroit8. On peut se

demander toutefois si cet intermédiaire était capable de rendre adéquatement

les expressions techniques et nuancées de l'original arabe. Cette

langue vulgaire ne pouvait disposer d'un vocabulaire philosophique adapté
à la nature de l'ouvrage concerné: mais comme il s'agit d'un intermédiaire

purement oral, le traducteur se sera plutôt efforcé d'expliquer, de
reformuler et d'élucider le contenu du texte qu'il avait devant les yeux. Cette
difficulté n'existait pas pour le latin, qui avait déjà une tradition philosophique
et théologique, lui permettant d'exprimer avec précision des notions
spéculatives. Il aurait été préférable sans doute d'avoir un traducteur qui puisse

passer directement de l'arabe au latin, car ces deux langues étaient suffisamment

évoluées pour traduire des idées philosophiques. Il faut croire que
l'archevêque de Tolède ne trouvait personne dans son entourage immédiat
capable de faire à lui seul le travail de traduction.

Mais pourquoi en somme l'archevêque de Tolède a-t-il voulu faire
traduire le De anima d'Avicenne en latin? L'entreprise présente un caractère
interculturel très caractéristique. L'œuvre à traduire est celle d'un eminent
représentant de la pensée islamique; le traducteur est un philosophe juif et

son collaborateur est l'archidiacre du chapitre de Ségovie. On pourrait
comprendre que l'archevêque, grâce à cette initiative, ait voulu rapprocher
musulmans et chrétiens et aboutir à une sorte de dialogue islamo-chrétien.
S'il visait pareil dialogue, il aurait dû recourir à la collaboration des musulmans

restés en terre chrétienne après la reconquête. Mais aucune allusion
n'est faite à pareille perspective dans la lettre de dédicace du De anima à

l'archevêque. Aucune allusion n'est faite à la présence de musulmans ou de

juifs à Tolède, ni à un apostolat missionnaire9. Le traducteur ne fait pas de

8 Ibn Daoud écrit dans sa lettre de dédicace: Habetis ergo librum, nobis praeci-
piente et singula verba vulgariter proferente, et Dominico Archidiacono singula in
latinum convertente, ex arabico translatum (Avicenna Latinus. Liber De Anima, I-II-
III, p. 4). Si le philosophe juif, traducteur d'Avicenne, n'avait pas une connaissance
suffisante du latin, il ne peut avoir rédigé non plus la lettre de dédicace: il faudra
donc admettre que Gundisalvi ou un autre collaborateur est intervenu dans la rédaction

de ce document, ce qui n'est pas de nature à en faciliter l'interprétation.
9 II est assez naturel de supposer des préoccupations apostoliques chez l'archevêque

de Tolède, mais l'œuvre d'Avicenne n'était guère appropriée à aider les chrétiens

dans une activité missionnaire: elle pouvait leur montrer sans aucun doute
qu'un penseur islamique comme Avicenne avait une conception très élevée sur Dieu



TRANSMISSION D'AVICENNE 55

référence à des adeptes de différentes confessions religieuses: il parle de la
valeur intrinsèque du traité et de l'intérêt qu'il présente pour tout lecteur. Il
met surtout l'accent sur l'utilité qu'il y a à connaître la nature de l'âme
humaine à l'aide d'arguments rationnels. Ibn Daoud constate avec amertume

qu'il y a des hommes tellement sous l'emprise de la connaissance
sensible, qu'ils se refusent à reconnaître l'existence même de l'âme10. Il vise

probablement des matérialistes qui, n'acceptant que des réalités corporelles,
sont incapables de saisir la nature propre du principe psychique. Le traité
d'Avicenne présente à ces lecteurs une doctrine diamétralement opposée;
l'auteur y défend d'un bout à l'autre un spiritualisme très prononcé. Il y a

aussi des hommes qui, selon le traducteur, essaient de saisir la nature de

l'âme en se basant sur le mouvement: Ibn Daoud ne nie pas que l'âme est

principe de mouvement, mais il juge cette approche manifestement insuffisante;

l'âme est aussi à l'origine d'autres activités, telles la connaissance
sensible et le savoir intellectuel. Ici encore l'ouvrage d'Avicenne est particulièrement

instructif: l'auteur s'arrête longuement à étudier les sensations

externes, les sens internes et la connaissance intellectuelle. Aux yeux d'Ibn
Daoud l'étude de ces activités supérieures est indispensable pour saisir la

véritable nature de l'âme humaine. Restent enfin ceux qui s'en tiennent
simplement à l'enseignement de la foi: ceux-ci non plus ne sont pas dans la
bonne voie". Il faut quelque chose de plus que la soumission aveugle à la
doctrine religieuse et ce supplément d'évidence est fourni abondamment
dans l'exposé d'Avicenne, car l'auteur ne fait point appel à l'enseignement
de la foi; ce qu'il présente est un exposé philosophique, conduit d'un bout à

l'autre à l'aide d'arguments rationnels.
Ibn Daoud constate que peu d'hommes seulement connaissent la nature

de l'âme par des considérations purement rationnelles; l'auteur s'en étonne:

comment l'homme peut-il ignorer la faculté suprême dont il est doué, celle

par laquelle il se distingue des autres animaux? Etant donné que l'homme

et une doctrine très spiritualiste de l'âme humaine, mais elle ne mettait pas en relief
les différences spécifiques entre l'Islam et la foi chrétienne. On a prétendu également

que la Somme contre les Gentils de Thomas d'Aquin avait été écrite pour préparer
des missionnaires à leur apostolat auprès des Juifs et des Maures en Espagne. C'est à

juste titre que A. Gauthier s'est opposé à cette manière de voir: le contenu de

l'ouvrage en question ne correspond guère à la finalité qu'on voulait lui assigner

(Saint Thomas d'Aquin, Contra Gentiles, livre premier. Texte de l'édition Léonine,
Introduction de A. Gauthier, Traduction de R. Bernier et M. Corvez. Paris 1961, p.

65).
10 Avicenna Latinus. Liber de Anima I-II-III, p. 3: Unde homines sensibus dediti,

aut animam nihil esse credunt...
11 Avicenna Latinus. Liber de Anima I-II-III, p. 3: aut si forte ex motu corporis

earn (seil, animam) esse coniieiunt, quid vel qualis sit plerique fide tenent, sed pauci
ratione convineunt.



56 GÉRARD VERBEKE

diffère des autres vivants par la raison, on pourrait s'attendre à ce qu'il
saisisse rationnellement ce qu'il y a de plus noble en luil2. Dans le traité d'Avicenne

la connaissance de soi joue un rôle de premier plan: aux yeux de

notre auteur l'homme est capable de se connaître en dehors de toute
expérience sensible. Qu'on se rappelle l'allégorie de l'homme volant: sans avoir
une quelconque perception sensible, il serait en état de savoir qu'il existe13.

C'est dire que dans l'optique spiritualiste de notre auteur, l'esprit peut
exercer son activité propre en dehors de tout contact avec le monde
sensible. Aux yeux d'Avicenne il n'y a pas de doute que l'homme est capable
de saisir rationnellement la nature de la pensée.

Ibn Daoud va même plus loin: selon lui, il est impossible à l'homme
d'aimer Dieu, s'il ignore ce qu'il y a de plus digne en lui. Plus que les autres
créatures l'homme a été fait à l'image de son créateur: alors que du point de

vue corporel il est inférieur à presque tous les autres vivants, il les surpasse

par son intelligence. Celle-ci est le caractère distinctif de l'homme, c'est

grâce à elle qu'il ressemble à son créateur plus que les autres animauxl4. On

ne peut aimer ce qu'on ne connaît pas: si l'homme ne connaît pas ce qu'il y
a de plus noble en lui, il ne pourra certainement pas connaître la nature de

Dieu, dont l'intelligence humaine est un reflet. L'homme sera donc
incapable d'aimer Dieu, qui est bien au-delà de la perfection finie des créatures:

ne connaissant pas la noblesse de son esprit, il s'accrochera aux réalités
matérielles et sensibles et se détournera de la perfection suprême d'un Dieu

purement spirituel.
En élaborant cette version d'Avicenne, Ibn Daoud affirme qu'il a ouvert

aux Latins un domaine qui leur était inconnu jusqu'alors, une philosophie
de l'âme: un traité purement rationnel exposant l'existence, la nature et

l'activité de notre principe psychique15. Le traducteur est donc convaincu

que les Latins ne disposaient pas d'une doctrine de l'âme dans le sens de

celle d'Avicenne, et comme on a traduit à la même époque et dans le même

12 Avicenna Latinus. Liber de Anima I-II-III, p. 3: Indignum siquidem ut illam
partem sui qua est sciens, homo nesciat, et id per quod rationalis est, ratione ipse non
comprehendat.

13 Avicenna Latinus. Liber de Anima IV-V, p. 36*-37*. L'exemple de l'homme
volant se rencontre deux fois dans le De Anima d'Avicenne: une première fois à la

fin du chapitre I, 1 ; une seconde fois, au livre V, chapitre 7; cf. Livre des Directives et
Remarques, trad. Goichon, p. 303.

14 Avicenna Latinus. Liber de Anima I-II-III, p. 3: Quomodo enim iam se vel
Deum poterit diligere, cum id quod in se melius est convincitur ignorare? Omni
etenim paene creatura homo corpore inferior est, sed sola anima ceteris antecellit, in

qua sui creatoris simulacrum expressius quam cetera gerit.
15 Avicenna Latinus. Liber de Anima I-II-III, p. 3: Quapropter iussum vestrum,

Domine, de transferendo libro Avicennae Philosophi de anima, effectui mancipare
curavi, ut vestro munere et meo labore, Latinis fieret certum, quod hactenus exstitit
incognitum, scilicet an sit anima, et quid et qualis sit secundum essentiam et

effectum, rationibus verissimis comprobatum.



TRANSMISSION D'AVICENNE 57

milieu la Métaphysique de notre auteur, on l'a fait probablement dans la
même perspective de fournir aux Latins une philosophie première, également

inconnue jusqu'alors. Il y a d'ailleurs un lien étroit entre le contenu du
De anima et celui de la Métaphysique : en prenant connaissance de la
doctrine d'Avicenne développée dans le premier traité, surtout concernant le

savoir intellectuel, on aura été amené tout naturellement à traduire aussi le

second ouvrage, où l'enseignement sur les intelligences séparées est pleinement

élaboré. N'est-ce pas dans le même esprit que Jacques de Venise a

entrepris au douzième siècle la traduction du De anima et de la Métaphysique

d'Aristote? La coïncidence est frappante: dans l'intention de combler
une lacune et de fournir aux Latins un savoir qui leur manquait, on a
procédé à la traduction d'œuvres philosophiques, grecques et arabes, contenant
une philosophie de l'âme et une philosophie de l'être. Il faut le reconnaître,
la remarque du traducteur est exacte: avant le douzième siècle, les Latins
n'avaient pas une véritable philosophie de l'âme, et à fortiori ils ne disposaient

pas d'une philosophie première. Qu'on ne s'y méprenne pas toutefois:

les auteurs chrétiens se sont beaucoup intéressés à la nature de l'âme et

à la question de son immortalité, de même qu'ils ont réfléchi à la nature de

Dieu, à son activité créatrice et sa providence. Mais on ne peut pas dire
qu'on trouve en Occident avant le douzième siècle des ouvrages qui
correspondent au De anima et à la Métaphysique d'Avicenne.

Revenons un moment en arrière et voyons rapidement ce que les auteurs
latins avaient fait dans le domaine de l'anthropologie philosophique au

cours de la première partie du Moyen Age. Dans son traité De anima
Tertullien adopte le point de vue matérialiste des stoïciens, aussi bien dans sa

conception de l'âme que dans sa doctrine sur Dieu. Il n'accepte pas cependant

le panthéisme du Portique et maintient la distinction entre la substance

divine et l'âme humainel6. La doctrine psychologique de cet auteur est à

l'extrême opposé du dualisme spiritualiste d'Avicenne: elle ne présente

d'ailleurs pas la richesse des exposés d'Avicenne, qui dans les cinq livres de

son traité aborde tous les aspects de l'activité psychique17. Un matérialisme

analogue à celui de Tertullien a été adopté un siècle plus tard par Lactance:

selon lui, l'âme humaine est une sorte de souffle subtil et imperceptible, qui,
sans être totalement impassible, est cependant immortel18; se basant sur

16 De res. mortuorum, VIII, 7; Adv. Marc, II, 9; De Anima, XXIV.
17 Dans l'introduction à son édition, J. H. Waszink distingue trois parties dans le

De Anima de Tertullien: la première traite des caractères principaux de l'âme
humaine (surtout le caractère corporel et l'unité): la deuxième aborde la question de

l'origine de l'âme et la troisième examine quelques problèmes particuliers: le

développement de l'âme, la puberté, le péché, le sommeil, le rêve, la mort et la destinée de

l'âme après la mort. La structure de ce traité est bien différente du De Anima d'Aristote

ou d'Avicenne (Tertullianus, De Anima, edited with introduction and

commentary by J. H. Waszink. Amsterdam 1947, p. 15*-20*).
18 Divinae Institutiones, éd. S. Brandt, p. 650, 23.



58 GÉRARD VERBEKE

Cicéron et Sénèque, Lactance a presque inconsciemment interprété les

textes bibliques à la lumière du matérialisme stoïcien. Quant à saint
Augustin, étant sous l'influence de la pensée de Plotin, il défend nettement
une anthropologie spiritualiste: dans ses exposés au sujet de l'âme humaine
(De quantitate animae. De immortaliate animae. De anima et eius origine) et

occasionnellement dans ses autres écrits, l'auteur ne cesse de défendre la

nature spirituelle et immortelle de notre principe psychique. Il attache d'ailleurs

une importance particulière à la connaissance de soi. Le « Noverim
me, noverim Te» est un des adages fondamentaux de la pensée augustinienne:

c'est à partir du monde intérieur que l'homme sera en état de
soulever un peu le voile du mystère divin, alors que d'autre part il doit se

contempler en face de l'Infini, s'il veut apprécier à sa juste valeur la dimension

de son êtrel9. Au cours du cinquième siècle la nature de l'âme humaine
a été souvent débattue: plusieurs auteurs ont défendu la thèse disant que
Dieu seul est incorporel et que par conséquent l'âme humaine est matérielle.
Selon Faustus de Riez, un évêque français, il faut que l'âme humaine soit
étendue et corporelle, étant donné qu'elle est intimement liée à l'organisme
corporel; elle est localisée à l'intérieur du corps et s'étend à travers toutes
ses parties20. L'âme ne quitte sa demeure corporelle qu'au moment de la

mort: même quand elle perçoit un objet situé à une certaine distance du

sujet connaissant, elle ne s'éloigne pas de l'organisme corporel21. Cette
doctrine sur la nature corporelle de l'âme humaine a été défendue par d'autres
auteurs de la même époque comme Vincentius Victor, Cassien, Hilaire de

Poitiers, Gennade de Marseille et Arnobe le Jeune22. Par contre une
psychologie spiritualiste dans le sens du néoplatonisme a été soutenue au
cinquième siècle par Claudien Mamert et Cassiodore.

Ce débat du cinquième siècle est une discussion importante sur un
objectif limité: il est bien loin d'embrasser tous les aspects d'une anthropologie

philosophique. Au cours du neuvième siècle la question de la nature
de l'âme est soulevée une nouvelle fois: on s'interroge sur le caractère
corporel ou incorporel de l'âme humaine et sur son origine; on se demande en

outre si toutes les âmes humaines constituent une seule substance ou si elles

sont des principes indépendants. Vers 850 Charles le Chauve adressa à

l'Ecole Cathédrale de Reims un questionnaire demandant si Dieu est le seul

être à ne pas avoir de base matérielle, étant totalement incorporel23. Alcuin,

19Cf. notre étude, «Connaissance de soi et connaissance de Dieu chez saint

Augustin», dans Augustiniana, 4 (1954) 495-515.
20 Epist. 3, p. 175, 7 Engelbr. (C.S.E.L., t. 21); Epist. 5, p. 188, 24.
21 Epist. 3, p. 177,2; p. 174, 12.
22 Cf. E. L. Fortin, Christianisme et culture philosophique au cinquième siècle. La

querelle de l'àme humaine en Occident, Paris 1959, p. 51, n. 4.
23 A. H. Armstrong, Later Greek and Early Medieval Philosophy, Part VII, Western

Christian Thought from Boethius to Anselm (by H. Liebeschütz), Cambridge
1967, p. 574.



TRANSMISSION D'AVICENNE 59

dans son De animae ratione, s'inspirant de l'enseignement de saint
Augustin, défend la nature immatérielle de notre principe psychique: à ses

yeux l'âme humaine est un esprit intellectuel et rationnel, doué de libre
arbitre, capable de vouloir le bien ou le mal, invisible et incorporel, totalement

présent dans chacun des membres corporels24. Un point de vue
analogue est soutenu dans le De anima de Hraban Maur25.

Une théorie souvent discutée à cette époque et liée étroitement à une
psychologie matérialiste est celle du traducianisme, déclarant que l'âme des

enfants provient de celle des parents de la même façon que l'organisme
corporel des enfants procède de celui des parents. Beaucoup de chrétiens
penchaient vers cette doctrine, parce qu'elle permettait d'expliquer adéquatement

la transmission du péché originel. Un des ses partisans fut Paul Alvare
de Cordoue: selon son témoignage, la grande majorité des penseurs
occidentaux aurait admis le traducianisme26. Selon Odon de Tournai cette
théorie était largement répandue même au douzième siècle27. Rien d'étonnant

donc que Guillaume de Saint-Thierry et Alain de Lille s'attaquent aux
matérialistes de leur temps28.

Reste enfin la question de l'unicité ou de la multiplicité des âmes: ce

problème avait été soulevé dans le De quantitate animae de saint Augustin,
où il était resté sans réponse. Il réapparaît au neuvième siècle dans une
discussion entre Retramne de Corbie et un moine du diocèse de Beauvais qui,
adoptant le point de vue de Macaire Scotus, soutient l'existence d'une âme
universelle qui serait à l'origine des âmes individuelles29. L'existence d'une
âme commune conçue comme une réalité substantielle est admise aussi par
Odon de Cambrai30. Ratramne s'oppose fermement à cette doctrine qui,
selon lui, est incompatible avec la foi chrétienne et ne correspond pas non
plus à l'enseignement des philosophes païens31.

On le voit suffisamment par ce bref aperçu, les Latins n'avaient pas au

douzième siècle un traité synthétique d'anthropologie philosophique,
comme ils n'avaient pas non plus un exposé systématique de métaphysique.
Le besoin en fut senti: n'a-t-on pas traduit déjà au onzième siècle le De

natura hominis de Némésius d'Emèse? La traduction incomplète de ce

24 De animae ratione, PL 101, 639; 643.
25 Ph. Delhaye, Une controverse sur Tâme universelle au IXe siècle, Louvain 1950,

p. 19.
26 Paulus Alvarus Cordubensis, Epist. V, PL 121, 453. L'auteur n'est pas

d'accord avec saint Jérôme qui enseigne au sujet des âmes: quotidie a Deo creantur.
27 Odon de Tournai, De peccato originali, II; PL 160, 1077.
28 Guillaume de Saint-Thierry, De erroribus, PL 180, 340.
29 Ph. Delhaye, Une controverse sur Tâme universelle au IXe siècle, p. 20.
30 Ph. Delhaye, Une controverse sur Tâme universelle au IXe siècle, p. 20; cf. Odon

de Tournai, De peccato originali, II; PL 160, 1079.
31 Ratramnus, Liber de Anima, éd. D. C. Lambot, Namur-Lille 1951 (Analecta

Mediaevalia Namurcensia, 2), p. 135.



60 GÉRARD VERBEKE

traité fut réalisée par Nicolas Alfanus, archevêque de Salerne (tl085)32. La
traduction d'Avicenne comme celle d'Aristote a donc été provoquée par
une prise de conscience de plus en plus claire d'un besoin intellectuel, par le

sentiment d'une lacune dans la civilisation de l'Occident. Et, il faut le

reconnaître, ce besoin était profond et se ramenait en somme au désir pressant

d'une pensée rationnelle plus poussée.
Avant le douzième siècle on avait élaboré déjà un grand nombre de

traductions gréco-latines: ce sont généralement des écrits composés par des

auteurs chrétiens et pouvant contribuer à faire mieux comprendre les

documents de la foi. Le message chrétien n'est pas mis en doute: on s'efforce

surtout de l'interpréter adéquatement en vue d'en faire ressortir le sens et la

valeur. On fait donc appel à des auteurs chrétiens qui ont écrit des commentaires,

des homélies ou des exposés synthétiques capables d'aider les lecteurs
à mieux pénétrer le contenu de leur foi. A partir du onzième siècle d'autres
besoins surgissent, un besoin de rationalité plus poussée. Au lieu d'accepter
simplement ce que la foi enseigne, en se basant sur l'argument d'autorité, on
veut réduire autant que possible l'appel à l'argument d'autorité et étayer le

contenu de la foi par des considérations d'ordre rationnel. Lanfranc, qui fut
un adversaire des dialecticiens, reproche à Bérenger de Tours de vouloir
tout comprendre par la raison et de laisser de côté les autorités sacrées33. Le

problème n'était pas nouveau: il avait été débattu depuis les premiers siècles

de l'ère chrétienne. Déjà à cette époque les auteurs se demandaient s'il était

justifié d'interpréter les documents de la foi à l'aide d'une philosophie
préchrétienne: la réponse à cette question avait été généralement positive. Mais
il restait à déterminer dans chaque cas s'il était possible et fondé de traduire
le message chrétien en catégories purement rationnelles. Aux yeux de

Lanfranc, Bérenger était allé trop loin dans son interprétation de l'Eucharistie.
Le même souci de rationalité se manifeste chez saint Anselme: le Mono-

logium fut écrit à la demande de quelques moines de l'abbaye du Bec, qui
voulaient un livre de méditation sur l'existence et la nature de Dieu, où tout
serait démontré de façon rationnelle sans faire appel à l'Ecriture34. Anselme
n'hésite pas à répondre à ce vœu: il est vrai que pour lui le point de départ
doit toujours être la foi (credo ut intelligam), mais par ailleurs il semble
croire que les possibilités de la raison sont illimitées. Il est persuadé de pouvoir

démontrer la nécessité de la sainte Trinité et de l'Incarnation du Christ.
Anselme ne veut pas supprimer les mystères, mais il est convaincu qu'on

32 Cf. Némésius d'Emèse, De natura hominis, traduction de Burgundio de Pise.

Edition critique avec une introduction sur l'anthropologie de Némésius, par
G. Verbeke et J. R. Moncho. Leiden 1975, p. LXXXVI-LXXXVIII.

33 Lanfranc, De corpore et sanguine Domini, cap. 7 [et 17]; PL 150, 416.
34 Dans la préface du Monologium Anselme nous signale qu'il voulait d'abord

réserver cet ouvrage aux frères qui l'avaient demandé, mais beaucoup d'autres
personnes, en dehors des frères, ont voulu copier le manuscrit et ont souhaité en
posséder un exemplaire.



TRANSMISSION D'AVICENNE 61

peut les confirmer et soutenir par des arguments rationnels. Le même esprit
se rencontre chez Abélard: celui-ci n'est pas un rationaliste, comme l'a
prétendu E. Renan; il avait sans aucun doute une grande confiance dans la
dialectique et il a essayé constamment d'exprimer et d'expliquer le contenu
de la foi en accord avec les règles de la dialectique, mais ce ne fut pas son
intention de remplacer les mystères de la foi par des raisonnements
philosophiques35. En somme, il fut d'accord avec l'attitude de saint Anselme. Une
préoccupation analogue se retrouve chez Alain de Lille, surtout dans son
Ars fidei catholicae: dans le but de pouvoir dialoguer avec des incroyants,
l'auteur essaie de justifier le contenu de la foi chrétienne par des arguments
purement rationnels: l'ouvrage est basé sur des définitions, des postulats et
des axiomes et représente une sorte de théologie euclidienne, démontrée

«more geometrico»36. Bernard de Saint-Victor est persuadé, lui aussi, qu'il
est possible de trouver des raisons nécessaires (rationes necessariae) pour
appuyer les mystères de la foi. Chez d'autres penseurs de cette époque on
constate un vif intérêt pour les sciences: c'est le cas surtout d'Adélard de
Bath et Hugues de Saint-Victor.

On le remarque, le climat intellectuel a changé: on ne se contente plus
d'arguments scripturaires, on cherche des justifications rationnelles en
accord avec la dialectique. Le supplément de rationalité dont on a besoin,

on ne le trouve pas chez les auteurs latins: on fait donc appel à des exposés
traduits du grec et de l'arabe. Le choix des textes est significatif: ce sont des

ouvrages d'Aristote et d'Avicenne, des traités de philosophie grecque et de

pensée arabe.

Demandons-nous maintenant ce que la Métaphysique d'Avicenne a pu
fournir comme contribution nouvelle et originale aux lecteurs de l'Occident
latin. La pénétration d'Aristote dans le monde chrétien a été retardée
pendant des siècles: comme on l'a signalé ci-dessus le grand obstacle était que
dans le système philosophique du maître grec il n'y avait ni création ni
providence. Dieu est considéré comme la cause finale d'un univers qui existe

depuis toujours, il n'en est pas la cause créatrice; il ne peut d'ailleurs pas

s'occuper du gouvernement du monde, puisqu'il est enfermé en lui-même et

ne connaît que sa propre activité noétique. Dieu est bien loin du monde et

les êtres qui aspirent à sa perfection d'Acte pur, ne l'atteindront jamais: les

étants finis, eux aussi, restent irrémédiablement enfermés dans les frontières
de leur perfection limitée. La perspective d'Avicenne est différente, car on

35 Abélard, Introd. ad neologiam, II, 3; PL 187, 1048 C.

ì6De arte seu articulis catholicae fidei libri quinque, PL 210, 595-618: cet ouvrage
avait été attribué traditionnellement à Alain de Lille, jusqu'au moment où M. Grabmann

croyait devoir le mettre sur le compte de Nicolas d'Amiens. A la suite d'une
étude de C. Balie, il est de nouveau considéré comme un écrit authentique d'Alain de

Lille; cf. E. Gilson, History of Christian Philosophy in the Middle Ages. London 1955,

p. 176-177.



62 GÉRARD VERBEKE

trouve chez lui la notion d'une causalité créatrice. Selon lui, il faut distinguer

création et génération: tout ce qui existe après une non-existence
absolue, n'est pas engendré, mais créé37; le propre de la création est donc
de réaliser une causalité intégrale, qui ne présuppose aucun sujet matériel
sur lequel l'action de la cause efficiente s'exerce38. La génération, par
contre, présuppose toujours une matière préexistante, elle n'est jamais une
production au sens plein du terme39. Le créé peut exister toujours, car il
peut toujours être produit par l'Etre nécessaire: mais même s'il existe
toujours, son existence est postérieure à sa non-existence; cette postériorité
n'est cependant pas temporelle, mais essentielle. En ce sens on peut dire de

tout causé qu'il commence d'exister. Ceci ne signifie en aucune façon que le

créateur interviendrait seulement pour faire surgir un être nouveau: rien
n'est moins vrai40, il faut que le donateur de l'être continue à répandre ses

dons41, sans cela ce qui a été produit par lui tomberait dans le néant absolu
dont il a été tiré. La causalité créatrice est donc une activité permanente, elle

ne peut cesser de s'exercer aussi longtemps que les êtres causés existent42.

La cause n'a pas besoin du causé pour exister, mais le créé ne peut exister

un seul instant sans dépendre de la cause.
L'étude de la causalité nous introduit au cœur de la métaphysique

d'Avicenne: celle-ci nous offre le spectacle grandiose d'un univers spirituel et

matériel suspendu sans relâche à l'œuvre créatrice de l'Etre suprême. A
chaque instant Dieu fait exister les êtres créés en les tirant du non-être
absolu: les étants causés ne cessent de porter le néant au plus profond de

leur être. Ce n'est pas seulement au commencement de leur existence que
Dieu les fait sortir du non-être absolu, mais à chaque instant, aussi

longtemps qu'ils existent. Avicenne nous dit que les êtres créés sont de soi possibles,

il aurait pu dire aussi que de soi ils sont néant, car leur possibilité leur
vient de l'Etre nécessaire. La consistance propre des êtres finis est beaucoup
plus réduite chez Avicenne que chez Aristote et, consécutivement, le rôle de

l'Etre premier est infiniment plus important.
Aux yeux de notre philosophe l'Etre nécessaire est essentiellement

intelligible et pensant: étant donné qu'il est totalement dépouillé de matière, il
faut qu'il soit intelligible43. Dieu est constamment présent à lui-même et ne
cesse de penser sa propre perfection. Selon Avicenne cette conscience de soi

37 A\\CE\isï.,Philosophiaprima, VI, 2, p. 306, 8-9; p. 304, 68-69: et haec est intentio
quae apud sapientes vocatur creatio, quod est dare rei esse post non esse absolute.

38 Avicenne, Philosophia prima, VI, 2, p. 306, 88-89.
39 Avicenne, Philosophia prima, VI, 2, p. 306, 91-94.
^Avicenne, Philosophia prima, VI, 1, p. 296, 14-20.
41 Avicenne, Philosophia prima, VI, 1, p. 300, 90-91.
42 Avicenne, Philosophia prima, VI, 1, p. 299, 84-88.
43 Avicenne, Philosophia prima, VIII, 6, p. 414, 95-96; p. 414, 1-3; cf. Metaphysices

Compendium, ed. N. Carame, Rome 1926, p. 111.



TRANSMISSION D'AVICENNE 63

n'entraîne en Dieu aucune dualité44; en outre Dieu connaît les choses pour
autant qu'il en est le principe. Et comme il est le principe de tous les êtres
dans tout ce qu'ils sont, son savoir s'étend à l'univers tout entier. En se

connaissant lui-même, Dieu connaît donc tous les êtres dont il est la cause
créatrice45. Et pourtant, Dieu ne peut connaître les choses sensibles dans
leur mutabilité incessante et leur devenir temporel; s'il les connaissait de

cette façon, il ne pourrait manquer de devenir changeant lui-même46. C'est

pourquoi notre auteur conclut que Dieu connaît toutes choses de façon
universelle, mais il ajoute, en citant le Coran, que rien d'individuel ne lui
échappe47. Le savoir de Dieu s'étend donc à l'univers tout entier: il connaît
les causes et leur succession; il ne peut ignorer ce que ces causes produisent
à travers le temps sans devoir se pencher sur le monde et constater les

événements au fur et à mesure qu'ils arrivent48. Connaissant l'univers dans son
ensemble avec toutes les relations et connexions qui relient les choses entre
elles, Dieu saisit les êtres individuels en tant qu'ils sont universels49, c'est-à-
dire insérés dans un ordre qui émane sans cesse de la cause créatrice et où
les étants sont reliés entre eux par des liens nécessaires. Dans l'optique
d'Avicenne la question posée n'est pas facile à résoudre, car Dieu n'est pas
la cause directe et immédiate de tous les êtres créés: il y a un être qui
procède directement de lui, l'intelligence première, mais il y en a d'autres dont
il est seulement principe par des causes intermédiaires. En résulte-t-il que
Dieu doit observer le monde pour connaître ce qui s'y passe? Certainement

non, car il est toujours la cause créatrice ultime qui est à l'origine de tout ce

qui est et il est conscient de ce qui procède de lui: connaissant l'ordre des

causes et les connexions entre elles, il ne peut manquer de savoir toutes les

choses particulières.
Avicenne a donc totalement repensé la métaphysique d'Aristote et il lui

a donné une physionomie nouvelle: il est arrivé à ce résultat remarquable
surtout par son enseignement sur l'idée de création, comme une causalité

d'être se poursuivant de façon continue, et aussi par sa doctrine sur la
providence: un Dieu qui d'une manière simple et intemporelle connaît tous les

44 Avicenne, Philosophia prima, VIII, 6, p. 416, 54-55; cf. Metaphysices Compendium,

p. 114.
45 Avicenne, Philosophia prima, VIII, 6, p. 417, 69-73; cf. Melaphysices Compendium,

p. 120.
46 Avicenne, Philosophia prima, VIII, 6, p. 418, 73-80; cf. Metaphysices Compendium,

p. 120.
47 Avicenne, Philosophia prima, VIII, 6, p. 418, 91-93; necesse esse non intelligit

quicquid est, nisi universaliter, et tamen cum hoc non deest ei aliquod singulare, et

ideo « non deest ei id quod minimum est in caelis et in terra » ; cf. Metaphysices
Compendium, p. 121.

48 Avicenne, Philosophia prima, VIII, 6, p. 419, 95-00: cf. Metaphysices Compendium,

p. 121.
49 Avicenne, Philosophia prima, VIII, 6, p. 419, 00-4; cf. Metaphysices Compendium,

p. 121.



64 GÉRARD VERBEKE

êtres singuliers. Avicenne aboutit de la sorte à une métaphysique profondément

optimiste: il ne nie pas le mal dans le monde, mais il le situe en marge
de tout le bien que la création nous présente; le mal est une sorte d'épiphé-
nomène peu fréquent et inévitable. Le monde occidental a accueilli avec

sympathie cette pensée vigoureuse et originale: les auteurs latins ont fait
certaines réserves, surtout en ce qui concerne la théorie d'une création
nécessaire, procédant par causes intermédiaires, mais le dialogue entre cette

philosophie de l'Islam et la pensée chrétienne a été dans l'ensemble stimulant

et fructueux.


	Transmission d'Avicenne à l'occident latin : les cheminements de l'histoire

