Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 1

Artikel: Sur le sens de I'épreuve : interprétations juives de Genése 22
Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381212

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 ¢1982), P. 23335

SUR LE SENS DE L’EPREUVE

(Interpretations juives de Genése 22)

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

«Tantot le Maitre éprouve son serviteur en le soumettant 4 un dur
labeur: le supportera-t-il par amour pour Lui? Tantot Il lui octroie des bien-
faits: Lui rendra-t-il le bien qu’ll lui a accordé, en Le servant et en L’hono-
rant encore davantage? Dans ce sens, les Sages ont dit': Heureux 'homme
qui surmonte I’épreuve, car il n’existe point de créature qui y échappe. Le
Saint, béni soit-1l, éprouve le riche pour voir si sa main sera ouverte aux
pauvres, il eéprouve le déshérité pour voir s’il est apte a accepter ’afflic-
tion » 2.

Quoi de plus universel, quoi de plus quotidien que I’épreuve? Celle-ci se
manifeste non seulement dans une situation de manque ou de souffrance,
mais également dans ’abondance. Sans cesse, ’homme est confronté a des
choix qui constituent autant d’épreuves. Il peut devoir résister a Iattrait
excessif des biens de ce monde, richesses, pouvoir, plaisirs; mais il peut
aussi étre amené a devoir réprimer des aspirations légitimes, fondamentales
méme de I'étre humain: sauvegarde de sa propre vie, ¢limination, ou au
moins réduction des douleurs physiques et morales.

La terminologie hébraique postbiblique distingue deux aspects différents
de I'épreuve, du nissayon: le pitoui, la «séduction» et le ‘innoui, le «tour-
ment». La littérature rabbinique? voit dans les avances faites a Joseph par
la femme de Putiphar (Gn 39) I'exemple typique du pitoui, de la «séduc-
tion» et considére la résistance de Joseph a ce pitoui comme une victoire
sur le nissayon auquel il a été soumis. Cependant, la notion de pitoui n’est
pas dissociable, dans nombre de cas, de celle de innoui, de «souffrance »,
qui peut se présenter sous une forme physique, psychique, morale, spiri-
tuelle ou métaphysique.

La Bible hébraique, cet écrit qui invite le lecteur, a travers ses récits, a
dechiffrer les énigmes de sa propre existence, évoque nombre de cas ou des
individus aussi bien que des collectivités ont da faire face a des épreuves,

I'Ex rabba 31,2.

> NaHMANIDE ad Ex 20,17. (Les traductions de passages des commentateurs classi-
ques sont, sauf avis contraire, de l'auteur de I'article et renvoient usuellement a
Genese 22.)

3 Par ex. Talmud babylonien (= TB) Yoma 35b.



24 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

notamment le peuple d’Israél dans le désert, endroit tout désigné pour ce
genre d’expériences et pour la confrontation avec Dieu.

A ce titre, elle mentionne I’épisode des eaux de Mara: « Et ils vinrent a
Mara et le peuple ne put pas boire I'eau de Mara... C’est la qu’ll lui imposa
un statut et une loi, c’est 1a qu'll le mit a I’épreuve» (Ex 15,23-25). Il y eut
aussi I'épreuve de la manne: « Voici, Je fais pleuvoir sur vous du pain du
ciel... afin de I’éprouver...» (Ex 16,4). Ou encore: « Il t'a fait souffrir, Il t’a
affamé, puis Il t'a nourri avec la manne» (Dt 83). 1l y a I’épreuve des
errances dans le desert. « Et tu te souviendras de tout le chemin que le Sei-
gneur ton Dieu t’a fait parcourir pendant quarante ans dans le désert, afin
de te faire souffrir, de t'éprouver et de connaitre le fond de ton cceur:
allais-tu ou non garder ses commandements?» (Dt 8,2). La révélation du
Mont Sinai prend, elle aussi, la forme d’une épreuve: « Ne craignez pas, car
c’est pour vous eprouver que Dieu est venu» (Ex 20,20). Les enclaves cana-
néennes, que les enfants d’Isra&l n’ont pas réussi & conqueérir en représen-
tent également une: « Désormais, je ne déposséderai plus en leur faveur
aucun des peuples que Josué a laissés... afin de mettre par eux Israél a
I'épreuve... Et voici les peuples que I'Eternel a laissés subsister pour
eprouver par eux les enfants d’Israél» (Jg 2,21-22; 3,1). L’Ecriture connait
encore I'épreuve du prophete de mensonge, qui réussit a tromper le peuple
par des preuves veridiques: « Car un prophéte se lévera au milieu de toi...
qui te parlera en disant: Allons apres d’autres dieux... en effet, le Seigneur
votre Dieu vous met a ’épreuve» (Dt 13,2-4).

Il est difficile de saisir d’emblée en quoi, par exemple, la station au pied
du Mont Sinai, les agissements du prophéte de mensonge et la présence
d’enclaves cananéennes constituent des épreuves pour les enfants d’Israél.
Ces expériences-la ne se caractérisent pas, au premier abord, par des souf-
frances. Ce qui parait en cause, c’est I’attachement indéfectible du peuple a
Dieu, sa résistance a toute forme d’idolatrie.

Quelle que soit la diversité des circonstances, Dieu met I'homme a
I’épreuve en le plagant dans une situation a laquelle il fait face avec peine®:
il peut s’agir de coups du sort, comme il s’en est produit pour Job, des tour-
ments de la faim, de la soif et d’errements prolonges, tels ceux qu’ont ren-
contres les enfants d’Israél dans le désert; certaines épreuves affligent ’'ame,

4 Pour une vue d’ensemble sur ce théme, consulter J. LICHT, L'épreuve dans la
Bible et dans le judaisme a l'époque du second Temple (hébr.), Jérusalem 1973. Sur
Gn 22 et son interprétation, se référer a la riche bibliographie indiquée dans Exe-
gesis, édité par F. BovoN et G. RouiLLER, Neuchatel-Paris 1975, p. 34-35. Relevons
notamment R. MARTIN-ACHARD, Actualité d'Abraham, Neuchitel 1969, R. KILIAN,
Isaaks Opferung, Stuttgart 1970. Sur 'exégése antique, voir R. LE DEAUT, La nuit pas-
cale, Rome 1963, p. 131-212; M. McNAMARA, The New Testament and the Palestinian
Targum to the Pentateuch, Rome 1966, p. 164-168 ; G. VERMES, Scripture and Tradition
in Judaism, Leiden 1961, p. 193-227; H. J. ScHoEPS, « The Sacrifice of Isaac in Paul’s
Theology », JBL 65 (1946), p. 385-392.



SUR LE SENS DE L'EPREUVE 25

comme celle qui a été imposée a Abraham; d’autres se manifestent par une
pression morale, par exemple dans le cas du prophéte de mensonge;
d’autres encore suscitent la crainte et la terreur, ainsi celle de la Révélation
du’Sinai. Toutes ces situations ont ceci en commun que I’homme se trouve
dans des conditions pénibles, qui exigent de lui un effort sur lui-méme et
requierent I'accomplissement des commandements dans des conditions par-
ticuliérement ingrates>.

Si I’épreuve représente un événement courant, la Bible hébraique aide
toutefois a en comprendre la signification grace a des situations extrémes:
elle permet d’appréhender le quotidien a partir de I'exceptionnel et fournit
I'exemple d’hommes qui atteignent au faite du nissayon.

En effet, Abraham n’est pas le seul a devoir supporter une aussi dure
situation. Job lui ressemble®. Il y a de nombreux points communs entre ces
deux personnages bibliques. L'un et I'autre sont désignés comme «crai-
gnant Dieu» (Gn 22,12; Jb 1,8; 2,3). Ils sont soumis tous deux a |’épreuve,
meéme si ce mot n'apparait pas dans le livre de Job. De toute évidence, les
ch. I et 2 de ce livre sont consacrés a I’explication de I’épreuve. Mais en fait,
ce n'est pas seulement le prologue, c’est ’ensemble de I'écrit qui est centré
sur ce théme, avant que n’intervienne un heureux dénouement: M. Z. Segal
en a fait la démonstration convaincante’.

Une série de malheurs s'abattent sur Job, dont chacun est pire que le
précedent. Satan espére que ces miséres ameneront Job a maudire Dieu.
Mais il recoit tous ces maux avec soumission. Satan le frappe a nouveau, en
I'affligeant d’un ulcére. Cependant Job persiste dans son intégrité.

Alors débute pour lui une nouvelle épreuve. De prétendus amis viennent
le plaindre et le consoler. Job exhale son amertume, non par des paroles de
rébellion vis-a-vis de Dieu, mais en maudissant le jour de sa naissance
(ch. 3). Avec les paroles des amis (ch. 4s.), I'affliction de Job s’aggrave
encore. Aux douleurs physiques s’ajoutent les souffrances morales causees
par leurs reproches et leurs insinuations suivant lesquels ses malheurs ne
seraient que le chatiment de ses péchés (cf. ch. 11, 15 et 22).

Les propos d’Elihou apportent a Job une nouvelle atteinte pénible. En
effet, celui-ci avait demandé que Dieu le juge et réponde a ses arguments
(ch. 31): la réponse divine se fait attendre et a sa place intervient le long dis-
cours importun d’Elihou, qui laisse entendre que Job est injuste et pécheur
(ch. 36). « Les paroles de Job ont pris fin» (ch. 31,40). Il ne répond pas aux
paroles d’Elihou et il ne blasphéme pas. Néanmoins, il lui incombe de sou-
tenir une derniére épreuve. Celle-ci lui vient des discours du Seigneur

SCF. Dt 8,2 et R. Y1TsHAK Louria — R. Hayvim VITaL (XVIe s.), Likkoutei Tora,
Jerusalem 1972, p. 95.

6 Cf. M. EMMANUELL, La Genése (hébr.), Tel-Aviv 1978, p. 298.

TCf. M. Z. SEGaL, Introduction d la Bible (hébr.), t. 111, 4¢ éd., Jérusalem 1955, p.
646s.



26 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

(ch. 38-41). Enfin, Dieu entend les priéres de Job et lui répond directement.
L’homme espére que Dieu répliquera a ses griefs, qu’il justifiera ses actions,
qu'il lui adressera des paroles consolantes, lui assurera la guérison de sa
maladie et la délivrance de ses maux. Il n’y a rien de tout cela dans la
réeponse du Seigneur: il ne réhabilite pas Job comme le ferait un juge et
n’agit pas non plus a son égard comme une divinité miséricordieuse, mais
comme Dieu de la nature. Il lui répond du milieu de la tempéte (ch. 38). I
déverse sur lui une pluie de paroles ironiques, tout en exaltant la force et la
sagesse du Creéateur, que Job lui-méme est amené a reconnaitre et devant
lesquelles il est invité a s’incliner. Ainsi, Il abaisse I'orgueil de I'homme et
brise son esprit. Mais, en méme temps, Il le réconforte et I’apaise en enga-
geant un dialogue avec lui, le rendant sensible a sa présence, qui est en elle-
méme une source de félicité.

Si I’épreuve de Job occupe tout un livre, celle d’Abraham est formulée
en trois mots: « Et Dieu éprouva Abraham» (Gn 22,1). Ce bref énonce
laisse le champ libre a une multitude de réflexions et d’interprétations.

En tout premier lieu, on s’interroge sur cet étre que le texte désigne par
la formule inhabituelle ha-Elohim, a savoir Elohim précédé de Iarticle
défini. Qui est désigné par ha-Elohim ? Ordinairement, Dieu est indiqué par
Elohim ou par le Tétragramme. Ha-Elohim est celui dont la Bible dit nissa,
il «mit a ’épreuve». Benno Jacob observe justement® que nous, lecteurs,
sommes informés de ce que Abraham ignore: la terrible exigence qui lui est
posée n’est qu'une épreuve. Mais pourquoi Dieu met-Il a I’épreuve? Pour-
quoi se permet-II ce qu’'ll interdit a ses partenaires humains®? En Dt 6,16,
nous lisons: « Vous ne mettrez pas le Seigneur votre Dieu a 'épreuve » et,
pourtant, en Gn 22,1 nous trouvons: « Et Dieu mit Abraham a I’épreuve ».
Ce Dieu que nous nous représentons omniscient et immensément bon
serait-Il ignorant, pour devoir recourir a des expériences? Serait-Il un Dieu
cruel?

Le prologue du livre de Job nous suggere une réponse. L’épreuve y est
décidée par un conseil divin: elle est acceptée par Dieu et mise a exécution
par un des bnei Elohim, des « fils» d’Elohim, subordonnés célestes désignés
quelquefois comme malakhim, « envoyés», ou elohim, «anges». Satan est
I'un d’entre eux. Ce n’est donc pas Dieu Lui-méme mais un de ses serviteurs
qui intervient: il ressent des doutes sur la possibilité qu’a ’homme de servir
Dieu avec un parfait désintéressement. « Est-ce pour rien (hinam) que Job
craint Dieu?» s’exclame Satan. Certain, quant a Lui, du résultat, Dieu
acquiesce a ’épreuve. D’aprés le midrache, une cour céleste serait aussi a
I'origine de I'épreuve d’Abraham'?. Quant a ha-Elohim, ce serait 1'ange

8 Cf. B. Jacos, Das Erste Buch der Tora, Genesis, Berlin 1934, p. 491s.

9Cf. A. MARMORSTEIN, The Background of the Haggadah, HUCA VI, 1929,
p. 155.

10 Gn rabba 55,4.



SUR LE SENS DE L’EPREUVE 7

affecté a cette mission. Mais, en méme temps, ha-Elohim implique une plu-
ralité de sens et peut renvoyer également a Dieu en personne'l.

Mais Dieu a-t-Il réellement éprouvé Abraham? Oui, répond Rabbi
Akiva: Il I'a laissé libre d’obéir ou de désobéir. Pourquoi Dieu lui a-t-11
laissé le libre choix? « Pour que les gens ne puissent pas arguer en disant: Il
a été confus, ahuri et ne savait pas ce qu’il faisait» '2. Dieu lui a donné le
temps de réflechir: Il laisse 'homme agir en connaissance de cause. En
effet, Abraham a été placé devant un choix difficile, car il était appelé a
lutter contre sa nature et son inclination. Son obéissance supréme devait
prouver que toute réalisation terrestre, tout accomplissement mesurable en
termes humains n’a pas de valeur si la volonté divine en a décidé autre-
ment '3,

La question que les commentateurs se posent avec insistance est la sui-
vante: Pourquoi Dieu, qui «sonde les reins et le ceeur» (Jr 11,20), a-t-il
besoin d’expériences concrétes pour veérifier ce qu’il sait déja? Comment
'omniscience divine se concilie-i-elle avec le libre arbitre de 'homme?

Certains exégetes affirment que Dieu n’a pas besoin de I’épreuve, mais
que celle-ci est utile a 'homme. C’est dans ce sens qu’il est dit: « Le Sei-
gneur scrute le juste», Ha-Chem tsaddik ivhan (Ps 11,5). D’aprés Ibn
Ezra'4, le but de cette expérience est que I'homme regoive une récompense.
Nahmanide !> affine I'argumentation.

Cet illustre commentateur médiéval traite de la question de I'épreuve
dans son interprétation de plusieurs chapitres caractéristiques a cet égard,
Gn 22, Jb 1; mais il développe pleinement sa pensée dans son écrit Le Por-
tail de la Rétribution ', Voici ce qu’on y trouve: «Si tu poses la question de
savoir: « N’est-il pas révélé dans la Tora qu’il y a des souffrances d’épreuve,
par exemple « Et Dieu éprouva Abraham»... La réponse a ceci est la sui-
vante. Telle est la réalité et tel est le principe: le Saint, béni soit-11, soumet a
I’épreuve non pas n'importe qui, mais ses fideles... En quoi consiste-t-elle?
C’est au prix de peines et de labeurs qu’ils serviront le Saint, béni soit-11, et
accompliront ses commandements. En effet, certaines personnes réalisent
des prescriptions et de bonnes actions lorsqu’elles en ont les moyens et
qu’elles jouissent de la tranquillité et de la santé. Mais il suffit qu’elles res-
sentent de la géne, que le travail exige d’elles un effort pour qu’elles y
renoncent. C’est pourquoi, le Saint, béni soit-11, importune ceux qui Le crai-

' Cf. B. Jacos, op. cit., p. 492.

12.Gn rabba 55,6.

I3’ N. ScHErRMAN, « An Overview to the Akeidah», Genesis, vol. 11, New York
1978, p. 599s.

14 X1I¢ s.

15 X11I¢ s.

16 Cf. N. LeiBovITZ, Considérations sur la Genése (hébr.), Jérusalem 1957, p. 135;
J. LicHT, op. cit., p. 27.



28 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

gnent par une épreuve afin qu’ils acceptent les commandements et les reali-
sent dans le labeur: leur récompense sera de ce fait double et redoublée.
Pourquoi Dieu éprouve-t-11 celui qui Le craint? Est-ce que le Saint, béni
soit-1l, ne percoit pas clairement si le fidele mis a I’épreuve acceptera le tra-
vail et le labeur dont il est chargé? En réalité, la recompense accordeée a
I’homme pour la puissance de sa foi n’est pas la méme que pour un acte
effectif: I'épreuve lui donne I'occasion de faire aboutir ses bonnes disposi-
tions a des réalisations concrétes. Pourquoi appelle-t-on cela une épreuve?
Est-ce que tout n’est pas prévu par le Béni? Si. Toutefois 'homme dispose
du libre arbitre. A son gré, il exécute un acte ou ne I’exécute pas. Le fidele
qui recoit un ordre est soumis, du méme coup, a I'épreuve. C’est pourquol
on peut parler d’épreuve au point de vue de I'exécutant, non de Celut qui
ordonne, que son Nom soit béni'’.» Le Malbim '® approfondira la pensée
de Nahmanide en affirmant qu’il existe un double niveau de I’épreuve:
celui de 'omniscience divine et celui du libre choix de I’homme.

Dans la pensée de Nahmanide, les justes sont appelés a concrétiser leur
intention et a faire passer leur vertu intérieure de la puissance a I’acte. Aussi
longtemps que 'homme n’est pas examiné en action, il n’a pas passe par le
creuset de I’épreuve qui justifie son élection. C’est pourquoi, lorsque Dieu
expose les justes a I'épreuve et qu’ils sont invités a réaliser sa volonté de
toutes les maniéres possibles, il les examine en leur donnant un ordre a exé-
cuter et rend de cette facon patente leur force morale, latente jusque-la.
C’est dans ce sens qu’il faut comprendre les paroles de I’ange, qui arréte la
main d’Abraham s’apprétant a sacrifier Isaac: « Maintenant, j’ai su que tu
crains Dieu...» (Gn 22,12): maintenant, le mérite du juste s’est révélé en
acte. A présent, les dispositions intérieures d’Abraham se sont manifestées
d’une fagon réelle et concréte !°.

S’inscrivant dans la méme ligne d’interprétation, Seforno?” explique la
finalité de I'épreuve comme ceci: « Il faut que 'homme qui y est soumis
puisse aimer et craindre en acte, comme il I’a fait en puissance; ainsi, 1l res-
semblera davantage a son Créateur, qui est bon a jamais en acte. Car, en
verité, le but de I'existence de ’homme a été que celui-ci ressemble a son
Créateur dans la mesure du possible»?'. Le passage de la puissance a l'acte
consiste dans '« élévation », hit'alout, spirituelle de ’homme — élévation
symbolisée par la ‘ola, I'« holocauste» qui « monte » vers Dieu! Grace a elle,
’homme souligne en lui I'image de Dieu, qui traduit sa bonté en actes?”.

I7 NAHMANIDE, Ecrits (hébr.), éd. Chavel, t. 11, Jérusalem 1964, p. 272.

18 XIXes.

19.Cf. Y. NaHSHONI, Réflexions sur les sections de la Tora (hébr.), Bnei Brak 1978,
p. 74. Dans le prolongement de la pensée de NaHMANIDE, voir aussi Kook, Olat reiya,
vol. I, Jérusalem 1962, p. 85.

0 XVe-XVIes,

2LCf. Gn 1,26.

22 Cf. Y. NaHsHONI, loc. cit.



SUR LE SENS DE L'EPREUVE 29

Un autre genre de réflexion nous est indiqué par Maimonide. D’apreés ce
dernier, I’épreuve est congue pour le bien de la société. Elle est comprise
dans la pédagogie divine. Ainsi, les nations apprennent la valeur de la foi et
'importance de 'amour et de la crainte de Dieu. Ce type d’argumentation,
que Maimonide a pleinement développé, se rencontre déja avant lui chez
un des peéres de la philosophie juive médiévale, Saadia Gaon?3. Pour Mai-
monide, I’épreuve, et notamment celle de I'akeida, de la «ligature» d’Isaac
(appellation plus précise que celle de «sacrifice» d’Isaac), a au premier
chef une valeur pédagogique. Grace a elle, on inculque la connaissance de
Dieu et I'on fait pénétrer ’amour du Créateur au cceur des hommes. L'étre
éprouvé devient ainsi un instrument aux mains du Tout-Puissant.

Maimonide se distance de l'opinion suivant laquelle Dieu soumet
’homme a I’épreuve en vue d’une récompense ou meéne une enquéte pour
apprendre ce qu’il ignorait jusque-la: le degré de piété d’'un homme ou
d’une collectivité. Le but de I’épreuve est de «faire connaitre aux hommes
ce qu'ils doivent faire et ce qu’ils doivent croire»?*. En effet, I'acte sur
lequel porte I'épreuve doit servir d’exemple et de modele aux hommes.
C’est pourquoi Maimonide interpréte le ‘ata yadati, le « maintenant j’ai su»
de Gn 22,12, dans le sens de ‘ata hodati, « maintenant j’ai fait connaitre »
aux hommes l'excellence d’Abraham et sa foi. En effet, Ia ou le texte
biblique indique la-daat, «pour savoir», cela veut dire «afin que les
hommes (ou les nations) sachent », pour qu’ils puissent en tirer un enseigne-
ment. Ainsi s’explique I'épreuve de la manne (Dt 8,2): I'objet en est «que
les peuples sachent et qu’il soit publié dans le monde entier que ceux qui se
consacrent au culte de Dieu regoivent leur nourriture d’'une maniére inat-
tendue». De cette fagon, chacun peut juger «s’il est utile de se consacrer au
culte de Dieu et si cela est suffisant ou non»%.

D’apres le Guide des Egarés, |’akeida représente un sommet de grandeur
spirituelle. Mais quel est I'enseignement qui se dégage de I'épreuve supréme
a laquelle fut soumis Abraham? Celle-ci a pour but de montrer aux
hommes jusqu’ou peuvent s’étendre I'amour et la crainte de Dieu. En effet,
le sacrifice exigé du patriarche a dépassé infiniment un sacrifice d’argent ou
méme celui de sa propre vie. « Figurez-vous un homme stérile, animé d’un
désir extréme d’avoir des enfants, possédant une grande fortune et de la
considération et désirant que sa race devienne une nation: s’il a un fils,
apres avoir désespéré d’en avoir, quel amour, quelle passion il aura pour ce
fils! Cependant, craignant Dieu et désirant obéir a son ordre, il fait peu cas
de ce fils chéri, renonce a tout ce qu'il avait espéré de lui et consent a
'immoler aprés quelques jours de voyage ». Maimonide souligne le carac-

23 1Xe-Xe s, cité par 1N Ezra, ad Gn 22,1.
* Guide des Egarés 111, 24, trad. S. MUNK,
5 Ibid.



30 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

tere mirement réfléchi de 'acte qu’Abraham s’apprétait a accomplir, ins-
piré par I'amour et la crainte de Dieu: ses sentiments n’étaient pas liés a
I'espoir d’'une récompense ou a la crainte d’'un chatiment; ils représentent
une forme absolue de 'amour et de la crainte. A ce titre, Abraham meérite
I'appellation de «craignant Dieu», car il montre aux hommes la limite
extréme a laquelle peut atteindre la crainte de Dieu. A I'échelon supréme,
cette crainte se fonde sur 'amour: plus encore, elle se confond avec
I'amour 25,

Une objection se présente toutefois a I’esprit si I'épreuve est congue en
vue de la sociéte. Aux yeux de la tradition rabbinique, Abraham est le type
méme de ’homme astreint au nissayon, a I’épreuve?’, tandis que 'akeida
represente le nissayon par excellence. Or, Abraham et son fils ont seuls été
présents lors de 'akeida. Comme 'observe Ibn Ezra, méme ses serviteurs
n’étaient pas la.

Isaac Arama, dont I'ceuvre principale porte le nom d’Akeidat Itshak 8,
réfute toutefois ce genre d’objection: « Maintenant que ce récit se trouve
inscrit dans la Tora divine, tous apprendront et sauront qu’Abraham a
voulu sacrifier son fils uniquement pour écouter la voix de Dieu et tous
reconnaitront par la la grandeur de sa foi et la force de sa crainte».

Inscrite dans la Tora, I’akeida vaut comme témoignage. Elle n’est pas un
evénement qui passe mais un événement qui dure. Elle est, a la fois, événe-
ment et sens. La chose vue importe moins que la qualité de I'acte?’. La
Tora, appelée Oraita, éclaire les événements dans leur pleine «lumiére »,
elle leur confere la plénitude de leur signification. Les générations succes-
sives et I'’ensemble des hommes sont invités a saisir ’enseignement de
I’épreuve, a mesurer 'envergure spirituelle d’Abraham.

Abravanel ¥, quant a lui, prolonge la pensée de Maimonide et d’Arama.
Mais il puise aussi son inspiration dans la richesse du texte midrachique. Ce
commentateur met le nissayon, ’épreuve, en rapport avec une idée d’inves-
tigation et d’examen visant a une €lévation et a une présentation aux yeux
de tous, que suggere le mot ness, «étendard». Cette association s’inspire
d’Is 30,17: «Ainsi qu'un maét (toren) au sommet d’'un mont, comme une
banniére (ness) sur une colline»; ou encore Ps 60,6: « Donne a ceux qui te
craignent (l-yiréékha) une banniére pour la déployer (ness le-hitnossess) ».

26 Cf. A. SAFRAN, Israél dans le temps et dans I'espace. Thémes fondamentaux de la
spiritualité juive, Paris 1980, p. 185.

27Cf. J. LICHT, op. cit, p. 80 et 87. On s’accorde généralement a penser que
I'épreuve a été pire pour Abraham que pour Isaac. Voir N. SCHERMAN, op. cit.,
p. 603s., A. SAFRAN, op. cit., p. 183.

28 XVe 5. Voir son « Portail XX1I».

29 Cf. P. RICEUR, « Herméneutique de I'idée de Révélation», dans La Révélation
(collectif), Bruxelles 1977, p. 49s.

30 X ves,



SUR LE SENS DE L’EPREUVE 31

L'image de la bannieére évoque un déploiement au grand jour de
I’épreuve, mais aussi 'idée d’un ralliement et d’une élévation. « L’action
extraordinaire d’Abraham, inspirée par la parole de Dieu, se dresse comme
un éetendard pour les peuples, comme un grand drapeau élevé et majes-
tueux: les nations le rechercheront et regarderont dans sa direction.»
Tandis que Maimonide voit dans 'akeida une action pédagogique destinée
aux nations, Abravanel y distingue une action visant Israél, appele a
extraire de son tréfonds ce qu’il y a de plus noble et de plus sublime. Ce
n’est pas uniquement Isaac qui a été li¢ lors de I'akeida: toute la nation
d’Israél s’est incarnée en lui. Voici comment s’exprime Abravanel: «Je suis
la lignée de mon pére Isaac. Il a été juge digne d’étre choisi pour que grice
a lui Dieu délivre sa descendance du mauvais penchant de ’lhomme, qui se
manifeste dés sa jeunesse; il sied que désormais sa descendance s’attache a
Dieu et ne suive pas la perversité de son cceur.» La Genese (8,21) enseigne,
en effet, que «l'instinct de ’'homme est mauvais dés sa jeunesse ». Grace a
I’akeida, grace a I'épreuve en geénéral, il est possible de surmonter le mau-
vais instinct — identifié a Satan et au serpent de la Genese — et d’accéder a
un ordre nouveau, qui se répercute a la fois sur ’homme et sur le monde:
cet ordre n’est plus celui de la nature a I’état brut, mais de la primauté de
’esprit sur la matieére. L’existence du peuple d'Israél et son devenir histo-
rique s’inscrivent précisément dans cet ordre-la, ils n’obeissent pas aux lois
«naturelles » 3!,

Abravanel réfute, a son tour, I'objection d’Ibn Ezra, suivant laquelle per-
sonne n’avait été présent lors de I'akeida, pas méme les deux serviteurs.
Voici son argumentation: le monde recoit d’Israél sa compréhension de cet
éevenement. Lorsque Israél lit dans le Pentateuque la section synagogale s’y
rapportant et s’y référe dans ses prieres, c’est comme si cette epreuve se
déroulait sous les yeux de tous les enfants d’Israél, passés, présents et futurs
et que pas un homme ne manquait de voir, dans une vision prophétique
véritable, la grandeur de cette épreuve. Or, le peuple d’Israél incarne Isaac.
I a cette vision et ¢’est lui qui érige I'événement comme une banniére et un
drapeau pour les nations du monde. Israél actualise et concrétise 'événe-
ment: c’est dans cet esprit-la qu’il faut comprendre la cause de I'é¢lection
d’Israél et la reconnaissance du témoignage dont il est le porteur??.

Comme I'observe justement P. Ricceur, il arrive que le témoin s’implique
personnellement dans son témoignage®*. Ainsi, nous sommes a méme de
saisir qu’Israél s’engage directement dans I'akeida, ne se bornant pas a la
proclamer au monde. Le témoignage devient des lors épreuve et celle-ci

31 Conception fondamentale dans la pensée du MaHARAL de Prague (XVI¢ s.) et
de Rav Kook (XIXe-XX¢).

32.Cf. Y. NAHSHONI, op. cit., p. 76.

33 Cf. P. RICGUR, art. cit., p. 50.



32 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

atteint quelquefois une situation limite, qui est celle du martyre**. Précisé-
ment, la tradition juive connait cette situation limite et la désigne sous le
nom de kiddouche Ha-Chem, de «sanctification du Nom (de Dieu)».

Mais il convient d’examiner plus en détail le texte midrachique se rap-
portant a Gn 22,1, dont se sont inspirés Abravanel et de nombreux autres
commentateurs. « Il est écrit (Ps 60,6): « Donne une banniére (ness) a ceux
qui te craignent pour la déployer, a cause de la vérite. Sélah!» Cela signifie:
une épreuve apres l'autre, une grandeur apres 'autre, afin de les éprouver
dans le monde et de les exalter dans le monde comme I’enseigne d’un vais-
seau (qui flotte dans les airs). Quel en est le but? C’est la vérité: pour que la
mesure de la justice se vérifie dans le monde?®. »

Grace a I'epreuve, la mesure de la justice divine, middat ha-din, se mani-
feste dans le monde. Vis-a-vis de ses élus, Dieu n’instaure pas de régime de
faveur, il n’agit pas arbitrairement, il n’octroie pas de priviléges, mais pro-
cede au contraire avec la rigueur la plus stricte. Il agit en tant que Elohim.
Si, par la suite, il comble les justes de bienfaits, ceux-ci se révélent pleine-
ment fondés.

L’épreuve sert a proclamer la justice divine dans le monde: mais cette
proclamation a elle seule serait imparfaite et ne révélerait qu'une face de la
divinité. Certes, I'épreuve donne I'impression d’un retrait temporaire de la
miséricorde divine, d’une «éclipse » de Dieu. Mais un autre midrache laisse
apparaitre, au contraire, que la miséricorde résulte directement de la
rigueur®,

En exigeant qu’lsaac lui soit offert en sacrifice, le Saint, béni soit-1l, a
paru retirer la promesse qu’il avait faite a Abraham qu’une postérité lui
serait donnée par Isaac?’. Il a méme paru annuler I'élection dont devaient
bénéficier Abraham et sa descendance aprés lui. Cela nous suffit pour
mesurer la gravité de I'épreuve. Mais voila que le nissayon céde la place au
ness, compris dans le sens d’«issue miraculeuse »?’. Ainsi que le remarque
A. Safran?®, le ness répond au nissayon. Du moment que ’homme a sur-
monté sa propre nature grace au nissayon, Dieu passe outre les lois de la
nature, ou arréte le cours normal des événements, en faisant intervenir le
ness, le miracle. Il procede selon la grace, comme dans le cas d’lsaac: celui-
ci, nous dit Abravanel, a été produit, non par la nature, mais par le miracle.
L’obligation du kiddouche Ha-Chem, de «sanctification du Nom de Dieu»,
fat-ce au prix de la vie, recoit son complément dans le principe du pikouah

34 Ibid.

35 Gn rabba, 55,1.

36 Gn rabba 56,10; voir aussi Zohar I11, 143b.

3TCf. J. LicHT, op. cit, p. 85; mais aussi G. von RAD, La Genése (trad. E. de
PevER), Genéve 1968, p. 242 et déja S. KIERKEGAARD, Crainte et tremblement (trad.
P.-H. Tisseau), Paris 1946, p. 24.

38 Cf. A. SAFRAN, Réflexions juives sur le miracle (tirage a part de « Hamoré »),
Paris 1964, P 2.



SUR LE SENS DE L'EPREUVE 33

néféche, du «sauvetage de la vie»3°. L’ange dit: « N'étends pas la main vers
le jeune homme, ne lui fais rien, car je sais a présent que tu crains Dieu et
que tu ne m’as pas refusé ton fils, ton fils unique!» (Gn 22,12).

La foi d’Abraham, qui résiste a I’épreuve et ne recule pas devant un
ordre déroutant, apparemment incompréhensible, défiant toute logique,
opere le renversement*’ de la middat ha-din, de la mesure de justice rigou-
reuse, en middat ha-rahamim, en mesure de miséricorde. C’est pourquoi
Elohim (v. 1) apparait désormais sous 'appellation du Tétragramme, du
Misericordieux (v. 11s.). Voici, en effet, 'interprétation du midrache. « Et
Abraham appela cet endroit: « Le Seigneur verra» (Gn 22,14)... Abraham
(selon ce midrache) dit au Maitre des mondes: A I'heure ou tu m’as dit:
« Prends donc ton fils, ton fils unique...» (Gn 22,2), j’aurais pu te répondre:
« Tu m’as dit hier: « Car c’est par Isaac qu'une descendance perpétuera ton
nom» (Gn 21,12). Or, tu dis a présent: « Prends ton fils...». Loin d’agir
ainsi, j'ai maitrisé ma pitié pour accomplir ta volonté. Que ce soit aussi ta
volonté, Seigneur, notre Dieu, qu’a I’heure ou les enfants d’Israél auront a
subir I'adversité?!, tu te souviennes de I'akeida en leur faveur et que tu
t'emplisses de pitié a leur eégard. »

Il ressort de ce qui précéde que Dieu ne peut pleinement se révéler
qu’avec le concours de ’homme. Son engagement dans I'histoire requiert la
collaboration de ce dernier. Tout comme le paysan met sous le joug des
bétes vigoureuses, Dieu recourt a des étres d’elite pour assurer son «ser-
vice» (avoda), qui implique I'épreuve*:. Méme si la doctrine usuelle de la
rétribution n’y trouve pas son compte (il est vrai, toutefois, que le croyant
attend sa récompense surtout dans le monde a venir), méme si cette consta-
tation parait choquante, ce sont les justes, précisément, qui ont a affronter
I’épreuve: seuls, ils sont capables d’y faire face; seuls, ils ont la force de
relever le défi de Dieu.

Selon Malbim, I’épreuve doit étre réalisee soit pour l'utilité de celui qui
éprouve, a savoir Dieu, soit pour celle de 'homme qui la subit ou encore
pour celle de la société. A propos de I'akeida, 1l observe que les trois aspects
sont réunis. Tous trois nous semblent, quant a nous, complémentaires. En
effet, la valeur purificatrice de I’épreuve pour I'individu peut se doubler
d’un réle exemplaire de celle-ci aux yeux de la société. Mais ce qui apparait
plus nettement encore, c’est la solidarité qui s’'instaure, au moyen du nis-
sayon, entre 'homme et Dieu.

39 M. Z. SoLa, « L’akeida et sa signification actuelle », dans Pensées sur la Bible et
les coutumes (hébr.), Tel-Aviv 1978, p. 19-23. Sur la sainteté supréme de la vie, Zohar
11, 122b. Voir aussi Mekhilta, ki tissa; Talmud de Jérusalem Yoma VIII, 5.

40 Cf. TB Yevamot 64a.

41 Ce passage fait partie de la liturgie quotidienne juive.

42 Gn rabba 55,2; Malbim ad Gn 22,1.



34 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

[l parait donc sommaire d’affirmer que Dieu n’a pas besoin de I'épreuve
puisque, omniscient, il n’a rien a apprendre d’elle; partant, que I’épreuve est
congue uniquement pour le bien de I'’homme. Dieu s’y soumet, néanmoins,
en méme temps que ’homme. Si elle est congue comme « élévation », faut-il
en conclure que Dieu s’éléve avec ses saints? Oui, assure le midrache®:
« Dieu s’éléve avec ses saints et ces derniers avec Lui. » Selon I'exégése mys-
tique, Dieu et les hommes coopérent a 'ceuvre de rédemption. Et comme le
monde aspire a sa propre libération, I'effort conjoint de Dieu et des
hommes, impliqué par I'épreuve, lui est nécessaire.

Le caractére impératif de 1’épreuve, que Dieu ordonne, non pas avec
cruauté, mais en quelque sorte malgré lui, nous aide a comprendre cette
interprétation de Rachi®*: «Prends, Je te prie...». Dieu implore 'homme
d’accepter ’épreuve. Abraham, d’apres la tradition, en a déja surmonté
neuf. Dieu dit: «Je te supplie de Me surmonter encore celle-ci!»

L’épisode de I'akeida est, par excellence, de ceux qui, selon I’expression
de Buber, adressent un appel, invitent a saisir un message®. A ce titre-1a,
des générations successives ont continué a le méditer et a s'en inspirer.
Beaucoup d’entre elles y ont percu une exhortation a témoigner de Dieu
aupres des hommes en affrontant I’épreuve, quel que soit son degreé.

Mais le probléme de sa signification s’est reposé avec une acuité particu-
liere lorsqu’elle-méme a atteint 4 des dimensions insoupgonnées. Les limites
auxquelles doivent tendre, selon Maimonide, 'amour et la crainte de Dieu
ont été, il y a peu, considérablement reculées. Dans I'immensité des souf-
frances humaines, la postérité d’Isaac a servi de témoin des hommes devant
Dieu, assumant une part trés lourde de ces souffrances.

Comment tenir le role de témoin en présence de Dieu alors qu’au lende-
main d’horreurs sans précédent Il parait, plus que jamais, inaccessible? Le
Zohar interpréte Gn 22,4 dans ce sens: Le troisieme jour Abraham leva les
yeux et il vit le Dieu Omniprésent — ha-Makom — a distance*. Au prix
du supréme sacrifice, le fidéle tente un rapprochement de Dieu et il Le
trouve, paradoxalement, éloigné. Il Le distingue, selon le Zohar, «a travers
une vitre opaque ». '

Certains, durant ces derniéres décennies, ont tenté de se désolidariser de
'expérience pesante et apparemment peu réconfortante de I'akeida?®’. 1l

43 Lm rabba 1; cf. 1. ArieLI dans le Recueil a la mémoire de Rav Herzog (hébr.),
Jérusalem 1962, p. 420s.

4“4 Ad Gn 22,2,

45 Voir « Der Mensch von heute und die jiidische Bibel », dans Schriften zur Bibel,
Munich-Heidelberg 1964, p. 849s. et TH. DREYFUS, Martin Buber, Paris 1981, p. 83s.

46 Zohar 1, 120a.

47 Voir la discussion 4 ce sujet dans E. FACKENHEM, La présence de Dieu dans
l'histoire. Affirmations juives et réflexions philosophiques aprés Auschwitz (trad. M.
DeLMoTTE et B. Dupuy), Paris 1980, p. 132s.



SUR LE SENS DE L'EPREUVE 32

convient toutefois de ne pas se méprendre sur le sens qu’il faut lui attribuer:
la soumission totale a la volonté divine n’équivaut pas a accepter les persé-
cutions des hommes. Par conséquent, «toute disposition au martyre» ne
doit pas, comme le suggere E. Fackenheim, étre prise pour «un encourage-
ment apporté aux criminels en puissance »: au I1¢ siécle déja, Rabbi Akiva
donne I'exemple d'un homme qui va au-devant du martyre, mais en méme
temps encourage la révolte armée, la résistance a I'oppression.

Plus d’'un penseur a marque — il est vrai, avec des nuances — la parenté
entre le martyre du peuple juif sous le nazisme, désigné par le mot « holo-
causte », et le sacrifice auquel Isaac avait été destiné*. Il importe, en effet,
de préciser que méme si le sacrifice d’Isaac n’a pas été matériellement réa-
lisé, I'holocauste a été spirituellement consommé?®. Selon la tradition
midrachique, Isaac aurait accepté librement, joyeusement méme, de
renoncer a la vie’®: 'ordre divin était néanmoins contraignant. Une sem-
blable contrainte s’est exercée sur ses descendants lointains. Suivant la
parole du prophete (Ez 20,33), « c’est avec une main forte, un bras étendu et
une fureur déchainée que Je régnerai sur vous»: d’aucuns en ont fait I’expé-
rience, cherchant vainement a s’y soustraire.

Liberté et contrainte, désarroi et espoir coexistent dans I'épreuve. Le
Dieu qui exige du patriarche le sacrifice de son fils est celui-la méme qui
s’est engagé a lui assurer une postérité. Or, I'ouverture vers |’avenir suscite
par elle-méme une forme d’espérance’'. D’apres l'interprétation de Kierke-
gaard, tout prét qu’il était a donner son fils, Abraham avait la conviction
intime qu’il ne le perdrait pas°?. Le «pére des croyants» surmonte sa per-
plexité profonde en s’exclamant: « Dieu verra», Elohim yiré (Gn 22,8). A
cette phrase fait écho, quelques versets plus loin (v. 14), « Le Seigneur se
laissera voir», «le Seigneur apparaitra», Ha-Chem yeraéS. Le Dieu qui
voile sa face (Ps 44,25) se dévoilera, grace a 'effort conjoint et prolongé de
générations « qui marchent ensemble» (Gn 22,6 et 8), figurées par le pére et
le fils, par Abraham et Isaac: grace au pouvoir illuminatif de I’épreuve.

48 Ainsi derniérement B. DupuUY, avant-propos a La présence de Dieu dans I'his-
toire, p. 18-20.

49 Tel est, par exemple, I'avis d’Abravanel.

50 Gn rabba 55,4.

SICf. B. Dupuy, loc. cit.

52 Crainte et tremblement, p. 24. Voir aussi les intéressantes réflexions de M.
BUBER, dans « Le sacrifice d'Isaac», Dieu vivant 22, 1952, p. 71-75.

53 Sur les affinités entre la vue et la crainte, voir A. SAFRAN, Israél dans le temps et
dans l'espace, p. 184.






	Sur le sens de l'épreuve : interprétations juives de Genèse 22

