
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1982)

Heft: 1

Artikel: La communauté des chrétiens selon la première épître de Pierre

Autor: Kohler, Marc E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 114 (1982), P. 1-21

LA COMMUNAUTÉ DES CHRÉTIENS
SELON LA PREMIÈRE ÉPÎTRE DE PIERRE

MARC E. KOHLER

Un souci d'ouverture

Un vocable fait défaut dans la première Epître de Pierre1 (1 P): le mot
«église». Omission fortuite? Il ne semble pas. Pour s'en convaincre, il suffit
de jeter un regard sur la salutation initiale. Comme celles des treize épîtres
du Corpus paulinum, elle commence par le souhait de grâce et de paix.
Mais la similitude s'arrête là. Sur les neuf lettres pauliniennes qui s'adressent

à une communauté, cinq portent la mention «à l'Eglise qui est à »,
«à l'Eglise des ...» ou «aux Eglises de ...», les quatre autres désignant les

destinataires sous le nom de «saints». Pierre2 se singularise en disant «aux
étrangers» — on pourrait aussi traduire: «aux gens de passage», «aux
résidents temporaires» de la diaspora. Pierre évite donc le nom «église». Si

l'on doute de son propos délibéré, la fin de la lettre est là pour dissiper les

hésitations. En effet, la salutation finale transmet les messages de la
communauté réunie autour de l'auteur. Dans un langage cryptique, celle-ci est

1 Pour la littérature exégétique parue à son sujet, E. Cothenet a réuni une
« Bibliographie sélective» à la fin du volume important: Ch. Perrot, éd.. Eludes sur
la première Lettre de Pierre, Lectio Divina 102, Paris 1980 (Congrès de l'ACFEB
1979). Voir en outre les nombreuses indications bibliographiques figurant dans les

notes aux divers articles. On consultera également avec profit deux listes bibliographiques

récentes: celle de L. Goppelt, dans son commentaire édité par F. Hahn après
la mort de l'auteur (en 1973): Der Erste Petrusbrief. KEK 12/1, Göttingen 1978, et
celle du commentaire de N. Brox, Der erste Petrusbrief, EKK XXI, Zürich-Neukir-
chen-Vluyn 1979. Ajoutons un article venu d'Europe orientale: J. B. SouCek, «Das
Gegenüber von Gemeinde und Welt nach dem 1. Petrusbrief», ComViatl 1960,5-13.
L'état de la question publié par J. H. Elliott, «The Rehabilitation of an Exegetical
Step-Child: 1 Peter in Recent Research», JBL 95 (1976), 243-254, demeure instructif.
Elliott y annonce un article de sa plume «The Church as oikosparoikôn in 1 Peter —
A Sociological Perspective», dont nous n'avons pas trouvé la trace.

2 C'est ainsi que, suivant la majorité des exégètes, nous nommerons l'auteur, sans

pour autant préjuger de son identité. Notons que, récemment, F. Neugebaler, «Zur
Deutung und Bedeutung des 1. Petrusbriefes», ATS 26 (1979-1980), 61-86, a cherché
à établir la vraisemblance d'une rédaction par l'apôtre Pierre. Ses arguments
devraient, selon lui, «eher für einen Jünger Jesu sprechen» (72). Cette démarche vise
nommément N. Brox, qui avait déjà, en 1975 (BZ) et en 1978 (Kairos), défendu la
thèse de la pseudépigraphie, qu'il soutient dans son commentaire de 1979. Dans sa
conference de Lectio Divina 102 (cf. n. 1), «Les orientations actuelles de l'exégèse de
la première Lettre de Pierre», E. Cothenet propose de situer le débat «en termes
d'école et de communauté gardienne des traditions apostoliques» (39). Pour notre
présent propos, le point ne nous semble pas décisif.



2 MARC E. KOHLER

nommée «la coélue qui est à Babylone» (5,13). Admettons, ce qui est

vraisemblable, que Babylone soit un chiffre pour Rome1; mais pourquoi cette
curieuse forme de synékléktè, unique dans le Nouveau Testament et, par
l'emploi du préfixe syn, typique du style de Pierre?4 L'auteur, apparemment,

voulait éviter le mot «église» et c'est dans cette intention qu'il a fait
emploi de cette image de la «Dame élue», que l'on retrouve aussi, sous le

vocable èkléktè kyria, dans la 2e Epître de Jean5.

Mais pour quelle raison Pierre a-t-il laissé de côté un terme que la tradition,

pourtant, lui proposait? Par souci d'ouverture. En effet, en milieu
hellénistique, ekklesia signifiait l'assemblée des citoyens de la ville. Il y a donc
une association — mais le mot implique aussi une dissociation: qui se

réunit, se retranche de tous ceux qu'il laisse derrière lui pour se retrouver
«entre soi». Le danger du terme serait ainsi de faire perdre de vue l'insertion,

l'intégration dans l'ensemble. Il irait dans la direction d'une mise à

part qui serait mise à l'écart6.
C'est ici que la partie devient passionnante. Les chrétiens sont effectivement

mis à part. C'est même leur mise à part qui constitue leur identité.
Mais s'ils ne formaient plus qu'un groupuscule isolé, ils perdraient leur
raison d'être. Leur fonction, c'est d'être le levain dans la pâte et le sel de la

terre7. En termes de nos jours, cela signifie: exercer notre présence au

monde et vivre dans la solidarité avec notre entourage8.

1 Dans son article de Lectio Divina 102 (n. 1), C. Lepeli ey («Le contexte historique

de la Première Lettre de Pierre») ajoute un argument en faveur de la thèse.
1 P réagit à des informations précises reçues des Eglises en question, ce qui suppose
comme lieu de la rédaction «un grand centre où les nouvelles circulaient bien» (61).

4 Voir Brox, comm. cit.: «Das ist typisch für die ekklesiologisch orientierte
Sprache des 1 Petr» (247). En plus de 5,13 par rapport à 1,1, Brox cite 3,7 («cohéritier»)

en face de 1,4 et de 3,9 («héritage», «hériter») et «copresbytre» en face de

« presbytre» (5,1).
5 Voir P. S. Minear, Images of the Church in the New Testament, Philadelphie

1960, 54. A remarquer que certains manuscrits ont ajouté le mot «église». C'est à

coup sûr la leçon la plus facile.
6 Voir à ce sujet M. A. Chevallier, «Condition et vocation des chrétiens en

diaspora. Remarques exégétiques surla lre Epître de Pierre», in RevSR48 (1974), 387-398:
l'auteur «substitue à un terme qui évoque le peuple rassemblé un autre terme qui
évoque le peuple dispersé». «Le changement de perspective est sensible» (389).

7 Nous ne forçons pas en établissant ce rapport. Dans cette « Epître de la Tradition

» comme la nomme C. Spicq dans son commentaire Les Epitres de saint Pierre,

SBi, Paris 1966, 15, nombreux sont les rapprochements avec les évangiles synoptiques.

Voir à ce sujet Goppelt, comm. cit., 47-48 et 53-54; l'auteur conclut sa discussion

de la littérature en constatant que la tradition ecclésiastique qui porte l'ensemble
de 1 P est issue de l'Eglise palestinienne pour s'enrichir au contact de l'Eglise
hellénistique (54).

8 Voir a ce sujet Ch. Wolff, «Christ und Welt im 1. Petrusbrief», in 77iLZ 100

(1975), 333-342. L'auteur discerne la tentation du désintérêt et de l'isolement. Mais
«Weltverneinung oder Weltflucht» (328) n'est pas la visée de l'Evangile, qui veut

que «die Christen sich am Leben in der Welt beteiligen» (341).



LA COMMUNAUTÉ DES CHRÉTIENS SELON I PIERRE 3

Dieu choisit les siens

Mais c'est précisément parce qu'ils ne sont plus comme les autres que les

chrétiens se doivent de demeurer près des autres. Leur altérité leur vient de

leur élection, et nous touchons là, sans conteste, le terme-clé de l'épître9.
Dieu choisit les siens, et, s'ils forment son peuple, c'est en vertu du fait que
Dieu se déclare pour eux et qu'il les attire à lui. Le peuple est peuple en tant
que «race élue» (2,9). Le mot «élus» se trouve au seuil même du message

pour en donner le ton (1,1), de même que, dans la forme composée que
nous venons de discuter, il clôt le discours (5,13).

Pour saisir les origines de cette élection, il faut remonter très loin et très

haut jusqu'à l'éternité de Dieu. Le v. 2 du ch. 1 précise que les chrétiens sont
élus kata prognôsin, selon la prescience de Dieu Père. C'est la première
clause des trois membres de phrase — ordonnés selon le schéma trinitaire
— qui précisent les conditions de la vocation chrétienne. Avec la grande
majorité des commentateurs, nous pensons que la triple précision est
commandée par le mot ékléktois — car il s'agit bien là de la destinée de tous les

chrétiens, élus selon la connaissance préalable, dans l'acte décisionnel antérieur

de Dieu Père. La racine revient un peu plus tard sous sa forme verbale
dans le passage «liturgique» à propos du Christ, «agneau sans défaut et

sans tache, préconnu avant la fondation du monde» (1,19:20). Les deux

passages ne sont pas seulement liés formellement, mais ils s'ordonnent
logiquement l'un par rapport à l'autre. Si les chrétiens sont, dans la préhistoire
divine, l'objet de la dilection du Père, c'est que, dans cette préhistoire, le Fils
est d'avance connu, c'est-à-dire aimé et appelé à réaliser l'obéissance et

l'aspersion du sang (v. 2). En d'autres termes, l'office du Christ est de

permettre aux chrétiens de vivre une vie conforme à la volonté de Dieu
(hypakoè), fondée sur son pardon toujours actuel parce que sans cesse

renouvelé (rhantismos haimatos)i0.

9 Voir à ce sujet l'étude capitale de J. H. Elliott, ne Elect and the Holy. An Exe-
getical Examination of 1 Peter 2.4-10 and the Phrase basileion hiérateuma, Leiden
1966. C'est cet ouvrage de l'auteur que nous citons par la suite en mentionnant
Elliott.

10 Nous ne suivons donc pas Brox dans son commentaire, ad loc. Cet auteur a

certes raison de lire ici un fort accent sur l'initiative de Dieu. Mais comment voir ici
en rhantismos une mention de l'alliance au Sinaï et par conséquent une allusion à la
mort expiatoire du Christ? Si l'ordre de la formule triadique va du Père à l'Esprit et
de là au Fils, quel sens donner au hagiasmos qui précède obéissance et aspersion?
L'Esprit sanctifie en rattachant à Dieu par la grâce de la foi qu'il dispense. Désormais,

le dernier anneau de la chaîne parlera de la vie de la foi, vie de suivance et de

renouveau. C'est ce que montre fort bien le commentaire de Goppelt, ad loc, comme
toujours riche en parallèles esséniens. A Qumran, une formule proche sert au rituel
d'admission. 1 P 1,2 aurait, par analogie, son siège dans la liturgie baptismale, tout en
dépassant l'acte proprement dit du baptême. La phrase décrit le fondement de l'élection

(dans le Père), sa médiation (par l'Esprit) et son insertion dans le quotidien où
elle est «existent als Gehorsam und als Zugehörigkeit zu Christus».



4 MARC E. KOHLER

Election donc, ancrée si profond dans la vie de Dieu que l'idée — la
certitude — va déclencher une cascade d'attitudes intérieures. Au milieu d'une
société dont on se singularise, mais avec laquelle, malgré les risques, on se

solidarise, on éprouvera de la joie " — six fois l'idée revient, portée par les

vocables chairein. chara, agalliasthai. Et dans la situation ambiguë de gens
qui, renouvelés intérieurement, savent à la fois qu'ils sont autres et qu'ils ont
quelque chose à apporter aux autres, l'espérance12 de 1'«héritage» (1,4),
c'est-à-dire de la récupération finale dans la vie éternelle de Dieu, animera
les esprits.

Appel à double face

Mais l'élection n'a de portée que dans la mesure où la nouvelle nous en

parvient: il faut savoir qu'on est élu. C'est ce que Paul développe au
chapitre 8 des Romains: «Ceux qu'il a destinés d'avance, il les a aussi appelés»
(v. 30). La communauté des élus est aussi la communauté des appelés.
Pierre est ici très proche de Paul13. «Le Dieu de toute grâce, qui vous a

appelés à son éternelle gloire en Christ, vous affermira...» (5,10). De sa

voix, qui est intrusion de la transcendance dans l'immanence humaine,
Dieu adresse vocation, et son appel fait passer des ténèbres à la lumière
(2,9); il transporte dans la sphère même de Dieu, qui, étant autre, nous rend
autres (1,15-16). Ainsi les chrétiens des cinq communautés d'Asie Mineure
sont caractérisés par l'appel reçu. Pierre rappelle que «vous avez été

appelés» comme pour dire: c'est votre condition merveilleuse, ne l'oubliez

1 ' W. Nauck, « Freude im Leiden, Zum Problem einer urchristlichen
Verfolgungstradition », ZNW 46 (1955), 68-80, établit une tradition judéo-chrétienne de la

joie dans la souffrance. 1 P en est l'une des expressions. A la tradition judaïque, née

dans la lutte des Macchabées, l'Evangile apporte une «entscheidende Wendung»: le

salut est présent, la souffrance est liée à la personne de Jésus. Fondée en Christ, la

joie du chrétien dans la souffrance n'est donc pas seulement une joie au sujet de

(Freude auf) la récompense finale: «Sie ist eine Freude über das im Glauben an
Christus empfangene Heil, in dem der zukünftige Lohn bereits gegenwärtig ist»
(76-77).

12 Voir à ce sujet J. Piper, «Hope as the Motivation of Love: 1 Peter 3,9-12»,
NTS26 (1979-1980), 212-231. «Foi qui regarde en avant» (2.14), l'espérance est «une
dimension nécessaire de l'existence chrétienne» (215). Elle ne nous conduit pas hors
des institutions de ce monde (217), mais elle modèle notre style de vie, que nous
façonnons sur l'avenir promis (230). L'espérance se démontre dans l'amour (216),
l'amour est motivé par l'espérance (231).

13 Le paulinisme de 1 P n'est pas programmatique ni polémique, mais «völlig
unprätentiös» (47), constate Brox, comm. cit., dans le chapitre de son introduction
consacré au sujet (47-51). Beaucoup de réminiscences, pas de dominance (50). Il y a

certes des «frappierende Berührungen» (51) entre 1 P et les pauliniennes, mais pas
de dépendance. Celle-ci passe par l'intermédiaire «kirchlicher „Schul"- und
Überlieferungs-Kontinuitäten» (51).



LA COMMUNAUTE DES CHRÉTIENS SELON I PIERRE 5

pas. Appelés à faire le bien — et à souffrir pour avoir fait le bien, s'il le faut
(2,20). Appelés à répondre par la bénédiction aux mauvaises intentions et

aux mauvaises actions (3,9)l4. Eis touto gar éklèthèté: dans les deux textes
cités où la formule se rencontre, elle cerne un comportement pratique: faire
le bien, ne pas rendre le mal pour le mal. L'appel de Dieu est donc à double
face: d'une part, il nous rend saints en nous transportant dans l'intimité
même de Dieu; d'autre part, il nous engage à vivre cet inouï compagnonnage

au niveau des réalités quotidiennes (1,15-16). L'appel de Dieu engage.
Loin de demeurer sur le plan intérieur de l'âme attentive à la sollicitation
divine, il pousse aux faits. Le kérygme devient parénèse13.

Gens de passage

En raison de ce double appel, Pierre qualifie les chrétiens d'étrangers. Il
les nomme ainsi dès les premières lignes de sa lettre, et lorsque, dans les
derniers mots, il situe à « Babylone» (5,13) l'endroit d'où il écrit son message, il
fait sans doute allusion à la même réalité: Babylone est la cité des hommes
en rupture de ban avec Dieu l6, et c'est dans ce milieu de contradiction et

d'opposition que se déroule l'existence chrétienne. Pour Pierre, la notion
des chrétiens «étrangers» n'est pas seulement au début et à la fin, mais au
milieu de son message. Au mot parépidèmoi de 1,1 vient s'ajouter en 1,17 le

nom paroikia qui indique le séjour provisoire, passager, et les deux expressions

se retrouvent jointes en substantifs de la personne dans l'exhortation
de 2,11, parakalô hôs paroikous kai parépidèmous. Cette fois-ci, ce n'est plus
une allusion seulement, mais une citation scripturaire, tirée de Genèse 23,

au moment où Abraham traite avec les Héthiens pour acheter la parcelle de

terre où il déposera la dépouille mortelle de sa femme Sara. Abraham, père

14 Piper, op. cit., n. 12, donne du verset une exégèse de détail aux pages 224-229.
Contrairement à nous, il rapporte le eis touto à l'héritage de la bénédiction, cela pour
ne pas faire de notre amour la condition du salut. Mais le poids des v. 8 et 9a est si

grand qu'il est difficile d'en faire abstraction au moment de lire 9b. Pierre ne veut-il
pas montrer le sérieux de l'engagement, le prix de la grâce?

15 E. Lohse, « Paränese und Kerygma im 1. Petrusbrief», ZNW 45 (1954), 68-89,
constate un décalage par rapport à Paul, lequel développe l'indicatif pour enchaîner

par l'impératif qui en découle. Pierre a coutume de placer la parénèse en premier et
de la fonder ensuite sur la volonté ou sur l'action de Dieu, ce qui est particulièrement
frappant pour les trois Hymnes christiques, 1,18-21 ; 2,21-25; 3,18-22. Mais l'essentiel
n'est pas l'ordre formel, c'est le lien interne: le kérygme engendre la parénèse, la
parénèse est issue du kérygme. « So findet die Paränese ihre eigentliche Verankerung,
indem sie auf das Kerygma zurückgeführt wird» (87).

16 Pour Goppelt, comm. ad loc, Babylone décrit ici Rome en tant que «endzeitliche

Weltmacht, von deren ideologischen Vertretern der Druck des Konformismus
ausging und die den ihre sittlich-religiösen Grundsätze in Frage stellenden Christen
die Rechtssicherheit versagte».



6 MARC E. KOHLER

du peuple, voilà, aux yeux de Pierre, la grande figure. Objet d'une vocation
reçue dans la foi, Abraham quitte le cadre familier de son pays sur la simple
promesse d'une nouvelle patrie. Et, précise l'Epître aux Hébreux, proche en
bien des points de notre lettre17, «c'est par la foi qu'il vint s'établir — le

verbe est paroikein! — dans la terre promise comme dans une terre étrangère,

habitant sous des tentes» — dans l'attente de la cité dont Dieu est

l'architecte (voir He 11,9-10). Il y a donc de nombreux points communs
entre le sort d'Abraham et celui des chrétiens auxquels Pierre s'adresse.
Comme lui, ils sont des appelés, que leur obéissance met en route. Comme
lui, ils se trouvent placés dans une situation qu'on pourrait nommer
délicate: ils sont dans un pays sans en être. Leurs maisons, au sens symbolique,
ne sont pas en dur; elles sont provisoires, à l'instar des tentes d'Abraham,
d'Isaac et de Jacob. Une distance s'est creusée entre eux et la société dont ils
font partie.

Inévitablement, cette distance s'exprime dans leur conduite — anas-
trophè, terme central de la lettre. Ils se débarrassent des tendances négatives
qui les ont marqués autrefois (1,14). La rupture est consommée avec la
vaine manière de vivre héritée des générations précédentes (1,18). Comme
le Christ a porté les péchés sur le bois, ils repoussent les péchés afin de vivre
pour la justice (2,24). Ils ne s'abandonnent plus aux licences proposées par
la vie sociale et culturelle de la cité, mais ils se comportent en constante
référence à la volonté de leur Dieu (4,2-4). Cette conduite, cela coule de

source, étonne, intrigue, énerve, irrite et finit par susciter une réaction d'ani-
mosité. Toutes les armes seront bonnes désormais, dont celles de la

médisance, de la calomnie, du blasphème (katalalein, épèréazein. blasphèmein,
2,12; 3,16; 4,4). Dans ces circonstances, on ne se sent pas nécessairement en
terriroire amil8.

17 E. G. Selwyn, dans son essai sur la relation entre 1 P et d'autres épitres néo-
testamentaires donné en appendice à son commentaire (77ie First Epistle of St-Peler,
London 19472), énumère les affinités entre les deux lettres, qu'il qualifie de
frappantes. Deux auteurs contemporains qui «breathed the same spiritual atmosphere»
(464), puisant aux mêmes sources de la liturgie, de la catéchétique et de la parénèse
chrétiennes.

18 Un regard sur l'usage du mot chronos, qui paraît quatre fois dans la lettre, est

révélateur. A propos de 1,20, K. Schelkle commente (Die Petrusbriefe, der Judas-

brief Freiburg i.B. 1961): «Jetzt ist letzte Zeit. Sie begann mit der in Christus geschehenen

Offenbarung und läuft von da an nur noch und rasch auf ihr Ende zu. » Le

chrétien est entré dans ce temps-là. Auparavant, c'était celui de sa vie païenne: il est

passé (1,20). Et maintenant, c'est celui de sa vie chrétienne. Il est limité. Pierre
demande de vivre dans le respect de Dieu «le temps de votre séjour passager» (1,17),
et en 4,2 il propose de soumettre à la volonté de Dieu « le temps qui reste à passer

pour vivre dans la chair». La façon de ressentir le temps — temps dernier, temps

passager (remarquez les deux oligon consolateurs de 1,6 et 5,10: vos souffrances
seront courtes), temps axé sur la gloire finale — nous rend aussi différents de ceux

qui s'installent dans le monde. La vie chrétienne est vraiment commandée par la

dynamique du provisoire.



LA COMMUNAUTE DES CHRETIENS SELON I PIERRE 7

Etrangers comme Abraham, au nom de l'appel reçu et de l'obéissance
vécue: or Abraham voyageur préfigure ces autres marcheurs en route vers

un pays qui serait enfin le leur. Gens de passage, les chrétiens vivent l'aventure

d'un nouvel Exode, avec ses hésitations et ses désagréments, certes,
mais aussi avec la certitude d'être accompagnés par le Dieu d'alliance, de

conseil et de promesse. Pas plus que le nom d'Abraham, il est vrai, ne figure
celui de Moïse. Sous-jacente pourtant et parfois apparente, l'épopée de la

marche dans le désert est là pour encourager les cœurs et les esprits, elle qui
a débouché sur la terre entrevue de loin l9.

Au sein du tissu social

Car il faut encourager, aider à assumer la situation de diaspora (1,1)
dans laquelle se trouvent les chrétiens. L'admettre, c'est accepter une
charge, mais aussi reconnaître la chance qu'offre cette réalité souvent si

pénible. La tentation serait le retrait sur une piété intime, le repli sur la serre
chaude du groupe fermé, qui ne serait dès lors plus en exode, mais en exil
volontaire! Car loin de signifier la sortie du monde, l'Exode est une marche

au sein d'un monde avec lequel on cherche le contact. C'est exactement le

mouvement inverse de la démarche des gens de Qumran: alors que leur
communauté — dans l'attente de l'ultime confrontation — se repliait dans

l'isolement et la solitude, la communauté chrétienne est restée dans la ville
de Jérusalem, pour gagner de là d'innombrables cités. En plaçant le mot
diaspora au début de sa lettre, Pierre ne fait donc pas une constatation
résignée. La dissémination des chrétiens répond au dessein de Dieu:
« Répandus parmi les hommes, vous êtes à pied d'œuvre, offerts à leur vue,
et tout dépend du spectacle que vous allez leur donner. Les options et les

engagements de votre existence seront autant d'arguments de persuasion ou
de dissuasion». Car ce qui est dit des épouses mariées à des païens (3,1s.)
est programmatique: ils seront «gagnés». A quoi? Au Christ qui sauve. Et
le deuxième passage qui a valeur de programme concerne tous les chrétiens:
«Vos bonnes œuvres feront que les païens loueront Dieu le jour de sa

visite» (2,12). Que cette visite soit le jour de conversion ou le jour du jugement

final, peu importe ici: ce qui compte, c'est que les chrétiens vivent au

19 M.-E. Boismard, dans son article du DBS 7 1966 sur 1 P, mène une démonstration

serrée pour prouver que la lettre est marquée par l'idée du nouvel Exode: « Les

chrétiens forment le nouveau peuple de Dieu, lié à Dieu par une alliance nouvelle
analogue à celle que Dieu avait conclue lors de l'Exode, au Sinaï» (col. 1431). Aux
nombreux arguments, dont certains sont discutables, mais qui, dans leur ensemble,

emportent la conviction, nous ajouterons l'observation de Goppelt, comm. cit.,

comme quoi, en 2,9, les citations d'Es 43,20s. viennent d'un passage annonçant le

second Exode.



8 MARC E. KOHLER

contact de la société, et pour elle20, afin qu'un jour monte vers Dieu une
louange unanime.

Spectacle à offrir, avons-nous dit. En effet, les deux passages cités

comprennent un mot hapax, participe aoriste une fois, présent l'autre; le verbe
épopteuein est tiré de la langue des mystères et signifie à la fois l'attention
soutenue et la joyeuse découverte. Donc, on ne se cache pas. On se met
même en vue. On fait en sorte qu'on soit le point de mire — au risque d'être
discuté, critiqué, menacé — mais avec la chance aussi, parfois, d'être
questionné sur le fond de ce qui paraît. Et alors, vous ajouterez l'explication
verbale au langage non-verbal de votre témoignage (3,15), et vous annoncerez
la raison de votre espérance... Dans son article sur la communauté
chrétienne face au monde, J. B. Soucek voit dans ce passage le but de la parénèse

pétrinienne — et par conséquent le but de toute l'épître. Le chrétien est

là, dit-il, pour apporter aux non-croyants, avec fermeté et courage, un
témoignage authentique, positif, convaincant21. Etudiant à son tour la
condition et la vocation des chrétiens en diaspora, M. A. Chevallier
constate que leur différence de foi et de morale ne les coupe pas de la
société; ils «y restent insérés ou plus exactement engagés au nom même de

leur foi », et s'ils sont mis à part, c'est pour servir « au sein même du tissu
social». Et l'auteur de conclure: « Le thème fondamental de l'élection a

20 Voir l'article de L. Goppelt, « Prinzipien neutestamentlicher Sozialethik nach
dem 1. Petrusbrief», in: Neues Testament und Geschichte (Mélanges O. Cullmann),
Zürich-Tübingen 1972, 285-296. Pour les Esséniens comme pour les chrétiens, il y a

commencement nouveau; il conduit à une nouvelle existence, qui aliène de la société.
Mais les conséquences tirées sont diamétralement opposées: chez les Esséniens, c'est
T« Emigration aus der Gesellschaft» (287) — «die Christen aber sollen gleich ihrem
Herrn unter die Menschen gehen und auch durch ihr Verhalten in Politik, Wirtschaft
und Ehe bekunden, dass Gott jetzt alle in ein heiles Menschsein führen will» (288).
Désormais, ils sont «den Institutionen in kritischer Verantwortung verpflichtet»
(287), le hypotassésthai apparemment choquant n'est pas soumission servile, mais

intégration: «Stellt euch in die jeweils für euch gegebenen sozialen Ordnungen
hinein und verhaltet euch ihren Spielregeln gemäss!» (290). Loin de conduire au

conformisme, le principe implique de nos jours l'action politique en vue d'un «
institutionelles Zurückdrängen des Unrechtes» (294). Brox, comm. cit., désapprouve une
telle exégèse, à laquelle il reproche son «anachronistische Suggestion». 1 P «spricht
deutlich die interne Sprache einer soziokulturell völlig unbedeutenden Minderheit».
Il s'agit de la « Bewährungsmöglichkeit der Christen im individuell-existentiellen
Sinn». Oubliant la «historische Differenz», Goppelt quitterait l'horizon de la 1 P

(17-18). Il nous semble au contraire que Goppelt, actualisant certes, est sensible au
thème de l'Eglise dans la société, qui faisait déjà problème, et combien, pour les

destinataires de 1 P. Sur le problème de l'actualisation, cf. l'article de M. A. Chevallier
«Comment lire aujourd'hui la première Epître de Pierre; de l'actualisation interne à

l'Ecriture à l'actualisation contemporaine» dans Lectio Divina 102 (n. 1).
21 Op. cit. (n. I). La «proexistence» exigée en parallèle à Mt 5,45, poursuit

l'auteur, exclut tant le retrait que la «hasserfüllte Gegenwart» (11). Loin de s'isoler,
la communauté chrétienne éprouve une «merkwürdig positive und hoffnungsvolle
Erwartung gerade im Blick auf die ausserchristliche Welt» (12).



LA COMMUNAUTE DES CHRÉTIENS SELON I PIERRE 9

permis à Pierre de comprendre la diaspora chrétienne non point comme
une contingente et déplorable condition, mais comme une nécessaire et

lumineuse vocation»22. Il est significatif, constatons-nous, que M. Soucek
écrive dans la revue «Communio viatorum» publiée dans un pays communiste

et que M. A. Chevallier ait parlé à un congrès penché sur le sort des

chrétiens dans un pays musulman. C'est dire que, plus nous serons, chez

nous, en situation post-constantinienne, plus la minorité chrétienne face à

une société cherchant ses références ailleurs trouvera dans la I P une
réponse à ses questions.

Cohésion dans la dispersion

Or voici l'une des réponses essentielles: s'il y a dispersion, il y a aussi

cohésion. Les chrétiens sont certes élus, appelés, étrangers, dispersés, mais
ils sont aussi ensemble, ils forment un ensemble, et la 1 P tient à désigner

par des termes collectifs «ceux qui sont en Christ», comme elle les nomme
dans les derniers mots de la missive (5,14). C'est ainsi qu'il est question du

troupeau, de la fratrie, de la maison, de la prêtrise, du peuple: tout un éventail

de termes dont chacun a sa coloration propre23 — n'est-il pas dit en 4,10

que la grâce de Dieu est multicolore? Cette diversité toutefois ne doit pas

nous empêcher de poser la question d'ensemble: si Pierre met un accent si

fort sur la communauté des chrétiens, il poursuit sans doute un but. Quelle
est son intention? Nous aimerions la déceler à l'aide du passage où
s'accumulent tout à coup, presque avec violence, certains de ces noms. Il s'agit de

la péricope 2,4-1024, dont nous allons définir la place et le rôle dans le

développement de la pensée au sein de la lettre2-\

Le problème des incroyants

La salutation 1,1-2 a fait une rapide allusion à la situation des chrétiens;
ils sont étrangers dans la dispersion. Mais le thème n'est qu'effleuré.
L'auteur leur montre la vie nouvelle qui leur est donnée: ils sont des gens

22 Op cit. (n. 6), 393 et 396.
23 Pour ne pas déborder le cadre imparti, nous nous concentrerons par la suite sur

les idées contenues en 2,4-10, que P. Sandevoir considère comme «le centre
doctrinal de l'épître» (Lectio Divina 102 (n. 1), 220 dans chap, intitulé « Un royaume de

prêtres?» sur I P 2,9).
24 Nous donnons à la n. 33 nos principales options exégétiques au sujet de ce

passage.

- Nous essayons par là de dépister ce que Brox, comm. cit., appelle «eine meist
übersehene Bedeutung» et de démontrer en suivant le détail du texte l'affirmation de

cet auteur: « Diese Aussagen haben eine bedrängte Christenheit darüber
aufzuklären, dass die von ihr erlebte Polarisierung zwischen den Christen als neuer
Gemeinschaft und den Ungläubigen unausweichlich ist» (95).



10 MARC E. KOHLER

d'espérance et de joie par l'intervention du Christ (1,3-5). Heureusement,
car leur foi est mise à l'épreuve, comme exposée au feu du creuset (1,6-9).
Mais qu'ils se réjouissent: les anges même leur envient la grâce que Dieu
leur fait (1,10-12). Grâce qui oblige: elle engage sur le chemin de l'obéissance

(1,13-16), volontiers accomplie au vu du prix que Dieu a payé pour
notre salut (1,17-21). Cette obéissance se fera dans l'écoute attentive de la
Parole, force de vie et gage de permanence (1,22-25), et c'est cette Parole de

Dieu qu'il faut désirer comme la nourriture qui fait croître (2,1-3).
En fait, qu'a-t-il été dit jusqu'à présent? Beaucoup sur le chrétien. Il

croit, espère, se réjouit. Sa vie n'est plus vide et vaine; elle se vit dans la
référence au Dieu Père et dans l'amour sincère des frères. Voilà le premier
son de cloche. Mais il en est un second, faible encore, et pourtant audible
comme une toile de fond sonore. La situation d'étrangers dispersés suppose
une société — dont on n'a rien dit. Les lypai et les peirasmoi, le dokimazès-
thai et le pyr suggèrent l'idée d'une résistance, d'un combat parfois serré,
douloureux. Mais encore une fois: des antagonistes qui vous mettent en

question, rien n'est dit...
Or après 2,10 — immédiatement après, aux v. Ils.26, Pierre en parle

ouvertement. Il donne d'abord le titre complet — le titre abrahamique —
aux chrétiens. Et il ajoute où ils se trouvent: parmi les païens, les èthnè: « Ils

vous calomnient, ils vous traitent en malfaiteurs. Mais aussi: ils vous observent,

comme s'ils attendaient tout de même quelque chose de vous. Et le but
de votre obéissance, c'est que votre action positive les amène à accepter
Dieu dans leur propre vie.» A partir de ces deux v. 11 et 12, véritablement
programmatiques, ces païens, présentés, sont là. Là dans les tables domestiques.

Empereur, gouverneur et population, maîtres compréhensifs et tordus,
maris incroyants, gens qui vous font du mal et il n'est pas bon de le rendre,

gens qui injurient et l'on répondra avec le sourire (2,13-3,12). Et plus
l'épître s'allonge, plus clairement ces autres prennent forme, menaçants,
certes, mais attachants aussi puisque les chrétiens sont appelés à être la

source de leur espérance (3,15).
Il y a donc avant et après 2,4-10 une nette différence: le monde ambiant

prend forme et l'on mesure par la suite tout le problème qu'il pose pour le

croyant. Par la suite? En fait, notre analyse nous rend attentifs au passage
même. Il forme charnière, et c'est à l'intérieur de ces versets que la modification

se produit. Les v. 7-8 parlent des incroyants qui butent contre la

pierre d'achoppement d'un Christ incompris. Pourquoi cette insistance au
moment précis où l'on définit ce que sont les croyants, les obéissants, ceux
qui construisent sur le Christ fondement? La question est mal posée, nos

26 Nous ne suivons donc pas Brox, comm. cit., pour lequel I P est formé, sans

grande suite dans les idées, de «von einander abgesetzten Blöcken und Teilen», une
des « Nahtstellen» — semblable à celle de 4,11/12 — se trouvant précisément entre
2,10 et 2,11. Voir 35, 35 n. 78 et 111.



LA COMMUNAUTÉ DES CHRÉTIENS SELON I PIERRE 11

remarques sur «avant-après» l'ont montré. Emaillèe de citations bibliques,
la réflexion de Pierre aux v. 7-8 exprime la préoccupation qui le guide dans
l'ensemble du passage 2,4-10: il y a nous, c'est entendu. Mais il y a les

autres. Qui sont-ils? Quelle est leur fonction dans le plan de Dieu? Une fois

que l'on aura jeté quelque clarté sur ce point27, on comprendra mieux qui
nous sommes et quelle est notre tâche. Il y a donc, pour parler le langage
d'aujourd'hui, une recherche d'identité dans ces v. 4-1028. Les chrétiens
cherchent à se définir — par rapport au monde étrange et inquiétant qui les

entoure, et dont la présence d'incompréhension et d'hostilité leur pose la

lancinante question de leur raison d'être au milieu de cette société. C'est

parce que ce problème de l'Eglise face au monde — du monde qui interroge

l'Eglise — est un souci si central, que la lettre accumule les expressions
de poids et charge la balance à l'extrême29: «Regardez, mesurez; c'est tout
cela que nous représentons vis-à-vis de Dieu et par conséquent à l'égard des

autres. Non pas contre eux, mais pour eux30. Car appelés à la lumière par la

miséricorde de Dieu qui nous fait basculer de son côté, nous avons à

rayonner dans les ténèbres ambiantes pour que cette lumière, se répandant,
gagne l'entourage. »

En d'autres termes, il n'y a pas d'Eglise en soi. L'Eglise existe en raison
de la tâche qu'elle accomplit dans le monde. D'un commun accord, les

fidèles alimentent leur foi et affermissent leur courage pour tenir bon dans

un monde qui choisit une voie opposée à la leur et, ensemble, ils se ressourcent

pour mettre leur entourage sur la piste de Dieu. Toutes les expressions

27 En fait, le problème n'est pas résolu — peut-il jamais l'être? Le mystère de
l'incrédulité demeure, et il continue à peser de tout son poids. Mais deux faits le
rendent supportable: Dieu est pour nous (nous ne serons pas détruits, 2,6b): nous
sommes pour eux (nous avons la tâche de rayonner la lumière reçue, 2,9b).

28 Dans ces versets — et dans l'épître en général, ainsi que le souligne
E. Cothenet dans Lectio Divina 102 (n. 1) (chap. «Les orientations actuelles de

l'exégèse de la première Lettre de Pierre», 41): «Comme dans les Pastorales, on
assiste dans la lre de Pierre non à un «embourgeoisement du christianisme» — le

mot est de Dibelius —, mais à une prise de conscience de son identité (Vous êtes le

peuple de Dieu) et à un effort d'insertion dans la société du temps, sans illusion
certes, mais non sans espoir (2,12).»

29 Pierre, qui cite souvent l'AT (dans le NT, seul l'Apocalypse le cite encore plus
fréquemment), concentre ici les rappels vétéro-testamentaires. Alors que la moyenne
de l'épître est environ d'une citation sur trois versets (104 v., 33 cit. — on peut hésiter
sur leur compte — introduites comme telles ou intégrées dans le texte), on compte 11

citations dans les 7 versets sur la maison spirituelle et le peuple élu, donc une
moyenne de l'A citation par verset. A lui seul, ce calcul révèle l'importance de cette
séquence dans la pensée de l'auteur.

30 Dans cette perspective, il nous est difficile de nous familiariser avec la vue de

Brox, comm. cit., pour lequel la différence et la distance du monde ambiant,
conséquences du croire et du faire des chrétiens, leur donneraient « die Aura des Elitären »

(112, voir aussi 101 : «... diese Art der elitären Selbstbestätigung...»).



12 MARC E. KOHLER

collectives qui figurent dans notre lettre — troupeau31, fratrie32, maison,
prêtrise, peuple —, Pierre les avance pour donner aux chrétiens la force de

résister et de rayonner. Dans le passage central de 2,4-10, nous relevons en

particulier les trois lignes de force que voici: la relation au Christ (a) fonde
une communauté à la fois solide et mobile (b) dans son engagement envers
Dieu et les hommes (c).

L'attachement au Christ

Le lien entre la communauté des chrétiens et Jésus-Christ est exprimé
avec force au début de la péricope 2,4-IO33 par l'image de la «maison
spirituelle» (2,5) fondée sur la «pierre vivante» (2,4). Tout commence par une

31 L'image du troupeau met l'accent sur une double relation: celle à Dieu et celle
à Jésus-Christ. La communauté des chrétiens appartient à Dieu, propriétaire du troupeau

(poimnion tou thèou, 5,2; cf. J. Jeremias, TWNT 6 490s.), et elle est rassemblée,
conduite, sustentée par Jésus-Christ, le Berger (2,25), le Souverain berger (5,4 —
nommé ainsi par rapport aux tâches pastorales des presbytres), le Surveillant de vos
âmes (2,25), ce mot exprimant non le contrôle implacable, mais la connaissance
intime de notre être et la volonté généreuse d'en prendre soin (cf. H. W. Beyer,
TWNT 2 611). Dans «une dynamique unique et fondamentale», le Berger nous
invite à la suivance (2,21/2,25): «La communauté chrétienne est le rassemblement de

ceux qui suivent leur Seigneur dans ses souffrances» (H. Goldstein, Das
Gemeindeverständnis des ersten Petrusbriefes, Diss. Münster i.W. 1973, 207, paru en abrégé a

Stuttgart en 1975, SBS 80).
32 Adélphotès (2,17; 5,9, hapax nt.), mot difficile à traduire en français, désigne les

«frères» (TOB), qui forment une «famille» (TOB, note). Voir aussi l'appel à la

«Philadelphie» (1,22) et l'invite à se montrer «philadelphes» (3,8). Enfants d'un
même Père (1,2), «enfants d'obéissance» (1,14), enfants «nouveau-nés» (2,2), les

chrétiens forment la familia Dei. Même sens à percevoir, sans doute, dans le mot
«maison» de4,17 (cf. la cit. de A. Schlatter, TWNT5 128 n. 29). Cette vie familiale
est caractérisée par le service réciproque (diakonein, 4,10): dans la communauté
chrétienne, organisme vivant, on s'accepte et s'apprécie, s'entraide et se soutient. Le
premier adélphotès se trouve dans la conclusion à la partie «étatique» du code de
soumission (2,17): la qualité des relations humaines au sein du groupe a un retentissement

à l'extérieur, la compréhension fraternelle est un argument en faveur de l'Evangile.

Le second adélphotès élargit la famille aux dimensions du monde (5,9): «Vous
êtes intégrés dans un ensemble qui vit la même aventure et qui partage la vôtre.»
Cette solidarité mondiale est une raison de plus de tenir bon.

33 En deux mots nos options exégétiques à son sujet: a) Avec Elliott, op. cit.

(n. 9), nous lisons le texte «à l'envers», Pierre partant des citations vt. des v. 6-10 et

les commentant d'avance dans les v. 4-5. Ainsi l'explication se trouve avant le fait
expliqué.

b) Avec E. Best, « I Peter 11,4-10 — A Reconsideration », NovTest 11 (1969), 270-

293, nous admettons que ce «fait expliqué» n'est pas donné de la façon d'un bloc
préétabli: Pierre travaille la matière et sa pensée progresse au cours des gloses mêlées

aux citations.
c) Dans le «commentaire préalable», v. 4-5, nous voyons, avec Elliott, dans le

mot oikos la notion principale; eis hiérateuma en dépend et lui est subordonné.



LA COMMUNAUTE DES CHRETIENS SELON I PIERRE 13

invitation34, celle de s'approcher35 du Christ, c'est-à-dire de «se mettre de

son côté», de «prendre parti pour lui», selon la paraphrase d'un récent
commentaire36. C'est choisir le bon parti, car le Christ est «pierre»37
vivante. L'auteur de la lettre médite ici les citations bibliques qui vont suivre
et qui ont pour sujet le thème de la pierre: il y a la pierre-appui, qui permet
de tenir bon (Es 28,16), la pierre méprisée et réhabilitée (Ps 118,22) et la

pierre-obstacle, qui fait tomber celui qui s'y heurte (Es 8,14). Chacune de

ces citations décrit la personne et l'œuvre de Jèsus-Christ. Jésus assure
l'existence de ceux qui lui font confiance. Méprisé, crucifié, il est déclaré

Seigneur dans sa résurrection. Mais il joue aussi un rôle séparateur puisque,
à partir de lui, s'opère dans l'humanité un clivage incompréhensible et

inquiétant38. La question se pose: laquelle de ces trois idées se trouve au

Comme le montre l'infinitif epexègètique anénégkai, le terme est introduit pour indiquer

la fonction exercée par ce groupe.
d) De même, le mot hiéraleuma ne nous semble pas dominer la série des quatre

expressions du v. 9, qui véhiculent toutes la notion de peuple et d'appartenance à

Dieu, la «communauté sacerdotale du roi» (TOB) dirigeant pour sa part l'attention
sur la fonction du peuple, qui est de servir Dieu. Il ne faut pas aboutir à une exégèse
où, par la prédominance attribuée à hiéraleuma, «alle anderen Bilder und Kategorien

des Abschnitts in einen priesterlich-kirchlichen Zusammenhang aufgesogen
werden» (Brox, comm. eil. 107).

34 Le participe du style parénétique a valeur d'impératif comme cela est communément

reconnu depuis l'article de D. Dalbe, paru en appendice au comm. cit. de
Selwyn.

35 D'où provient le mot? Pierre vient de citer le Ps 34,9. Or le mot «s'approcher»
figure dans ce Psaume, et ceux qui «viennent» sont «illuminés» (v. 6): Prosélthaté

pros auton kai phôttsthèlé. Ainsi s'expliquerait l'idée du passage des ténèbres à la
lumiere, qui survient au v. 9 de façon inattendue. En fait, la chose est préparée par le
début de la péricope: « Proches de lui, vous êtes placés dans sa sphère de lumière.»
K. R. Snodgrass, «I Peter 11,1-10: its Formation and Literary Affinities», NTS 24

(1977-1978), 97-106, étudie en détail comment « Ps XXXIV does play a formative
role in the composition of 1 Peter and especially of II, 1-10.» (102).

36 Brox, comm. cit.. ad loc.
37 L'introduction du terme liihos peut paraître abrupte. Snodgrass, an. cit.

(n. 35), essaie de l'expliquer ainsi: Es 8,12-14 est cité en 2,8 (pierre d'achoppement),
mais aussi en 3,14-15, où Pierre explicite le mot kyrios par ho Christos. Dans son
esprit, donc, «Seigneur» ou «Christ» est lié à la notion de pierre. Or cette association

d'idées joue au moment où Pierre, en 2,3, cite le Ps 34 avec la mention de kyrios.
Le lien est encore plus frappant, si, comme il est vraisemblable, chrèstos était lu
Chnstos. Nous aurions alors les deux séries inversées Chrislos — ho kyrios (2,3) et

kyrios — ho Christas (3,15), avec, les deux fois, la pensée implicite de la pierre (voir
102-103).

38 Au sujet du eis ho kai étéhèsan, voir M. A. Chevallier dans Lectio Divina 102,

art. cil. (n. 20), 145-146. Il pense que «l'auteur cherche à consoler ses lecteurs devant
une incrédulité qui les trouble et sans entrer dans les secrets de la volonté divine» et

donne de la phrase «l'adaptation pastorale» que voici: «C'est un mystère de Dieu
qu'il en soit ainsi».



14 MARC E. KOHLER

premier plan au moment où Pierre invite à se ranger du côté de Jésus-

Pierre? Nous constatons qu'au v. 4

— La pierre dont il est question est dite «vivante». En songeant au Ps 118

— et à l'interprétation que Jésus en a donnée en Me 12,1039 — il est

vraisemblable que l'auteur songe à la victoire de la vie remportée sur la

mort: Jésus est le Vivant — et le Vivifiant40.

— La même pierre est encore qualifiée de «choisie» et de «précieuse»,
deux adjectifs en provenance d'Es 28 cité par la suite. Les deux mots

marquent, eux aussi, l'intervention de Dieu: il a élevé son Fils abaissé

(ékléktos), il lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom (éntimos).

Ainsi, l'auteur insiste d'emblée sur le Christ victorieux et présent au nom
de sa victoire.

C'est au nom même de sa victoire que le Christ opère la suite décrite au

v. 5. Comment ne pas être sensible au parallélisme des mots? Il est «pierre
vivante» et, dans la mesure où, l'acceptant pour ultime référence, nous
entrons et demeurons en relation avec lui, nous sommes «pierres vivantes».
Un hôs mal compris pourrait suggérer qu'il n'y a que lointaine ressemblance.

Mais il s'agit ici du hôs qui décrit une qualité effective: «Vous au
même titre, vous en réalité, êtes pierres vivantes»41. Nous constatons donc
un fait: Christ fait de nous ce qu'il est en nous conférant ses propriétés42.
Car ce que nous avons établi quant à la vie concerne aussi les qualités que
l'auteur attribue au Christ selon la citation d'Es 28,16 (v. 6): elle lui dit que
le Christ est une pierre de valeur; de là découle notre valeur (hymin hè timè,

v. 7). La même citation, lue dans une optique semblable, affirme que le

39 J. Jeremias, TWNT 4 277-78, pense que l'on doit à Jésus lui-même d'avoir
interprété la parabole par le Psaume, faisant allusion à sa parousie qui couronnerait
comme une pierre finale la construction de la communauté eschatologique.
J. Schlosser (Lectio Divina 102 (n. 1), art. «Ancien Testament et christologie dans la
Prima Petri ») pense que Pierre place les trois pierres des v. 7-8 sur le même plan
(donc Ps 118,22 Es 8,14) dans le sens d'une «sotériologie inversée» (82). Mais au

v. 4 il y a antithèse: rejet de la pierre par les hommes, élection de la pierre par Dieu.
Le parallélisme v. 4/v. 7 recommande d'opter pour une acception positive de la «tête
de l'angle» du v. 7.

40 Selon l'expression de J. C. Plumpe, « Vivum saxum. Vivi lapides. The Concept
of « Living stones» in Classical and Christian Antiquity», Traditio 1 (1943), 1-14,

Christ est «living and the source of all life» (9).
41 C'est le «has der wirklichen Eigenschaft», que nous trouvons déjà en 1.19:

Christ a vraiment la qualité de l'agneau sans tache, en 2,2: les chrétiens sont vraiment
des enfants nouveau-nés — et qui revient déjà en 2,11 : leur situation est réellement
celle d'étrangers (diet. W. Baler, ad voc).

42 A. Vanhoye (Lectio Divina (n. 1), art. « I Pierre au carrefour des théologies du
Nouveau Testament») distingue d'abord «la demarche d'adhésion au Christ», puis,
dit-il dans une formule heureuse, «l'adhésion au Christ produit l'assimilation au

Christ», grâce au «dynamisme spécifique de l'existence du Christ» 126-127).



LA COMMUNAUTÉ DES CHRÉTIENS SELON I PIERRE 15

Christ est pierre élue. Par conséquent, nous sommes «race élue» (gènos
éklékton, v. 9, citant Es 43,20). Nous arrivons donc à la série:

Il vit — nous vivons
Il vaut — nous valons
Il est choisi — nous sommes choisis.

Et il n'y a pas là simple juxtaposition, mais relation de cause à effet:

Le Vivant nous vitalise
De valeur, il nous valorise
En lui, l'Elu, nous sommes élus.

Pour que l'effet se déploie, toutefois, une condition est requise. L'invitation

à s'approcher est suivie de l'exhortation à s'édifier, oikodomeisthé^. A
l'indicatif — il est la Vie et il la donne — s'ajoute donc l'impératif:
« Ensemble, attelez-vous à la tâche de l'écoute du Christ et d'un engagement
qui reproduise ce qu'il a vécu. Hommes de choix, de valeur et de vie,
employez-vous à imiter le modèle — I'« hypogramme » dont parle 2,21 — et
à suivre ses traces», comme le dit, dans une rapide succession d'images, le

même verset.
C'est donc une double analogie qui apparaît entre le Christ et nous.

D'une part, c'est lui qui nous «analogise» en nous rendant semblables à lui,
et de l'autre, c'est à nous de devenir analogues à la façon dont il a existé

parmi nous. Ce sont là la grâce et son sérieux.

En place et en route

Vivante et vivifiante, la «pierre» dont nous nous approchons donne un
appui solide. Sur le plan architectural, il est certes malaisé de la localiser et

nombreuses sont les conjectures44. Il n'en demeure pas moins que l'idée de
l'établissement ferme et fort se trouve dans le texte. Quel que soit le modèle

que Pierre ait eu sous les yeux45, il a tenu à transcrire les mots sur la non-

43 Qui édifie? Est-ce notre affaire ou celle de Dieu? L'un et l'autre sont également
vrais, et Schelkle, comm. cit., dit que, pour des expressions néotestamentaires
semblables, il est impossible de trancher, « indem die Aussage über das Werk Gottes
zugleich Aufforderung an die Kirche ist, dieses Werk zu verwirklichen » (58).

44 Sans doute faut-il se représenter la pierre qui, posée en début de construction,
indique l'emplacement et l'orientation de l'édifice: «Der Gründungseckstein, der
Lage und Richtung des gesamten Fundamentes bestimmt» (221), selon la définition
de K. Th. Schäfer, «Zur Deutung von akrogòniaìos Eph. 2,20», in: Neutesiament-
liche Aufsätze (Mélanges Joseph Schmid), Regensburg 1963, 218-224.

45 J. Schlosser, Lectio Divina 102 (n. 39), établit la «concordia discors existant
entre la LXX et la 1 P», tend à écarter la dépendance de Pierre d'une variante
proche de la LXX et opte finalement — avec un «peut-être» — pour un arrangement

de la LXX par l'auteur de 1 P (77).



16 MARC E. KOHLER

confusion, incluant dans sa citation d'Esaïe le joyeux ou mè kataischynthè.
Ainsi, le Christ-Pierre garantit l'édifice, il en assure l'existence. Qui s'en

remet au Christ est sûr de son affaire, et comme la multiplicité des lithoi
forme un tout (oikos, v. 5), c'est l'ensemble de la communauté qui trouve en

Christ son assise. Aucune secousse ne l'ébranlera au point de la faire
s'écrouler. Cela, ne n'oublions pas, étant affirmé à l'égard de ces «premiers
témoins de l'Evangile» qui «étaient, dans leur immense majorité, des gens
humbles et modestes, des petits, des opprimables»46.

Mais cet accent mis sur la fermeté ne doit pas nous faire perdre de vue

un autre aspect, rarement mis en évidence dans les explications du
passage47 malgré le fait qu'il répond à une préoccupation de notre époque. Des

pierres vivantes s'approchent de la Pierre Vivante pour se constituer en un
ensemble: l'image n'est pas statique, mais dynamique. Il n'est pas question
d'une forme rigide, donnée une fois pour toutes. En fait, cette « maison » est

un chantier. Il s'y opère un processus. C'est le lieu d'une croissance avec

toutes les évolutions et les transformations que le terme implique. Une

observation exégétique prouvera le bien-fondé de cette « lecture
dynamique»: l'idée d'un mouvement, d'une progression se trouve déjà au seuil
de notre péricope: auxèthèté, v. 2; le lait de la Parole assure le développement48.

Or il n'y a pas rupture de la pensée d'une section à l'autre, mais une
transition en douceur. Car les verbes dominant la suite sont, eux aussi, de

mouvement: il s'agit de «s'approcher» (v. 4) et de «s'édifier» (v. 5). Cela

signifie à nos yeux que l'idée de la croissance, se poursuivant dans notre

passage, imprègne l'image de la construction.
La stabilité dans la souplesse est encore exprimée d'une autre façon. La

maison du v. 5, de même que les offrandes mentionnées au même verset,

sont qualifiées de «spirituelles». Faut-il renoncer, avec le dernier commentaire

paru, à en découvrir le sens précis et supposer que, peut-être, Pierre

tente d'indiquer ainsi le caractère métaphorique de la maison et des
sacrifices49? Il est sans doute possible de pousser la précision. Dans la salutation,

Pierre cite l'Esprit et le voit dans la fonction de sanctificateur (1,2). Par

l'Esprit, Dieu agit, il met de son côté, il rend semblable à lui et il n'a de

cesse que tous les recoins d'une vie soient mis à sa disposition. La maison

spirituelle, dans cette perspective, serait la communauté où Dieu n'arrête

46 C. Lepelley, Lectio Divina 102 (n. 3), 63.
47 J. Schlosser, Lectio Divina 102 (n. 39), par exemple parle de «l'image statique

d'un édifice», le «mouvement dynamique» n'entrant enjeu qu'au moment où Pierre
parle «d'une activité d'offrande» (128).

48Goppelt, comm. cit., souligne à ce propos: «Christliche Existenz wird
durch dieses Bild als Prozess gekennzeichnet» (136). Nous ajoutons: processus
individuel selon 2,2, processus collectif d'après 2,4ss.

49 Brox, comm. cit., 98.



LA COMMUNAUTE DES CHRÉTIENS SELON I PIERRE 17

pas d'agir. Produite par son élan, elle est le fruit de sa force50, et elle compte
sur cette force pour les tâches de tous les jours — ces gestes précisément
nommés thysiai pneumatikai, actions que Dieu, sans cesse, inspire et
soutient.

Or l'assurance émanant de l'image de la maison spirituelle fondée sur le

Christ et mue par l'Esprit est aussi prodiguée par les citations finales du

passage 2,4-10, où Pierre introduit la notion de peuple31.
Il le fait avec une force remarquable, alignant quatre titres dont chacun

vaut son pesant de gloire: «Mais vous êtes la race élue, la communauté
sacerdotale du roi, la nation sainte, le peuple que Dieu s'est acquis» (v. 9).
Dans cette succession si serrée et si dense, Pierre exprime l'étonnement et la

joie causée par ce prodige: au sein d'un monde fermé à Dieu, des hommes
et des femmes de toute origine et de tout genre52 se sont ouverts à lui et ils
forment désormais un tout cohérent qui lui appartient en propre. On remarquera

que l'ordre des citations divise le texte d'Es 43, dont les deux termes13

entourent les titres tirés d'Ex 19,6. Peu importe que cet agencement remonte
à Pierre ou qu'il l'ait trouvé tel quel dans une chaîne de citations. Dans

l'arrangement donné, la mention de l'élection vient en premier. Or l'élection

du Christ joue un rôle capital dans le début du passage (v. 6, v. 4).
Pierre rappelle ainsi que le peuple élu (génos éklékton) est élu au nom du
Christ élu (lithos éklékton), que l'élection du peuple a lieu à travers celle de

Jésus-Christ. C'est en souligner le caractère irrenversable et irréversible —
thème repris par la citation finale en provenance d'Osée: auparavant, il y
avait des gens voués au néant parce que livrés à eux-mêmes. Maintenant,
par la seule intervention de Dieu, il existe un peuple qui est le sien54. Si

MIJ. Schlosser, Lectio Divina 102 (n. 39), explique ainsi le terme pneumalikos:
« La nouvelle habitation divine est l'œuvre de l'Esprit de Dieu, actif dans la résurrection

du Christ (cf. 3,18)» (127).
Sl C'est la pensée maitresse qui commande toute la fin de la section (9-10).

F. CoLECCHiA, «Rilievi su 1 Piet. 2,4-10», RivBiblli 25 (1977), 179-194, souligne le
rôle de synthèse du v. 10 qui rappelle «il tema fondamentale di tutto lo sviluppo»
(v. 9-10), le «Popolo-di-Dio» (181).

32 Tout en reconnaissant l'unité de la pensée, qui réside dans la notion de peuple,
Uoppelt relève dans les différents vocables les connotations suivantes: génos marque
l'origine, élhno.s a trait aux habitudes et laos est en rapport avec le but. 11 faut ajouter
que hiéraleuma. avec son fort accent corporatif, véhicule aussi l'idée de la fonction. Il
désigne «un insieme di uomini destinati a compiere una determinata funzione»
(Colecchia, op. cit. (n. 51), 182).

33 Laos eispéripoièsin ne se trouve pas mot à mot chez le prophète; eisperipoièsin
pourrait rappeler Malachie 3,17. Sur la fonction de cette partie de citation en fin de
série, cf. n. 57.

54 La critique note avec quel naturel Pierre reporte sur les chrétiens des déclarations

à l'origine destinées à Israël: « Le regard de l'auteur est concentré sur le fait
chrétien, sans nuance polémique à l'égard du judaïsme» (P. Sandevoir,
Lectio Divina 102, art. cit. (n. 23) 228).



18 MARC E. KOHLER

Dieu a fait cela, comment pourrait-il abandonner son ouvrage? Il soutient
les siens et il les conduit.

Les sources auxquelles sont puisés les termes-clés du v. 9 ont sans doute
leur mot à dire ici. Au centre du groupe, « sacerdoce royal » et « nation
sainte» viennent tout droit du livre de l'Exode (Ex 19) et de son cœur: la

séquence sur l'alliance au Sinaï. Les deux expressions du premier Exode
sont encadrées, comme nous l'avons observé, d'expressions tirées
d'Es 43,20s. — un passage qui annonce le nouvel Exode. Ainsi, le peuple de
Dieu est en route dans ce monde sous la conduite de son divin guide. Nous
retrouvons ici le dynamisme constaté tout à l'heure. Des hommes, des

femmes, sont devenus le Peuple de Dieu et ils le demeurent. Mais en tant
que tel, ils ne restent pas sur place. Ils sont en mouvement; ils progressent.

Envers Dieu et ies hommes

Il s'agit de «passer du croire au vivre»53. Or tout son effort pour
rappeler aux chrétiens la grâce et la force de la communauté, Pierre le poursuit,
nous l'avons souligné, en faveur de témoins menacés par l'hostilité de leur

entourage et tentés par le découragement. Il faut donc leur montrer « le lien
entre leur foi et leur vie». C'est encore à cela que s'emploie le passage
2,4-10. Il ne dit pas seulement ce qu'est la communauté. Il ajoute, et c'est

essentiel, ce pour quoi elle est.

Tant dans le groupe de citations que dans le commentaire préalable,
nous trouvons une proposition finale: le hiéraleuma est formé pour «offrir
à Dieu par Jésus-Christ des sacrifices spirituels agréables»56 (2,5, proposition

a); Dieu s'est acquis le peuple «afin que vous annonciez les vertus de

celui qui vous a appelés des ténèbres à son admirable lumière» (2,9, proposition

b)57.

55 L'expression — comme celle de la citation suivante — nous vient de l'étude de
F. Bovon, «Foi chrétienne et religion populaire dans la première Epître de Pierre»,
in: ETR 53 (1978), 25-41, 39.

56 C'est la traduction proposée par J. Blinzler, « Hiéraleuma. Zut Exegese von
1 Petr 2, 5 und 9», in: Episcopus (Mélanges Cardinal M. v. Faulhaber), Regensburg
1949, 49-65.

57 Etant entendu que ce qui est dit ici du « peuple», laos, l'est au même titre de la
«communauté sacerdotale», hiéraleuma, nommée en deuxième position dans la
chaîne du v. 9. On ne peut opposer le «peuple» (avec une tâche missionnaire) au
«sacerdoce» (avec une fonction cultuelle). Au v. 9, il s'agit quatre fois du peuple de
Dieu et de sa double tâche de service divin (impliqué dans le mot htèrateuma) et de

témoignage rendu à la lumière (exprimé dans la phrase avec hopôs). C'est même

pour que cette subordonnée finale vienne conclure toute la série qu'à notre avis,
Pierre a séparé Es 43,20-21 en deux et placé la deuxième partie en fin de phrase. Pour
plus de détails, on se reportera à l'étude de P. Sandevoir, Lectio Divina 102 (n. 23),



LA COMMUNAUTE DES CHRÉTIENS SELON I PIERRE 19

Deux formules donc pour décrire la raison d'être de la communauté
chrétienne. La première a) puise aux sources du langage cultuel, la seconde

b) emploie des termes missionnaires. Mais la critique n'est pas unanime à

discerner pour autant deux mouvements. En effet, sous l'impression du mot
hiéraleuma, auquel on attribue un poids démesuré, a) et b) sont parfois
ramenés à la démarche liturgique58. Ou alors, on est impressionné par la

place de b), qui apparaît comme une sorte de conclusion, et la mention des

sacrifices spirituels en a) est lue dans la ligne de b): les deux propositions
décriraient alors la proclamation de l'Evangile au monde, par action
verbale ou non verbale59.

Mais les deux phrases ne se recouvrent pas, ni dans l'un, ni dans l'autre
sens. Car de l'une à l'autre, la pensée progresse. Discret, certes, mais
évident, un élément nouveau fait son entrée en b): le monde. Au fil du

discours, les incroyants sont apparus, et avec eux a surgi le problème que pose
leur présence. La mention des ténèbres en b) y fait allusion. Les chrétiens
sont lumière, et ils le sont pour briller dans l'obscurité. Ils ont donc une
tâche en face du monde, à son intention, pour son bonheur: celle de

rayonner afin que les ignorants de la grâce comprennent qu'ils ont obtenu
miséricorde.

Si nous revenons à a), nous sentons combien tout y est centré sur Dieu.
Bien sûr, le monde n'y est pas absent puisque le Dieu de l'Eglise est le Dieu
du monde et que le monde est la raison d'être de l'Eglise. Le mouvement,
en a), n'en va pas moins vers Dieu. Que ce soit louange et prière ou

qui conclut à la prééminence de la notion de peuple au v. 9 (avec Elliott) et au caractère

collectif du mot hiéraleuma (avec Cerfaux): «C'est toute la communauté, en

corps, qui est sacerdotale de manière indivise » (228). Dans son comm. cit. et
particulièrement dans l'excursus «Zur Nachgeschichte...» (108-110), Brox montre fort bien
comment les problèmes du sacerdoce universel ou du sacerdoce ministériel, étrangers
au texte, en ont souvent faussé l'interprétation.

58 Boismard, art. cit. (n. 19), est un exemple type de ce courant d'interprétation.
Le prosérchésthai de 2,4 suit le Ps 34, devenu plus tard partie de la liturgie eucharistique.

Il s'agit dès lors de « s'approcher de la table eucharistique pour y recevoir le

corps et le sang du Christ» (1426). Quant à Yéxangéllein de b), il exprime l'action de

grâces prononcée lors de l'eucharistie.
59 Elliott, op. cit., est un représentant classique de cette explication. Il rappelle à

propos de a) les passages du NT où le mot de «sacrifice» est pris dans un sens large:
le don de soi (Rm 12,1), les dons matériels (Ph 4,18), les gestes d'amour (He 13,16), la

louange (He 13,15), les convertis gagnés à un effort missionnaire (Rm 15,16). De là, il
est facile de voir en a) une image pour l'engagement du chrétien appelé par son anas-
trophè et son agathopoïia à rendre témoignage devant les païens: «Les sacrifices ne

s'appliquent pas à une activité cultuelle dans le sens étroit, mais à des actes d'obéissance

— témoignage par la conduite et la prédication» (168). Ainsi, le sens de b) est

déjà lu en a), b) n'apportant rien de nouveau.



20 MARC E. KOHLER

conduite et bien-faire, il s'agit d'un culte individuel et commun rendu à

Dieu, but de toutes nos visées.

Ainsi se dessinent, chacun à sa place, les deux mouvements de l'existence

chrétienne: ensemble, on vit pour Dieu, se rapportant, dans une
offrande continuelle, à celui qui est venu s'offrir à nous. C'est un temps;
mais il n'est rien sans le second, celui de la sortie60 dans le monde par
laquelle la Bonne Nouvelle se répand au-dehors.

La tâche — le privilège — est donc double:

— la communauté des chrétiens existe pour Dieu en vivant en fonction de

lui la vie reçue de lui,
— la communauté des chrétiens existe pour le monde au sein duquel elle

est témoin de Sa lumière.

Conclusion

L'Ecriture, pour G. Ebeling61, est expérience devenue texte, un texte
appelé à son tour à déclencher l'expérience. Nous avons étudié l'expérience
dont 1 P est l'expression: c'est la situation d'hommes et de femmes rejoints
par le faisceau lumineux de l'Evangile et qui, conscients d'être choisis par
Dieu, heureux d'être appelés par lui, vivent leur existence en référence au
Christ Lumière. L'étonnement, voire l'inquiétude que suscite leur comportement

tourne à la résistance, à l'agression. Cela fait mal. Va-t-on céder et

finir, en s'alignant, par faire comme les autres? L'enjeu — que ces autres

parviennent à louer Dieu! — est trop important; il s'agit de tenir bon. A
côté d'arguments de taille, tel celui du Christ souffrant dont la suivance

implique la souffrance, ou de parénèses incisives sur une conduite non de

compromission mais de mission, Pierre rappelle le fait communautaire, ses

divers aspects, ses dimensions. Certes, les chrétiens sont disséminés dans un
monde qui leur est de moins en moins familier. Mais ils le sont pour mieux
l'atteindre. Et pour bien l'atteindre, qu'ils se souviennent de leur identité
commune: le Berger rassemble son troupeau, un même Esprit rend la fratrie
servante et solidaire, sur la Pierre d'assise et d'orientation, on est bâti — on
se bâtit — en un tout cohérent. Il y a solidité et mobilité de cette communauté

engagée dans sa double tâche de service divin et humain.
Voilà l'expérience d'alors, appelée à déclencher l'expérience de maintenant.

Quelle sera-t-elle? Tout dépend des situations. Certaines communautés

s'interrogeront sur leur vocation et sur leur espérance. Partent-elles

60 On remarquera le préfixe èx de éxaggéllein qui marque bien qu'on sort et que
l'annonce se répand au-dehors; c'est ainsi que le définit le dictionnaire de W. Bauer,
suivi en cela par J. Schniewind dans le TWNT I 68: «weit hinaus verkünden».

6i G. Ebeling, «Schrift und Erfahrung als Quelle theologischer Aussagen»,
Z77iK 75 (1978), 99-116; voir 114.



LA COMMUNAUTE DES CHRETIENS SELON I PIERRE 21

du fait que «Dieu a intégré les hommes dans sa relation au Fils»62?

D'autres se demanderont si la menace de l'inconfort ne les a pas menés au

repli sentimental ou à la dureté d'un dogmatisme tranchant. A l'opposé,
d'autres poseront la question de leur dynamisme issu, oui ou non, d'un
enracinement en Christ63. Tout cela non pas en théorie, mais très concrètement

dans le détail de la situation donnée. Quand l'Ecriture agit en déclencheur,

les expériences abondent.

62 F. Bovon, op. cit. (n. 55), 41.
63 «Freiheit ohne Christus ist Selbsttäuschung», rappelle K. Philipps à la fin

de son étude Kirche in der Gesellschaft nach dem ersten Petrusbrief, Gütersloh 1971,
70.


	La communauté des chrétiens selon la première épître de Pierre

