Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1981)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 423-428

BIBLIOGRAPHIE

EmiLio Brito S. J., Hegel et la tdche actuelle de la christologie, (Le Syco-
more), Paris, Lethielleux, 1979, 394 p.

Ce livre, écrit par un théologien jésuite, est la version allégée d'une thése de doc-
torat de Louvain, consacrée a I’ensemble de la christologie de Hegel. L’auteur se pro-
pose de publier par la suite les parties plus techniques de sa thése, comportant un
commentaire exégétique suivi des textes christologiques hégéliens. — L’ouvrage com-
prend deux parties centrales. Dans un premier temps, 'auteur analyse la forme et le
contenu de la christologie, en se basant sur I’apport de Hegel. Aprés avoir soigneuse-
ment distingué les trois modéles christologiques de Hegel — la christologie historique
des Legons de Berlin, la christologie subjective de la Phénoménologie et la christologie
absolue de I’ Encyclopédie — E. Brito relit les projets christologiques contemporains a
la lumiere de la synthéese hégélienne et réussit sans trop de peine a les classer: christo-
logies de la subjectivité (Bultmann et Rahner), de I'histoire (Pannenberg et Molt-
mann), de 'absolu (Balthasar et Barth); il laisse entrevoir — trop rapidement —
qu’une meédiation de ses différents modéles présupposerait une combinaison nou-
velle de I'analogie thomiste et de la dialectique hégélienne (cf. les travaux de L. B.
Puntel). La suite de la premiére partie permet a I'auteur de donner forme a sa thése
centrale: les trois thémes de la christologie, son contenu, sont I'incarnation, la mort
du Christ, sa résurrection, complexe thématique que Brito s’efforce ensuite d’élucider
dialectiquement a l'aide de la triade hégélienne Logique-Nature-Esprit. — La
deuxiéme partie de 'ouvrage tente de dépasser les alternatives ruineuses qui traver-
sent la christologie moderne et contemporaine: Jésus de ’histoire ou Christ de la foi;
christologie et sotériologie; christologie de bas en haut et christologie de haut en bas.
L’auteur témoigne d’une connaissance tres fine et précise des débats théologiques
actuels et souligne sans cesse les ponts qui rattachent la perspective hégélienne a celle
des principaux auteurs contemporains; on notera notamment la parenté qu’il par-
vient a dégager, non sans nuances, entre Hegel et Bultmann; la préférence qu’il
accorde au Moltmann du Dieu crucifié par rapport a la perspective trop résurrection-
nelle d'un Pannenberg; la confluence observée a juste titre entre Hegel et le Pannen-
berg de «Christologie et théologie», ou la notion spéculative de «cercle de la vie
divine» permet de dépasser I'opposition antérieure (dans I’ Esquisse d’une christo-
logie) entre la christologie « von unten» et la christologie «von oben». L’ouvrage se
termine par une méditation ardue sur ’Absolu hégélien, en dialogue notamment avec
Schelling et Holderlin. — Ce livre vient compléter nombre d’autres études sur Hegel
(Kiing, Guibal, Chapelle, Bruaire, Léonard), habitées par le souci de revitaliser la
réflexion dogmatique contemporaine par I'apport du sang neuf hégélien. Tout en en
appréciant la rigueur et la cohérence, je me demande toutefois si un tel pari prend en
compte 'aprés-Hegel (de Marx a Nietzsche, de Kierkegaard & Merleau-Ponty). La
théologie doit-elle vraiment se comprendre comme discours sur ’Absolu? N’est-elle
pas bien plutét référence finie, limitée, située, a une Parole historique, confrontation
existentielle et sans cesse reprise avec le visage fragile et la trace voilée de Dieu?
N’appartient-il pas aussi a la tache d’une théologie post-hégélienne de dire non a
cette tentation de I’Absolu et du discours clos, du systéme, qui semble tellement fas-
ciner une certaine théologie catholique contemporaine? Une authentique theologia

Théoloy
contem,



424 BIBLIOGRAPHIE

crucis ne nous oriente-t-elle pas vers I'aveu d’'un manque, d’une faiblesse, bien plutdt
que vers la quéte éperdue d’une plénitude, d’une totalité? J'ai conscience que ces
questions ont déja été posées face a 'entreprise hégélienne, et qu’elles sonnent de
plus trés typiquement protestant. Mais le débat cecuménique ne passe-t-il pas aussi
par cette confrontation radicale?

DEeNIS MULLER

ANDERS NYGREN, Sinn und Methode. Prolegomene zu einer wissenschafili-
chen Religionsphilosophie und einer wissenschaftlichen Theologie, Got-
tingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1979, 478 p.

La publication — posthume — en traduction allemande de la philosophie de la
religion du Suédois Anders Nygren (auteur, entre autres, d’Eros et Agape) nourrit la
discussion, en Allemagne, sur la scientificit¢ — le fondement scientifique — de la
théologie. Nygren soumet 'actualisme kérygmatique de Bultmann et I'ontologie du
symbolisme de Tillich a une critique visant a démontrer I'insuffisance méthodolo-
gique des instruments logiques et linguistiques. Sa philosophie analytique, dans le sil-
lage de G. Frege et L. Wittgenstein, le conduit & postuler des révisions profondes par
rapport a I’herméneutique régnante inspirée par Heidegger. Il faut, selon Nygren,
laisser la religion elle-méme parler pour savoir ce qu’est son probléme. La philoso-
phie de la religion a pour tache de clarifier, du point de vue logique et linguistique, le
contexte dans lequel s’effectue le comprendre. Sa méthode est une «logische Voraus-
setzungsanalyse ». La méthode de la théologie (science systématique) est en revanche
celle de la « Motivforschung», de la « Motivanalyse», le contenu d’un énoncé ne
recevant son sens que de son propre motif. Les deux analyses, bien que se situant a
des niveaux trés différents, donnent ensemble une idée claire du vrai sens d’'un
énonce. Ce sens se construit a condition de respecter le « Gedankenzusammenhang».
U. Asendorf, qui a signé I'avant-propos, se plait par ailleurs a relever des paralleles
structurels avec la philosophie de P. Ricceur. — Les réflexions de Nygren auront-elles
I'impact que pronostiquent ses éditeurs? Il se pourrait plutdt qu’on en ait vite assez
de ces jeux apologétiques (intéressants et importants, j’en conviens) vendus sous |’éti-
quette — impérative! — de «responsabilité de la théologie a I’égard d’elle-méme ».

KLAUSPETER BLASER

MARCEL NEUSCH, BRUNO CHENU, Au pays de la théologie. A la découverte
des hommes et des courants, Paris, Le Centurion, 1979, 198 p.

L'intention de ce petit ouvrage est bienvenue: mettre la théologie a la portée du
plus grand nombre possible de lecteurs. On sait, en effet, que se manifeste
aujourd’hui un large regain d’intérét pour la théologie. Mais quand on ne fait pas
partie des initiés, comment se retrouver dans le paysage théologique, avec ses lignes
contrastees et ses multiples versants? En offrant un panorama des différents théolo-
giens et des différents courants qui marquent la période contemporaine, répondent
les auteurs. Leur ouvrage consiste donc en une présentation rapide d’une vingtaine
de théologiens. Du passé, il en retient quatre (Irénée, Augustin, Thomas d’Aquin et
Luther) pour I'importance de leur influence, avant d’en venir a la théologie contem-
poraine proprement dite. La sont passés en revue un large échantillon des théolo-



BIBLIOGRAPHIE 425

giens les plus significatifs, tant catholiques que protestants (Barth, Bultmann, Chenu,
Teilhard de Chardin, Rahner, Congar, Kdsemann, Moltmann, Kiing, etc.). Paralléle-
ment, on trouve quelques chapitres consacrés a des périodes marquantes (début du
siecle, réveil catholique, Vatican I1, etc.) ou a des courants d’influence (sécularisation,
hermeéneutique, théologies de la libération, philosophies du soupgon, tendance de la
théologie orthodoxe actuelle, etc.). Tous les chapitres comportent la méme structure:
apres la présentation du théologien ou du courant, on passe a un fragment de texte
réputé significatif et a quelques indications bibliographiques. — Cet ouvrage sera
sans doute utile & des non-initiés. On regrettera néanmoins qu'il introduise subrepti-
cement des jugements de valeur non étayés mais bien orientés... Par exemple, pour
les auteurs, si Bultmann a subordonné le message chrétien a la philosophie de Hei-
degger, en revanche, il va de soi que Thomas d’Aquin a su plier Aristote a la Parole
de Dieu!

MARC-ANDRE FREUDIGER

ANDRE PERY: La Parole et les mots. Journal d'un pasteur 1976-1979 (I'Evan-
gile dans la vie 1), Genéve, Labor et Fides, 1980, 263 p.

Dédié a Jacques Chessex, ce livre est avant tout la tentative d'un homme de se
distancer de I'image littéraire du pasteur (calviniste). Ainsi, au fil des pages, tout en
décrivant son quotidien, André Péry n’hésite pas a se livrer. «Je n’aime pas qu'un
homme s’exprime comme un pasteur qui serait accidentellement un homme. Ce qui
m’intéresse, c’est la parole d’'un homme qui se trouve étre un pasteur.» Aussi
’homme se dévoile principalement au travers de ses lectures dont 1l cite de trés/trop
nombreux passages, s’eXpose en partageant ses pensées et ses fantasmes. Quant au
pasteur, trés individualiste, trés critique a I’égard de ses collégues, il rappelle son
amour pour |’Ecriture et la prédication, point fort de son ministére, révéle ses doutes
et sa foi. « Je retrouve confiance. Je m'y exerce aussi.» Mais, a cause d’un probléme
physique, il repense a la mort qu’il croyait dompteée, et confesse «le journal: une
course contre la mort». Et c’est bien ce foisonnement de réflexions, de souvenirs, qui
fait de ces pages I’étonnant témoignage d’un pasteur qui, avant tout, veut étre consi-
déré comme un homme, avec ses forces mais surtout ses faiblesses. Seulement Andre
Péry est pasteur, d’ou la réserve suivante pour ce journal qui se termine le
24 décembre 1979: le recul est-il suffisant pour partager des expériences humaines,
des rencontres que le pasteur (si ce n’est pas le cas de I'homme) se devait de garder

pour lui?
SERGE MoLLA

MARCEL REGAMEY, Par quatre Chemins (Cahiers de la Renaissance vaudoise
N° 100), Lausanne, 1980, 86 p.

Le dernier livre de Marcel Regamey est consacré au probléme de la connaissance
de Dieu. Il défend qu’il existe quatre fagons d’accéder, partiellement, a cette connais-
sance: le raisonnement (ce sont les cing voies de saint Thomas), la vision du beau (ou
se refléte ce qu'il appelle I’Etre), la foi au témoignage apostolique, les illuminations
directes enfin, telles celles, rares, des prophétes ou de saint Paul. De plus, tout au
long de cette étude, ’esprit universel de I'auteur se permet de multiples digressions
dans les domaines les plus divers (art, sciences, etc.), afin d’illustrer son propos de



Histoire
de la
philosophie

426 BIBLIOGRAPHIE

fagon concrete. — Cet essai ne saurait laisser indifférent. On le sent parcouru par la
foi d’'un homme d’une grande maturité spirituelle, ami de I’Eglise, nourri des
richesses de la liturgie: les pages qu’il consacre a commenter la célébration de I'office
(p. 77 ss) sont d’une profondeur tranquille. Il faut dire aussi le charme qui se dégage
du chapitre qui traite de I’esthétique (p. 31 ss). L’auteur y déploie sa sensibilité et sa
culture de mélomane; mais non sans avertir le lecteur du danger d'idolétrie inhérent
a la contemplation de la beaute, et non sans le conduire a une belle méditation sur la
misére d’Eros, qui ne rejoint jamais son objet (p. 47 ss). — Le tableau pourrait étre
lumineux, n’y eut-il les ombres d’'un thomisme par trop rationalisant: séparation
stricte du propos philosophique (préliminaire) et de la théologie; perte de la notion
thomasienne de I'étre comme «acte d’exister». Ce dernier point nous semble trés
important. L'ontologie de Marcel Regamey, pour autant qu’elle se laisse cerner, n’est
pas sans finesse. Mais ne conduit-elle pas a minimiser I'importance de la parole, de
Ihistoire, et de la particularité? L’étre, pour lui, c’est surtout ce qui « dépasse toute
parole» (p. 13), ce qui est «sans limite» (p. 28). C’est sans doute de 14 que provient,
pour une bonne part, sa difficulté face a certaines écoles de la théologie actuelle. On
regrette en effet de le voir ouvrir un front contre Barth (p. 20), contre la démythologi-
sation (p. 66) et contre les théologies de la révolution (p. 78), sans jamais montrer que
ces courants de pensée, malgré les limites qu’ils peuvent avoir, sont aussi des tenta-
tives de fidélité et d’espérance chrétiennes.

BERNARD HORT

HEGEL, Les Ecrits de Hamann. Introduction, traduction, notes et index par
Jacques Colette. (Bibliothéque philosophique) Aubier, Paris, 1981, 143 p.

Etrange rencontre que celle de Hegel avec les écrits de Hamann. La traduction
que nous donne J. Colette de la recension de I’ceuvre compléte de Hamann par Hegel
permet au lecteur francais de pénétrer non seulement plus avant dans la connais-
sance de I’ceuvre hégélienne, mais de découvrir — car je crains que pour beaucoup
cette découverte n’ait pas encore eu lieu — une des figures les plus originales du
XVIIIe siécle allemand. — Tout, ou presque, dans la personne autant que dans
'ceuvre du Mage du Nord devait éveiller le refus catégorique de Hegel. Et le premier
étonnement 2 cette lecture est de constater I’effort de compréhension dont Hegel fait
preuve a I’égard de I’ceuvre hamannienne, sa sympathie réelle pour cette personnalité
tourmentée, la finesse de ses notations psychologiques qui, a certains égards, antici-
pent sur la science psychologique contemporaine. — Ceci posé, Hegel manifeste éga-
lement, avec la supréme assurance de qui détient le systéme, non pas tant ce qui le
distingue de Hamann que tout ce qui manque a ce dernier. Hamann, ainsi ’estime
Hegel, s’il est sans doute doté d’un certain génie, n’a jamais réussi a faire ceuvre
d’écrivain véritable, encore moins de philosophe. S’il a vu I'importance du concret
immeédiat, s’il a bien dénonce les limites de I’ 4ufkldrung, il n’a jamais su réconcilier la
subjectivité et I'objectivité. Hamann est resté un penseur subjectif dont la spiritualité
a atteint une intensité parfaite, mais ne parvint «a aucune sorte d’expansion» (96).
Dés lors, sa pensée religieuse ne peut étre que tronquée: « L’attitude religieuse de
Hamann avait pris la forme d’une intériorité abstraite, laquelle, dans son opiniatre
simplicité, ne reconnait aucunement comme essentiels les déterminations objectives,
les devoirs, les principes théoriques et pratiques, et n’éprouve pas davantage pour ces
choses le moindre intérét» (89). Sa spiritualité s’en tient aux particularités subjectives,



BIBLIOGRAPHIE 427

au persiflage, aux jeux de mots incongrus, a la raillerie, a la polémique. On pourrait
résumer toutes ces critiques de Hegel par celle-ci: « Enclos dans la subjectivité parti-
culiére, sans se développer dans la forme de la pensée ou de I'art, le génie de
Hamann ne pouvait aboutir qu’a 'humour...» (111). — Le verdict est net. Mais il
nous montre aussi que cette rencontre de Hamann et de Hegel ne pouvait étre qu’un
rendez-vous manqué. Hegel ne pouvait, de son point de vue, comprendre le role de
I’humour chez Hamann, la revendication de la subjectivité, ni I'importance que cet
auteur conférait en réalité au langage, par quoi d’ailleurs il est d’un intérét trés actuel.
— Cette recension peut nous intéresser d’'une autre maniére encore: elle donne a
imaginer ce qu’aurait été une autre rencontre: celle de Hegel avec Kierkegaard, qui,
lui, avait reconnu l'importance réelle de Hamann pour le développement de sa
pensée. Sans doute, elit-ce été un autre rendez-vous manqué. Kierkegaard objecte a
Hegel la perte de l'intérét réel pour le singulier, pour le pathos de I’existence, de
I'intériorité incommunicable, reprenant ainsi et retournant contre Hegel la critique
que ce dernier avait dressée contre Hamann. Nulle répétition pure et simple cepen-
dant; le génie de Kierkegaard prolongera celui de Hamann et se nourrira de tout ce
qu’il contestera chez Hegel. La philosophie est peut-étre faite de ces rendez-vous
manqués, mais indispensables. — Tous ceux qui ont travailleé sur Kierkegaard
connaissent déja les qualités des analyses de Jacques Colette. Dans cet ouvrage, il
indique une de ses intensions en traduisant ce texte de Hegel et en 'introduisant: se
faire I'’écho «des recherches allemandes récentes pour contribuer a donner a
Hamann une audience qu’il n’a curieusement jamais eue en France» (32). On reste
stupéfait devant la somme de connaissances et de lectures accumulées par ce cher-
cheur, par la densité des quelque 60 pages d’introduction, par l'intelligence au service
de laquelle cette érudition est mise. Tout au cours de la lecture, des suggestions, des
ouvertures nous sont proposées: ici, une phrase, en notes, esquisse un rapprochement
de Hamann d’avec Adorno par I'aspect de la discontinuité; 14, ce sont 16 pages ou J.
Colette compare et distingue Hamann de Kierkegaard. Des notes sur le texte de
Hegel permettent de mieux le situer, ainsi que les passages de Hamann auxquels
Hegel fait allusion, dans le contexte culturel de I’époque. Le lecteur frangais pourra
ainsi vraisemblablement découvrir bien des données sur Jacobi, Lavater, Herder, par
exemple. Un index onomastique complete I'ouvrage. — Il ne nous reste qu’un désir a
exprimer: que Jacques Colette mette un jour toute sa connaissance au service d’'une
longue étude consacrée au seul Hamann, et qu’il traduise cet auteur pour qu’enfin
soit comblé un manque inexcusable — quoique compréhensible par la difficulté
méme de |’écriture hamannienne — dans les traductions frangaises de textes impor-
tants pour I'histoire de la pensée

MicHEL CORNU

ANDRE GRAPPE, ROLAND GuYOT: Maurice Pradines ou ['épopée de la raison,
Paris, Editions Ophrys, 1976 (Association des publications pres les Uni-
versités de Strasbourg, Fascicule 156), 416 p.

Cet ouvrage comprend quatre parties concernant respectivement '’homme et
I’ceuvre dans son ensemble, le professeur et I’ceuvre sous des aspects particuliers,
'ceuvre considérée dans sa genése, et divers compléments. Quelque vingt-cing
auteurs ont collaboré a cet ouvrage, tous animés par la volonté de servir la mémoire
d'un philosophe injustement oublié. Parmi les auteurs de la premiére partie du livre,
relevons les noms de Martial Gueroult, Etienne Souriau, Jean Guitton, Jean Lacroix,



428 BIBLIOGRAPHIE

Maurice Neédoncelle, Maurice Navratil, Paul Chauchard; et parmi ceux de la
deuxiéme partie, les noms de Robert Blanché, Roger Mucchielli et Roger Mehl.
Malgre la diversité des approches, la doctrine de Pradines se dessine fortement dans
ses traits majeurs: la critique du rationalisme, I’affirmation de la primauté des per-
ceptions et des tendances, la réinsertion de la pensée dans I’action, et pourtant le
dépassement de I'empirisme et du pragmatisme dans une philosophie de la pensée
qui ne laisse pas de demeurer une philosophie de la vie. L’'ceuvre de Pradines com-
prend des ouvrages sur I’action, sur la sensation, sur la religion; le Traité de psycho-
logie générale a joui d’une grande diffusion et chacun connait les exposés qu'on y
trouve sur la psycho-genése de la religion, de I'art, de la vie sociale. Ce qui frappe
dans cette ceuvre telle qu’elle est analysée dans le présent ouvrage, c’est I'effort
accompli par son auteur pour concilier les données positives de la biologie et de la
psychologie avec les aspirations de la conscience et pour établir un équilibre entre le
naturalisme et le rationalisme. Peu de philosophes de la premiére moitié du siécle ont
fait preuve d’une formation aussi vaste, d’'une rigueur critique aussi constante et
d’une préoccupation spéculative et spirituelle aussi haute. Les troisiéme et quatriéme
parties du livre, loin d’étre anecdotiques, fournissent des indications précieuses sur la
pensée de Pradines, tant il est vrai qu’on connait bien une doctrine quand on I'a étu-
diée dans sa genése et dans sa relation aux théories qui lui sont contemporaines. C’est
ainsi que les extraits de la correspondance de Pradines avec Bergson, Lavelle, Le
Senne, Levinas, pour ne citer qu’eux, sont fort éclairants. Les initiateurs de cet
ouvrage ont atteint leur but qui était de susciter sympathie et admiration pour un
auteur qui n'a pas fini de nous instruire et de nous stimuler et dont le malheur est
d’avoir déplu aux positivistes parce qu’il était trop spéculatif, et aux rationalistes
parce qu’il s’inspirait de trop pres des lecons de la biologie. Mais c’est le bonheur des
meilleurs esprits que de chercher a ne rien laisser en dehors de leur prise.

FERNAND BRUNNER

Miscellanea filosofica 1978, Firenze, Felice Le Monnier, 1979, 228 p.
Miscellanea filosofica 1979, Firenze, Felice Le Monnier, 1980, 149 p.

L’Institut de philosophie de I'Université de Génes a publié successivement en
1979 et 1980 des « Meélanges philosophiques» qui ne manquent pas d’intérét. Ce
genre de publication trouve dans la variété de ses articles a la fois son prix et ses
limites, puisqu’il n'y a pas d’unité thématique. Signalons, du premier volume, une
étude assez pertinente sur les «concepts distincts et les pseudo-concepts» dans la
pensée de Croce, et deux recherches érudites: I'une sur ’enfance intellectuelle de
Pascal et I'autre sur « médecine empirique et médecine rationnelle dans la pensée de
Marcello Malpighi». Du second volume, retenons surtout les « problémes de théorie
de la quantification dans l'ontologie de Stanislaw Lesniewski» et, de Dario Palla-
dino, une recherche sur «quelques analogies et différences entre le théoréme
d'incomplétude de Godel et le théoréme de Tarski sur le concept de vérité ». Quant a
Angelo Campodonico, il signe deux bonnes études sur Thomas Hobbes: son anthro-
pologie d’une part, et les présupposés de sa pensée en relation avec son discours sur
Dieu, d’autre part.

ErIC MERLOTTI



BIBLIOGRAPHIE

. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

E. Brito S. J.: Hegel et la tdche actuelle de la christologie (D. Miiller) . . . . . . 423
A. Nygreen: Sinn und Methode. Prolegomene zu einer wissenschaftlichen Reli-
gionsphilosophie und einer wissenschafilichen Theologie (K. Blaser) . . . . . 424
M. Neusch, B. Chenu: Au pays de la théologie (M. A. Freudiger) . . . . . . . . 424
A. Péry: La Parole et les mots. Journal d'un pasteur 1976-1979 (S. Molla) . . . 425
M. Regamey: Par quatre chemins (B. Hort) . . . . . .. ... .. ... .... 425

II. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Hegel: Les écrits de Hamann (M. Cornu) . . . . . . ... ... ... ..... 426
A. Grappe, R. Guyot: Maurice Pradines ou I'épopée de la raison (F. Brunner) . 427
Miscellanea filosofia 1978, Miscellanea filosofia 1979 (E. Merlotti) . . . . . . . 428

Table des matiéres — vol. 113

Ont collaboré a ce numéro 1981/1V:

Gilbert Boss, 15, Obere-Geerenstrasse, 8044 Zurich

Pierre Barthel (Faculté de Théologie), Université de Neuchatel, 2000 Neuchitel

Jacques Schouwey, 10, rte Pré-de-I’Etang, 1752 Villars-sur-Glane

Lorenza Giorgi (Istituto di Storia, Universita degli studi di Firenze), 30, Via Alfani,
[ — Firenze

Frangoise Morard, 32, bd Pérolles, 1700 Fribourg

Jean Zumstein (Faculté de Théologie), 1, rue de Champreveyres, 2008 Neuchatel

Publié avec I'aide de la Société suisse des sciences humaines
(Académie suisse des sciences humaines) et avec le concours
des cantons de Genéve, Neuchdtel et Vaud

La Revue étant un organe de recherche et de confrontation, la rédaction n'entend
pas faire siennes toutes les opinions qui y sont exprimées




	Bibliographie

