Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1981)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 287-308

BIBLIOGRAPHIE

JEAN-CLAUDE MARGOT, Traduire sans trahir (Symbolon), L’Age d’Homme,
Lausanne, 1979, 389 p.

La traduction a joué et joue encore un role irremplagable dans le développement
intellectuel et spirituel de 'humanité. Qu'on songe a I'influence de la version des
LXX sur la diaspora juive et sur le christianisme naissant, des traductions arabes de
la philosophie grecque sur la pensée du Moyen Age, de la Bible de Luther sur la
chrétienté germanique, on entrevoit 'ampleur du probleme. D’ailleurs certains pas-
sages des évangiles synoptiques sont la traduction de /ogia araméens. L'intérét de la
vaste et riche étude de Jean-Claude Margot est d’autant plus grand que, traducteur
lui-méme du N.T. (Bonne Nouvelle aujourd’hui), il a collaboré comme exégéte a de
nombreuses traductions de I’Alliance Biblique universelle destinées a des ethnies afTi-
caines. Tout naturellement notre auteur insiste sur la nécessité d’une exégése rigou-
reuse pour une traduction correcte. Mais il insiste non moins fortement sur la valeur
de la linguistique qui nous ouvre des horizons nouveaux. Longtemps on a cru 4 la
supériorité indiscutable des langues indo-européennes sur des idiomes primitifs.
Aujourd’hui on découvre avec étonnement la richesse de vocabulaire de certains
peuples africains ou asiatiques, la finesse de leur perception du temps: passés multi-
ples, futur proche ou lointain. Les substantifs abstraits peuvent manquer dans telle
langue ou il faut les remplacer par des formes verbales, I’adjectif ou le passif peuvent
faire défaut mais, sous la multiplicité des formes linguistiques, on retrouve une unité
certaine. Toutes les langues sont aptes a exprimer des rapports logiques: le temps,
I'espace, le mode. Il n’existe pas de langue intraduisible. Jean-Claude Margot ne croit
pas a un langage biblique sacré, immuable et ésotérique. Cette idée, plus ou moins
acceptée, favorise le littéralisme et peut fausser le sens de certaines paroles bibliques.
Il faut tenir compte de termes archaiques qui restent obscurs pour nous, tenir compte
aussi du langage poétique de certains livres. Mais le langage de la Bible (A.T. ou
N.T.) est celui d’'un peuple, d’une époque donnés. Dans la traduction, les mots comp-
tent moins que la signification globale d'un passage. Une attention toute spéciale est
vouée a la structure interne du discours. Le découpage logique de certains passages
surchargés de sens: le prologue d’un évangile ou d’une épitre peut étre tres utile. Trop
souvent et depuis longtemps, on a opposé dans la traduction la beauté a la fidélité
comme deux qualités incompatibles. Elles peuvent et doivent se concilier. La traduc-
tion maladroite trahit le texte comme la traduction trop élégante. La périphrase est
parfois inévitable mais elle ne doit pas introduire dans le texte une idée étrangére qui
en modifie le sens. L’influence de la cybernétique a rendu les traducteurs plus sensi-
bles au probléme de la réception du texte. A qui est-il destiné? Comment sera-t-il
compris? La variété des traductions de la Bible dont nous disposons aujourd’hui
s'explique parce qu'elles s’adressent a des milieux de culture différents. En 1952, on
espérait beaucoup de la traduction par ordinateur. Dix ans plus tard on parle de sa
faillite. Si I'on peut traduire automatiquement des textes scientifiques ou les mots ont
un sens unique et précis, il n'est pas possible, sous peine d’appauvrissement et de
contresens, de traduire un texte littéraire ou religieux dont les mots ont un sens com-
plexe. Il est difficile de rendre compte de toute la richesse, parfois accablante, du
livre de Jean-Claude Margot. Mais ses conclusions sont encourageantes. Si la traduc-
tion de la Bible aujourd’hui ne peut se faire vraiment qu’en équipe, il existe heureuse-

Sciences
bibliques



Histoire
des
religions

288 BIBLIOGRAPHIE

ment une « Ecclesia» de la recherche désintéressée et fidele. Aucune traduction n’est
définitive. Mais chacune représente un effort vers une compréhension plus profonde
et plus authentique de la Bible.

LyDIA VON AUW

Jérusalem, I'Unique et I'Universel. Textes introduits, présentés et revus par
Jean Halpérin et Georges Levitte. Paris, PUF, 1979, 205 p.

Ce volume rassemble les conférences et les discussions du XIX¢ Colloque d’intel-
lectuels juifs de langue francaise, organisé par la Section frangaise du Congres juif
mondial. Le théme de cette rencontre interdisciplinaire donna lieu & un éventail
étendu d’exposés sur Jérusalem. Apreés une introduction générale par J. Halpérin,
’ouvrage présente un exposé historique, « Jérusalem terrestre, Jérusalem céleste », par
J. Prawer; une legon talmudique d’E. Lévinas sur les villes-refuges dans leur relation
avec la Ville par excellence; le témoignage d’une expérience personnelle sur Jéru-
salem, par D. Shahar; des réflexions d’un architecte-urbaniste sous le titre « Recons-
truire Jérusalem », par G. Weil. Le probléme du statut de cette ville fut évoqué par D.
Ruzié tandis qu'une table ronde permettait a R. Benaissa, B. Dupuy, J. Nantet, N.
Obolenski, M. Warschawski, représentants de diverses confessions, de s’exprimer sur
«Jérusalem, carrefour des religions». La pensée de I’Ecole hassidique de Komarno
fut au centre de ’exposé du rabbin G. Bernheim. A propos de «Jérusalem, support
symbolique», R. Mizrahi aborda, en philosophe, le théme de «l’'unique» et «I'uni-
versel ». Enfin I'exposé de C. Klein, « Réalités de Jérusalem », reporte I'attention sur
des questions concrétes. — La multiplicité des sujets traités ainsi que la diversité des
points de vue exprimés, tant dans les conférences que dans les discussions, rendent
compte de la treés grande richesse du théme choisi.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

SIMON MARKISH: Erasme et les Juifs. Traduit du russe par Mary Fretz. Lau-
sanne. L’Age d’Homme, 1979, 208 p. (Lettera).

C’est en excellent connaisseur d’Erasme, auquel il a consacré plusieurs ouvrages,
mais aussi en qualité de Juif, conscient de son identité, que Simon Markish aborde le
sujet de ce livre. Comme I'observe J.-C. Margolin dans sa préface, I’auteur témoigne
a la fois d'une connaissance approfondie du maitre étudié, de rigueur intellectuelle et
de sensibilité. S. Markish présente un éventail trés étendu de passages d’Erasme
ayant trait aux Juifs et au judaisme. A juste titre, il estime que seule une étude
«exhaustive », tenant compte également du «contexte historique, psychologique et
philologique» (p.21), est a méme de nous éclairer. — Procédant avec méthode,
S. Markish distingue les vues d’Erasme sur la loi de Moise (ch. IT), I'’Ancien Testa-
ment (ch. III), les Juifs des temps de I’Evangile (ch. IV), le peuple juif contemporain
(ch. V) et I'hébreu (ch. VI). Néanmoins, déja en formulant le probleme (ch.I),
S. Markish remarque que le maitre de Rotterdam raisonne en théologien moraliste,
qu’il tend vers I'allégorie et méle dans sa réflexion les Juifs de tous les temps, anciens
et contemporains. Dans son attitude vis-a-vis des Juifs, Erasme s’inspire d’une longue
tradition qui remonte, selon S. Markish, au paulinisme et a la doctrine de I’Eglise pri-
mitive. Cette attitude se caractérise par 'antijudaisme ou I'« antimosaisme» plut6t
que I'antisémitisme, terme qui correspond davantage aux manifestations communes
et brutales de la foule (cf. p. 23-24). L'aversion de ’humaniste hollandais pour tout ce



BIBLIOGRAPHIE 289

qui a trait a la «lettre», aux cérémonies et aux rites fonde sa position envers les Juifs.
En vérité, Erasme congoit le rapport entre I’Ancien et le Nouveau Testament avant
tout sous la forme d’une opposition: celle du judaisme et du christianisme, des
«ombres de la Loi et de la lumiére de I'Evangile» (p. 31). Il n’est pas jusqu’aux com-
mandements du Décalogue qu’il ne juge par trop charnels! De plus, le théologien
désigne figurativement sous le nom de «judaisme» ou de «nouveau judaisme» la
pénétration des rites dans la religion chrétienne. C’est pourquoi il engage ses coreli-
gionnaires a ne pas judaiser (p. 26). Considérant la prétendue culpabilité des Juifs,
Erasme s’attache moins a la question du déicide qu’a leur incrédulité, qu’il estime
d’ailleurs entiére chez ses contemporains (p. 82-83). S’il décerne, de temps a autre,
une louange aux enfants d'Israél, il ne renonce pas a leur appliquer des épithétes inju-
rieuses, puisées, comme I’observe S. Markish, dans un fonds commun de I'Occident
chrétien et inspirées principalement par saint Augustin. — En élaborant sa concep-
tion du Juif, Erasme fait appel a la notion « moderne» de race. L’appartenance a la
nation juive n’est pas annulée par le baptéme. (Notons qu'au XVIe siécle I'expansion
du phénomene marrane pouvait frapper les esprits!) De par sa fidélité a ses origines,
méme un converti est en mesure de participer au « complot juif». C’est avec surprise
que nous découvrons chez le maitre de Rotterdam la légende du « complot juif», qui
releve de I'antisémitisme vulgaire et dont les effets pernicieux se font sentir encore de
nos jours. Il est vrai que, d’'un autre coté, '’humaniste hollandais prone la tolérance,
mais cette attitude ne dénote aucune sympathie particuliére a I’égard des enfants
d’Israél. La tolérance s’applique également a d’autres groupes en vertu d’une concep-
tion du monde que S. Markish qualifie d’érasmienne: il faut gagner autrui par la
douceur, sans recourir a des procédés brutaux (cf. p. 125-126). Au terme de son ana-
lyse, S. Markish attribue 4 Erasme une attitude qu’il qualifie d’asémite ou d’indiffé-
rente aux Juifs «en chair et en os» (p. 171). Cette conclusion appelle toutefois des
remarques. L’humaniste considére les Juifs comme une abstraction, il n’a pas appris
a les connaitre au travers d’'une amitié personnelle étroite (cf. p. 123). Ses vues ne
sont pas exemptes de préjugés, comme en témoigne sa correspondance. Certes, il faut
faire la part des antécédents patristiques, de la tradition ecclésiastique, de I'influence
du milieu: méme ainsi, I'image du Juif chez cet humaniste chrétien parait étonnam-
ment conventionnelle et stéréotypée. Qu’un esprit de son envergure soit victime de
préventions, qu'il accorde son crédit a des propos calomnieux nous aide a com-
prendre qu'aujourd’hui encore des préjugés soient vivaces. Loin de se limiter a
I’étude d’un aspect de la pensée d’Erasme, I'ouvrage de S. Markish nous invite a
élargir le débat, a situer le probléme dans une perspective historique. Il nous engage a
poursuivre la réflexion que suscitent les travaux de J. Isaac, B. Blumenkranz et L.
Poliakov sur la représentation du Juif en Occident.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

J. LE BrRUN, M. AMEIL, M. HADAS-LEBEL, C. VOGLER, A. PAUL, N. COULET,
B. VOGLER, M. YARDENI, B. CHEDOZEAU, A. DERCZANSKI: Les chrétiens
devant le fait juif. Jalons historiques. (Le point théologique 33). Paris,
Beauchesne, 1979, 171 p.

Sous ce titre général sont groupés plusieurs exposés présentés a des colloques
d’histoire religieuse. Ils ont trait a des sujets relatifs aux Juifs et au judaisme, consi-
dérés dans leurs rapports avec le monde chrétien, de I’Antiquité a nos jours. Des
moyens d’investigation variés ont été mis en ceuvre dans ces recherches, limitées
certes, mais riches en enseignement. Des textes et des études historiques, des ceuvres



Histoire
de la
théologie

290 BIBLIOGRAPHIE

théologiques, des documents juridiques ou encore des versions et des traductions de
la Bible ont été examineés tour a tour. M. Ameil remonte aux sources de la séparation
entre juifs et chrétiens en évoquant la question des sectes juives. A. Paul indique dif-
ferentes «lectures» de la Bible qui caractérisent, chacune, un groupement religieux.
Des faits historiques établis se trouvent corroborés par ces études nouvelles. L’avene-
ment de I’empire chrétien entraine une dégradation notable du statut des Juifs
(M. Hadas-Lebel, C. Vogler). L'époque des croisades marque une nouvelle aggrava-
tion, ainsi que le révelent les chroniqueurs, I'inconographie et la liturgie (N. Coulet).
A Tl'inverse, I'intérét des humanistes et des Réformateurs pour les études heébraiques
n’apportera aucun avantage concret pour le peuple du Livre (B. Vogler). Au Moyen
Age, la situation des Juifs évolue de «[I'intégration a I'exclusion» (N. Coulet). M.
Yardeni nous montre, pour sa part, qu'au XVII¢ siécle, la notion de religion
I’emporte sur celle de «race » au sens moderne du terme: c’est la différence religieuse
qui fait du Juif un étre a part. En méme temps, il existe un «stéréotype» du Juif.
L’exclusion du Juif s’opere sur des plans différents. B. Chédozeau nous apprend
qu'aux yeux d'un moraliste et exégete janséniste, P. Nicole, le Juif devient une abs-
traction, une figure. Pour Nicole, le judaisme, dépassé et supplanté par le christia-
nisme, n’a plus de raison d’étre: il est aboli en tant que tel. En lisant cette étude, on
comprend que la suppression «théologique» de la légitimité du judaisme puisse
servir de prélude a I'anéantissement « physique» du Juif, qui n’a désormais plus sa
place. A. Derczanski se situe, quant a lui, au point de vue des Juifs et fait part de
leurs interrogations lorsque, libérés des contraintes du ghetto, ils se trouvent
confrontés a de nouveaux problémes. « Le judaisme face a la modernité» est mis en
cause et, comme le note justement J. Le Brun, il se révéle a lui-méme. La modernité
jette un défi au Juif: celui-ci doit découvrir sa voie, qui tienne compte, a la fois, de ses
aspirations vers 'universel et de ses attaches particuliéres.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

E. R. DopDs, Paiens et chrétiens dans un dge d'angoisse. Aspects de ['expé-
rience religieuse de Marc-Auréle a Constantin. Traduit de 'anglais par
H. D. Saffrey, F-38640 Claix, La pensée sauvage, 1979, 159 p.

Un pur chef-d’ceuvre! Depuis 1965, date de sa parution en anglais, on finissait
par désespérer de le voir traduit en frangais. Et voila qu'un modeste éditeur en prend
I'initiative et en confie le soin au Pere Saffrey, grand spécialiste de I’Antiquite tar-
dive. Si vous avez une once de curiosité pour le monde culturel, religieux, philoso-
phique, moral dans lequel se sont mus Numeénius, Apollonius de Tyane, Plotin, Por-
phyre, Clément d’Alexandrie, Origéne, les encratites, les gnostiques, précipitez-vous
sur ce livre. Et quand vous serez devenu «savant» et que vous souhaiterez mettre de
'ordre dans vos idées en distinguant I’essentiel, c’est encore ce livre que vous irez
consulter pour votre plus grand plaisir!

Eric JuNnOD

MaAx ScHAR, Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus,
Verlag Helbing u. Lichtenhahn, Basel u. Stuttgart, 1979 (= Basler Bei-
trige zur Geschichtswissenschaft, Bd. 140), 317 p.

L’auteur nous présente un survol passionnant et trés bien construit de la survie
d'Origene a I’époque humaniste. Aprés une introduction générale qui porte sur la vie



BIBLIOGRAPHIE 291

et 'activité littéraire de ce Pére et sur sa réputation jusqu’a la fin du Moyen Age,
'auteur aborde la question de la survie d’Origene et de sa «redécouverte» par les
humanistes italiens, frangais et allemands. Le but du livre semble étre de donner un
exposé historique des éditions principales des ceuvres d’Origéne entre 1475 et 1536.
Malheureusement, relativement peu de place est consacrée a la discussion détaillée
de son influence sur les théologiens des 15¢ et 16¢ siécles.

L’exposé des éditions est clair et abondant. Toutefois il est dommage que
M. Schér n’ait donné ni descriptions bibliographiques ni les reproductions des pages
de titre. Méme si elles sont disponibles ailleurs, elles seraient plus utiles au lecteur
que la liste sommaire des éditions présentée aux pp. ix-x. Il manque aussi une discus-
sion des traductions des ceuvres d’Origene du point de vue stylistique et théologique.
Pour le Contra Celsum de Persona (p.116-117) 'auteur cite les cpinions d’autres criti-
ques sur la qualité de la traduction. Il serait pourtant intéressant de comparer la tra-
duction de Persona avec celles d’Erasme et de voir dans quelle mesure Persona sim-
plifie Origéne. Un examen plus détailleé de I'influence d’Origéne sur la théologie
paraitrait également souhaitable. En ce qui concerne Eck (p. 268-269) il est vrai qu’il
cite Origéne, mais cela n’est pas étonnant en soi. Comme I’a déja souligné A. Godin
(« Fonction d’Origene dans la pratique exégétique d’'Erasme» dans Histoire de ['exé-
gese au XVI¢ siécle, Genéve, 1978, p. 17-45), Origéne était treés considéré par tous les
théologiens de I’'époque du fait méme de son ancienneté. Mais I'Origéne qu’on citait
était le plus souvent un Origene fortement filtre. C'est le cas pour Eck, et il faut
remarquer encore que dans I Enchiridion Origéne est trés souvent cité comme ['un
parmi de nombreux Péres anciens.

Dans le cas de Martin Bucer (p. 262) il est vrai qu’il cite assez souvent ’exégése
d’Origéne surtout dans son commentaire sur les Romains (1536) mais encore une fois
c’est 'Origéne filtré. En outre les références origéniques ne sont pas utilisées par
Bucer de maniére uniforme. Parfois Origéne est cité, comme chez Eck, en tant qu'un
des nombreux anciens. Parfois il n’est cité que pour contester son opinion ou son
exégése erronée. Ailleurs Bucer I'emploie pour soutenir sa propre exégése. D’autre
part Bucer ne condamne pas Origéne sur Rm 7, 19 et Rm 9, 16, bien qu’il critique
son exégese de ce dernier passage. Cette attitude est en contraste avec celle de Calvin
(p. 226-227). Evidemment Origéne n’a pas exercé le méme type d’influence sur ces
deux théologiens. A notre avis, le fait méme qu’Origéne fut cité par les théologiens du
XVIe siécle a peu d'intérét. Seule une étude sur la maniére (ou plutdt les maniéres)
dont il a été utilisé dans la littérature exégétique et polémique pourrait fournir une clé
pour comprendre son influence.

En ce qui concerne I'influence de la Defensio de Pic de la Mirandole sur les idées
de tolérance religieuse qui eurent cours au XVI¢ siécle (p. 133), il faut souligner que
son argument (5) surtout fut utilisé par les défenseurs de la tolérance, tel M. Borrhaus
dans son jugement sur le cas de Francisco Spiera (1549-1550). Borrhaus d’ailleurs
pousse I'argument plus loin et affirme qu'il est simplement impossible @ 'homme de
juger qui sera ou ne sera pas condamné. Ajoutons ici que le De Haereticis an sint per-
sequendi, notamment, cite Origéne comme ['un des Peres qui croyaient qu’il suffisait
d’excommunier un hérétique pour le punir.

Malgré certaines lacunes M. Schir nous présente une trés intéressante étude sur
la survie des ceuvres d’Origéne aux XVe¢ et XVI¢ siécles. Peut-étre pourra-t-elle servir
de base a un autre travail, plus nuancé, sur I'influence d’Origéne sur la théologie de

cette époque.
IRENA BACKUS



292 BIBLIOGRAPHIE

ORIGENE, Sur la Pdque. Traité inédit publié d’aprés un papyrus de Toura
par O. Guéraud et P. Nautin (Christianisme antique, 2), Paris, Beau-
chesne, 1979, 272 p.

Ce texte sur la Paque est un inédit, dernier lot origénien du fonds découvert a
Toura. 1l couvre 50 pages de papyrus, plus ou moins bien conservées. La présenta-
tion des circonstances de la découverte, la description du papyrus, I’édition, la tra-
duction et le commentaire du texte, la confection des index sont en tous points
remarquables. Faute de place, nous n’évoquerons ici que trois aspects de cet impor-
tant travail: la position d’'Origéne dans I'histoire de I'interprétation chrétienne de la
Paque, la reconstitution du texte et son identification. — Aux II¢ et I1I¢ siécles, on
distingue nettement deux interprétations différentes de la Paque au sein du christia-
nisme: les Asiates Méliton et Apollonius expliquent la Paque a partir du verbe grec
paschein (souffrir) et la rapportent a la passion du Christ (Hyppolyte fera de méme);
Clément d’Alexandrie, a la suite de Philon, 'explique a partir du mot hébreu fas
(passer) et la rapporte au passage de 'ame au-dela du monde sensible. Origéne se rat-
tache au méme courant que Clément. Il explique longuement que Paque signifie
« passage » et non « passion» et qu’il ne faut pas voir dans la Paque une figure de la
passion, mais une figure du Christ lui-méme. Il donne une exégese trés détaillée
d’Exode 12, 1-11 en soulignant sa portée christologique et spirituelle. — Le texte,
nous I'avons dit, n’est pas toujours bien conservé. Les éditeurs ont pu combler plu-
sieurs trous grace a des citations caténiques. lls ont constate, en effet, que le commen-
taire de Procope et les chaines sur ’Exode contiennent des citations ou des para-
phrases du traité. Cette minutieuse exploitation des chaines et de Procope est un
exemple, parmi d’autres, de la qualité scientifique de ce travail. — Si I’attribution du
texte a Origéne semble indéniable (témoignage du colophon et confirmation des
chaines), son identification fait probléme. D’aprés la liste donnée par Jéréme, Ori-
geéne aurait consacré huit homélies a la Paque; or le texte trouvé a Toura n’a pas le
caracteére d’'une homeélie. Nautin pense qu’il s’agit d’un traité qui a peut-étre été range
artificiellement dans le groupe des homeélies; ce traité serait constitué de deux parties
si I'on en croit le papyrus qui distribue le texte en deux sections, numeérotées 1 et 2.
Mais est-il bien certain, comme I'admet Nautin, que le traité comportait effective-
ment deux «tomes»? Nous observons en effet que ces «tomes» sont anormalement
brefs et que tous les fragments caténiques proviennent du «tome | ». Nous poserons
donc deux questions. Les textes donnés par le papyrus sous chiffres | et 2 appartien-
nent-ils originellement a la méme ceuvre? Ces textes ont-ils été copiés intégralement
par le copiste?

Eric JUNOD

La Doctrine des douze apétres (Didache). Introduction, texte, traduction,
notes, appendice et index par Willy Rordorf et André Tuilier (Sources
Chrétiennes, 248), Paris, Le Cerf, 1978, 228 p.

Ce n’est pas sans risque qu’on édite et étudie la Didaché; ce bref texte a suscité
une abondante littérature qui prouve en tout premier lieu que les problémes qu’il
pose sont loin d’avoir recu des réponses unanimes! Le risque est assumé avec
maitrise et probité par W. Rordorf et A. Tuilier qui n’esquivent aucune difficulté et
ne traitent nulle réponse par le mépris ou I'ignorance. Sous cet aspect, leur livre
apparait comme un précieux état de la question. Mais il est bien davantage que cela
puisqu’il donne une bonne édition-traduction et propose quelques réponses nettes,



BIBLIOGRAPHIE 293

notamment en ce qui concerne la composition du texte. Un premier rédacteur serait
responsable des trois premiéres parties: I'enseignement des Deux voies (1-6), la partie
liturgique (7-10) et le commencement de la section disciplinaire (11-13); tantét il
parait reproduire des morceaux déja existants, tantot il parait gloser et développer de
son propre fait. Les ch. 14-15, décrivant une situation ecclésiastique plus évoluée,
seraient I'ceuvre d’un second rédacteur. Enfin le ch. 16 serait une conclusion eschato-
logique, indépendante des Deux voies et vraisemblablement composée par ce méme
rédacteur. Pour la datation et le lieu d’origine, les éditeurs défendent fermement le Ier
siecle et la Syrie occidentale (mais ailleurs qu'a Antioche). — Dans une intéressante
étude sur la tradition textuelle, le Hierosolymitanus 54 fait I'objet d’un vigoureux plai-
doyer; son texte remonterait a un prototype du Ve siécle. Notons encore que les édi-
teurs offrent dans un Appendice le texte critique du De doctrina apostolorum. —
Enfin I'introduction et les notes attestent une connaissance fouillée de la littérature
juive et chrétienne contemporaine du texte et elles signalent de multiples rapproche-
ments. Si la Didaché reste un ouvrage dont le «Sitz im Leben» est trés difficile a
déterminer, les éditeurs accordent cependant leur preférence a I’hypothése suivante:
un écrit adressé aux milieux ruraux de Syrie et Palestine, constituant les premiéres
communautes chrétiennes non citadines.

Eric JunoD

PHILON D’ALEXANDRIE, Quaestiones in Genesim (livres I-11) e versione arme-
niaca. Introduction, traduction et notes par T Charles Mercier (Les
ceuvres de Philon d’Alexandrie, 34%), Paris, Le Cerf, 1979, 335 p.

On sait que-les Quaestiones et Solutiones in Genesim et in Exodum ont exercé une
grande influence sur I'exégése chrétienne; les chalnes grecques sur la Genése et
I’Exode en témoignent. On sait moins, en revanche, que cette ceuvre est I'une des plus
éclairantes sur la méthode exégétique de Philon. Remercions cet immense travailleur
qu’était Charles Mercier d’en avoir préparé la publication car la tiche était plutot
compliquée. Le texte grec intégral des Questiones est perdu; il ne subsiste plus que
dans une version arménienne littérale et quasi compléte. Aucher I'avait éditée en
1826 avec une traduction latine. Depuis lors, plusieurs manuscrits arméniens ont été
repérés qui ont permis a Mercier d’améliorer et de compléter ce texte. Hélas, Mercier
ne donne pas le texte arménien qu’il a établi, mais seulement sa traduction frangaise;
toutefois de nombreuses notes sont consacrées a des problemes textuels. Pour des rai-
sons peu convaincantes, les éditeurs ont placé la traduction latine d’Aucher en regard
de la traduction frangaise. La présence de cette traduction latine nous parait tout a
fait injustifiée puisque le texte arménien sur lequel elle se fonde est différent et d’une
qualité inférieure a celui établi par Mercier pour sa traduction frangaise. Cette pre-
sence est non seulement inopportune, mais cofiteuse; elle double le volume du livre...
et donc son prix. Il faut souhaiter que le parti adopté pour les tomes I-11 (c’est-a-dire
jusqu’a I'exégése de Gen. 10,9) soit abandonné pour la publication des tomes sui-

vants.
Eric JuNnOD

Soziale Ordnungen im Selbstverstindnis des Mittelalters (Miscellanea
Mediaevalia, 12, Vol. 1), Ed. p. A. Zimmermann, Berlin - New York,

Walter de Gruyter, 1979, 335 p.

Le ¢ volume de ce recueil comprend une partie des communications du 21¢ Col-
loque médiéviste de I'Institut Thomas de Cologne, tenu en 1978. La question des



294 BIBLIOGRAPHIE

moyens par lesquels la societe médiévale se pense elle-méme a eté abordée sous des
angles extrémement variés. Le théme de I'ordre dans sa compréhension théologique,
articulé avec le concept néoplatonicien de hiérarchie, est traité par D. E. Luscombe,
P. Dinzelbacher et W. Dettloff. D'un point de vue théologique et social, M. M. Dufeil
et J. I. Saranyana éclairent de nouveaux aspects des polémiques a I'Université de
Paris au XI11¢ siécle. T. Struve, W. Stiirmer et M. Kerner déterminent la place de la
doctrine sociale chez Jean de Salisbury, Thomas d’Aquin et Marsile de Padoue. Plus
orientes vers la littérature, d'autres travaux tentent d’élucider, avec I’aide de la philo-
logie, le sens des ceuvres de Jean de Meun (H. G. Walther) et de Pierre de Blois (R.
Kohn). On retrouve des consideérations lexicologiques chez O. Weijers, dans une
etude sur le vocabulaire des débuts de I'Université. E. Gossmann analyse la position
de la femme dans les écrits théologiques du XI11¢ siécle. Introduisant la catégorie de
praticisme, qui désigne un mode de reflexion lié prioritairement a un idéal de vie phi-
losophique, J. Domanski et M. Markowski décrivent les caractéristiques du passage
du moyen dge a la Renaissance. De maniere originale, A. Vidmanova montre com-
ment les théories médiévales du jeu d’échecs peuvent permettre aussi d’appréhender
la réalité sociale; elle contribue, de plus, a élargir notre connaissance des sources
médiévales dans les bibliothéques tchécoslovaques. Les études les plus remarquables
de ce premier volume m’ont paru étre celle de Jann Holl, qui distingue les modéles
politiques de Platon et d’Aristote et montre la dimension universelle de cette opposi-
tion, et celle de Otto G. Oexle, qui déemontre 'importance des guildes médiévales et
nous invite a une autre conception de I'’homme du moyen age: plus proche de nous
et bien moins immergé dans la communauté et dans la tradition qu'on ne
I'affirme.

DANIEL SCHULTHESS

Heiko A. OBERMAN, Werden und Wertung der Reformation: Vom Wegestreit
zum Glaubenskampf, 2. durchgesehene Auflage, (= Spdrscholastik und
Reformation, Band 1I), Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1979,
430 p.

La deuxiéme édition (qui d’ailleurs porte témoignage du grand succés mérité de
ce livre) brochée, et sans les illustrations a la fin, contient trés peu de changements
par rapport a la premiére. Les changements interviennent pour la plupart dans les
notes et nous signalons ici ceux qui nous ont paru les plus importants: p. 51 n. 90,
p. 159 n. 60, p. 249-250 n. 28, p. 302 n. 127-128 (correction de la mise en pages), p. 339
n. 29, p. 356 n. 66, p. 367 n. 89, p. 431 n. |. — L'importance de la contribution que ce
livre fournit a I’histoire et a la « préhistoire » de la Réforme a déja été soulignée ail-
leurs, notamment par R. Weijenborg dans la Revue d'histoire ecclésiastique 74 : 2,
Avril-Juin 1979, pp. 349 ss et il serait oiseux d’en répéter ici les louanges. D’autre part
il parait dommage que 'auteur n’ait pas eu le temps de tenir compte du compte
rendu de Weijenborg pour la deuxiéme édition; cela lui aurait donné I'occasion de
corriger un certain nombre d’erreurs d’interprétation, et aussi d'incorporer quelques
critiques historiques. — Pour notre part nous aimerions soulever quelques problémes
concernant I'interprétation de la via moderna que propose 'auteur. Ces problemes se
rapportent a la premiére ainsi qu’a la deuxieme édition de I'ouvrage. — 1) Ayant
souligné que 'occamisme était une école a I'intérieur du mouvement nominaliste qui,
lui, n’était pas uniforme (p. 34), l'auteur qualifie Jean Eck de « nominaliste» (p. 37).
Pourtant, au moins en ce qui concerne son commentaire sur les Summulae logicales
de Pierre d’Espagne (1516), Eck suivait trés fidéelement Guillaume d’Ockham tout en
critiquant sur plusieurs points les théories de Pierre d’Ailly. Ne serait-il pas plus exact
de considérer Eck comme «occamiste»? Et peut-étre faudrait-il encore élaborer le



BIBLIOGRAPHIE 299

vaste champ de différences a I'intérieur des mouvements « nominalistes» avant de
parler de la via moderna tout court? — 2) A la page 3 14 I'auteur fait une observation
intéressante a savoir que la Dialectique de Rudolf Agricola constituait un livre de
base pour I'enseignement du type « moderne». Or il ne dit pas qu’Agricola lui-méme
admettait I'existence réelle des prédicats universaux. Est-ce que le « Tiibinger Nomi-
nalismus» était suffisamment mouvant a cette époque pour adopter un manuel réa-
liste? Ou bien, est-ce qu'on y enseignait un Agricola «adapté»? — 3) Une remarque
d’ordre genéral: il est clair que et Luther et Melanchthon se placaient dans la mou-
vance d’Ockham, et qu'il existe une continuité trés forte entre le Moyen Age tardif et
la Réforme. Pourtant il ne faut pas perdre de vue un fait important, a savoir que les
théologiens comme Zwingli et Bucer, tout en adhérant a la Réforme dés ses débuts,
se plagaient plutot dans la mouvance « thomiste » ou « réaliste », de sorte que Zwingli
a rejete explicitement I'application luthérienne de la «praedicatio identica» a la
doctrine de I'eucharistie (voir Z.6: 2, 110-111 et G. Locher « Grundziige der Theo-
logie Zwinglis», Huldrych Zwingli in neuer Sicht, Ziirich 1969, p. 186 ss). Peut-étre
pourrait-on alors se poser quelques questions concernant la survie de la via moderna
voire méme de la devotio moderna au cours du XVI¢ siécle.

IRENA BACKUS

H. J. DE JONGE, De bestudering van het Nieuwe Testament aan de Noord-
nederlandse universiteiten en het Remonstrants Seminarie van 1575 toi
1700 (Verhandelingen der Koninklijke Nederlandse Akademie van
Wetenschappen, Afdeling Letterkunde, Nieuwe Reeks, deel 106),
Noord-Hollandse Uitgevers Maatschappij, Amsterdam/Oxford/New
York, 1980, 99 p.

M. de Jonge nous présente une excellente syntheése des divers courants qui ani-
maient les études néotestamentaires aux Pays-Bas entre 1575 et la fin du XVIIe siécle.
Cette synthése est fondée sur une approche nouvelle de certains aspects de la ques-
tion. Au XVIe siécle I'enseignement de la théologie dogmatique dans les universités
aux Pays-Bas est remplacé par I'enseignement de I'exégese. En conséquence on com-
mence a enseigner le dogme comme partie intégrale de 'exégése — tendance qui
d’ailleurs se fait remarquer dans les autres facultés de théologie européennes des le
début du siécle. D’autre part, on observe au XVII¢ siécle aux Pays-Bas I'épanouisse-
ment des études néotestamentaires « philologiques», autrement dit, celles qui s’occu-
pent au premier chef des problémes textuels, historiques et linguistiques. Ceci,
affirme de Jonge, est dii non pas a la révolution copernicienne ni aux théories de Spi-
noza et de Leibniz, comme le prétend entre autres R. M. Grant, mais au développe-
ment des études philologiques en général. Les philologues étant pour la plupart
attachés aux Facultés des lettres étaient indépendants des pressions dogmatiques et
pouvaient alors adopter une attitude critique par rapport au texte, au langage et aux
questions d’harmonisation du Nouveau Testament. Leurs méthodes novatrices sont
trés bien établies par I'auteur et sont opposées a I'approche traditionnelle que I'on
trouve dans les commentaires bibliques de I’'époque. Cette distinction entre I'exégése
et la philologie représente a notre avis un développement intéressant par rapport a la
situation au XVI¢ siécle (entre environ 1516 et 1565) ou les commentaires « dogmati-
ques» ne peuvent pas étre facilement distingués des commentaires « philologiques ».
Il est vrai que le Nouveau Testament et les Annotations d’Erasme existent depuis
1516. Les deux sont pourtant utilisés par la plupart des commentateurs « dogmati-
ques», qui d’ailleurs ne montrent aucune hésitation a introduire dans leurs commen-



296 BIBLIOGRAPHIL

taires les précisions philologiques tirées non seulement d’Erasme mais aussi des
autres sources grecques et hébraiques. Nous pensons ici surtout aux commentaires de
Brenz, de Melanchthon et de Bucer. La tension entre le « dogme» et la « philologie »
devient plus marquée avec la parution en 1565 du Nouveau Testament annoté gréco-
latin de Béze. Ce Nouveau Testament qui a pour but de remplacer celui d’Erasme
(considéré comme hétérodoxe sous certains aspects) contient dans les annotations et
dans la version latine certaines affirmations et traductions qui explicitent la rhéologie
de Béze. Pourtant celui-ci est aussi sensible aux problémes philologiques et aux
variantes textuelles qu'il insére trés souvent dans 'apparat des notes, méme si pour
des raisons «dogmatiques» c'est le texte d'Erasme et d’Estienne qui est reproduit
comme texte grec de base. Nous aimerions apporter une preécision a I'affirmation de
M. de Jonge a la page 21 selon laquelle le Nouveau Testament de Béze aurait connu
neuf éditions entre 1565 et 1604. En fait, si on compte I’édition in-8° publiée a
Genéve en 1604 par M. Berjon, il n’y a que cing éditions indépendantes du Nouveau
Testament gréco-latin de Béze qui ont paru entre 1565 et 1604 (1565, 1582, 1588/89,
1598, 1604). La version latine avec les annotations avait eté publiee en 1556/57. Le
nombre des réimpressions et des versions «adaptées» (y compris la version in-8° de
1565 qui contient la premiére édition des annotationes minores) est beaucoup plus
grand. La bibliographie critique que donne M. de Jonge aux pp. 85-90 offre un tres
bon survol de I'état actuel de I'historiographie (de 1693 jusqu’a nos jours) des études
néotestamentaires. En la consultant le lecteur peut tout de suite constater que cette
historiographie est caractérisée surtout par ses lacunes. Le cahier de M. de Jonge
représente une heureuse tentative pour en combler quelques-unes parmi les plus
importantes.

IRENA BACKUS

Bibliotheca Dissidentium: Répertoire des non-conformistes religieux des sei-
zieme et dix-septieme siecles, edité par André Séguenny, textes revus par
Jean Rott. Tome I: Johannes Campanus, Christian Entfelder, Justus Vel-
sius, Catherine Zell-Schiitz (Bibliotheca bibliographica Aureliana LXXI1X),
Baden-Baden, Editions Valentin Koerner, 1980, 127 p.

Qu’est-ce qu'ont pensé les non-conformistes religieux aux XVI® et XVIIe siecles?
Depuis quelques années nous avons beaucoup entendu parler de I'«aile gauche de la
Réforme », et surtout de la Guerre des Paysans ou de rupture d’avec les pratiques tra-
ditionnelles. Il y en a qui doutent que les radicaux aient vraiment eu une théologie, et
d’autres qui, tout en I'admettant, ne croient plus pouvoir en retrouver des traces assez
nettes pour établir de quelle théologie il s’agissait. C’est sur ces deux points que le
GRENEP commence a nous donner des réponses. Ce Groupe de recherches sur les
non-conformismes religieux et I’histoire des protestantismes, attaché a I'Université
des Sciences Humaines de Strasbourg et placé sous la direction du professeur Marc
Lienhard, s’intéresse a deux sujets principaux: la publication des (Euvres latines et de
la Correspondance de Martin Bucer et I’étude des dissidents. Cette derniére, dirigée
par M. André Séguenny, fait appel a des enseignants et chercheurs de Strasbourg et
d’ailleurs. Mais qui sont ces non-conformistes dont nous allons faire la connaissance
dans ces tomes de la Bibliotheca Dissidentium? Comment ont-ils été choisis et qu’est-
ce que nous apprenons d’eux? L’idée avait été tout d’abord de se borner aux per-
sonnes — assez nombreuses — ayant vécu a Strasbourg. Mais le projet a été étendu
par la suite a des individus moins connus, qui n’ont jamais été étudiés a fond. Dans
ce premier tome nous sont présentés Johannes Campanus et Christian Entfelder par
André Séguenny, suivis de Justus Velsius par Philippe Denis, et de Catherine Zell-



BIBLIOGRAPHIE 297

Schiitz par Marc Lienhard. Dans d’autres fascicules en préparation, on trouvera
M. Cellarius (Borrhaus), V. Crautwald, J. de Falais, S. Franck, L. Haetzer,
Th. Thamer, M. Weyer, Cl. Ziegler, etc. Présenter ces écrivains, c’est mettre un instru-
ment fort utile 4 la disposition des chercheurs. A la suite d’une esquisse biographique,
on dispose d’'une liste des ceuvres de l'auteur en question: écrits imprimés ou
demeurés manuscrits de son vivant, et correspondance. Ensuite est donnée une liste
des travaux concernant spécialement cet auteur et des documents le mentionnant du
XVIe siécle a nos jours. La derniére partie fournit une description détaillée de chaque
ecrit, y compris une photocopie des pages de titre, quelques indications de lieu(x) de
dépot, des reférences bibliographiques, et un résumé du contenu. Le principe du
résumé vise a souligner les points les plus importants des théologies en question ainsi
qu’a suppléer a la rareté des ceuvres et a leurs titres parfois peu explicites. Pour le
tome 1 de cette série il y a trés peu a critiquer, a part quelques petites erreurs typogra-
phiques (pp. 30, 43, 91, 92). On peut noter que le travail spécial de R. H. Bainton
signalé p. 104 a aussi paru ailleurs (i.e., Women of the Reformation in Germany and
Italy, Minneapolis, Minn.: Augsburg, 1971, p. 55-76), mais sans les références aux
ecrits de Katherine Zell. La série Bibliotheca Dissidentium représente un instrument
de travail qui va combler une lacune majeure dans notre connaissance de la dissi-
dence religieuse au temps de la Réforme. Elle économisera aux chercheurs un temps
précieux. Méme si on ne réussit pas a mettre la main sur tout ce qui est mentionné
dans ces listes, du moins on appréciera mieux la complexité de la vie religieuse au
XVIe siécle et I'importance de la pensée de certains théologiens longtemps
oubliés.

EvLsiE McKEE

Les protestants dans les débuts de la Troisieme République (1871-1885), Paris,
Société de I'histoire du protestantisme francais, 1979, 751 p.

Ce volume reproduit les actes d’'un colloque qui s’est tenu a Paris en octobre
1978. 1l prend la suite d’autres colloques organisés ces dernieres années par la Société
de I’histoire du protestantisme francais, en particulier de celui qui fut consacré &
Frangois Guizot. Il s’inscrit également dans le prolongement des travaux publiés a
I'occasion du centenaire de la Faculté de théologie protestante de Paris (cf. numéros
spéciaux ETR et RHPR). Il témoigne avec eux de la vitalite actuelle des recherches
consacrées a I'histoire du protestantisme frangais au XIX¢ siecle et de I'efficacité
d’une formule qui permet, sinon de faire exhaustivement le tour d’une question, du
moins d’en renouveler considérablement les approches. 11 fait souhaiter que la Suisse
romande suive bientdt de tels exemples et apporte elle aussi sa contribution a une
connaissance plus approfondie des diverses périodes de I'histoire protestante franco-
phone au cours de ces deux derniers siécles. — Passons sur les diverses allocutions de
bienséance que les éditeurs de ce volume ont cru nécessaire de reproduite; elle sont
superflues et ne témoignent que de la persistance d’usages surannés. Elles entourent
de leurs volutes inutiles une série de contributions dont certaines sont de tout premier
ordre. — Du point de vue de I'histoire du protestantisme francais, les débuts de la 3¢
République présentent un intérét tout particulier. Les protestants frangais ont en effet
beaucoup contribué a I'instauration de ce régime politique qui a été le plus durable
de la vie politique frangaise dans les temps modernes (jusqu'en 1940!). Il fallait toute-
fois y regarder de plus preés. Le colloque d’octobre 1978 I'a fait sous six tétes de cha-
pitre: 1. Enseignement et vie intellectuelle; 2. Vie politique; 3. Vie économique; 4.
Vie religieuse; 5. Aspects internationaux; 6. Aspects régionaux. Dans I'impossibilite



Théologie
contemporaine

298 BIBLIOGRAPHIE

de parler de tout, relevons les contributions qui nous semblent les plus intéressantes:
Frangoise Mayeur a examiné le role et I'action des protestants dans I'Instruction
publique; c’est une mise au point importante sur les raisons qui ont conduit les peres
fondateurs de la 3¢ République a s’adosser a un apport protestant. Cette contribution
est utilement complétée par les recherches d’Alice Gérard sur I'influence des pédago-
gues protestants telle qu’elle ressort du Dictionnaire pédagogique, avant de s’estomper
dans les éditions ultérieures de cet ouvrage. — La section consacrée a la vie politique
(mais aussi celle des aspects régionaux) réduit a néant 'idée sommaire et trop
répandue selon laquelle les protestants franc¢ais auraient eu en majorité le cceur a
gauche. On prétera une attention particuliére aux recherches de Philippe Ligier sur
Edmond Schérer: il était temps qu’on ait autre chose a consulter sur lui que I'étude
déja ancienne, mais toujours fiable, d’O. Gréard. — Les deux contributions d’André
Encrevé (« Les deux aspects de I’année 1876 pour I'Eglise réformée de France») et de
Jean Baubérot (« Le protestantisme francgais et la question sociale au début de la
Troisieme République ») sortent nettement du lot. Appuyé sur une étude minutieuse
des textes de I'époque, Encrevé montre que 1876 marque a la fois I’échec d’une
réconciliation entre orthodoxes et libéraux, mais aussi 'apparition d’'une troisieme
force qui, avec I’école symbolo-fidéiste, finira par dominer la scéne théologique pro-
testante et francaise au cap du XXe siécle. Quant a Baubérot, il précise dates et faits
qui peuvent étre considérés comme le début du christianisme social. — Une derniere
mention pour la contribution de Rudolf von Thadden, professeur a Gottingue, sur
Iattitude des «protestants allemands face a la controverse entre laics et cléricaux
frangais ».

BERNARD REYMOND

JoHN ELBERT WILSON, Gott, Mensch und Welt bei Franz Overbeck (Basler
und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, 30),
Bern-Frankfurt-Las Vegas, Peter Lang, 1977, 162 p.

RupOLF WEHRLI, Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck,
Ziirich, Theologischer Verlag, 1977, 263 p.

La figure du théologien Franz Overbeck (1837-1905), professeur a Bale et ami de
Nietzsche, n’est guére connue des lecteurs francophones, alors qu’elle n’a cessé
d’interroger la théologie protestante de langue allemande. Overbeck déclare en effet
incompatibles le croire et le savoir, la foi et I'histoire, le christianisme primitif
(enthousiasme et abnégation du monde) et la théologie, ou la religion, chrétienne.
Overbeck va jusqu’a dire que 1’Age du christianisme témoigne et démontre sa décom-
position progressive dans la mesure précisément ou la théologie s’érige en science et
en apologétique de ce christianisme. — Overbeck tira la conséquence personnelle de
ses conclusions et abandonna son enseignement en 1897. Il a mis ainsi en évidence
les apories auxquelles conduit une science historique dogmatique en théologie et a
formulé la plus virulente critique a I'égard de I'entreprise du dix-neuviéme siécle,
notamment a I’égard de Harnack. Cette critique s’étend en fait a toute la théologie.
— On voit pourquoi l'intérét porté a Overbeck aujourd’hui, loin de diminuer,
s’accroit encore, d’autant plus que ses interprétes disposent maintenant d'un énorme
« Nachlass», édité en partie seulement. Les deux études qu’on signale ici appartien-
nent a cette renaissance overbeckienne. Celle de Wilson émane principalement d’une
préoccupation philosophique, alors que celle de Wehrli, plus compléte, veut montrer
comment Overbeck annonce dés le départ la fin du christianisme; une « méta-théo-
logie » ne se justifie que comme « Trauerarbeit ». En effet, Wehrli applique le modéle



BIBLIOGRAPHIE 299

freudien du deuil et de la mélancolie aussi bien a la biographie qu’au projet d’Over-
beck, alors que Wilson insiste davantage sur I'importance que jouait la « mort de
Dieu», proclamée par Nietzsche, pour cette pensée si tranchante. — Confrontés a
Overbeck nous devons nous demander s’il n’a véritablement été animé que par le
seul but de la démonstration du «finis christianismi»; Wilson est plus nuancé a cet
eégard que ne I'est Wehrli. Il s’agit surtout d’examiner si les prémisses exégétiques, his-
toriques et «théologiques» sur lesquelles il s’appuie sont valables et fondées. Si nous
souscrivions simplement a la conclusion de la fin du christianisme, nous serions pour
ainsi dire amenés a la démission; mais si, loin de renoncer a une évaluation de la
théologie dans et face au monde moderne, nous prenons au sérieux le défi théolo-
gique d’Overbeck, il va provoquer des interrogations importantes que nous ne sau-
rions ignorer.

KLAUSPETER BLASER

H. FISCHER, éd., Anthropologie als Thema der Theologie, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1978, 212 p.

A tous les niveaux le theme de ’homme ne cesse de nous interroger. L’éditeur du
présent volume indique un nombre impressionnant de publications en anthropologie
pour en montrer la tendance actuelle: la science de I’homme se profile de plus en
plus comme une nouvelle Grundlagenwissenschaft. Cela signifie en particulier que
’homme ne peut plus étre compris dans les seules catégories traditionnelles de la
doctrine chrétienne; a son tour I'anthropologie chrétienne se rend indépendante,
entre en dialogue et en coopération avec d’autres discours de I'homme. La théologie
s’établit ainsi comme « Wirklichkeitswissenschaft». D’ou I'inflation des essais qui
visent a intégrer les sciences psychologiques, sociologiques, médicales, etc., dans le
discours «chrétien» sur I'homme. Il ne faut pas s’étonner de ce que la question
rebondisse 4 un niveau plus fondamentalement théologique. Le présent recueil
contient des analyses intéressantes quant au role et a la fonction de 'anthropologie
chez Bultmann et Barth. On y trouve aussi une série de réflexions sur les rapports
entre anthropologie et éthique et la psychanalyse freudienne. Il faut signaler spéciale-
ment la contribution de G. Sauter sur les méthodes adoptées en anthropologie théo-
logique. Vu le peu d’études a ce sujet en frangais, on recommandera la lecture de
cette publication.

KLAUSPETER BLASER

J. B. CosB JR. und D. R. GRIFFIN, Prozess-Theologie. Eine Einfiihrung.
(Theologie der Oekumene Bd. 17), Gottingen, Vandenhoeck &

Ruprecht, 1979, 193 p.

La philosophie d’Alfred North Whitehead et de Charles Hartshorne dont s’ins-
pire aux Etats-Unis toute une école théologique dite «la théologie du processus», est
restée pratiquement sans importance dans le domaine germanophone; la on a plu.tc‘)t
puisé dans Hegel pour briser le statisme des concepts théologiques. Dans le domaine
francophone, on note au moins deux publications importantes a ce sujet (A. Parmen-
tier, La philosophie de Whitehead et le probléme de Dieu, Paris 1968; J. M. Blteuvart,
Les directives de la symbolisation et les modéles de référence dans la philgsoph:e de A.
N. Whitehead, Paris 1976). 1l est donc heureux que la série « Theologie der Oeku-



300 BIBLIOGRAPHIE

mene» ouvre une fenétre dans cette direction. La préface nous conseille de com-
mencer la lecture par I'annexe B ou se trouvent biographies et bibliographies com-
mentées des principaux penseurs formant ce qui devait s’appeler la «Chicago
School ». L’annexe A présente un texte, trop bref, essayant de résumer et de formuler
les rapports entre philosophie et théologie tels que la Prozess-Theologie les envisage.
Quant au texte principal, les auteurs qui I'ont élaboré en commun déclarent vouloir
expliquer quelques bases jetées par Whitehead et présenter leurs vues plutdt que
celles d’autres penseurs d’une école multiforme. On comprend bien qu’au moyen de
la thése « Toute réalité est processus ou le passé survit dans I'expérience actuelle», il
soit possible de combattre le Dieu législateur, moraliste, conservateur, contrdleur,
maéle et immuable. Cependant, tout n’est pas clair.dans ce livre et javoue la peine
que j'ai eue a entrer dans ce texte. Est-ce la qualité de la traduction ou I'étrangeté des
propos? Est-ce 'américanisme qui transparait ou la gnose psychologico-théologique
devant laquelle on est placé? Notons pourtant qu'un certain nombre d’idées parait
trés important, p. ex. le souci écologique (éthique de la nature) ou la transformation
créatrice dans I'Eglise et dans le monde, fondée en Christ dont les natures peuvent
plus facilement coexister dans la Prozesstheologie que dans les schemes classi-
ques.

KLAUSPETER BLASER

DoucLas J. ELwoobD (Hrsg.), Wie Christen in Asien denken. Ein theo-
logisches Quellenbuch. Frankfurt Verlag Lembeck, 1979, 317 p.

L’importance de la réflexion théologique dite contextuelle va croissant. Petit &
petit des théologies autochtones commencent a se former; elles répondent non seule-
ment au desir d’'une acculturation et adaptation, mais encore plus a la nécessité de
regarder de prés le contexte global, culturel, religieux et socio-politique afin de s’y
insérer et de le transformer. Des publications comme la présente démontrent qu’on a
passé le stade des déclarations d’intention et que les contours d’une théologie locale
et en méme temps véritablement cecuménique sont en train de naitre. Cela est parti-
culierement vrai pour I’Asie ou, bien siir, les contextes sont multiples si bien que 'on
ne saurait englober tout dans une seule théorie. Si 'on veut néanmoins résumer le
contenu tres riche et varié de ce livre (une traduction qui n’est d’ailleurs pas toujours
correcte par rapport a I'original anglais), on dira que trois thémes s’imposent a la
reflexion chrétienne dans des contextes asiatiques. Tout d’abord la possibilité et la
nécessité méme de réfléchir contextuellement. Une intéressante comparaison est faite
entre les structures et convictions de I'Orient et de I'Occident (p. 15 s.) montrant la
diversité des mondes encore que I'Asie se voie confrontée aux mémes problémes et
polarisations que nous.

Puis la rencontre avec la philosophie et les religions orientales. On peut relever
p. ex. 'importance du principe Yin-Yang surmontant le dualisme et la dialectique au
profit d'une complémentarité et d'une harmonie et permettant ainsi des solutions a
des problemes tels que transcendance et immanence, christologie, etc.

Et enfin le combat pour la dignité humaine dans la société asiatique. Celui-ci fait
naitre des perspectives nouvelles pour la mission et I'existence de I'Eglise qui seraient
au service de la libération et du développement plutdt qu’au service de I'espoir pour
un au-dela.



BIBLIOGRAPHIE 301

On ne peut que regretter que des textes comme ceux-ci ne nous soient accessibles
qu’en anglais et en allemand (exception faite pour quelques spécimens de théologie
africaine)...

KLAUSPETER BLASER

GiusepPE MAFFEL, Il dialogo ecumenico sulla successione attorno all'opera di
Oscar Cullmann. (1952-1972) L.E.S. Roma, 194 p.

Ce livre mérite une étude beaucoup plus attentive et approfondie que celle que
nous pouvons lui accorder ici. Cullmann lui-méme en reconnait la valeur. «Je suis
convaincu, a-t-il écrit a I'auteur, que votre travail fera avancer le dialogue cecumé-
nique.» Lorsque en 1952 le livre Saint Pierre, disciple, apétre, martyr parut, il fut
accueilli avec beaucoup de faveur par les théologiens catholiques. Cullmann consi-
dere comme authentique le passage de Matthieu XVI, v. 17-19, admet le s¢jour de
Pierre 4 Rome et son martyre sur ce qui était alors la colline du Vatican. Mais sur
d’autres points, les positions de Cullmann s’écartent beaucoup de celles du catholi-
cisme. Selon lui, Pierre n’a été qu'un temps a la téte de I'Eglise de Jérusalem ou Jac-
ques, frere du Seigneur, I'a remplacé. Ni au synode de Jérusalem ni & Antioche, ni a
Corinthe, Pierre n’apparait comme le chef de I'Eglise universelle. Mais d’autres pro-
blémes, plus essentiels encore se posent et ont été repris par Cullmann dans son livre
intitulé: La tradition, probléeme exégétique, historique et théologique (Neuchatel-Paris,
1953). A propos de cet ouvrage, la nature de I'apostolat, la succession apostolique, le
role de la tradition dans I'Eglise, la formation et le sens du canton, tous ces ¢léments
de la vie de la chrétienté primitive ont été discutés avec ardeur par les théologiens
catholiques et protestants. Au-dela des discussions de détail, c’était la nature méme
de I'Eglise que I'on cherchait a définir. Dispose-t-elle d’un magistére infaillible basé
sur le dogme et la tradition ou dépend-elle de I’Ecriture sainte a travers laquelle passe
I’Esprit de Dieu? La discussion est loin d’étre achevée. L’auteur s’en rend bien
compte mais il a foi dans le dialogue et dans sa poursuite. Par sa bibliographie tres
étendue, par sa présentation des divers problémes, par le souci d’exactitude et de
loyauté qui guident son examen des théses protestantes et catholiques, son livre peut
étre un auxiliaire précieux dans la recherche cecuménique.

LyDIA VON Auw

Martyria — Mission, the witness of the Orthodox churches today (le témoi-
gnage des Eglises orthodoxes d’aujourd’hui), ouvrage collectif édité par
Ion Bria. COE, Geneéve, 1980, 255 p.

5’1l est une facette de la vie des Eglises orthodoxes qui reste encore peu connue
du monde occidental c'est bien I'activité missionnaire de ces Eglises. Que de malen-
tendus séculaires, que de craintes réciproques et de conflits cette notion ne désigne-
t-elle pas! Dans ce petit livre, facilement accessible pour un connaisseur moyen de
I'anglais, I. Bria tente de paﬂier cette lacune. Il s’agit d’un recueil de textes dus a une
trentaine d’auteurs orthodoxes du monde entier. La déja réside un de ses atouts
majeurs.

Cet ouvrage est formé de trois parties. La premiére: Intéréts et défis de la mission
dans le monde orthodoxe actuel, aborde différents aspects de la mission: son éthique,
son fondement évangélique, la place du monachisme, celle de la femme et la respon-
sabilité des laics. Nous y trouvons des articles signés de hauts responsables d’Eglises
et de théologiens plus connus de P'occident comme Elizabeth Behr-Sigel, Dumitru
Staniloae, le Métropolite Emilianos Timiadis, D' Panayotis Nellas et d’autres. Je me



302 BIBLIOGRAPHIE

plais a relever dans ces pages le fait qu’on n’y trouve nulle trace de ce triomphalisme
confessionnel qui souvent bloqua tout dialogue. Les questions posées le sont tant aux
Eglises occidentales qu’aux orthodoxes elles-mémes. Révélatrice de cette attitude,
notons l'interrogation claire d’E. Behr-Sigel: « En tant qu’étre humain, appelée par le
Créateur a s’accomplir elle-méme en accord avec les particularités de son étre
féminin, une femme ne peut-elle pas cependant aspirer au charisme de la prétrise?
Une réponse négative ne signifie-t-elle pas que 'on subordonne la grace a un déter-
minisme biologique...? (p. 59). Je tiens encore a mettre en évidence les excellentes
pages du Professeur Bria: la liturgie aprés LA Liturgie, ou I'auteur met en question un
culte liturgique centré exclusivement sur lui-méme et appelle 2 ce que la divine
Liturgie soit suivie par la liturgie du quotidien: « Comment ['ordre liturgique peut-il
passer dans I'ordre de I'existence humaine, personnelle et sociale et fagonner le style
de vie des chrétiens?» (p. 69). A la question de déterminer ce qu’exige cette liturgie
apres la Liturgie Bria répond par quatre propositions: 1) réaffirmer la vraie identité
chrétienne, renouvelée par I’eucharistie, de sorte que la re-christianisation des « chré-
tiens sociologiques» soit pergue comme une tadche importante; 2) adopter des struc-
tures ecclésiales nouvelles pour élargir le milieu chrétien 1a ou les hommes vivent et
travaillent, ou ils peuvent témoigner publiquement; 3) que la vie liturgique nourrisse
les chrétiens également pour leur témoignage dans le régne politique et social,
«’Eglise doit se demander si par le conservatisme de son culte elle n’apparait pas
soutenir les violations des droits humains a l'intérieur et a I'extérieur de la commu-
nauté chrétienne» (p. 70); 4) que la Liturgie signifie la communauté. Le chrétien doit
construire la koinonia méme en vivant dans un milieu hostile.

La deuxiéme partie: Le témoignage des Eglises offre une rapide présentation de la
plupart des Eglises orthodoxes membres du COE et leur conception de la mission.
Parmi ces tableaux je signale le trés bel article d’Olivier Clément sur la Diaspora
orthodoxe en Europe occidentale; j’ai aimé ’honnéteté et la précision de son analyse
et '’exigence qu’il réclame tant des occidentaux que des orthodoxes, a qui il demande
d’accepter leur état d’exilés, de «spiritualiser la diaspora, découvrir sa signification
comme exil hors du Royaume et pélerinage vers ce Royaume. (...) Tous les chrétiens
sont aujourd’hui en diaspora» (p. 174).

Enfin la troisiéme partie: Délibérations orthodoxes sur la mission nous donne cing
rapports essentiels des derniéres consultations orthodoxes sur la mission et I'évangéli-
sation: 1) le témoignage évangélique de I'orthodoxie actuelle, rapport numero 4 de la
Conférence « Confesser le Christ aujourd’hui» (Bucarest 1974); 2) Confesser le Christ
a travers la vie liturgique, premier rapport de la Conférence d’'Etchmiadzine (1975);
3) La Bible et la vie liturgique, rapport numéro un du Séminaire européen orthodoxe:
«le role et la place de la Bible dans la vie liturgique et spirituelle de I'’Eglise ortho-
doxe» (Prague 1977); 4) Témoigner du Régne de Dieu dans la lutte pour la vérité de
Dieu et la justice sur la terre, contribution orthodoxe a la derniére Conférence mon-
diale sur la mission (Melbourne 1980); et enfin La place de la vie monastique dans le
témoignage de I'Eglise d’aujourd’hui, consultation orthodoxe sur le monachisme
(Amba 1979).

En bref, un livre court et pratique, avec d’excellentes pages sur un sujet essentiel
et pour le dialogue cecuménique et pour la vie de chaque Eglise.

DANIEL NEESER



BIBLIOGRAPHIE 303

RENE COSTE, Le devenir de 'homme. Projet marxiste, Projet chrétien (La vie
des hommes), Paris, 1979, Les Editions Ouvriéres, 281 p.

R. Coste présente la suite de ses réflexions sur le théme marxisme et christia-
nisme, réflexion entamée dans de précédents ouvrages. Le théme, pourtant, perd de
son actualite. Des marxistes ne comprendront guére le langage de ce livre, apologé-
tique et manquant de sens autocritique par rapport a la tradition des Eglises. Des
chrétiens, a la recherche de repéres théologiques pour les aider dans les luttes qu’ils
ménent avec des marxistes, ne rencontreront guére que de longues citations bibliques
melangées a de fréquentes références & Pascal. L'enquéte anthropologique (création,
peché, grace) est assez faible et semble peu attentive au pluralisme des anthropolo-
gies, méme chrétiennes. L’A. mentionne 'amour comme caractéristique du projet
chrétien, mais le terme reste mal défini: quelle est sa relation a la justice? Quelle en
est la dimension politique? — R. Coste reléve avec raison de nombreuses faiblesses
du marxisme (sa visée technocratique, sa tendance au totalitarisme, etc.) mais on dis-
cerne mal de guel marxisme (ou communisme) il parle: Marx, Lénine, Staline, Mar-
cuse, Garaudy, Georges Marchais, etc. sont cités un peu en vrac sans que 'on puisse
savoir qui est au banc des accusés. On aurait aussi pu attendre de I'A. une plus
grande clairvoyance quant aux erreurs des Eglises, notamment dans le domaine des
relations économiques. Par ailleurs, est-il juste de faire du christianisme une religion
de la personnalité (de I"individu pécheur et sauvé) et de I'opposer ainsi au marxisme,
decrit comme une ontologie sociale destructrice de la personne. La mise a I'écart des
masses des pouvoirs de décision (le controle des moyens de production par exemple)
n’est pas le fait des seuls régimes communistes mais entre aussi dans la stratégie des
pays capitalistes. L’A. ne parle pas non plus du tiers monde, pillé par "Occident,
communiste ou capitaliste; c’est la pourtant que la question économique est aigué.
Quel est donc le projet marxiste pour 'homme? Quelle est I'espérance a laquelle
«I’homme chrétien» est appelé? Ou se rencontrent-ils? Questions que le livre de R.
Coste laisse sans réponse. — Ainsi, I'ouvrage n’entreprend pas de véritable dialogue
avec le marxisme et ne propose qu'une anthropologie et une éthique ternes. Signa-
lons cependant une abondante bibliographie ou sont mentionnés des ouvrages
importants (un oubli majeur: les travaux d’H. Gollwitzer sur ce theme marxisme et
christianisme).

JEan-Luc BLONDEL

FRANCOIS ISAMBERT, Rite et efficacité symbolique. Essai d’anthropologie socio-
logique (Rites et symboles), Paris, 1979, Le Cerf, 224 p.

On oppose frequemment une religion « populaire» a une religion «théologique ».
Les tenants de la seconde veulent ainsi dévaloriser la premiere, qualifiée de primitive
ou magique. Sociologue, F. Isambert examine la relation entre religion (foi) et magie,
reprenant, en gros, la différence qu’indiquait déja J. G. Frazer: le propre de la reli-
gion est de faire appel a la libre décision d’un étre surnaturel, tandis que celui de la
magie est de contraindre. La magie posséde un caractére prive, alors que la religion
présente une dimension nettement publique. Les deux cherchent la méme chose, soit
la participation a la puissance surnaturelle. Les rites sont des moyens d’attirer cette
puissance. Les gestes, mots, du culte par exemple, invitent (ou imitent) cette force (ou
valeur, car les rites, ou symboles, expriment un comportement, une éthique).
L’anthropologie ethnologique (Hubert et Mauss, Lévy-Bruhl, Lévi-Strauss) nous ont
déja familiarisés avec de telles cérémonies sacrées, rituelles, symboliques donc. La
psychologie piagétienne veut reconnaitre des attitudes semblables dans le developpe-
ment de I'enfant (formation des symboles, représentation du monde). Une partie des
chrétiens n’utilisent-ils pas les sacrements comme technique de salut et cet usage



304 BIBLIOGRAPHIE

n'est-il pas précisement contesté par un christianisme qui se veut plus pur? L'A.
cherche la réponse a cette question en examinant I’effectivité de la magie et de I'acti-
vité symbolique puis passe a 'examen du langage comme action rituelle (voir les tra-
vaux de J. L. Austin et [. Goffman). Un chapitre consacré au rite de I'onction des
malades nous conduit au chapitre final ou Isambert cherche a opérer une théorie
genérale du symbole. — L’efficacité symbolique, « mystérieuse», qu'on voit a I'ceuvre
dans le corps a corps du chaman avec la maladie apparait aussi dans la cure psycha-
nalytique (I’A. se réfere ici a J. Lacan) ou dans certains actes du langage. Signe, acte,
« performance », le symbole ne se situe pas seulement dans le pur rapport du signi-
fiant au signifié, posé en quelque sorte devant la conscience sociale. Le symbole s'ins-
crit dans un cadre social (le consensus permet au rite d’étre efficace) ou il exprime
une information, donc un pouvoir. L'A. rejoint P. Bourdieu et J. C. Passeron et leur
analyse de «la violence symbolique ». « Tout pouvoir légitimé apparait comme subs-
titut d’'une force materielle, I'instance qui exerce le pouvoir exer¢ant celui-ci par le
symbole de force qu’elle représente en tant qu’autorité. Mais si cette substitution est
possible, ce n'est pas que le symbole détienne en lui-méme la force réelle. Clest le
consensus légitimant, la menace virtuelle de la force exercée par la collectivité qui
donne force au symbole de l'autorite.» (p. 209). Les symboles réorganisent les repré-
sentations et structurent la collectivité (liturgie!). L'enquéte sociologique pose alors a
la théologie des questions auxquelles on ne peut ni ne doit répondre trop rapide-
ment: y a-t-il «quelque chose» derriere le symbole, ou seulement «devant» (au
niveau des participants)? Le christianisme cherche ici sa voie entre une critique sym-
bolique radicale et un littéralisme intégral.

JEan-Luc BLONDEL

HANs ScHuULZE, Theologische Sozialethik. Grundlegung, Methodik, Program-
matik, Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1979, 392 p.

L’éthique sociale est une branche neuve en théologie. Les Eglises ne s’en servent
encore que peu. Le grand mérite de 'ouvrage de Schulze est d’inscrire clairement
I'éthique sociale comme une branche théologique, au sein de I'Eglise. Mieux, I'Eglise
est ethique sociale: elle représente les chrétiens dans le monde politique, au niveau
des institutions. L'éthique sociale est I'instrument que la communauté chrétienne se
donne pour comprendre la réalité politique, sociale, culturelle, et pour manifester
publiquement la présence de Dieu dans et avec le monde. Service diaconal, I'éthique
sociale cherche a relier les structures politiques a Dieu, les «réalités avant-derniéres »
aux «réalités derniéres». — Les valeurs et les droits fondamentaux demandent une
interprétation, tant au niveau de la réflexion (lecture de la Bible pour discerner la
direction des catégories morales) qu'au niveau de la médiation sur le terrain institu-
tionnel (économique, politique). Des valeurs comme liberté, justice, solidarité,
demeurent encore trop vagues, trop abstraites si elles ne sont pas interprétées (tra-
duites!) dans des actions précises. Cette interprétation n’est pas l'affaire d’une hiérar-
chisation des valeurs, mais de programmes politiques. La politique est en effet le lieu
ou se décident les valeurs concrétes, effectives. L'éthique sociale, «science des rela-
tions et de I'action » au service de I'Eglise, cherche sa place entre I'institutionalisation
(confiance, durée, tradition, etc.) et la spontanéité (liberté, changement permanent,
etc.). Ce faisant, elle utilise la liberté que lui donne I'Evangile pour représenter et
défendre les faibles, les opprimés, les «absents»: les pauvres (personnes et pays), les
geénérations a venir, la nature exploitée, etc. L’action humaine est suivance du Christ,
engagement dans une responsabilité adulte. L’homme est partenaire de Dieu face a
un avenir ouvert. Le paradoxe de I'action humaine peut alors s’exprimer ainsi: « Le
chrétien doit agir comme si personne d’autre que Dieu ne pouvait agir: il doit pour-



BIBLIOGRAPHIE 305

tant agir comme si lui seul, chrétien, pouvait agir.» (P. 304.) — Ce livre, a I’abon-
dante bibliographie (en allemand) propose sans cesse des exemples concrets qui illus-
trent le discours méthodologique. Il se référe aussi souvent aux « Denkschriften» de
I’Eglise évangélique d’Allemagne, inscrivant ainsi clairement 1’éthique sociale dans
un cadre théologique et ecclésial. Puisse cet excellent ouvrage aider a la reconnais-
sance de I'éthique sociale au sein de I'Eglise!

JEAN-Luc BLONDEL

BERNARD HAERING, Frei in Christus. Moraltheologie fiir die Praxis des christ-
lichen Lebens, t. 1: Das Fundament aus Schrift und Tradition, Freiburg
im B., Herder, 1979, 460 p.

L’auteur, bien connu pour ses travaux de théologie morale, nous livre ici le pre-
mier tome d'une véritable «somme» éthique; deux autres volumes examineront les
problémes liés a I'éthique spéciale (individuelle et sociale). — Il faut saluer I'orienta-
tion de cet ouvrage, qui comprend la morale comme I’exercice de la liberté nouvelle
en Christ et comme une fidélité. Quand il vient au monde, I’étre humain n’aborde
pas la question du bien et du mal d’'une maniere neutre: a cause du péché, il ren-
contre le mal, I'oppression, la violence. Il est confronté a la tentation d’utiliser sa
liberté contre celui qui la lui accorde, Dieu. C’est ce que I'A. appelle le «vol de la
liberté » (p. 134 s.), qui conduit au refus de la liberté pour 'autre. Le péché se mani-
feste ainsi comme un événement social, qui brise la communauté humaine. Le péché,
pourtant, ne supprime pas la responsabilité; au contraire, il la désigne, négativement.
L’attachement au Christ, dans I'amour (cceur!), éclaire le croyant, entraine un déve-
loppement de sa personnalité et permet une décision pour Dieu et, par 1a méme,
pour le prochain. B. Haering propose alors une morale qui se structure selon les
deux axes de I'amour, pour Dieu et pour l'autre (ce qui fait de cette « Gesinnungs-
moral» une éthique de la fidélité), et de la solidarité dans la communauté (liberté
engagée). La conscience oriente les choix a effectuer et donne une meilleure connais-
sance des responsabilités que cette liberté créatrice en Christ implique a 'égard de la
communauté humaine. L’amour, liberté et fidélité, n’est pas une parole vide mais
fonde (et limite!) des structures éthiques, des normes, des regles morales, dont le sens
est I'attachement au Christ. La vie de I’Eglise, «sacrement de la liberté incarnée » (p.
170), sa liturgie, sa hiérarchie méme, désignent une telle éthique ou la liberté (don)
s’exerce dans le service et la fidélité (alliance, tradition). — Ce panorama des « ques-
tions fondamentales » de I’éthique, historique et théologique, nous laisse pourtant sur
notre faim: I'importance du contexte social, culturel, pour I'éthique (pergu grace aux
sciences sociales), le dialogue cecuménique, notamment, ne sont pas suffisamment
abordés. Nous nous trouvons devant un vaste tableau, bien construit et riche en
informations, mais qui demeure, souvent malgré lui, conservateur (voir ce que I'A. dit
de la place des femmes dans ['Eglise, du role du prétre, des théologies de la libéra-
tion, etc.) et sans doute trop attentif a défendre une vision sacramentelle et hiérar-
chique de I'Eglise. B. Haering oublie que les questions éthiques actuelles demandent
justement une redéfinition de I'Eglise, de sa fonction et de ses structures. Les volumes
suivants donneront peut-étre la réponse a ces interrogations.

JEaAN-Luc BLONDEL



Philosophie
contemporaine

306 BIBLIOGRAPHIE

Dom HEeLDER CAMARA, Mille raisons pour vivre, présentées par José de
Broucker, Paris, Le Seuil, 1980, 122 p.

Ces «mille raisons pour vivre» ont pris la forme de méditations, en genéral tres
courtes, que Dom Helder Camara a écrites, au cours de ces cinquante dernieres
années, aux petites heures de I'aube. Elles sont précédées de trois textes, trés brefs,
eux aussi. — C’est a la demande pressante d’amis que le «petit» archevéque de
Récife a consenti a les publier. Ces réflexions, priéres, croquis furtifs... comme on
voudra les appeler, vous donnent 'impression qu'une source, un coup d’aile, un
visage ont brusquement surgi devant vous, puis ont disparu, comme si vous veniez
d’assister a la naissance de quelque chose de trés précieux, de trés fragile, de trés
fugitif, de trés fort aussi. « Les gens te pésent. Ne les porte pas sur tes épaules, prends-
les dans ton cceur.» (30 aolt 1962.) Ce qui est commun & tous ces textes — terme
bien inadéquat dans sa platitude terne — c’est le don extraordinaire de communion
avec tout le créé qu'ils révelent, leur spontanéité (apparente, peut-étre), leur fagon
quasi franciscaine de vous inviter a vivre et de dire «[’aujourd’hui de Dieu». Les
enfants, les pauvres, les riches, «les petites gares», «les gratte-ciel », «les fils de télé-
phone» y ont leur place et se voient conférer une raison d’étre inattendue. Comme
dans les haikai japonais, le monde, sa souffrance, sa beauté, s’inscrivent aussi bien
dans les espaces entre les mots que dans les mots. Si I'on voulait donner un sous-titre
a ce recueil, on pourrait choisir bien des suggestions que nous adresse Dom Helder
Camara; peut-étre celle-ci: « Regarde jusqu’a ce que tu voies I'invisible.» (10 octobre
1954.)

GERTRUDE ROSSIER

Foi et Société (Acta Congressus Internationalis Theologici Lovaniensis
1976), Gembloux, Duculot, 1978, 299 p.

A Toccasion du 550¢ anniversaire de la fondation, en 1426, de I'Université de
Louvain, les deux facultés de Théologie ont organisé en 1976 un Congrés dont voici
les actes. Aprés la tres intéressante conférence de R. Aubert sur «la faculté de théo-
logie de Louvain du XVe siécle a Vatican 11» sont présentées les conférences et intro-
ductions générales aux sous-thémes et carrefours (en frangais ou anglais). Titres des
sous-thémes: Dieu et la société; Relation femme-homme; Théologie de la libération;
Phénoméne communautaire.

MARC BALMES

JONATHAN EDWARDS, Scientific and Philosophical Writings. The Works of
Jonathan Edwards. 6. Yale University Press, New Haven and London,
1980, pp. VIII, 433, Ed. Wallace Anderson.

Jonathan Edwards est le premier philosophe-théologien américain important et
I'édition critique de ses ceuvres vient de s'enrichir d'un sixiéme volume. Ce volume
contient, en dehors de quelques petits inédits plus tardifs, la totalité des écrits scienti-
fiques et philosophiques de sa jeunesse. A travers un apparat critique des plus
impressionnant I'éditeur détruit le mythe de I'’enfant-génie qui aurait rédigé les céle-
bres notes sur L'Esprit en 1717, c’est-a-dire a 14 ans. Ces notes datent de 'année 1723
et certains de leurs paragraphes sont des additions encore plus tardives. D’autres



BIBLIOGRAPHIE 307

textes, au moins en partie, remontent par contre jusqu'a 1720 et I'éditeur illustre, avec
des paralléles puisés a partir d’additions a ces textes et de passages d’écrits plus tar-
difs, la persistance des themes essentiels de la jeunesse au milieu des préoccupations
de la maturité. D'un point de vue proprement philosophique, la piéce essentielle de
ce volume est I'essai sur les débuts du développement de la pensée edwardienne.
W. Anderson distingue deux stades successifs. D’abord la polémique avec un maté-
rialisme métaphysique ou prime une version particuliére de la preuve ontologique
sous forme de I'impossibilité du non-étre de I'Etre éternel. Par la suite, 'ébauche d’un
phénoménalisme idéaliste, une ébauche qui a provoqué énormément de discussions
pour ses préetendues origines berkeleyennes. Dans I'exposé remarquable de
W. Anderson on est particulierement attiré et impressionné par la mise en lumiére de
la portée théologique de cet idéalisme qui n'est jamais seulement anthropologique
mais aussi et surtout idéalisme de I’Esprit de Dieu. Cet idéalisme de I'Esprit de Dieu
se trouve fréquemment reli¢ par les critiques a des formules panthéisantes
d’Edwards, mais W. Anderson oriente — avec beaucoup de réserve et modestie — la
discussion dans une direction différente. Jonathan Edwards se situe dans la lignée de
la vision chrétienne de 'homme déchu dont aucune opération ne saurait étre efficace
sans la régénération divine. L'idéalisme panthéisant est comme un chiffre de cette
intuition religieuse. C’est un théme particuliérement fécond pour toute tentative
d’interprétation synthétique de la pensée edwardienne et en attendant I'avénement
éventuel d'une telle synthése, le présent volume demeure un instrument de travail
remarquable des recherches edwardiennes.

MIKLOS VETO

OscAR MEo, Psicopatologia e Filosofia in Karl Jaspers, Istituto di Filosofia
della Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita di Genova, Le Mon-

nier, Firenze, 1979.

Le fondement philosophique de la psychopathologie de Karl Jaspers est a la fois
éthique, anthropologique et ontologique: I'individu malade est un homme comme les
autres. Homme, il demande le « Respekt» impératif de sa dignité humaine et appelle
I’étonnement (« Staunen») que suscite toujours ’existence inépuisable de chaque
individu. Homme, il «transcende» tout ce qu’on peut savoir et interpréter de son
mystére fonciérement impénétrable. C’est pourquoi I'analyse psychopathologique n’a
de sens et de valeur véritables que si elle est axée sur I'interrogation philosophique
fondamentale concernant la nature authentique de I'étre humain en tant qu’existence
(« Existenz »). Tel est le cadre général de I'étude critique que O. Meo consacre aux
rapports entre la philosophie et I'activité psychiatrique et psychologique de Jaspers
(de I'«Allgemeine Psychopathologie» (1913) aux études «pathographiques» sur
Strindberg et van Gogh (1922), Nietzsche (1936), le prophéte Ezéchiel (1947) par rap-
port a la synthése philosophique de « Philosophie» (1932) et aux ouvrages du dernier
Jaspers). Aux origines de la psychopathologie philosophique de Jaspers on retrouve
la phénoménologie husserlienne et I’herméneutique issue des travaux historiques et
méthodologiques de Droysen, Simmel, Dilthey et Max Weber. La catégorie centrale
de la tradition herméneutique — bien documentée par I'auteur — est celle du « Ver-
stehen » en tant que méthode des « Geisteswissenschaften» qui permet d’accéder a la
dimension spirituelle de la « Seelenleben» proprement humaine. Opposée a I'expli-
cation (« Erklidren ») causale qui est a la base des sciences naturelles, la « compréhen-
sion» interpréte ’humain dans la mesure ou elle est fondée sur I'affinité et la récipro-
cité qui caractérisent toutes les expériences vitales des hommes. Afin de réaliser une



308 BIBLIOGRAPHIE

psychologie vraiment compréhensive (« verstehende Psychologie»), Jaspers propose
de dépasser la méthode purement descriptive de la phénoménologie qui ne permet
pas de saisir les relations internes des états psychiques faute d’'une compréhension
génétique de la dynamique de la psyché humaine. Dans la perspective du « Ver-
stehen» psychologique, I'analyse de Jaspers s’oppose résolument a I’explication
somatologique de la maladie mentale, c’est-a-dire aux tentatives de réduire la com-
plexité anthropologique des altérations psychiques au meécanisme d’une altération
organique et, par conséquent, de réduire 'homme malade a un complexe de symp-
tomes. Qui plus est, dans tous les processus psychiques, tant normaux que déviants,
s’exprime et se manifeste toujours une conscience intentionnelle en acte qui est
constitutive-de I'esprit humain et qui est irréductible. Or, cette notion de « Bewusst-
heit» fonde également la critique jaspersienne de la psychanalyse. D’apres Jaspers,
I’erreur de Freud a consisté d’une part dans la tentative de transformer la psychana-
lyse en « Totalwissen » qui devait fournir une compréhension-explication absolues et,
de I'autre, dans le fait d’avoir réduit le psychique veritable a 'inconscient en reifiant
un concept qui est négatif (in-conscient) et relatif a la « Bewusstheit» (cf. les notions
jaspersiennes d’«unbemerkt» et d’«ausserbewusst»). Phénoménologie génétique et
herméneutique, analyse existentielle, la psychopathologie de Jaspers a son lieu
naturel dans les études pathographiques concernant des hommes énigmatiques et
exceptionnels dont I'expérience (« Erlebnis») psychique et existentielle pose le diffi-
cile probléme des rapports entre la «folie» et I'ceuvre artistique ou philosophique en
tant qu’élaboration d’une « Weltanschauung» originale. La « pathographie» est une
biographie existentielle qui essaie de comprendre I’ensemble vital (« Lebensganz »)
d’un individu en interrogeant les limites originaires de son « Dasein». Or, la dimen-
sion exemplaire d’hommes comme Strindberg, van Gogh, Nietzsche réside dans le
fait que la maladie et la souffrance sont une modalité authentique de I'« Existenz »
humaine confrontée a une situation-limite (« Grenzsituation»): la maladie, qui est
une des possibilités de situation-limite pour chaque individu, est ainsi arrachée de sa
réalité empirique pour étre questionnée comme chiffre existentiel de la transcen-
dance. Devant le mystére de '« Existenz», méme la méthode du « Verstehen» est
impuissante (d’ou I’évolution de la pensée de Jaspers en direction de I'« Existenzer-
hellung» et de la métaphysique de la transcendance et du chiffre). De la psychologie
herméneutique a la philosophie de I'existence a I’éthique de la souffrance ineffable
comme « Grenzsituation », toute la problématique abordée par Jaspers, philosophe et
psychiatre, est fondamentale. Grace a 'ouvrage de M. Meo nous pouvons nous y
orienter et essayer de la comprendre.

Curzio CHIESA

NOTULES

E. LoOHSE, L'ambiente del Nuovo Testamento (Nuovo Testamento - Supple-
menti 1), Brescia, Paideia, 1980, 338 p.

Il s’agit l1a de la traduction italienne de I'important ouvrage allemand d’E. Lohse,
paru en frangais sous le titre « Le milieu du Nouveau Testament » (Paris, Cerf, 1973,
382 p.). Une premiére partie expose le judaisme a ’époque du N.T., alors que la
seconde présente le milieu hellénistique et romain pendant la méme période. Cette
introduction nécessaire a toute recherche néo-testamentaire rendait essentielle sa tra-
duction.



BIBLIOGRAPHIE 309

WALTER FRElL, Das Neue in der Geschichte. Ein 6kumenischer Versuch iiber
Zeit und Ewigkeit, Luzern, Raeber, 1978, 147 p.

L’auteur (professeur d’histoire et de théologie pastorale a la faculté catholique de
Berne, musicien et théoricien de la musique, peintre) formule ici une série de
réflexions, moins systématiques que suggestives, sur sa maniére de lire le monde a
travers la tradition théologique de 1’Occident.

H. J. Goertz, F. v. BAADERS, Anthropologischer Standpunkt, Freiburg i. Br.,
Alber, 1977, 304 p.

Cette these de théologie catholique se divise en deux parties inégales. Dans un
premier moment 'auteur développe une phénomeénologie de la riotion du «milieu ».
Dans un second moment, plus important, il analyse «le point de vue anthropolo-
gique» de Baaders comme milieu médiateur entre la philosophie idéaliste et la foi
catholique. Particuliérement intéressant est le dernier chapitre, surtout le théme de la
«restitution » du milieu. Avec les travaux de W. Lambert et L. Procesi Xella, ce livre
est une manifestation heureuse du trés récent renouveau des études baaderiennes.

CAMILLE BriscHouX, Lettres d'un curé de base a un évéque ordinaire, Paris,
Seuil, 1980, 139 p.

Plus qu'un pamphlet, ce livre est un cri de vérité. Son auteur, un prétre «assez
petit pour ne pas avoir peur des grands», dresse le bilan de quarante années de lutte
pour une pastorale vraie. Dans un langage franc, direct, il dénonce la grande foire
aux sacrements, le jeu de I'institution. Tout cela lui fait mal, mais il devait I’écrire...

A. BARCALA, J. DE MONGOLFIER, D. TRONC, Nuevas formas de andlisis de
textos con cerebros electronicos, Madrid, publicaciones de la Universidad

Pontificia Comillas, 1976, 260 p.

Présentation claire, tant de la méthode d’analyse que des resultats obtenus; mais
tout le travail se situe au niveau lexical, ce qui diminue un peu la «nouveauté» de la

recherche.

RAINER A. Bast/HEINRICH P. DELFOSSE, Handbuch zum Textstudium von
Martin Heideggers « Sein und Zeit». Band 1, Stellenindizes, Philologisch-
kritischer Apparat, Stuttgart — Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog,

1979, 496 p.

Ce volume, pour une grande part produit de I'informatique, ne se contente pas de
donner un index complet du vocabulaire de Sein und Zeit (en prenant en compte a
part chacune des diverses formes des mots) avec renvoi aux passages correspondants
dans la 14¢ édition, il répertorie également toutes les différences entre les diverses édi-
tions, classe ces variantes et donne les références de toutes les citations.



310 BIBLIOGRAPHIE

N. A. KALOYEROPOULOS, La théorie de l'espace chez Kant et chez Platon,
Geneve, Ed. Ion, 1980, 300 pp.

L’auteur examine la théorie kantienne de 'espace a travers sa propre interpréta-
tion des quatre arguments de I'esthétique transcendantale étudiés principalement & la
lumiére de I'Analytique transcendantale, de la Dissertation de 1770, et de la Critique
du jugement, avant de passer a I'examen de la théorie plantonicienne de I'espace avec
une analyse de dialogues tels que le Ménon, la République, le Timée, etc. L'auteur
pense que les deux théories, une fois leur aspect critique et dogmatique mis entre
parentheses, révelent une importante ressemblance de la pensée des deux maitres, et
qu’elles peuvent étre considérées comme se complétant mutuellement. Le passage du
logique au psychologique conditionnerait la conception de I'objet mathématique
etudié par la géométrie, et serait I’effet de I'influence de ’entendement sur la sensibi-
lit¢ moyennant la synthesis speciosa. La parabole de la ligne, dans la République, per-
mettrait de placer la formale Anschauung kantienne dans le secteur de la dianoia, et,
respectivement, la Form der Anschauung, dans le secteur du nots. Un processus de
genese au sein du sujet établirait entre la logique et la mathématique une relation de
co-implication. En considérant I’espace et la notion d’infini, qui lui serait inhérente,
comme «le fondement originaire de la connaissance humaine », et, partant, comme
«anupoOtheton fondamental» I'auteur indique, enfin, un principe premier formel
capable de conduire a une théorie unifiée applicable a la totaliteé de la condition
humaine.

DieGo PEREZ DE MEsA, Politica o Razon de Estado, Convivencia y educacion
democraticas. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid,
1980, 361 + cxii pages.

Cet essai ou le mathématicien D. Pérez de Mesa de «I’Ecole Espagnole de la
Paix » expose au début du XVII¢ siecle sa conception des régles de gouvernement sur
la base de la philosophie politique d’Aristote, des enseignements qu’il a tirés des
hauts-faits de I'histoire espagnole et de son expérience personnelle de la situation
européenne de son époque, était resté jusqu’ici inédit. Une équipe de chercheurs
espagnols en proposent une édition critique, introduite par plusieurs essais sur
I'auteur, ses sources et sa place dans la pensée politique et suivie par de nombreux
index.



BIBLIOGRAPHIE

I. SCIENCES BIBLIQUES
J.-Cl. Margot: Traduire sans trahir (L. von Auw) . . . . . . ... ... ...

II. HISTOIRE DES RFLIGIONS

Jérusalem, I'Unique et I'Universel (E. Starobinski-5afran) . . . . ... ... ..
S. Markish: Erasme et les Juifs (E. Starobinski-Safran) . . . . . ... ... ..
J. Le Brun...: Les Chrétiens devant le fait juif (E. Starobinski-Safran) . . . . . .

11I. HISTOIRE DE LA THEOLOGIE

E. R. Dodds: Paiens et chrétiens dans un dge d’'angoisse (E. Junod) . . . . . . .
M. Schir: Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus

(I. Backus) . . . . . . .
Origéne: Surla Paque (E. Junod) . . . . . . . . ... ... ... .. ......
La Doctrine des douze apétres (E. Junod) . . . . .. .. .. ... . ......
Philon d’Alexandrie: Quaestiones in Genesim (E. Junod) . . . . . . . ... ..
Soziale Ordnungen im Selbstverstindnis des Mirtelalters (D. Schulthess) . . . .
H. A. Oberman: Werden und Wertung der Reformation (1. Backus) . . . . . .
H. J. de Jonge: De bestudering van het Nieuwe Testament aan de Noordneder-

landse universiteiten en het Remonstrants Seminarie van 1575 tot 1700

(L BABKIEY 3 w0 2 v 55 5 % 60 5 3 5k ¥ 5 8 € 8 hoohl 8 6 m o n o2 m s o mon s 5 om a s
Bibliotheca Dissidentium (E. McKee) . . . . . .. .. ... . .. ... .....
Les protestants dans les débuts de la Troisieme République (B. Reymond)

IV. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

J. E. Wilson: Gott, Mensch und Welt bei Franz Overbeck (K. Blaser) . . . . . .
R. Wehrli: Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck (K. Blaser) . . .
H. Fischer: Anthropologie als Thema der Theologie (K. Blaser) . . . . . . . ..
J. B. Cobb Jr, D. R. Griffin: Prozess-Theologie (K. Blaser) . . . .. ... ...
D. J. Elwood: Wie Christen in Asien denken (K. Blaser) . . . . . ... ... ..
G. Maffei: Il dialogo ecumenico sulla successione attorno all'opera di Oscar

Cullmann (L. von Auw) . . . . . . . . . . oo i
Martyria — Mission, the witness of the Orthodox churches today (D. Neeser) . .
R. Coste: Le devenir de 'homme (J.-L. Blondel) . . . . . . . ... ... ... ..
F. Isambert: Rite et efficacité symbolique (J.-L. Blondel) . . . . . . . . . .. ..
H. Schulze: Theologische Sozialethik (J.-L. Blondel) . . . . . . . ... ... ..
B. Haering: Frei in Christus (J.-L. Blondel) . . . . . .. . ... ... ... ...
Dom Helder Camara: Mille raisons pour vivre (G. Rossier) . . . . . . ... ..
Foi et Sociéetée (M. Balmeés) . . . . . . . . . . .. . ...

V. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

J. Edwards: Scientific and Philosophical Writings (M. Vetd) . . . . . . . . ...
O. Meo: Psicopatologia e Filosofia in Karl Jaspers (C. Chiesa) . . . ... ...
MNOMUEE . .. o « o cmcsmn s mmsn s mm s 5 e 388 88 868 mdss

287

288
288
289

290

290
292
282
293
293
294

295
296
297

298
298
299

: 299

300

301
301
303
303
304
305
306
306

306
307
308

Ont collaboré a ce numeéro 1981/111:

Jacques Bouveresse (Université de Genéve), 10, rue de I'Evangile, F-75018 Paris
Bernard Boschenstein (Université de Geneéve). 34, rue Saint-Jean, 1203 Geneve
Manfred Frank, Selfkantstrasse 7, D-4040 Neuss

Gérard Siegwald (Faculté de théologie de Strasbourg), Cleebourg. F-67160 Wissembourg

Irena Backus (Institut d'Histoire de la Réformation), Université Les Bastions, 1200 Geneve

Nicole Malet, 2, rue Cl. Bernard, F-21000 Dijon




	Bibliographie

