
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 287-308

BIBLIOGRAPHIE

Jean-Claude Margot, Traduire sans trahir (Symbolon), L'Age d'Homme, Sciences

Lausanne, 1979, 389 p. bibliques

La traduction a joué et joue encore un rôle irremplaçable dans le développement
intellectuel et spirituel de l'humanité. Qu'on songe à l'influence de la version des
LXX sur la diaspora juive et sur le christianisme naissant, des traductions arabes de
la philosophie grecque sur la pensée du Moyen Age, de la Bible de Luther sur la
chrétienté germanique, on entrevoit l'ampleur du problème. D'ailleurs certains
passages des évangiles synoptiques sont la traduction de logia araméens. L'intérêt de la
vaste et riche étude de Jean-Claude Margot est d'autant plus grand que. traducteur
lui-même du N.T. (Bonne Nouvelle aujourd'hui), il a collaboré comme exégète à de
nombreuses traductions de l'Alliance Biblique universelle destinées à des ethnies
africaines. Tout naturellement notre auteur insiste sur la nécessité d'une exégèse rigoureuse

pour une traduction correcte. Mais il insiste non moins fortement sur la valeur
de la linguistique qui nous ouvre des horizons nouveaux. Longtemps on a cru à la
supériorité indiscutable des langues indo-européennes sur des idiomes primitifs.
Aujourd'hui on découvre avec étonnement la richesse de vocabulaire de certains
peuples africains ou asiatiques, la finesse de leur perception du temps: passés multiples,

futur proche ou lointain. Les substantifs abstraits peuvent manquer dans telle
langue où il faut les remplacer par des formes verbales, l'adjectif ou le passif peuvent
faire défaut mais, sous la multiplicité des formes linguistiques, on retrouve une unité
certaine. Toutes les langues sont aptes à exprimer des rapports logiques: le temps,
l'espace, le mode. Il n'existe pas de langue intraduisible. Jean-Claude Margot ne croit
pas à un langage biblique sacré, immuable et ésotérique. Cette idée, plus ou moins
acceptée, favorise le littéralisme et peut fausser le sens de certaines paroles bibliques.
Il faut tenir compte de termes archaïques qui restent obscurs pour nous, tenir compte
aussi du langage poétique de certains livres. Mais le langage de la Bible (A.T. ou
N.T.) est celui d'un peuple, d'une époque donnés. Dans la traduction, les mots comptent

moins que la signification globale d'un passage. Une attention toute spéciale est
vouée à la structure interne du discours. Le découpage logique de certains passages
surchargés de sens: le prologue d'un évangile ou d'une épître peut être très utile. Trop
souvent et depuis longtemps, on a opposé dans la traduction la beauté à la fidélité
comme deux qualités incompatibles. Elles peuvent et doivent se concilier. La traduction

maladroite trahit le texte comme la traduction trop élégante. La périphrase est

parfois inévitable mais elle ne doit pas introduire dans le texte une idée étrangère qui
en modifie le sens. L'influence de la cybernétique a rendu les traducteurs plus sensibles

au problème de la réception du texte. A qui est-il destiné? Comment sera-t-il
compris? La variété des traductions de la Bible dont nous disposons aujourd'hui
s'explique parce qu'elles s'adressent à des milieux de culture différents. En 1952, on
espérait beaucoup de la traduction par ordinateur. Dix ans plus tard on parle de sa

faillite. Si l'on peut traduire automatiquement des textes scientifiques où les mots ont
un sens unique et précis, il n'est pas possible, sous peine d'appauvrissement et de

contresens, de traduire un texte littéraire ou religieux dont les mots ont un sens
complexe. Il est difficile de rendre compte de toute la richesse, parfois accablante, du
livre de Jean-Claude Margot. Mais ses conclusions sont encourageantes. Si la traduction

de la Bible aujourd'hui ne peut se faire vraiment qu'en équipe, il existe heureuse-



288 BIBLIOGRAPHIE

ment une « Ecclesia» de la recherche désintéressée et fidèle. Aucune traduction n'est
définitive. Mais chacune représente un effort vers une compréhension plus profonde
et plus authentique de la Bible.

Lydia von Auw

Histoire
des

religions

Jérusalem, l'Unique et l'Universel. Textes introduits, présentés et revus par
Jean Halpérin et Georges Levitte. Paris, PUF, 1979, 205 p.

Ce volume rassemble les conférences et les discussions du XIXe Colloque
d'intellectuels juifs de langue française, organisé par la Section française du Congrès juif
mondial. Le thème de cette rencontre interdisciplinaire donna lieu à un éventail
étendu d'exposés sur Jérusalem. Après une introduction générale par J. Halpérin,
l'ouvrage présente un exposé historique, «Jérusalem terrestre, Jérusalem céleste», par
J. Prawer; une leçon talmudique d'E. Lévinas sur les villes-refuges dans leur relation
avec la Ville par excellence; le témoignage d'une expérience personnelle sur
Jérusalem, par D. Shahar; des réflexions d'un architecte-urbaniste sous le titre « Reconstruire

Jérusalem », par G. Weil. Le problème du statut de cette ville fut évoqué par D.
Ruzié tandis qu'une table ronde permettait à R. Benaissa, B. Dupuy, J. Nantet, N.
Obolenski, M. Warschawski, représentants de diverses confessions, de s'exprimer sur
«Jérusalem, carrefour des religions». La pensée de l'Ecole hassidique de Komarno
fut au centre de l'exposé du rabbin G. Bernheim. A propos de «Jérusalem, support
symbolique», R. Mizrahi aborda, en philosophe, le thème de «l'unique» et «l'universel

». Enfin l'exposé de C. Klein, « Réalités de Jérusalem », reporte l'attention sur
des questions concrètes. — La multiplicité des sujets traités ainsi que la diversité des

points de vue exprimés, tant dans les conférences que dans les discussions, rendent
compte de la très grande richesse du thème choisi.

Esther Starobinski-Safran

Simon Markish : Erasme et les Juifs. Traduit du russe par Mary Fretz. Lau¬

sanne. L'Age d'Homme, 1979, 208 p. (Lettera).

C'est en excellent connaisseur d'Erasme, auquel il a consacré plusieurs ouvrages,
mais aussi en qualité de Juif, conscient de son identité, que Simon Markish aborde le

sujet de ce livre. Comme l'observe J.-C. Margolin dans sa préface, l'auteur témoigne
à la fois d'une connaissance approfondie du maître étudié, de rigueur intellectuelle et
de sensibilité. S. Markish présente un éventail très étendu de passages d'Erasme
ayant trait aux Juifs et au judaïsme. A juste titre, il estime que seule une étude
«exhaustive», tenant compte également du «contexte historique, psychologique et

philologique» (p. 21), est à même de nous éclairer. — Procédant avec méthode,
S. Markish distingue les vues d'Erasme sur la loi de Moïse (ch. II), l'Ancien Testament

(ch. III), les Juifs des temps de l'Evangile (ch. IV), le peuple juif contemporain
(ch. V) et l'hébreu (ch. VI). Néanmoins, déjà en formulant le problème (ch. I),
S. Markish remarque que le maître de Rotterdam raisonne en théologien moraliste,
qu'il tend vers l'allégorie et mêle dans sa réflexion les Juifs de tous les temps, anciens
et contemporains. Dans son attitude vis-à-vis des Juifs, Erasme s'inspire d'une longue
tradition qui remonte, selon S. Markish, au paulinisme et à la doctrine de l'Eglise
primitive. Cette attitude se caractérise par l'antijudaïsme ou l'«antimosaïsme» plutôt
que l'antisémitisme, terme qui correspond davantage aux manifestations communes
et brutales de la foule (cf. p. 23-24). L'aversion de l'humaniste hollandais pour tout ce



BIBLIOGRAPHIE 289

qui a trait à la « lettre», aux cérémonies et aux rites fonde sa position envers les Juifs.
En vérité, Erasme conçoit le rapport entre l'Ancien et le Nouveau Testament avant
tout sous la forme d'une opposition: celle du judaïsme et du christianisme, des
«ombres de la Loi et de la lumière de l'Evangile» (p. 31). Il n'est pas jusqu'aux
commandements du Décalogue qu'il ne juge par trop charnels! De plus, le théologien
désigne figurativement sous le nom de «judaïsme» ou de «nouveau judaïsme» la
pénétration des rites dans la religion chrétienne. C'est pourquoi il engage ses
coreligionnaires à ne pas judaïser (p. 26). Considérant la prétendue culpabilité des Juifs,
Erasme s'attache moins à la question du déicide qu'à leur incrédulité, qu'il estime
d'ailleurs entière chez ses contemporains (p. 82-83). S'il décerne, de temps à autre,
une louange aux enfants d'Israël, il ne renonce pas à leur appliquer des épithètes
injurieuses, puisées, comme l'observe S. Markish, dans un fonds commun de l'Occident
chrétien et inspirées principalement par saint Augustin. — En élaborant sa conception

du Juif, Erasme fait appel à la notion «moderne» de race. L'appartenance à la
nation juive n'est pas annulée par le baptême. (Notons qu'au XVIe siècle l'expansion
du phénomène marrane pouvait frapper les esprits!) De par sa fidélité à ses origines,
même un converti est en mesure de participer au «complot juif». C'est avec surprise
que nous découvrons chez le maître de Rotterdam la légende du « complot juif», qui
relève de l'antisémitisme vulgaire et dont les effets pernicieux se font sentir encore de
nos jours. Il est vrai que, d'un autre côté, l'humaniste hollandais prône la tolérance,
mais cette attitude ne dénote aucune sympathie particulière à l'égard des enfants
d'Israël. La tolérance s'applique également à d'autres groupes en vertu d'une conception

du monde que S. Markish qualifie d'érasmienne: il faut gagner autrui par la

douceur, sans recourir à des procédés brutaux (cf. p. 125-126). Au terme de son analyse,

S. Markish attribue à Erasme une attitude qu'il qualifie d'asémite ou d'indifférente

aux Juifs «en chair et en os» (p. 171). Cette conclusion appelle toutefois des

remarques. L'humaniste considère les Juifs comme une abstraction, il n'a pas appris
à les connaître au travers d'une amitié personnelle étroite (cf. p. 123). Ses vues ne
sont pas exemptes de préjugés, comme en témoigne sa correspondance. Certes, il faut
faire la part des antécédents patristiques, de la tradition ecclésiastique, de l'influence
du milieu: même ainsi, l'image du Juif chez cet humaniste chrétien paraît étonnamment

conventionnelle et stéréotypée. Qu'un esprit de son envergure soit victime de

préventions, qu'il accorde son crédit à des propos calomnieux nous aide à

comprendre qu'aujourd'hui encore des préjugés soient vivaces. Loin de se limiter à

l'étude d'un aspect de la pensée d'Erasme, l'ouvrage de S. Markish nous invite à

élargir le débat, à situer le problème dans une perspective historique. Il nous engage à

poursuivre la réflexion que suscitent les travaux de J. Isaac, B. Blumenkranz et L.
Poliakov sur la représentation du Juif en Occident.

Esther Starobinski-Safran

J. Le Brun, M. Ameil, M. Hadas-Lebel, C. Vogler, A. Paul, N. Coulet,
B. Vogler, M. Yardeni, B. Chédozeau, A. Derczanski: Les chrétiens
devant le fait juif. Jalons historiques. (Le point théologique 33). Paris,
Beauchesne, 1979, 171 p.

Sous ce titre général sont groupés plusieurs exposés présentés à des colloques
d'histoire religieuse. Ils ont trait à des sujets relatifs aux Juifs et au judaïsme, considérés

dans leurs rapports avec le monde chrétien, de l'Antiquité à nos jours. Des

moyens d'investigation variés ont été mis en œuvre dans ces recherches, limitées
certes, mais riches en enseignement. Des textes et des études historiques, des œuvres



290 BIBLIOGRAPHIE

théologiques, des documents juridiques ou encore des versions et des traductions de
la Bible ont été examinés tour à tour. M. Ameil remonte aux sources de la séparation
entre juifs et chrétiens en évoquant la question des sectes juives. A. Paul indique
différentes «lectures» de la Bible qui caractérisent, chacune, un groupement religieux.
Des faits historiques établis se trouvent corroborés par ces études nouvelles. L'avènement

de l'empire chrétien entraîne une dégradation notable du statut des Juifs
(M. Hadas-Lebel, C Vogler). L'époque des croisades marque une nouvelle aggravation,

ainsi que le révèlent les chroniqueurs, l'inconographie et la liturgie (N. Coulet).
A l'inverse, l'intérêt des humanistes et des Réformateurs pour les études hébraïques
n'apportera aucun avantage concret pour le peuple du Livre (B. Vogler). Au Moyen
Age, la situation des Juifs évolue de «l'intégration à l'exclusion» (N. Coulet). M.
Yardeni nous montre, pour sa part, qu'au XVIIe siècle, la notion de religion
l'emporte sur celle de «race» au sens moderne du terme: c'est la différence religieuse
qui fait du Juif un être à part. En même temps, il existe un «stéréotype» du Juif.
L'exclusion du Juif s'opère sur des plans différents. B. Chédozeau nous apprend
qu'aux yeux d'un moraliste et exégète janséniste, P. Nicole, le Juif devient une
abstraction, une figure. Pour Nicole, le judaïsme, dépassé et supplanté par le christianisme,

n'a plus de raison d'être: il est aboli en tant que tel. En lisant cette étude, on
comprend que la suppression «théologique» de la légitimité du judaïsme puisse
servir de prélude à l'anéantissement «physique» du Juif, qui n'a désormais plus sa

place. A. Derczanski se situe, quant à lui, au point de vue des Juifs et fait part de
leurs interrogations lorsque, libérés des contraintes du ghetto, ils se trouvent
confrontés à de nouveaux problèmes. « Le judaïsme face à la modernité » est mis en
cause et, comme le note justement J. Le Brun, il se révèle à lui-même. La modernité
jette un défi au Juif: celui-ci doit découvrir sa voie, qui tienne compte, à la fois, de ses

aspirations vers l'universel et de ses attaches particulières.

Esther Starobinski-Safran

Histoire E. R. Dodds, Païens et chrétiens dans un âge d'angoisse. Aspects de l'expé-
de la rience religieuse de Marc-Aurèle à Constantin. Traduit de l'anglais par
théologie h. D. Saffrey, F-38640 Claix, La pensée sauvage, 1979, 159 p.

Un pur chef-d'œuvre! Depuis 1965, date de sa parution en anglais, on finissait
par désespérer de le voir traduit en français. Et voilà qu'un modeste éditeur en prend
l'initiative et en confie le soin au Père Saffrey, grand spécialiste de l'Antiquité
tardive. Si vous avez une once de curiosité pour le monde culturel, religieux, philosophique,

moral dans lequel se sont mus Numénius, Apollonius de Tyane, Plotin,
Porphyre, Clément d'Alexandrie, Origene, les encratites, les gnostiques, précipitez-vous
sur ce livre. Et quand vous serez devenu «savant» et que vous souhaiterez mettre de

l'ordre dans vos idées en distinguant l'essentiel, c'est encore ce livre que vous irez
consulter pour votre plus grand plaisir!

Eric Junod

Max Schär, Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus,
Verlag Helbing u. Lichtenhahn, Basel u. Stuttgart, 1979 Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 140), 317 p.

L'auteur nous présente un survol passionnant et très bien construit de la survie
d'Origène à l'époque humaniste. Après une introduction générale qui porte sur la vie



BIBLIOGRAPHIE 291

et l'activité littéraire de ce Père et sur sa réputation jusqu'à la fin du Moyen Age,
l'auteur aborde la question de la survie d'Origène et de sa «redécouverte» par les

humanistes italiens, français et allemands. Le but du livre semble être de donner un
exposé historique des éditions principales des œuvres d'Origène entre 1475 et 1536.

Malheureusement, relativement peu de place est consacrée à la discussion détaillée
de son influence sur les théologiens des 15e et 16e siècles.

L'exposé des éditions est clair et abondant. Toutefois il est dommage que
M. Schär n'ait donné ni descriptions bibliographiques ni les reproductions des pages
de titre. Même si elles sont disponibles ailleurs, elles seraient plus utiles au lecteur
que la liste sommaire des éditions présentée aux pp. ix-x. Il manque aussi une discussion

des traductions des œuvres d'Origène du point de vue stylistique et théologique.
Pour le Contra Celsum de Persona (p. 116-117) l'auteur cite les opinions d'autres critiques

sur la qualité de la traduction. Il serait pourtant intéressant de comparer la
traduction de Persona avec celles d'Erasme et de voir dans quelle mesure Persona
simplifie Origene. Un examen plus détaillé de l'influence d'Origène sur la théologie
paraîtrait également souhaitable. En ce qui concerne Eck (p. 268-269) il est vrai qu'il
cite Origene, mais cela n'est pas étonnant en soi. Comme l'a déjà souligné A. Godin
(«Fonction d'Origène dans la pratique exégétique d'Erasme» dans Histoire de l'exégèse

au XVIe siècle, Genève, 1978, p. 17-45), Origene était très considéré par tous les

théologiens de l'époque du fait même de son ancienneté. Mais l'Origene qu'on citait
était le plus souvent un Origene fortement filtré. C'est le cas pour Eck, et il faut

remarquer encore que dans Y Enchiridion Origene est très souvent cité comme l'un
parmi de nombreux Pères anciens.

Dans le cas de Martin Bucer (p. 262) il est vrai qu'il cite assez souvent l'exégèse
d'Origène surtout dans son commentaire sur les Romains (1536) mais encore une fois
c'est 1 Origene filtré. En outre les références origéniques ne sont pas utilisées par
Bucer de manière uniforme. Parfois Origene est cité, comme chez Eck, en tant qu'un
des nombreux anciens. Parfois il n'est cité que pour contester son opinion ou son
exégèse erronée. Ailleurs Bucer l'emploie pour soutenir sa propre exégèse. D'autre
part Bucer ne condamne pas Origene sur Rm 7, 19 et Rm 9, 16, bien qu'il critique
son exégèse de ce dernier passage. Cette attitude est en contraste avec celle de Calvin
(p. 226-227). Evidemment Origene n'a pas exercé le même type d'influence sur ces

deux théologiens. A notre avis, le fait même qu'Origène fut cité par les théologiens du
XVIe siècle a peu d'intérêt. Seule une étude sur la manière (ou plutôt les manières)
dont il a été utilisé dans la littérature exégétique et polémique pourrait fournir une clé

pour comprendre son influence.
En ce qui concerne l'influence de la Defensio de Pic de la Mirandole sur les idées

de tolérance religieuse qui eurent cours au XVIe siècle (p. 133), il faut souligner que
son argument (5) surtout fut utilisé par les défenseurs de la tolérance, tel M. Borrhaus
dans son jugement sur le cas de Francisco Spiera (1549-1550). Borrhaus d'ailleurs
pousse l'argument plus loin et affirme qu'il est simplement impossible à l'homme de

juger qui sera ou ne sera pas condamné. Ajoutons ici que le De Haereticis an sint per-
sequendi, notamment, cite Origene comme l'un des Pères qui croyaient qu'il suffisait
d'excommunier un hérétique pour le punir.

Malgré certaines lacunes M. Schär nous présente une très intéressante étude sur
la survie des œuvres d'Origène aux XVe et XVIe siècles. Peut-être pourra-t-elle servir
de base à un autre travail, plus nuancé, sur l'influence d'Origène sur la théologie de

cette époque.

Irena Backus



292 BIBLIOGRAPHIE

Origene, Sur la Pâque. Traité inédit publié d'après un papyrus de Toura
par O. Guéraud et P. Nautin (Christianisme antique, 2), Paris,
Beauchesne, 1979, 272 p.

Ce texte sur la Pâque est un inédit, dernier lot origénien du fonds découvert à

Toura. II couvre 50 pages de papyrus, plus ou moins bien conservées. La présentation

des circonstances de la découverte, la description du papyrus, l'édition, la
traduction et le commentaire du texte, la confection des index sont en tous points
remarquables. Faute de place, nous n'évoquerons ici que trois aspects de cet important

travail: la position d'Origène dans l'histoire de l'interprétation chrétienne de la
Pâque, la reconstitution du texte et son identification. — Aux IIe et IIIe siècles, on
distingue nettement deux interprétations différentes de la Pâque au sein du christianisme:

les Asiates Méliton et Apollonius expliquent la Pâque à partir du verbe grec
paschein (souffrir) et la rapportent à la passion du Christ (Hyppolyte fera de même);
Clément d'Alexandrie, à la suite de Philon, l'explique à partir du mot hébreu fas
(passer) et la rapporte au passage de l'àme au-delà du monde sensible. Origene se
rattache au même courant que Clément. Il explique longuement que Pâque signifie
« passage » et non « passion » et qu'il ne faut pas voir dans la Pâque une figure de la
passion, mais une figure du Christ lui-même. Il donne une exégèse très détaillée
d'Exode 12, 1-11 en soulignant sa portée christologique et spirituelle. — Le texte,
nous l'avons dit, n'est pas toujours bien conservé. Les éditeurs ont pu combler
plusieurs trous grâce à des citations caténiques. Ils ont constaté, en effet, que le commentaire

de Procope et les chaînes sur l'Exode contiennent des citations ou des
paraphrases du traité. Cette minutieuse exploitation des chaînes et de Procope est un
exemple, parmi d'autres, de la qualité scientifique de ce travail. — Si l'attribution du
texte à Origene semble indéniable (témoignage du colophon et confirmation des

chaînes), son identification fait problème. D'après la liste donnée par Jérôme, Ori-
gène aurait consacré huit homélies à la Pâque; or le texte trouvé à Toura n'a pas le
caractère d'une homélie. Nautin pense qu'il s'agit d'un traité qui a peut-être été rangé
artificiellement dans le groupe des homélies; ce traité serait constitué de deux parties
si l'on en croit le papyrus qui distribue le texte en deux sections, numérotées 1 et 2.

Mais est-il bien certain, comme l'admet Nautin, que le traité comportait effectivement

deux «tomes»? Nous observons en effet que ces «tomes» sont anormalement
brefs et que tous les fragments caténiques proviennent du «tome 1 ». Nous poserons
donc deux questions. Les textes donnés par le papyrus sous chiffres 1 et 2 appartiennent-ils

originellement à la même œuvre? Ces textes ont-ils été copiés intégralement
par le copiste?

Eric Junod

La Doctrine des douze apôtres (Didachè). Introduction, texte, traduction,
notes, appendice et index par Willy Rordorf et André Tuilier (Sources
Chrétiennes, 248), Paris, Le Cerf, 1978, 228 p.

Ce n'est pas sans risque qu'on édite et étudie la Didachè ; ce bref texte a suscité
une abondante littérature qui prouve en tout premier lieu que les problèmes qu'il
pose sont loin d'avoir reçu des réponses unanimes! Le risque est assumé avec
maîtrise et probité par W. Rordorf et A. Tuilier qui n'esquivent aucune difficulté et

ne traitent nulle réponse par le mépris ou l'ignorance. Sous cet aspect, leur livre
apparaît comme un précieux état de la question. Mais il est bien davantage que cela

puisqu'il donne une bonne édition-traduction et propose quelques réponses nettes,



BIBLIOGRAPHIE 293

notamment en ce qui concerne la composition du texte. Un premier rédacteur serait
responsable des trois premières parties: l'enseignement des Deux voies(1-6), la partie
liturgique (7-10) et le commencement de la section disciplinaire (11-13); tantôt il
paraît reproduire des morceaux déjà existants, tantôt il paraît gloser et développer de
son propre fait. Les ch. 14-15, décrivant une situation ecclésiastique plus évoluée,
seraient l'œuvre d'un second rédacteur. Enfin le ch. 16 serait une conclusion eschatologique,

indépendante des Deux voies et vraisemblablement composée par ce même
rédacteur. Pour la datation et le lieu d'origine, les éditeurs défendent fermement le Ier
siècle et la Syrie occidentale (mais ailleurs qu'à Antioche). — Dans une intéressante
étude sur la tradition textuelle, le Hierosolymitanus 54 fait l'objet d'un vigoureux
plaidoyer; son texte remonterait à un prototype du Ve siècle. Notons encore que les
éditeurs offrent dans un Appendice le texte critique du De doctrina apostolorum. —
Enfin l'introduction et les notes attestent une connaissance fouillée de la littérature
juive et chrétienne contemporaine du texte et elles signalent de multiples rapprochements.

Si la Didachè reste un ouvrage dont le « Sitz im Leben » est très difficile à

déterminer, les éditeurs accordent cependant leur préférence à l'hypothèse suivante:
un écrit adressé aux milieux ruraux de Syrie et Palestine, constituant les premières
communautés chrétiennes non citadines.

Eric Junod

Philon d'Alexandrie, Quaestiones in Genesim (livres I-II) e versione arme-
niaca. Introduction, traduction et notes par t Charles Mercier (Les
œuvres de Philon d'Alexandrie, 34A), Paris, Le Cerf, 1979, 335 p.

On sait que les Quaestiones et Solutiones in Genesim el in Exodum ont exercé une
grande influence sur l'exégèse chrétienne; les chaînes grecques sur la Genèse et

l'Exode en témoignent. On sait moins, en revanche, que cette œuvre est l'une des plus
éclairantes sur la méthode exégétique de Philon. Remercions cet immense travailleur
qu'était Charles Mercier d'en avoir préparé la publication car la tâche était plutôt
compliquée. Le texte grec intégral des Questiones est perdu; il ne subsiste plus que
dans une version arménienne littérale et quasi complète. Aucher l'avait éditée en
1826 avec une traduction latine. Depuis lors, plusieurs manuscrits arméniens ont été

repérés qui ont permis à Mercier d'améliorer et de compléter ce texte. Hélas, Mercier
ne donne pas le texte arménien qu'il a établi, mais seulement sa traduction française;
toutefois de nombreuses notes sont consacrées à des problèmes textuels. Pour des

raisons peu convaincantes, les éditeurs ont placé la traduction latine d'Aucher en regard
de la traduction française. La présence de cette traduction latine nous paraît tout à

fait injustifiée puisque le texte arménien sur lequel elle se fonde est différent et d'une
qualité inférieure à celui établi par Mercier pour sa traduction française. Cette
présence est non seulement inopportune, mais coûteuse; elle double le volume du livre...
et donc son prix. Il faut souhaiter que le parti adopté pour les tomes I-II (c'est-à-dire
jusqu'à l'exégèse de Gen. 10,9) soit abandonné pour la publication des tomes
suivants.

Eric Junod

Soziale Ordnungen im Selbstverständnis des Mittelalters (Miscellanea
Mediaevalia, 12, Vol. 1), Ed. p. A. Zimmermann, Berlin - New York,
Walter de Gruyter, 1979, 335 p.

Le 1er volume de ce recueil comprend une partie des communications du 21e

Colloque médiéviste de l'Institut Thomas de Cologne, tenu en 1978. La question des



294 BIBLIOGRAPHIE

moyens par lesquels la société médiévale se pense elle-même a été abordée sous des

angles extrêmement variés. Le thème de l'ordre dans sa compréhension théologique,
articulé avec le concept néoplatonicien de hiérarchie, est traité par D. E. Luscombe,
P. Dinzelbacher et W. Dettloff. D'un point de vue théologique et social, M. M. Dufeil
et J. I. Saranyana éclairent de nouveaux aspects des polémiques à l'Université de
Paris au XIIIe siècle. T. Struve, W. Stürmer et M. Kerner déterminent la place de la
doctrine sociale chez Jean de Salisbury, Thomas d'Aquin et Marsile de Padoue. Plus
orientés vers la littérature, d'autres travaux tentent d'élucider, avec l'aide de la philologie,

le sens des œuvres de Jean de Meun (H. G Walther) et de Pierre de Blois (R.
Kôhn). On retrouve des considérations lexicologiques chez O. Weijers, dans une
étude sur le vocabulaire des débuts de l'Université. E. Gössmann analyse la position
de la femme dans les écrits théologiques du XIIIe siècle. Introduisant la catégorie de

praticisme, qui désigne un mode de réflexion lié prioritairement à un idéal de vie
philosophique, J. Domahski et M. Markowski décrivent les caractéristiques du passage
du moyen âge à la Renaissance. De manière originale, A. Vidmanovâ montre
comment les théories médiévales du jeu d'échecs peuvent permettre aussi d'appréhender
la réalité sociale; elle contribue, de plus, à élargir notre connaissance des sources
médiévales dans les bibliothèques tchécoslovaques. Les études les plus remarquables
de ce premier volume m'ont paru être celle de Jann Holl, qui distingue les modèles
politiques de Platon et d'Aristote et montre la dimension universelle de cette opposition,

et celle de Otto G. Oexle, qui démontre l'importance des guildes médiévales et

nous invite à une autre conception de l'homme du moyen âge: plus proche de nous
et bien moins immergé dans la communauté et dans la tradition qu'on ne
l'affirme.

Daniel Schulthess

Heiko A. Oberman, Werden und Wertung der Reformation: Vom Wegestreit
zum Glaubenskampf, 2. durchgesehene Auflage, Spätscholastik und
Reformation, Band II), Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1979,
430 p.

La deuxième édition (qui d'ailleurs porte témoignage du grand succès mérité de
ce livre) brochée, et sans les illustrations à la fin, contient très peu de changements
par rapport à la première. Les changements interviennent pour la plupart dans les

notes et nous signalons ici ceux qui nous ont paru les plus importants: p. 51 n. 90,

p. 159 n. 60, p. 249-250 n. 28, p. 302 n. 127-128 (correction de la mise en pages), p. 339

n. 29, p. 356 n. 66, p. 367 n. 89, p. 431 n. 1. — L'importance de la contribution que ce

livre fournit à l'histoire et à la «préhistoire» de la Réforme a déjà été soulignée
ailleurs, notamment par R. Weijenborg dans la Revue d'histoire ecclésiastique 74:2,
Avril-Juin 1979, pp. 349 ss et il serait oiseux d'en répéter ici les louanges. D'autre part
il paraît dommage que l'auteur n'ait pas eu le temps de tenir compte du compte
rendu de Weijenborg pour la deuxième édition; cela lui aurait donné l'occasion de
corriger un certain nombre d'erreurs d'interprétation, et aussi d'incorporer quelques
critiques historiques. — Pour notre part nous aimerions soulever quelques problèmes
concernant l'interprétation de la via moderna que propose l'auteur. Ces problèmes se

rapportent à la première ainsi qu'à la deuxième édition de l'ouvrage. — 1) Ayant
souligné que l'occamisme était une école à l'intérieur du mouvement nominaliste qui,
lui, n'était pas uniforme (p. 34), l'auteur qualifie Jean Eck de «nominaliste» (p. 37).
Pourtant, au moins en ce qui concerne son commentaire sur les Summulae logicales
de Pierre d'Espagne (1516), Eck suivait très fidèlement Guillaume d'Ockham tout en
critiquant sur plusieurs points les théories de Pierre d'Ailly. Ne serait-il pas plus exact
de considérer Eck comme «occamiste»? Et peut-être faudrait-il encore élaborer le



BIBLIOGRAPHIE 295

vaste champ de différences à l'intérieur des mouvements «nominalistes» avant de
parler de la via moderna tout court? — 2) A la page 3 14 l'auteur fait une observation
intéressante à savoir que la Dialectique de Rudolf Agricola constituait un livre de
base pour l'enseignement du type «moderne». Or il ne dit pas qu'Agricola lui-même
admettait l'existence réelle des prédicats universaux. Est-ce que le «Tübinger
Nominalismus» était suffisamment mouvant à cette époque pour adopter un manuel
réaliste? Ou bien, est-ce qu'on y enseignait un Agricola «adapté»? — 3) Une remarque
d'ordre général: il est clair que et Luther et Mélanchthon se plaçaient dans la
mouvance d'Ockham, et qu'il existe une continuité très forte entre le Moyen Age tardif et
la Réforme. Pourtant il ne faut pas perdre de vue un fait important, à savoir que les

théologiens comme Zwingli et Bucer, tout en adhérant à la Réforme dès ses débuts,
se plaçaient plutôt dans la mouvance «thomiste» ou «réaliste», de sorte que Zwingli
a rejeté explicitement l'application luthérienne de la «praedicatio identica» à la
doctrine de l'eucharistie (voir Z. 6: 2, 110-111 et G. Locher «Grundzüge der Theologie

Zwingiis», Huldrych Zwingli in neuer Sicht, Zürich 1969, p. 186 ss). Peut-être
pourrait-on alors se poser quelques questions concernant la survie de la via moderna
voire même de la devotio moderna au cours du XVIe siècle.

Irena Backus

H. J. de Jonge, De bestudering van het Nieuwe Testament aan de Noord-
nederlandse universiteiten en het Remonstrants Seminarle van 1575 tot
1700 (Verhandelingen der Koninklijke Nederlandse Akademie van
Wetenschappen, Afdeling Letterkunde, Nieuwe Reeks, deel 106),
Noord-Hollandse Uitgevers Maatschappij, Amsterdam/Oxford/New
York, 1980, 99 p.

M. de Jonge nous présente une excellente synthèse des divers courants qui
animaient les études néotestamentaires aux Pays-Bas entre 1575 et la fin du XVIIe siècle.
Cette synthèse est fondée sur une approche nouvelle de certains aspects de la question.

Au XVIe siècle l'enseignement de la théologie dogmatique dans les universités

aux Pays-Bas est remplacé par l'enseignement de l'exégèse. En conséquence on
commence à enseigner le dogme comme partie intégrale de l'exégèse — tendance qui
d'ailleurs se fait remarquer dans les autres facultés de théologie européennes dès le

début du siècle. D'autre part, on observe au XVIIe siècle aux Pays-Bas l'épanouissement

des études néotestamentaires «philologiques», autrement dit, celles qui s'occupent

au premier chef des problèmes textuels, historiques et linguistiques. Ceci,
affirme de Jonge, est dû non pas à la révolution copernicienne ni aux théories de
Spinoza et de Leibniz, comme le prétend entre autres R. M. Grant, mais au développement

des études philologiques en général. Les philologues étant pour la plupart
attachés aux Facultés des lettres étaient indépendants des pressions dogmatiques et

pouvaient alors adopter une attitude critique par rapport au texte, au langage et aux
questions d'harmonisation du Nouveau Testament. Leurs méthodes novatrices sont
très bien établies par l'auteur et sont opposées à l'approche traditionnelle que l'on
trouve dans les commentaires bibliques de l'époque. Cette distinction entre l'exégèse
et la philologie représente à notre avis un développement intéressant par rapport à la

situation au XVIe siècle (entre environ 1516 et 1565) où les commentaires «dogmatiques»

ne peuvent pas être facilement distingués des commentaires «philologiques».
Il est vrai que le Nouveau Testament et les Annotations d'Erasme existent depuis
1516. Les deux sont pourtant utilisés par la plupart des commentateurs «dogmatiques»,

qui d'ailleurs ne montrent aucune hésitation à introduire dans leurs commen-



296 BIBLIOGRAPHIE

taires les précisions philologiques tirées non seulement d'Erasme mais aussi des

autres sources grecques et hébraïques. Nous pensons ici surtout aux commentaires de

Brenz, de Mélanchthon et de Bucer. La tension entre le «dogme» et la «philologie»
devient plus marquée avec la parution en 1565 du Nouveau Testament annoté gréco-
latin de Bèze. Ce Nouveau Testament qui a pour but de remplacer celui d'Erasme
(considéré comme hétérodoxe sous certains aspects) contient dans les annotations et
dans la version latine certaines affirmations et traductions qui explicitent la théologie
de Bèze. Pourtant celui-ci est aussi sensible aux problèmes philologiques et aux
variantes textuelles qu'il insère très souvent dans l'apparat des notes, même si pour
des raisons «dogmatiques» c'est le texte d'Erasme et d'Estienne qui est reproduit
comme texte grec de base. Nous aimerions apporter une précision à l'affirmation de

M. de Jonge à la page 21 selon laquelle le Nouveau Testament de Bèze aurait connu
neuf éditions entre 1565 et 1604. En fait, si on compte l'édition in-8° publiée à

Genève en 1604 par M. Berjon, il n'y a que cinq éditions indépendantes du Nouveau
Testament gréco-latin de Bèze qui ont paru entre 1565 et 1604 (1565, 1582, 1588/89,
1598, 1604). La version latine avec les annotations avait été publiée en 1556/57. Le
nombre des réimpressions et des versions «adaptées» (y compris la version in-8° de

1565 qui contient la première édition des annotationes minores) est beaucoup plus
grand. La bibliographie critique que donne M. de Jonge aux pp. 85-90 offre un très

bon survol de l'état actuel de l'historiographie (de 1693 jusqu'à nos jours) des études
néotestamentaires. En la consultant le lecteur peut tout de suite constater que cette

historiographie est caractérisée surtout par ses lacunes. Le cahier de M. de Jonge
représente une heureuse tentative pour en combler quelques-unes parmi les plus
importantes.

Irena Backus

Bibliotheca Dissidentium: Répertoire des non-conformistes religieux des sei¬

zième et dix-septième siècles, édité par André Séguenny, textes revus par
Jean Rott. Tome I: Johannes Campanus. Christian Entfelder, Justus Vel-

sius, Catherine Zeil-Schütz (Bibliotheca bibliographica Aureliano LXXIX),
Baden-Baden, Editions Valentin Koerner, 1980, 127 p.

Qu'est-ce qu'ont pensé les non-conformistes religieux aux XVIe et XVIIe siècles?

Depuis quelques années nous avons beaucoup entendu parler de F« aile gauche de la
Réforme », et surtout de la Guerre des Paysans ou de rupture d'avec les pratiques
traditionnelles. Il y en a qui doutent que les radicaux aient vraiment eu une théologie, et
d'autres qui, tout en l'admettant, ne croient plus pouvoir en retrouver des traces assez
nettes pour établir de quelle théologie il s'agissait. C'est sur ces deux points que le
GRENEP commence à nous donner des réponses. Ce Groupe de recherches sur les

non-conformismes religieux et l'histoire des protestantismes, attaché à l'Université
des Sciences Humaines de Strasbourg et placé sous la direction du professeur Marc
Lienhard, s'intéresse à deux sujets principaux: la publication des Œuvres latines et de
la Correspondance de Martin Bucer et l'étude des dissidents. Cette dernière, dirigée
par M. André Séguenny, fait appel à des enseignants et chercheurs de Strasbourg et
d'ailleurs. Mais qui sont ces non-conformistes dont nous allons faire la connaissance
dans ces tomes de la Bibliotheca Dissidentium Comment ont-ils été choisis et qu'est-
ce que nous apprenons d'eux? L'idée avait été tout d'abord de se borner aux
personnes — assez nombreuses — ayant vécu à Strasbourg. Mais le projet a été étendu
par la suite à des individus moins connus, qui n'ont jamais été étudiés à fond. Dans
ce premier tome nous sont présentés Johannes Campanus et Christian Entfelder par
André Séguenny, suivis de Justus Velsius par Philippe Denis, et de Catherine Zell-



BIBLIOGRAPHIE 297

Schütz par Marc Lienhard. Dans d'autres fascicules en préparation, on trouvera
M. Cellarius (Borrhaus), V. Crautwald, J. de Falais, S. Franck, L. Haetzer,
Th. Thamer, M. Weyer, Cl. Ziegler, etc. Présenter ces écrivains, c'est mettre un instrument

fort utile à la disposition des chercheurs. A la suite d'une esquisse biographique,
on dispose d'une liste des œuvres de l'auteur en question: écrits imprimés ou
demeurés manuscrits de son vivant, et correspondance. Ensuite est donnée une liste
des travaux concernant spécialement cet auteur et des documents le mentionnant du
XVIe siècle à nos jours. La dernière partie fournit une description détaillée de chaque
écrit, y compris une photocopie des pages de titre, quelques indications de lieu(x) de
dépôt, des références bibliographiques, et un résumé du contenu. Le principe du
résumé vise à souligner les points les plus importants des théologies en question ainsi
qu'à suppléer à la rareté des œuvres et à leurs titres parfois peu explicites. Pour le
tome I de cette série il y a très peu à critiquer, à part quelques petites erreurs typographiques

(pp. 30, 43, 91, 92). On peut noter que le travail spécial de R. H. Bainton
signalé p. 104 a aussi paru ailleurs (i.e., Women of the Reformation in Germany and
Italy, Minneapolis, Minn.: Augsburg, 1971, p. 55-76), mais sans les références aux
écrits de Katherine Zell. La série Bibliotheca Dissidentium représente un instrument
de travail qui va combler une lacune majeure dans notre connaissance de la
dissidence religieuse au temps de la Réforme. Elle économisera aux chercheurs un temps
précieux. Même si on ne réussit pas à mettre la main sur tout ce qui est mentionné
dans ces listes, du moins on appréciera mieux la complexité de la vie religieuse au
XVIe siècle et l'importance de la pensée de certains théologiens longtemps
oubliés.

Elsie McKee

Les protestants dans les débuts de la Troisième République (1871-1885), Paris,
Société de l'histoire du protestantisme français, 1979, 751 p.

Ce volume reproduit les actes d'un colloque qui s'est tenu à Paris en octobre
1978. Il prend la suite d'autres colloques organisés ces dernières années par la Société
de l'histoire du protestantisme français, en particulier de celui qui fut consacré à

François Guizot. Il s'inscrit également dans le prolongement des travaux publiés à

l'occasion du centenaire de la Faculté de théologie protestante de Paris (cf. numéros
spéciaux ETR et RHPR). Il témoigne avec eux de la vitalité actuelle des recherches
consacrées à l'histoire du protestantisme français au XIXe siècle et de l'efficacité
d'une formule qui permet, sinon de faire exhaustivement le tour d'une question, du
moins d'en renouveler considérablement les approches. Il fait souhaiter que la Suisse

romande suive bientôt de tels exemples et apporte elle aussi sa contribution à une
connaissance plus approfondie des diverses périodes de l'histoire protestante francophone

au cours de ces deux derniers siècles. — Passons sur les diverses allocutions de
bienséance que les éditeurs de ce volume ont cru nécessaire de reproduire; elle sont
superflues et ne témoignent que de la persistance d'usages surannés. Elles entourent
de leurs volutes inutiles une série de contributions dont certaines sont de tout premier
ordre. — Du point de vue de l'histoire du protestantisme français, les débuts de la 3e

République présentent un intérêt tout particulier. Les protestants français ont en effet

beaucoup contribué à l'instauration de ce régime politique qui a été le plus durable
de la vie politique française dans les temps modernes (jusqu'en 1940!). Il fallait toutefois

y regarder de plus près. Le colloque d'octobre 1978 l'a fait sous six têtes de
chapitre: 1. Enseignement et vie intellectuelle; 2. Vie politique; 3. Vie économique; 4.

Vie religieuse; 5. Aspects internationaux; 6. Aspects régionaux. Dans l'impossibilité



298 BIBLIOGRAPHIE

de parler de tout, relevons les contributions qui nous semblent les plus intéressantes:
Françoise Mayeur a examiné le rôle et l'action des protestants dans l'Instruction
publique; c'est une mise au point importante sur les raisons qui ont conduit les pères
fondateurs de la 3e République à s'adosser à un apport protestant. Cette contribution
est utilement complétée par les recherches d'Alice Gérard sur l'influence des pédagogues

protestants telle qu'elle ressort du Dictionnaire pédagogique, avant de s'estomper
dans les éditions ultérieures de cet ouvrage. — La section consacrée à la vie politique
(mais aussi celle des aspects régionaux) réduit à néant l'idée sommaire et trop
répandue selon laquelle les protestants français auraient eu en majorité le cœur à

gauche. On prêtera une attention particulière aux recherches de Philippe Ligier sur
Edmond Scherer: il était temps qu'on ait autre chose à consulter sur lui que l'étude
déjà ancienne, mais toujours fiable, d'O. Gréard. — Les deux contributions d'André
Encrevé (« Les deux aspects de l'année 1876 pour l'Eglise réformée de France») et de
Jean Baubérot (« Le protestantisme français et la question sociale au début de la
Troisième République») sortent nettement du lot. Appuyé sur une étude minutieuse
des textes de l'époque, Encrevé montre que 1876 marque à la fois l'échec d'une
réconciliation entre orthodoxes et libéraux, mais aussi l'apparition d'une troisième
force qui, avec l'école symbolo-fidéiste, finira par dominer la scène théologique
protestante et française au cap du XXe siècle. Quant à Baubérot, il précise dates et faits
qui peuvent être considérés comme le début du christianisme social. — Une dernière
mention pour la contribution de Rudolf von Thadden, professeur à Göttingue, sur
l'attitude des «protestants allemands face à la controverse entre laïcs et cléricaux
français».

Bernard Reymond

néologie John Elbert Wilson, Gott, Mensch und Welt bei Franz Overbeck (Basler
contemporaine und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, 30),

Bern-Frankfurt-Las Vegas, Peter Lang, 1977, 162 p.
Rudolf Wehrli, Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck,

Zürich, Theologischer Verlag, 1977, 263 p.

La figure du théologien Franz Overbeck (1837-1905), professeur à Bale et ami de

Nietzsche, n'est guère connue des lecteurs francophones, alors qu'elle n'a cessé

d'interroger la théologie protestante de langue allemande. Overbeck déclare en effet
incompatibles le croire et le savoir, la foi et l'histoire, le christianisme primitif
(enthousiasme et abnégation du monde) et la théologie, ou la religion, chrétienne.
Overbeck va jusqu'à dire que l'âge du christianisme témoigne et démontre sa
décomposition progressive dans la mesure précisément où la théologie s'érige en science et
en apologétique de ce christianisme. — Overbeck tira la conséquence personnelle de

ses conclusions et abandonna son enseignement en 1897. Il a mis ainsi en évidence
les apories auxquelles conduit une science historique dogmatique en théologie et a

formulé la plus virulente critique à l'égard de l'entreprise du dix-neuvième siècle,
notamment à l'égard de Harnack. Cette critique s'étend en fait à toute la théologie.
— On voit pourquoi l'intérêt porté à Overbeck aujourd'hui, loin de diminuer,
s'accroît encore, d'autant plus que ses interprètes disposent maintenant d'un énorme
« Nachlass », édité en partie seulement. Les deux études qu'on signale ici appartiennent

à cette renaissance overbeckienne. Celle de Wilson émane principalement d'une
préoccupation philosophique, alors que celle de Wehrli, plus complète, veut montrer
comment Overbeck annonce dès le départ la fin du christianisme; une «méta-théo-
logie» ne se justifie que comme «Trauerarbeit». En effet, Wehrli applique le modèle



BIBLIOGRAPHIE 299

freudien du deuil et de la mélancolie aussi bien à la biographie qu'au projet d'Overbeck,

alors que Wilson insiste davantage sur l'importance que jouait la « mort de
Dieu», proclamée par Nietzsche, pour cette pensée si tranchante. — Confrontés à
Overbeck nous devons nous demander s'il n'a véritablement été animé que par le
seul but de la démonstration du «finis christianismi»; Wilson est plus nuancé à cet
égard que ne l'est Wehrli. Il s'agit surtout d'examiner si les prémisses exégétiques,
historiques et « théologiques » sur lesquelles il s'appuie sont valables et fondées. Si nous
souscrivions simplement à la conclusion de la fin du christianisme, nous serions pour
ainsi dire amenés à la démission; mais si, loin de renoncer à une évaluation de la
théologie dans et face au monde moderne, nous prenons au sérieux le défi théologique

d'Overbeck, il va provoquer des interrogations importantes que nous ne
saurions ignorer.

Klauspeter Blaser

H. Fischer, éd., Anthropologie als Thema der Theologie, Göttingen, Vandenhoeck

& Ruprecht, 1978, 212 p.

A tous les niveaux le thème de l'homme ne cesse de nous interroger. L'éditeur du
présent volume indique un nombre impressionnant de publications en anthropologie
pour en montrer la tendance actuelle: la science de l'homme se profile de plus en
plus comme une nouvelle Grundlagenwissenschaft. Cela signifie en particulier que
l'homme ne peut plus être compris dans les seules catégories traditionnelles de la
doctrine chrétienne; à son tour l'anthropologie chrétienne se rend indépendante,
entre en dialogue et en coopération avec d'autres discours de l'homme. La théologie
s'établit ainsi comme «Wirklichkeitswissenschaft». D'où l'inflation des essais qui
visent à intégrer les sciences psychologiques, sociologiques, médicales, etc., dans le
discours «chrétien» sur l'homme. Il ne faut pas s'étonner de ce que la question
rebondisse à un niveau plus fondamentalement théologique. Le présent recueil
contient des analyses intéressantes quant au rôle et à la fonction de l'anthropologie
chez Bultmann et Barth. On y trouve aussi une série de réflexions sur les rapports
entre anthropologie et éthique et la psychanalyse freudienne. Il faut signaler spécialement

la contribution de G. Sauter sur les méthodes adoptées en anthropologie
théologique. Vu le peu d'études à ce sujet en français, on recommandera la lecture de

cette publication.

Klauspeter Blaser

J. B. Cobb Jr. und D. R. Griffin, Prozess-Theologie. Eine Einführung.

(Theologie der Oekumene Bd. 17), Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1979, 193 p.

La philosophie d'Alfred North Whitehead et de Charles Hartshorne dont s'inspire

aux Etats-Unis toute une école théologique dite « la théologie du processus », est

restée pratiquement sans importance dans le domaine germanophone; là on a plutôt
puisé dans Hegel pour briser le statisme des concepts théologiques. Dans le domaine

francophone, on note au moins deux publications importantes à ce sujet (A. Parmen-

tier, La philosophie de Whitehead et le problème de Dieu, Paris 1968; J. M. Breuvart,
Les directives de la symbolisation et les modèles de référence dans la philosophie de A.

N. Whitehead, Paris 1976). Il est donc heureux que la série «Theologie der Oeku-



300 BIBLIOGRAPHIE

mene» ouvre une fenêtre dans cette direction. La préface nous conseille de
commencer la lecture par l'annexe B où se trouvent biographies et bibliographies
commentées des principaux penseurs formant ce qui devait s'appeler la «Chicago
School ». L'annexe A présente un texte, trop bref, essayant de résumer et de formuler
les rapports entre philosophie et théologie tels que la Prozess-Theologie les envisage.
Quant au texte principal, les auteurs qui l'ont élaboré en commun déclarent vouloir
expliquer quelques bases jetées par Whitehead et présenter leurs vues plutôt que
celles d'autres penseurs d'une école multiforme. On comprend bien qu'au moyen de
la thèse «Toute réalité est processus où le passé survit dans l'expérience actuelle», il
soit possible de combattre le Dieu législateur, moraliste, conservateur, contrôleur,
mâle et immuable. Cependant, tout n'est pas clair dans ce livre et j'avoue la peine
que j'ai eue à entrer dans ce texte. Est-ce la qualité de la traduction ou l'étrangeté des

propos? Est-ce l'américanisme qui transparaît ou la gnose psychologico-théologique
devant laquelle on est placé? Notons pourtant qu'un certain nombre d'idées paraît
très important, p. ex. le souci écologique (éthique de la nature) ou la transformation
créatrice dans l'Eglise et dans le monde, fondée en Christ dont les natures peuvent
plus facilement coexister dans la Prozesstheologie que dans les schemes classiques.

Klauspeter Blaser

Douglas J. Elwood (Hrsg.), Wie Christen in Asien denken. Ein theo¬

logisches Quellenbuch. Frankfurt Verlag Lembeck, 1979, 317 p.

L'importance de la réflexion théologique dite contextuelle va croissant. Petit à

petit des théologies autochtones commencent à se former; elles répondent non seulement

au désir d'une acculturation et adaptation, mais encore plus à la nécessité de

regarder de près le contexte global, culturel, religieux et socio-politique afin de s'y
insérer et de le transformer. Des publications comme la présente démontrent qu'on a

passé le stade des déclarations d'intention et que les contours d'une théologie locale
et en même temps véritablement œcuménique sont en train de naître. Cela est
particulièrement vrai pour l'Asie où, bien sûr, les contextes sont multiples si bien que l'on
ne saurait englober tout dans une seule théorie. Si l'on veut néanmoins résumer le

contenu très riche et varié de ce livre (une traduction qui n'est d'ailleurs pas toujours
correcte par rapport à l'original anglais), on dira que trois thèmes s'imposent à la
réflexion chrétienne dans des contextes asiatiques. Tout d'abord la possibilité et la
nécessité même de réfléchir contextuellement. Une intéressante comparaison est faite
entre les structures et convictions de l'Orient et de l'Occident (p. 15 s.) montrant la
diversité des mondes encore que l'Asie se voie confrontée aux mêmes problèmes et

polarisations que nous.
Puis la rencontre avec la philosophie et les religions orientales. On peut relever

p. ex. l'importance du principe Yin-Yang surmontant le dualisme et la dialectique au
profit d'une complémentarité et d'une harmonie et permettant ainsi des solutions à

des problèmes tels que transcendance et immanence, christologie, etc.
Et enfin le combat pour la dignité humaine dans la société asiatique. Celui-ci fait

naître des perspectives nouvelles pour la mission et l'existence de l'Eglise qui seraient
au service de la libération et du développement plutôt qu'au service de l'espoir pour
un au-delà.



BIBLIOGRAPHIE 301

On ne peut que regretter que des textes comme ceux-ci ne nous soient accessibles
qu'en anglais et en allemand (exception faite pour quelques spécimens de théologie
africaine)...

Klauspeter Blaser

Giuseppe Maffei, // dialogo ecumenico sulla successione attorno all'opera di
Oscar Cullmann. (1952-1972) L.E.S. Roma, 194 p.

Ce livre mérite une étude beaucoup plus attentive et approfondie que celle que
nous pouvons lui accorder ici. Cullmann lui-même en reconnaît la valeur. «Je suis
convaincu, a-t-il écrit à l'auteur, que votre travail fera avancer le dialogue
œcuménique.» Lorsque en 1952 le livre Saint Pierre, disciple, apôtre, martyr parut, il fut
accueilli avec beaucoup de faveur par les théologiens catholiques. Cullmann considère

comme authentique le passage de Matthieu XVI, v. 17-19, admet le séjour de
Pierre à Rome et son martyre sur ce qui était alors la colline du Vatican. Mais sur
d'autres points, les positions de Cullmann s'écartent beaucoup de celles du catholicisme.

Selon lui, Pierre n'a été qu'un temps à la tête de l'Eglise de Jérusalem où
Jacques, frère du Seigneur, l'a remplacé. Ni au synode de Jérusalem ni à Antioche, ni à

Corinthe, Pierre n'apparaît comme le chef de l'Eglise universelle. Mais d'autres
problèmes, plus essentiels encore se posent et ont été repris par Cullmann dans son livre
intitulé: La tradition, problème exégétique. historique et théologique (Neuchâtel-Paris,
1953). A propos de cet ouvrage, la nature de l'apostolat, la succession apostolique, le
rôle de la tradition dans l'Eglise, la formation et le sens du canton, tous ces éléments
de la vie de la chrétienté primitive ont été discutés avec ardeur par les théologiens
catholiques et protestants. Au-delà des discussions de détail, c'était la nature même
de l'Eglise que l'on cherchait à définir. Dispose-t-elle d'un magistère infaillible basé

sur le dogme et la tradition ou dépend-elle de l'Ecriture sainte à travers laquelle passe
l'Esprit de Dieu? La discussion est loin d'être achevée. L'auteur s'en rend bien

compte mais il a foi dans le dialogue et dans sa poursuite. Par sa bibliographie très

étendue, par sa présentation des divers problèmes, par le souci d'exactitude et de

loyauté qui guident son examen des thèses protestantes et catholiques, son livre peut
être un auxiliaire précieux dans la recherche œcuménique.

Lydia von Auw

Martyria — Mission, the witness of the Orthodox churches today (le témoignage

des Eglises orthodoxes d'aujourd'hui), ouvrage collectif édité par
Ion Bria. COE, Genève, 1980, 255 p.

S'il est une facette de la vie des Eglises orthodoxes qui reste encore peu connue
du monde occidental c'est bien l'activité missionnaire de ces Eglises. Que de malentendus

séculaires, que de craintes réciproques et de conflits cette notion ne désigne-
t-elle pas! Dans ce petit livre, facilement accessible pour un connaisseur moyen de

l'anglais, I. Bria tente de pallier cette lacune. Il s'agit d'un recueil de textes dus à une
trentaine d'auteurs orthodoxes du monde entier. Là déjà réside un de ses atouts
majeurs.

Cet ouvrage est formé de trois parties. La première: Intérêts et défis de la mission
dans le monde orthodoxe actuel, aborde différents aspects de la mission: son éthique,
son fondement évangélique, la place du monachisme, celle de la femme et la responsabilité

des laïcs. Nous y trouvons des articles signés de hauts responsables d'Eglises
et de théologiens plus connus de l'occident comme Elizabeth Behr-Sigel, Dumitru
Stâniloae, le Métropolite Emilianos Timiadis, Dr Panayotis Nellas et d'autres. Je me



302 BIBLIOGRAPHIE

plais à relever dans ces pages le fait qu'on n'y trouve nulle trace de ce triomphalisme
confessionnel qui souvent bloqua tout dialogue. Les questions posées le sont tant aux
Eglises occidentales qu'aux orthodoxes elles-mêmes. Révélatrice de cette attitude,
notons l'interrogation claire d'E. Behr-Sigel: « En tant qu'être humain, appelée par le

Créateur à s'accomplir elle-même en accord avec les particularités de son être

féminin, une femme ne peut-elle pas cependant aspirer au charisme de la prêtrise?
Une réponse négative ne signifie-t-elle pas que l'on subordonne la grâce à un
déterminisme biologique...? (p. 59). Je tiens encore à mettre en évidence les excellentes

pages du Professeur Bria: la liturgie après LA Liturgie, où l'auteur met en question un
culte liturgique centré exclusivement sur lui-même et appelle à ce que la divine
Liturgie soit suivie par la liturgie du quotidien : « Comment l'ordre liturgique peut-il
passer dans l'ordre de l'existence humaine, personnelle et sociale et façonner le style
de vie des chrétiens?» (p. 69). A la question de déterminer ce qu'exige cette liturgie
après la Liturgie Bria répond par quatre propositions: 1) réaffirmer la vraie identité
chrétienne, renouvelée par l'eucharistie, de sorte que la re-christianisation des « chrétiens

sociologiques» soit perçue comme une tâche importante; 2) adopter des structures

ecclésiales nouvelles pour élargir le milieu chrétien là où les hommes vivent et

travaillent, où ils peuvent témoigner publiquement; 3) que la vie liturgique nourrisse
les chrétiens également pour leur témoignage dans le règne politique et social,
«l'Eglise doit se demander si par le conservatisme de son culte elle n'apparaît pas
soutenir les violations des droits humains à l'intérieur et à l'extérieur de la communauté

chrétienne» (p. 70); 4) que la Liturgie signifie la communauté. Le chrétien doit
construire la koinonia même en vivant dans un milieu hostile.

La deuxième partie: Le témoignage des Eglises offre une rapide présentation de la

plupart des Eglises orthodoxes membres du COE et leur conception de la mission.
Parmi ces tableaux je signale le très bel article d'Olivier Clément sur la Diaspora
orthodoxe en Europe occidentale; j'ai aimé l'honnêteté et la précision de son analyse
et l'exigence qu'il réclame tant des occidentaux que des orthodoxes, à qui il demande
d'accepter leur état d'exilés, de «spiritualiser la diaspora, découvrir sa signification
comme exil hors du Royaume et pèlerinage vers ce Royaume. Tous les chrétiens
sont aujourd'hui en diaspora» (p. 174).

Enfin la troisième partie: Délibérations orthodoxes sur la mission nous donne cinq
rapports essentiels des dernières consultations orthodoxes sur la mission et l'évangélisation:

1) le témoignage évangélique de l'orthodoxie actuelle, rapport numéro 4 de la

Conférence «Confesser le Christ aujourd'hui» (Bucarest 1974); 2) Confesser le Christ
à travers la vie liturgique, premier rapport de la Conférence d'Etchmiadzine (1975);
3) La Bible et la vie liturgique, rapport numéro un du Séminaire européen orthodoxe:
«le rôle et la place de la Bible dans la vie liturgique et spirituelle de l'Eglise
orthodoxe» (Prague 1977); 4) Témoigner du Règne de Dieu dans la lutte pour la vérité de

Dieu et lajustice sur la terre, contribution orthodoxe à la dernière Conférence mondiale

sur la mission (Melbourne 1980); et enfin La place de la vie monastique dans le

témoignage de l'Eglise d'aujourd'hui, consultation orthodoxe sur le monachisme
(Amba 1979).

En bref, un livre court et pratique, avec d'excellentes pages sur un sujet essentiel
et pour le dialogue œcuménique et pour la vie de chaque Eglise.

Daniel Neeser



BIBLIOGRAPHIE 303

René Coste, Le devenir de l'homme. Projet marxiste. Projet chrétien (La vie
des hommes), Paris, 1979, Les Editions Ouvrières, 281 p.

R. Coste présente la suite de ses réflexions sur le thème marxisme et christianisme,

réflexion entamée dans de précédents ouvrages. Le thème, pourtant, perd de
son actualité. Des marxistes ne comprendront guère le langage de ce livre, apologétique

et manquant de sens autocritique par rapport à la tradition des Eglises. Des
chrétiens, à la recherche de repères théologiques pour les aider dans les luttes qu'ils
mènent avec des marxistes, ne rencontreront guère que de longues citations bibliques
mélangées à de fréquentes références à Pascal. L'enquête anthropologique (création,
péché, grâce) est assez faible et semble peu attentive au pluralisme des anthropologies,

même chrétiennes. L'A. mentionne l'amour comme caractéristique du projet
chrétien, mais le terme reste mal défini: quelle est sa relation à lajustice? Quelle en
est la dimension politique? — R. Coste relève avec raison de nombreuses faiblesses
du marxisme (sa visée technocratique, sa tendance au totalitarisme, etc.) mais on
discerne mal de quel marxisme (ou communisme) il parle: Marx, Lénine, Staline,
Marcuse, Garaudy, Georges Marchais, etc. sont cités un peu en vrac sans que l'on puisse
savoir qui est au banc des accusés. On aurait aussi pu attendre de l'A. une plus
grande clairvoyance quant aux erreurs des Eglises, notamment dans le domaine des
relations économiques. Par ailleurs, est-il juste de faire du christianisme une religion
de la personnalité (de l'individu pécheur et sauvé) et de l'opposer ainsi au marxisme,
décrit comme une ontologie sociale destructrice de la personne. La mise à l'écart des

masses des pouvoirs de décision (le contrôle des moyens de production par exemple)
n'est pas le fait des seuls régimes communistes mais entre aussi dans la stratégie des

pays capitalistes. L'A. ne parle pas non plus du tiers monde, pillé par l'Occident,
communiste ou capitaliste; c'est là pourtant que la question économique est aiguë.
Quel est donc le projet marxiste pour l'homme? Quelle est l'espérance à laquelle
«l'homme chrétien» est appelé? Où se rencontrent-ils? Questions que le livre de R.
Coste laisse sans réponse. — Ainsi, l'ouvrage n'entreprend pas de véritable dialogue
avec le marxisme et ne propose qu'une anthropologie et une éthique ternes. Signalons

cependant une abondante bibliographie où sont mentionnés des ouvrages
importants (un oubli majeur: les travaux d'H. Gollwitzer sur ce thème marxisme et
christianisme).

Jean-Luc Blondel

François Isambert, Rite et efficacité symbolique. Essai d'anthropologie socio¬

logique (Rites et symboles), Paris, 1979, Le Cerf, 224 p.

On oppose fréquemment une religion «populaire» à une religion «théologique».
Les tenants de la seconde veulent ainsi dévaloriser la première, qualifiée de primitive
ou magique. Sociologue, F. Isambert examine la relation entre religion (foi) et magie,
reprenant, en gros, la différence qu'indiquait déjà J. G. Frazer: le propre de la
religion est de faire appel à la libre décision d'un être surnaturel, tandis que celui de la

magie est de contraindre. La magie possède un caractère privé, alors que la religion
présente une dimension nettement publique. Les deux cherchent la même chose, soit
la participation à la puissance surnaturelle. Les rites sont des moyens d'attirer cette

puissance. Les gestes, mots, du culte par exemple, invitent (ou imitent) cette force (ou
valeur, car les rites, ou symboles, expriment un comportement, une éthique).
L'anthropologie ethnologique (Hubert et Mauss, Lévy-Bruhl, Lévi-Strauss) nous ont
déjà familiarisés avec de telles cérémonies sacrées, rituelles, symboliques donc. La

psychologie piagétienne veut reconnaître des attitudes semblables dans le développement

de l'enfant (formation des symboles, représentation du monde). Une partie des

chrétiens n'utilisent-ils pas les sacrements comme technique de salut et cet usage



304 BIBLIOGRAPHIE

n'est-il pas précisément contesté par un christianisme qui se veut plus pur? L'A.
cherche la réponse à cette question en examinant l'effectivité de la magie et de l'activité

symbolique puis passe à l'examen du langage comme action rituelle (voir les

travaux de J. L. Austin et I. Goffman). Un chapitre consacré au rite de l'onction des
malades nous conduit au chapitre final où Isambert cherche à opérer une théorie
générale du symbole. — L'efficacité symbolique, «mystérieuse», qu'on voit à l'œuvre
dans le corps à corps du chaman avec la maladie apparaît aussi dans ia cure
psychanalytique (l'A. se réfère ici à J. Lacan) ou dans certains actes du langage. Signe, acte,
«performance», le symbole ne se situe pas seulement dans le pur rapport du signifiant

au signifié, posé en quelque sorte devant la conscience sociale. Le symbole s'inscrit

dans un cadre social (le consensus permet au rite d'être efficace) où il exprime
une information, donc un pouvoir. L'A. rejoint P. Bourdieu et J. C. Passeron et leur
analyse de «la violence symbolique». «Tout pouvoir légitimé apparaît comme substitut

d'une force matérielle, l'instance qui exerce le pouvoir exerçant celui-ci par le

symbole de force qu'elle représente en tant qu'autorité. Mais si cette substitution est

possible, ce n'est pas que le symbole détienne en lui-même la force réelle. C'est le

consensus légitimant, la menace virtuelle de la force exercée par la collectivité qui
donne force au symbole de l'autorité.» (p. 209). Les symboles réorganisent les
représentations et structurent la collectivité (liturgie!). L'enquête sociologique pose alors à

la théologie des questions auxquelles on ne peut ni ne doit répondre trop rapidement:

y a-t-il «quelque chose» derrière le symbole, ou seulement «devant» (au
niveau des participants)? Le christianisme cherche ici sa voie entre une critique
symbolique radicale et un littéralisme intégral.

Jean-Luc Blondel

Hans Schulze, Theologische Sozialethik. Grundlegung, Methodik, Programmatik,

Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1979, 392 p.

L'éthique sociale est une branche neuve en théologie. Les Eglises ne s'en servent
encore que peu. Le grand mérite de l'ouvrage de Schulze est d'inscrire clairement
l'éthique sociale comme une branche théologique, au sein de l'Eglise. Mieux, l'Eglise
est éthique sociale: elle représente les chrétiens dans le monde politique, au niveau
des institutions. L'éthique sociale est l'instrument que la communauté chrétienne se

donne pour comprendre la réalité politique, sociale, culturelle, et pour manifester
publiquement la présence de Dieu dans et avec le monde. Service diaconal, l'éthique
sociale cherche à relier les structures politiques à Dieu, les « réalités avant-dernières »
aux «réalités dernières». — Les valeurs et les droits fondamentaux demandent une
interprétation, tant au niveau de la réflexion (lecture de la Bible pour discerner la
direction des catégories morales) qu'au niveau de la médiation sur le terrain
institutionnel (économique, politique). Des valeurs comme liberté, justice, solidarité,
demeurent encore trop vagues, trop abstraites si elles ne sont pas interprétées
(traduites!) dans des actions précises. Cette interprétation n'est pas l'affaire d'une
hiérarchisation des valeurs, mais de programmes politiques. La politique est en effet le lieu
où se décident les valeurs concrètes, effectives. L'éthique sociale, «science des
relations et de l'action » au service de l'Eglise, cherche sa place entre l'institutionalisation
(confiance, durée, tradition, etc.) et la spontanéité (liberté, changement permanent,
etc.). Ce faisant, elle utilise la liberté que lui donne l'Evangile pour représenter et
défendre les faibles, les opprimés, les « absents » : les pauvres (personnes et pays), les

générations à venir, la nature exploitée, etc. L'action humaine est suivance du Christ,
engagement dans une responsabilité adulte. L'homme est partenaire de Dieu face à

un avenir ouvert. Le paradoxe de l'action humaine peut alors s'exprimer ainsi: « Le
chrétien doit agir comme si personne d'autre que Dieu ne pouvait agir: il doit pour-



BIBLIOGRAPHIE 305

tant agir comme si lui seul, chrétien, pouvait agir. » (P. 304.) — Ce livre, à l'abondante

bibliographie (en allemand) propose sans cesse des exemples concrets qui illustrent

le discours méthodologique. Il se réfère aussi souvent aux «Denkschriften» de
l'Eglise évangélique d'Allemagne, inscrivant ainsi clairement l'éthique sociale dans
un cadre théologique et ecclésial. Puisse cet excellent ouvrage aider à la reconnaissance

de l'éthique sociale au sein de l'Eglise!

Jean-Luc Blondel

Bernard Haering, Frei in Christus. Moraltheologie für die Praxis des christ¬
lichen Lebens, t. I: Das Fundament aus Schrift und Tradition, Freiburg
im B., Herder, 1979,460 p.

L'auteur, bien connu pour ses travaux de théologie morale, nous livre ici le
premier tome d'une véritable «somme» éthique; deux autres volumes examineront les

problèmes liés à l'éthique spéciale (individuelle et sociale). — Il faut saluer l'orientation

de cet ouvrage, qui comprend la morale comme l'exercice de la liberté nouvelle
en Christ et comme une fidélité. Quand il vient au monde, l'être humain n'aborde
pas la question du bien et du mal d'une manière neutre: à cause du péché, il
rencontre le mal, l'oppression, la violence. Il est confronté à la tentation d'utiliser sa
liberté contre celui qui la lui accorde, Dieu. C'est ce que l'A. appelle le «vol de la
liberté» (p. 134 s.), qui conduit au refus de la liberté pour l'autre. Le péché se manifeste

ainsi comme un événement social, qui brise la communauté humaine. Le péché,
pourtant, ne supprime pas la responsabilité; au contraire, il la désigne, négativement.
L'attachement au Christ, dans l'amour (cœur!), éclaire le croyant, entraîne un
développement de sa personnalité et permet une décision pour Dieu et, par là même,

pour le prochain. B. Haering propose alors une morale qui se structure selon les

deux axes de l'amour, pour Dieu et pour l'autre (ce qui fait de cette « Gesinnungsmoral»

une éthique de la fidélité), et de la solidarité dans la communauté (liberté
engagée). La conscience oriente les choix à effectuer et donne une meilleure connaissance

des responsabilités que cette liberté créatrice en Christ implique à l'égard de la
communauté humaine. L'amour, liberté et fidélité, n'est pas une parole vide mais
fonde (et limite!) des structures éthiques, des nonnes, des règles morales, dont le sens
est l'attachement au Christ. La vie de l'Eglise, «sacrement de la liberté incarnée» (p.
170), sa liturgie, sa hiérarchie même, désignent une telle éthique où la liberté (don)
s'exerce dans le service et la fidélité (alliance, tradition). — Ce panorama des «questions

fondamentales » de l'éthique, historique et théologique, nous laisse pourtant sur
notre faim: l'importance du contexte social, culturel, pour l'éthique (perçu grâce aux
sciences sociales), le dialogue œcuménique, notamment, ne sont pas suffisamment
abordés. Nous nous trouvons devant un vaste tableau, bien construit et riche en

informations, mais qui demeure, souvent malgré lui, conservateur (voir ce que l'A. dit
de la place des femmes dans l'Eglise, du rôle du prêtre, des théologies de la libération,

etc.) et sans doute trop attentif à défendre une vision sacramentelle et
hiérarchique de l'Eglise. B. Haering oublie que les questions éthiques actuelles demandent

justement une redéfinition de l'Eglise, de sa fonction et de ses structures. Les volumes
suivants donneront peut-être la réponse à ces interrogations.

Jean-Luc Blondel



306 BIBLIOGRAPHIE

Dom Helder Camara, Mille raisons pour vivre, présentées par José de
Broucker, Paris, Le Seuil, 1980, 122 p.

Ces «mille raisons pour vivre» ont pris la forme de méditations, en général très

courtes, que Dom Helder Camara a écrites, au cours de ces cinquante dernières
années, aux petites heures de l'aube. Elles sont précédées de trois textes, très brefs,
eux aussi. — C'est à la demande pressante d'amis que le «petit» archevêque de

Recife a consenti à les publier. Ces réflexions, prières, croquis furtifs... comme on
voudra les appeler, vous donnent l'impression qu'une source, un coup d'aile, un
visage ont brusquement surgi devant vous, puis ont disparu, comme si vous veniez
d'assister à la naissance de quelque chose de très précieux, de très fragile, de très
fugitif, de très fort aussi. « Les gens te pèsent. Ne les porte pas sur tes épaules, prends-
les dans ton cœur.» (30 août 1962.) Ce qui est commun à tous ces textes — terme
bien inadéquat dans sa platitude terne — c'est le don extraordinaire de communion
avec tout le créé qu'ils révèlent, leur spontanéité (apparente, peut-être), leur façon
quasi franciscaine de vous inviter à vivre et de dire «l'aujourd'hui de Dieu». Les

enfants, les pauvres, les riches, « les petites gares », « les gratte-ciel », « les fils de
téléphone» y ont leur place et se voient conférer une raison d'être inattendue. Comme
dans les haïkaï japonais, le monde, sa souffrance, sa beauté, s'inscrivent aussi bien
dans les espaces entre les mots que dans les mots. Si l'on voulait donner un sous-titre
à ce recueil, on pourrait choisir bien des suggestions que nous adresse Dom Helder
Camara; peut-être celle-ci: « Regarde jusqu'à ce que tu voies l'invisible. » (10 octobre
1954.)

Gertrude Rossier

Foi et Société (Acta Congressus Internationalis Theologici Lovaniensis
1976), Gembloux, Duculot, 1978, 299 p.

A l'occasion du 550e anniversaire de la fondation, en 1426, de l'Université de

Louvain, les deux facultés de Théologie ont organisé en 1976 un Congrès dont voici
les actes. Après la très intéressante conférence de R. Aubert sur « la faculté de théologie

de Louvain du XVe siècle à Vatican II» sont présentées les conférences et
introductions générales aux sous-thèmes et carrefours (en français ou anglais). Titres des

sous-thèmes: Dieu et la société; Relation femme-homme; Théologie de la libération;
Phénomène communautaire.

Marc Balmes

Philosophie Jonathan Edwards, Scientific and Philosophical Writings. The Works of
contemporaine Jonathan Edwards. 6. Yale University Press, New Haven and London,

1980, pp. VIII, 433, Ed. Wallace Anderson.

Jonathan Edwards est le premier philosophe-théologien américain important et
l'édition critique de ses œuvres vient de s'enrichir d'un sixième volume. Ce volume
contient, en dehors de quelques petits inédits plus tardifs, la totalité des écrits scientifiques

et philosophiques de sa jeunesse. A travers un apparat critique des plus
impressionnant l'éditeur détruit le mythe de l'enfant-génie qui aurait rédigé les célèbres

notes sur L'Esprit en 1717, c'est-à-dire à 14 ans. Ces notes datent de l'année 1723

et certains de leurs paragraphes sont des additions encore plus tardives. D'autres



BIBLIOGRAPHIE 307

textes, au moins en partie, remontent par contre jusqu'à 1720 et l'éditeur illustre, avec
des parallèles puisés à partir d'additions à ces textes et de passages d'écrits plus
tardifs, la persistance des thèmes essentiels de la jeunesse au milieu des préoccupations
de la maturité. D'un point de vue proprement philosophique, la pièce essentielle de
ce volume est l'essai sur les débuts du développement de la pensée edwardienne.
W. Anderson distingue deux stades successifs. D'abord la polémique avec un
matérialisme métaphysique où prime une version particulière de la preuve ontologique
sous forme de l'impossibilité du non-être de l'Etre éternel. Par la suite, l'ébauche d'un
phénomènalisme idéaliste, une ébauche qui a provoqué énormément de discussions
pour ses prétendues origines berkeleyennes. Dans l'exposé remarquable de
W. Anderson on est particulièrement attiré et impressionné par la mise en lumière de
la portée théologique de cet idéalisme qui n'est jamais seulement anthropologique
mais aussi et surtout idéalisme de l'Esprit de Dieu. Cet idéalisme de l'Esprit de Dieu
se trouve fréquemment relié par les critiques à des formules panthèisantes
d'Edwards, mais W. Anderson oriente — avec beaucoup de réserve et modestie — la
discussion dans une direction différente. Jonathan Edwards se situe dans la lignée de
la vision chrétienne de l'homme déchu dont aucune opération ne saurait être efficace
sans la régénération divine. L'idéalisme panthéisant est comme un chiffre de cette
intuition religieuse. C'est un thème particulièrement fécond pour toute tentative
d'interprétation synthétique de la pensée edwardienne et en attendant l'avènement
éventuel d'une telle synthèse, le présent volume demeure un instrument de travail
remarquable des recherches edwardiennes.

Miklos Veto

Oscar Meo, Psicopatologia e Filosofia in Karl Jaspers, Istituto di Filosofia
della Facoltà di Lettere e Filosofia dell'Università di Genova, Le Monnier,

Firenze, 1979.

Le fondement philosophique de la psychopathologie de Karl Jaspers est à la fois
éthique, anthropologique et ontologique: l'individu malade est un homme comme les

autres. Homme, il demande le «Respekt» impératif de sa dignité humaine et appelle
l'étonnement («Staunen») que suscite toujours l'existence inépuisable de chaque
individu. Homme, il «transcende» tout ce qu'on peut savoir et interpréter de son
mystère foncièrement impénétrable. C'est pourquoi l'analyse psychopathologique n'a
de sens et de valeur véritables que si elle est axée sur l'interrogation philosophique
fondamentale concernant la nature authentique de l'être humain en tant qu'existence
(« Existenz »). Tel est le cadre général de l'étude critique que O. Meo consacre aux
rapports entre la philosophie et l'activité psychiatrique et psychologique de Jaspers
(de 1'«Allgemeine Psychopathologie» (1913) aux études «pathographiques» sur
Strindberg et van Gogh (1922), Nietzsche (1936), le prophète Ezéchiel (1947) par
rapport à la synthèse philosophique de « Philosophie» (1932) et aux ouvrages du dernier
Jaspers). Aux origines de la psychopathologie philosophique de Jaspers on retrouve
la phénoménologie husserlienne et l'herméneutique issue des travaux historiques et

méthodologiques de Droysen, Simmel, Dilthey et Max Weber. La catégorie centrale
de la tradition herméneutique — bien documentée par l'auteur — est celle du
«Verstehen» en tant que méthode des «Geisteswissenschaften» qui permet d'accéder à la
dimension spirituelle de la « Seelenleben » proprement humaine. Opposée à l'explication

(« Erklären ») causale qui est à la base des sciences naturelles, la « compréhension

» interprète l'humain dans la mesure où elle est fondée sur l'affinité et la réciprocité

qui caractérisent toutes les expériences vitales des hommes. Afin de réaliser une



308 BIBLIOGRAPHIE

psychologie vraiment comprehensive («verstehende Psychologie»), Jaspers propose
de dépasser la méthode purement descriptive de la phénoménologie qui ne permet
pas de saisir les relations internes des états psychiques faute d'une compréhension
génétique de la dynamique de la psyché humaine. Dans la perspective du
«Verstehen» psychologique, l'analyse de Jaspers s'oppose résolument à l'explication
somatologique de la maladie mentale, c'est-à-dire aux tentatives de réduire la
complexité anthropologique des altérations psychiques au mécanisme d'une altération
organique et, par conséquent, de réduire l'homme malade à un complexe de
symptômes. Qui plus est, dans tous les processus psychiques, tant normaux que déviants,
s'exprime et se manifeste toujours une conscience intentionnelle en acte qui est

constitutive-de l'esprit humain et qui est irréductible. Or, cette notion de « Bewusst-
heit» fonde également la critique jaspersienne de la psychanalyse. D'après Jaspers,
l'erreur de Freud a consisté d'une part dans la tentative de transformer la psychanalyse

en « Total wissen » qui devait fournir une compréhension-explication absolues et,
de l'autre, dans le fait d'avoir réduit le psychique véritable à l'inconscient en réifiant
un concept qui est négatif (in-conscient) et relatif à la «Bewusstheit» (cf. les notions
jaspersiennes d'«unbemerkt» et d'«ausserbewusst»). Phénoménologie génétique et

herméneutique, analyse existentielle, la psychopathologie de Jaspers a son lieu
naturel dans les études pathographiques concernant des hommes énigmatiques et

exceptionnels dont l'expérience («Erlebnis») psychique et existentielle pose le difficile

problème des rapports entre la «folie» et l'œuvre artistique ou philosophique-en
tant qu'élaboration d'une «Weltanschauung» originale. La «pathographie» est une
biographie existentielle qui essaie de comprendre l'ensemble vital («Lebensganz»)
d'un individu en interrogeant les limites originaires de son «Dasein». Or, la dimension

exemplaire d'hommes comme Strindberg, van Gogh, Nietzsche réside dans le

fait que la maladie et la souffrance sont une modalité authentique de 1'« Existenz»
humaine confrontée à une situation-limite («Grenzsituation»): la maladie, qui est

une des possibilités de situation-limite pour chaque individu, est ainsi arrachée de sa

réalité empirique pour être questionnée comme chiffre existentiel de la transcendance.

Devant le mystère de 1'« Existenz », même la méthode du « Verstehen » est

impuissante (d'où l'évolution de la pensée de Jaspers en direction de 1'« Existenzerhellung»

et de la métaphysique de la transcendance et du chiffre). De la psychologie
herméneutique à la philosophie de l'existence à l'éthique de la souffrance ineffable
comme « Grenzsituation », toute la problématique abordée par Jaspers, philosophe et
psychiatre, est fondamentale. Grâce à l'ouvrage de M. Meo nous pouvons nous y
orienter et essayer de la comprendre.

Curzio Chiesa

NOTULES

E. Lohse, L'ambiente del Nuovo Testamento (Nuovo Testamento - Supple¬
menti 1), Brescia, Paideia, 1980, 338 p.

Il s'agit là de la traduction italienne de l'important ouvrage allemand d'E. Lohse,
paru en français sous le titre « Le milieu du Nouveau Testament» (Paris, Cerf, 1973,
382 p.). Une première partie expose le judaïsme à l'époque du N.T., alors que la
seconde présente le milieu hellénistique et romain pendant la même période. Cette
introduction nécessaire à toute recherche néo-testamentaire rendait essentielle sa
traduction.



BIBLIOGRAPHIE 309

Walter Frei, Das Neue in der Geschichte. Ein ökumenischer Versuch über
Zeit und Ewigkeit, Luzern, Raeber, 1978, 147 p.

L'auteur (professeur d'histoire et de théologie pastorale à la faculté catholique de
Berne, musicien et théoricien de la musique, peintre) formule ici une série de
réflexions, moins systématiques que suggestives, sur sa manière de lire le monde à

travers la tradition théologique de l'Occident.

H. J. Goertz, F. v. Baaders, Anthropologischer Standpunkt, Freiburg i. Br.,
Alber, 1977, 304 p.

Cette thèse de théologie catholique se divise en deux parties inégales. Dans un
premier moment l'auteur développe une phénoménologie de la notion du «milieu».
Dans un second moment, plus important, il analyse «le point de vue anthropologique»

de Baaders comme milieu médiateur entre la philosophie idéaliste et la foi
catholique. Particulièrement intéressant est le dernier chapitre, surtout le thème de la
«restitution» du milieu. Avec les travaux de W. Lambert et L. Procesi Xella, ce livre
est une manifestation heureuse du très récent renouveau des études baaderiennes.

Camille Brischoux, Lettres d'un curé de base à un évêque ordinaire, Paris,
Seuil, 1980, 139 p.

Plus qu'un pamphlet, ce livre est un cri de vérité. Son auteur, un prêtre «assez
petit pour ne pas avoir peur des grands», dresse le bilan de quarante années de lutte
pour une pastorale vraie. Dans un langage franc, direct, il dénonce la grande foire
aux sacrements, le jeu de l'institution. Tout cela lui fait mal, mais il devait l'écrire...

A. Barcala, J. de Mongolfier, D. Tronc, Nuevas formas de anâlisis de

textos con cerebros electrônicos, Madrid, publicaciones de la Universidad
Pontificia Comillas, 1976, 260 p.

Présentation claire, tant de la méthode d'analyse que des résultats obtenus; mais
tout le travail se situe au niveau lexical, ce qui diminue un peu la «nouveauté» de la

recherche.

Rainer A. Bast/Heinrich P. Delfosse, Handbuch zum Textstudium von

Martin Heideggers «Sein und Zeit». Band 1, Stellenindizes, Philologischkritischer

Apparat, Stuttgart — Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog,
1979,496 p.

Ce volume, pour une grande part produit de l'informatique, ne se contente pas de

donner un index complet du vocabulaire de Sein und Zeit (en prenant en compte à

part chacune des diverses formes des mots) avec renvoi aux passages correspondants
dans la 14e édition, il répertorie également toutes les différences entre les diverses
éditions, classe ces variantes et donne les références de toutes les citations.



310 BIBLIOGRAPHIE

N. A. Kaloyeropoulos, La théorie de l'espace chez Kant et chez Platon,
Genève, Ed. Ion, 1980, 300 pp.

L'auteur examine la théorie kantienne de l'espace à travers sa propre interprétation
des quatre arguments de l'esthétique transcendantale étudiés principalement à la

lumière de l'Analytique transcendantale, de la Dissertation de 1770, et de la Critique
du jugement, avant de passer à l'examen de la théorie plantonicienne de l'espace avec
une analyse de dialogues tels que le Ménon, la République, le Timée, etc. L'auteur
pense que les deux théories, une fois leur aspect critique et dogmatique mis entre
parenthèses, révèlent une importante ressemblance de la pensée des deux maîtres, et

qu'elles peuvent être considérées comme se complétant mutuellement. Le passage du
logique au psychologique conditionnerait la conception de l'objet mathématique
étudié par la géométrie, et serait l'effet de l'influence de l'entendement sur la sensibilité

moyennant la synthesis speciosa. La parabole de la ligne, dans la République,
permettrait de placer la formale Anschauung kantienne dans le secteur de la dianoia, et,
respectivement, la Form der Anschauung, dans le secteur du nous. Un processus de

genèse au sein du sujet établirait entre la logique et la mathématique une relation de

co-implication. En considérant l'espace et la notion d'infini, qui lui serait inhérente,
comme «le fondement originaire de la connaissance humaine», et, partant, comme
«anupôtheton fondamental» l'auteur indique, enfin, un principe premier formel
capable de conduire à une théorie unifiée applicable à la totalité de la condition
humaine.

Diego Perez de Mesa, Politica o Razón de Estado. Convivendo y educaciôn
democrâticas. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid,
1980, 361 + cxii pages.

Cet essai où le mathématicien D. Perez de Mesa de «l'Ecole Espagnole de la

Paix» expose au début du XVIIe siècle sa conception des règles de gouvernement sur
la base de la philosophie politique d'Aristote, des enseignements qu'il a tirés des

hauts-faits de l'histoire espagnole et de son expérience personnelle de la situation
européenne de son époque, était resté jusqu'ici inédit. Une équipe de chercheurs
espagnols en proposent une édition critique, introduite par plusieurs essais sur
l'auteur, ses sources et sa place dans la pensée politique et suivie par de nombreux
index.



BIBLIOGRAPHIE

I. SCIENCES BIBLIOUES
J.-Cl. Margot: Traduire sans trahir (L. von Auw) 287

II. HISTOIRE DES RELIGIONS
Jémsalem, l'Unique et l'Universel (E. Starobinski-'jafran) 288
S. Markish: Erasme et les Juifs (E. Starobinski-Safran) 288
J. Le Brun...: Les Chrétiens devant le faitjuif(E. Starobinski-Safran) 289

III. HISTOIRE DE LA THÉOLOGIE
E. R. Dodds: Païens et chrétiens dans un âge d'angoisse (E. Junod) 290
M. Schär: Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus

(I. Backus) 290
Origene: Sur la Pâque (E. Junod) 292
La Doctrine des douze apôtres (E. Junod) 292
Philon d'Alexandrie: Quaestiones in Genesim (E. Junod) 293
Soziale Ordnungen im Selbstverständnis des Mittelalters (D. Schulthess) 293
H.A. Oberman: Werden und Wertung der Reformation (I. Backus) 294
H. J. de Jonge: De bestudering van het Nieuwe Testament aan de Noordneder-

land.se Universitäten en het Remonstrants Seminarle van 1575 tot 1700
(I. Backus) 295

Bibliotheca Dissidentium (E. McKee) 296
Les protestants dans les débuts de la Troisième République (B. Reymond) 297

IV. THÉOLOGIE CONTEMPORAINE
J. E. Wilson: Gott. Mensch und Welt bei Franz Overbeck (K. Blaser) 298
R. Wehrli: Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck (K. Blaser) 298
H. Fischer: Anthropologie als Hiema der neologie (K. Blaser) 299
J. B. CobbJr, D. R. Griffin: Prozess-neologie (K. Blaser) 299
D. J. Elwood: Wie Christen in Asien denken (K. Blaser) 300
G. Maffei: // dialogo ecumenico sulla successione attorno all'opera di Oscar

Cullmann (L. von Auw) 301

Martyria — Mission, the witness of the Orthodox churches today (D. Neeser) 301

R. Coste: Le devenir de l'homme (J.-L. Blondel) 303
F. Isambert: Rite et efficacité symbolique (J.-L. Blondel) 303

H.Schulze: neologische Sozialethik (J .-L. Blondel) 304
B. Haering: Frei in Christus (J.-L. Blondel) 305

Dom Helder Camara: Mille raisons pour vivre(G. Rossier) 306
Foi et Société (M. Balmes) 306

V. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE
J. Edwards: Scientific and Philosophical Writings (M. Veto) 306
O. Meo : Psicopatologia e Filosofìa in Karl Jaspers (C. Chiesa) 307

Notules 308

Onl collaboré à ce numero 1981/111:

Jacques Bouveresse (Université de Genève), 10. rue de l'Evangile. F-75018 Paris

Bernard Böschenslein (Université de Genève). 34. rue Saint-Jean. 1203 Genève
Manfred Frank. Selfkantstrasse 7. D-4040 Neuss

Gérard Siegwald (Faculté de théologie de Strasbourg). Cleebourg. F-67160 Wissembourg
Irena Backus (Institut d'Histoire de la Réformation). Université Les Bastions. 1200 Genève
Nicole Malet. 2. rue Cl. Bernard. F-21000 Dijon


	Bibliographie

