Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1981)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 173-207

BIBLIOGRAPHIE

SRI AUROBINDO, Le secret du Veda, introduction de J. Masui (Documents
spirituels 13), Paris, Fayard, 1975, 143 p.

Ce travail d'Aurobindo, rédigé entre 1914 et 1916, prétend jeter les bases d’une
nouvelle interprétation, «enfin cohérente», des hymnes du Rg-Veda. Ces hymnes
auraient trait a la fois aux puissances naturelles, extérieures, et aux réalités spiri-
tuelles, intérieures. Le second aspect toutefois dominerait le premier. L’hypothése
implique que certains termes védiques sont employés dans des sens nouveaux, a
découvrir et a identifier intuitivement, et d’autres dans des acceptions délibérément
ambigués.

CARL-A. KELLER

JOHAN BOUMAN, Gott und Mensch im Koran. Eine Strukturform religioser
Anthropologie anhand des Beispiels Allah und Muhammad (Impulse der
Forschung), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977, 256 p.

L’auteur, actuellement titulaire de la chaire d’histoire des religions a Marbourg,
s’est depuis toujours intéressé au Coran et aux théories islamiques sur le Coran (il
enseigna d'ailleurs longtemps I'islamologie au Near East Theological College de Bey-
routh). Le présent ouvrage thématise la relation entre Dieu et I'homme telle qu’elle
apparait dans les sourates du Coran. Ce théme, fondamental pour toute réflexion
religieuse, s’avere délicat: Dieu étant, selon le Coran, radicalement un, tout-puissant,
omniscient, prévoyant et déterminant tout, comment une relation suivie entre lui et la
créature « homme » est-elle possible? — L'étude se fait en trois temps. Dans une pre-
miére partie, I'auteur analyse la relation entre le Dieu créateur qui instruit I’homme,
et les médiateurs de la révélation, les prophétes. Dans ce contexte, Jésus et Abraham
sont l'objet d’'une enquéte particuliérement minutieuse. La deuxi¢me partie de
I'ouvrage nous présente plus systématiquement le Dieu qui est en communication
avec 'homme: a la fois juste et miséricordieux. Bouman met en évidence le primat de
la justice de Dieu par rapport a sa miséricorde, de méme que le caractére ambigu et
limité de cette derniére notion. Dans la troisiéme partie, enfin, I’auteur se consacre a
I'homme en face de Dieu. Ici, c’est la personnalité de Muhammad qui se trouve au
centre de I'investigation. Bref, 'ouvrage s’avere stimulant, d’autant plus riche qu'il
contient de trés nombreuses études sur des passages isolés ainsi que sur des notions
particuliéres du Coran. Un avantage a signaler: Bouman se montre particulierement
attentif a I'origine judéo-chrétienne des données coraniques, signalant ainsi plus net-
tement les innovations spécifiquement islamiques. On s’étonne toutefois qu'un théeme
aussi central dans le Coran que celui de la prédestination des élus et des condamnés
ne soit mentionné que dans une note (p. 7, note 23). On regrette amérement par ail-
leurs I'absence d’une bibliographie (ou ne devrait pas manquer le livre de T. Izutsu,
«God and Man in the Koran», Tokyo 1964; on y trouverait aussi volontiers des

Science des
religions



174 BIBLIOGRAPHIE

indications précises sur 'ouvrage de Rahbar, souvent cité). Enfin, plus pénible
encore est I'absence de tout index. Celui-ci faciliterait considérablement la consulta-
tion de cet ouvrage indispensable a I'historien des religions comme a I'exégéte du
Coran.

CARL-A. KELLER

T. P. BURKE, Erste Schritte in der Religionsphilosophie, Miinchen, Kosel,
1975, 99 p.

L'auteur se propose d’¢lucider philosophiquement les structures et les fonctions
des religions. Cela signifie que sa réflexion ne porte pas seulement sur le christia-
nisme mais sur toutes les religions — un progres incontestable sur nombre de « philo-
sophies de la religion» traditionnelles. Selon I'auteur, une religion répond au pro-
bleme principal que pose a tout homme son existence. Elle offre un «idéal empi-
rique », et ouvre la voie vers la réalisation de cet idéal. Sur cette base sont analysés les
divers aspects de la vie religieuse: le langage religieux, la fonction des affirmations et
des faits religieux, sa dimension sociale. L’auteur s’exprime dans une langue vivante
et engagée. L’humour anglo-saxon y est aussi présent.

CARL-A. KELLER

CarsSTEN CoLPE (€d.), Die Diskussion um das « Heilige» (Wege der For-
schung, Bd. 305), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977,
xxv et 500 p.

Un recueil de textes extrémement bienvenu sur la problématique du «sacré» telle
qu’elle a eté discutée notamment par des auteurs allemands, mais aussi par N. Soder-
blom, H. W. Bailey, J. Chelhod, E. Benveniste, R. Caillois, S. S. Aquaviva. Les arti-
cles, dont la parution originale s’échelonne entre 1877 et 1969, traitent du sens exact
des termes désignant le «sacré» dans diverses langues et cultures, de la discussion
autour du livre fameux de R. Otto, et de quelques nouvelles approches (Cold, Cail-
lois, Aquaviva). Dans son introduction, I'éditeur situe le sujet dans son évolution his-
torique jusque dans son état actuel, faisant par exemple référence a M. Eliade et a
P. Riceeur.

CARL-A. KELLER

HeNrY CORBIN, L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabr (1dées
et recherches), Paris, Flammarion, 1977, 328 p.

Réimpression attendue du livre célébre paru en 1958, amplifié d’'une nouvelle
introduction. Ce n’est pas seulement une étude de la pensée d’Ibn Arabi (1165-1240),
a partir de quelques-uns de ses textes les plus caractéristiques, mais aussi un apergu
de la grande tradition iranienne qui se réclame de lui: celle de Sohrawardi
(1155-1191) et de la théosophie de I'« Orient» (ishraq).

CARL-A. KELLER



BIBLIOGRAPHIE 175

HenryY CORBIN, L'archange empourpré. Quinze traités et récits mystiques de
Sohrawardji, traduits du persan et de I'arabe (Documents spirituels 14),
Paris, Fayard, 1976, 546 p.

Le regretté orientaliste, spécialiste de I'islam iranien, a depuis toujours voué une
attention «amoureuse » a I'ceuvre de Sohrawardi (1155-1191), penseur mystique mort
jeune en martyr pour sa foi. Editeur de ses ceuvres philosophiques et mystiques en
langue arabe, Corbin lui a consacré son dernier grand livre. Les quinze traités et
récits initiatiques réunis en cet attachant volume, traduits, introduits et commentés
avec une compétence admirable, permettent au lecteur de s’initier de maniére quasi
existentielle a I'expérience, la pratique et la réflexion de Sohrawardi, véritable
«shaikh al-ishrag» («maitre de I'Orient (spirituel)»). Les influences gnostiques, ira-
niennes et proprement islamiques sont parfaitement analysées, sans pourtant porter
atteinte a la cohérence rigoureuse frappante qui marque la démarche vécue et ensei-
gnée par le jeune maitre. Voila aussi un magnifique hommage a Jacques Masui, fon-
dateur et animateur de la remarquable collection des « Documents spirituels»,
décédé prématurément en 1976: 'ouvrage lui est dedié.

CARL-A. KELLER

SAYYED JALALODDIN ASHTIYANI et HENRY CORBIN, Anthologie des philo-
sophes iraniens, depuis le VII siécle jusqu’a nos jours. Tome 11 (Biblio-
theque iranienne, vol. 19), Téheran/Paris, 1975, 166 p. (texte francgais) et
556 p. (texte arabe et persan).

Voici le deuxieme tome de la prodigieuse anthologie dont le premier avait déja
fait I'objet d'une présentation dans cette revue en 1976 (p. 51s.). Ce volume (entre-
temps le troisiéme tome a également paru) contient des textes extraits des ceuvres
principales de sept philosophes-théologiens de I'école d'Ispahan au XVII¢ siécle:
Ahmad Alawi, Muhsin Fayz Kashani, Ibn Aghajani, Husayn Tunkabuni, Qawa-
muddin Razi (remarquable par sa réfutation de la désignation de Dieu comme I'Etre
nécessaire, désignation courante chez les philosophes iraniens), Muhammad Rafi Pir-
zadah, et Muhammad Baqir Sabzavari. 11 s’agit d’un c6té de commentateurs d’Avi-
cenne, mais de I'autre aussi de logiciens et de métaphysiciens dont les discussions
sont souvent d’une subtilité trés exigeante. Les textes sont choisis, introduits et abon-
damment commentés (en persan) par le professeur Ashtiyani. L'infatigable Henry
Corbin s’est chargé d’un résumé en frangais. Selon lui, cette anthologie montre « qu'’il
ne peut y avoir de tradition, de transmission du vivant, qu'a la condition d’une per-
pétuelle renaissance ». De méme, « toute renaissance présuppose réciproquement tra-
dition et transmission «au présent»» (p. 3). On ne saurait mieux dire. — Mais qui
va, apres le départ de I’éminent connaisseur du monde spirituel iranien, reprendre le
flambeau et continuer de nous familiariser avec cette grande tradition philoso-
phique?

CARL-A. KELLER

ALBERT DIeTRICH (éd.), Synkretismus im syrisch-persischen Kulturgebiet
(Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Gottingen), Got-
tingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1975, 177 p.

Un symposium sur le théme du syncrétisme étudié dans un contexte géogra-
phique et historique précis: la Syrie des premiers siecles de I'ére chrétienne. En guise



176 BIBLIOGRAPHIE

d'introduction, C. Colpe propose des définitions historiques et structurales du syn-
crétisme, s’appuyant notamment pour les premiéres sur le «schéma Hempel-Oppen-
heim » (qui a fait pendant un temps des ravages en Allemagne). Selon lui, le syncré-
tisme est non seulement un phénomeéne a expliquer, mais aussi un fait qui explique
d’autres phénomeénes historiques. Les contributions de G. Widengren, J.-E. Ménard,
S. Brock et H. J. W. Drijvers traitent de divers aspects du christianisme syriaque
(complexe et multiforme) et de la langue syriaque. B. Aland et A. Bohling s’attachent
quant a eux a Mani. S. S. Hartmann enfin étudie le nom d’Ahura Mazda. A retenir:
une remarque de H. J. W. Drijvers sur le lieu d’insertion de la notion de syncrétisme,
dont il montre qu'elle ne peut avoir de sens que pour I'historien qui procéde de
'extérieur a 'analyse critique d’'un phénomeéne de ce type: pour les adeptes, en
revanche, le systéme religieux se présente, de 'intérieur, comme un tout fonciérement
cohérent, sui generis, plus convaincant d’étre simplement adaptable aux nouvelles
conditions de la vie changeante. « La réduction de certains éléments d’un systéme a
des contextes culturels allogénes... n’en favorise pas, dans le cadre de I'histoire des
religions, 'interprétation approfondie...» (p. 119).

CARL-A. KELLER

ROGER GARAUDY, Pour un dialogue des civilisations (Coll. Coudées
franches), Paris, Denoél, 1977, 233 p.

« Le monologue de I'Occident a assez duré» (p. 103) — monologue qui mesure
tout a I'aune des intéréts militaires, politiques et économiques de ’homme blanc,
monologue qui a pour unique fonction de justifier (a ses propres yeux!) la mainmise
sur le monde entier des quelques nations privilégiées auxquelles il appartient. Mono-
logue, surtout, qui coupe I'Occident de ses propres racines orientales, produisant
ainsi ’homme lamentablement unidimensionnel que nous savons. Il faut que s’ins-
taure un dialogue des civilisations animé par un projet nouveau de culture planétaire,
idéal dé¢ja formulé par nombre de programmes politico-culturels issus du monde
extra-européen: l'ujamaa chére a Nyerere, le satydgraha préné et pratiqué par
Gandhi, les théologies de la libération. La conception hégémonique du monde qui
affirme la suprématie de la civilisation européenne doit céder la place a une concep-
tion symphonique trouvant son harmonie dans un dialogue bien compris. C’est de ce
dialogue seulement que peut naitre la civilisation de 'avenir. Il convient de prendre
au serieux une hypothése de travail selon laquelle «toute explosion culturelle est pré-
cedée d'une implosion, c’est-a-dire d’une convergence, en un point privilégié, de mul-
tiples apports culturels» (p. 153). Cette implosion des civilisations, il faut la sou-
haiter, il faut ’accélérer en étudiant les civilisations non occidentales avec autant de
soin et de respect qu’on en a toujours accordé a la ndtre, en concédant, dans I'ensei-
gnement, une place au moins aussi grande a P'esthétique qu’aux sciences et aux tech-
niques, et en imaginant courageusement l'avenir au lieu de se cantonner dans les
réconfortantes rétrospectives purement historiques (p. 155). « L’Occident est un acci-
dent», affirme le sous-titre. Envisageons donc lucidement I'utopie planétaire pour
construire I’avenir. Dans cette perspective, Garaudy offre une mise en valeur judi-
cieuse des civilisations non européennes. C'est aussi une vigoureuse interpellation de
I'Eglise, « dernier bastion de I'exceptionnalisme occidental » (p. 222), donc du prin-
cipe hégémonique a renverser. L'Eglise est invitée (comme les partis d’ailleurs) a «se
convertir», a devenir plus chrétienne. On écoutera volontiers ce prédicateur, dans la
mesure ou la conversion est d’abord une conversion au Maitre de toutes les civilisa-
tions, et non la simple adoption d’une nouvelle politique culturelle. Livre considé-
rable...

CARL-A. KELLER



BIBLIOGRAPHIE 177

MARC GIRARD, Louange cosmique. Bible et animisme (Coll. Recherches/
Theéologie), Tournai, Desclée, et Montréal, Bellarmin, 1975, 226 p.

Dans la Bible, dans I'Ancien Testament en particulier, 'homme invite souvent la
nature tout entiere a louer Dieu. Les éléments de notre entourage — eau, fleuves,
astres, arbres, pierres — sont comme animés ou personnifiés, appelés qu'ils sont a
acclamer leur Seigneur. L'auteur analyse, dans un premier chapitre, le vocabulaire
hébreu de cette louange. Dans le deuxieme chapitre, il aborde I'interprétation de ce
phénomeéne: faut-il voir 1a une tournure littéraire, une marque d’animisme, un pro-
cedé mythologique, une particularité ethnologique, ou encore une expression pleine-
ment theologique? (p. 47). L'enquéte est menée avec soin. C'est tout d’abord la
notion trés ambigué d’«animisme » qui est analysée en référence organisée avec trois
types d’animisme: celui de I'enfant, celui des peuplades dites «primitives», celui
enfin des poétes. Les deux premiers types manifestent par exemple I'absence de
pensée structurée, un égocentrisme, une forte fascination exercée par le mouvement
des astres, etc. Ces deux «animismes» ont au moins en commun ceci qu’ils offrent
des perceptions du réel, qui englobent certains aspects échappant a notre mentalité
logique et analytique (p. 69). L’animisme du poéte lui aussi dévoile tout un versant
du réel qui autrement resterait dans 'ombre parce qu’il est seul capable de I'explorer.
Cette maniére de percevoir le monde dans sa richesse de derriére les apparences
s’avere nettement constructive (p. 74). Fort de ces réflexions, I'auteur étudie ensuite la
louange cosmique dans les religions de ’Ancien Orient ou 'application du concept
d’animisme est excessivement délicate. Méme problématique en Israél: la louange
cosmique ne s’y présente ni comme une préoccupation purement stylistique, ni
comme une résurgence d’animisme, ni méme comme une structure d’ordre mytholo-
gique, mais bien comme un phénomeéne proprement théologique. La louange cos-
mique « véhicule une bonne nouvelle qui autrement resterait cachée dans les spheres
hermeétiques de la connaissance que Dieu seul partage avec lui-méme» (p. 144). Un
bref examen des données néotestamentaires compléte ces résultats. Dans son troi-
sieme chapitre, ['auteur mesure la portée systématique de ses recherches en posant
des questions précises concernant les rapports de I'homme et du cosmos. Il met en
évidence «l'urgente nécessité d'une théologie de la matieére» (p. 188). En plus,
I'enquéte sur la louange cosmique pourrait avoir des incidences sur la doctrine de
Dieu et du Christ, sur la théologie des sacrements et de ’histoire, sur I’ecclésiologie,
I'éthique et I'cecuménisme... L'¢laboration de toutes ces avenues de pensée «contri-
buera a débarrasser les sciences de I'autocentrisme créé par une spécialisation intra-
disciplinaire sans cesse croissante» (p. 197). Un livre attachant et nécessaire!

CARL-A. KELLER

PauL HABERLIN, Das Wunderbare, Ziirich, Schweizer Spiegel Verlag, 1975,
113 p.

C’est une nouvelle édition (la sixiéme) de douze bréves « meditations sur la reli-
gion » rédigées en 1930 a I'intention des enfants de 'auteur. La religion prend appui
sur la manifestation du fondement transcendant de toute existence, fondement qui se
donne a connaitre dans le «merveilleux », c’est-a-dire au sein de 'expérience de
notre finitude et de notre incompétence dans tout ce qui précisément dépasse et
dépassera toujours I'entendement. C'est la que se révele le « mystere », le fond myste-
rieux, donc «transcendant», de notre existence. A partir de la, 'auteur analyse les
aspects essentiels de Dattitude religieuse — foi, confiance, vie nouvelle, communion



178 BIBLIOGRAPHIE

— qui consiste a se laisser saisir par le mystére. Enfin, il oppose la religion a ses per-
versions: son utilisation a des fins égoistement humaines, la superstition. Une philo-
sophie de la religion, simple, directe, qui doit retenir toute notre attention.

CARL-A. KELLER

GEORG HENTSCHEL, Die Elija-Erzdhlungen (Erfurter theologische Studien,
Bd. 33), Leipzig, St.-Benno-Verlag, 1977, 370 p.

Le nécessaire affranchissement du travail exégétique et théologique de I'esclavage
historiciste imposé par la démarche critique des deux derniers siécles sera un pro-
cessus long et pénible, parce que freiné par les exégétes eux-mémes. La theése de
G. Hentschel en marque peut-étre une étape, bien qu’elle se développe résolument
dans les limites des références historico-critiques. Comment les auteurs bibliques ont-
ils vécu et compris I’événement historique? — voila la question que I'auteur se pro-
pose d’élucider, fort d’'une analyse minutieuse de la tradition relative au prophéte
Elie (I Rois 17-19; 21; II Rois ). Par cette analyse, conduite selon les principes éta-
blis par J. Richter et qui débouche, par fragmentation progressive, sur une vue extra-
ordinairement nuancée de I’évolution de la tradition, Hentschel en arrive a la conclu-
sion que pour le narrateur biblique (plus précisément prophétique) «I'événement
brut» est indissociable aussi bien de son expérience personnelle que de la tradition
plus générale de la communauté (relative a Moise par exemple). A son sens donc,
I'expérience personnelle autant que la tradition antérieure déterminent la perception
de I’événement. On peut regretter qu’en dépit de ce résultat somme toute trés plau-
sible, qui accorde a I'événement une «historicité» plus englobante, I’auteur se voie
neanmoins obligé de souligner la priorité de la recherche critique du «fait brut».

CARL-A. KELLER

YusuF IBISH et ILEANA MARCULESCU (éds.), Contemplation and Action in
World Religions. Selected Papers from the Rothko Chapel Colloquium
«Traditional Modes of Contemplation and Action». Seattle/London,
University of Washington Press, 1978, 274 p.

Le colloque dont la plupart des communications sont éditées dans ce volume, eut
lieu en 1973 a Rothko Chapel, Houston. Il réunissait un nombre impressionnant de
personnalités représentant toutes les grandes religions, ainsi que quelques représen-
tants de traditions considérées souvent — 4 tort — comme marginales, telles la reli-
gion des Yoruba d’Afrique ou celle des Indiens d’Amérique du Nord. On y trouvait
des noms mondialement connus, comme Lobsang P. Lhalungpa, Toshiko Izutsu,
T. M. P. Mahadevan, Raimundo Panikkar, Léo Schaya, Hossein Nasr, etc. Tous ils
etaient plus ou moins acquis a 'idée d'une «unité transcendante des religions»
pronée par Frithjof Schuon. Le lieu de la rencontre lui-méme — Rothko Chapel, créé
en février 1971 — est un sanctuaire ouvert a toutes les religions; c’est ainsi une sorte
de «no-man’s-land » de Dieu (p. 7) consacré par les autorités de toutes les religions.
Pourtant, chaque auteur présente sa propre religion de maniére parfaitement hon-
néte, et les différences entre les traditions ne sont nullement escamotées. Chaque
article est précieux en lui-méme et mériterait une analyse approfondie. Soulignons
toutefois particuliérement la qualité des contributions d’Elémire Zolla, professeur ita-
lien de littérature comparée, dont I'essai sur « Traditional Methods of Contemplation
and Action» sort nettement du lot tant par la richesse que par la densité des apergus
présentés. Il faudrait citer chaque phrase: les propos de I'auteur sur la tradition, la



BIBLIOGRAPHIE 179

contemplation, I'action, ainsi que sur leurs interactions, nourrissent prodigieusement
la réflexion. Mentionnons aussi le texte signé de Raimundo Panikkar: « Action and
Contemplation as Categories of Religious Understanding ». Ce penseur catholique a
I'esprit vraiment universel suggere que la contemplation est appelée a jouer un role
decisif dans le dialogue inter-religieux. On pourrait peut-étre ajouter que son veeu est
déja partiellement réalisé dans nombre de monastéres contemplatifs, notamment en
Inde. Ce qui frappe dans I'ensemble des communications de ce colloque, c’est
I'incompréhension de la plupart des orateurs, en particulier des Orientaux, pour la
notion d’«action». Ils s'intéressent tous a la contemplation, mais la réalité de I'action
leur est étrangeére. Tout au plus signifie-t-elle que la contemplation s’accompagne de
certaines techniques corporelles. Ainsi, T. M. P. Mahadevan, éminent spécialiste de
I'advaita hindou, précise tout d’abord que, dans I'optique de 'advaita (pour qui la
connaissance est la voie par excellence qui conduit a la délivrance), toute action doit
avoir pour but la purification. Mais ensuite, I'auteur développe longuement les tech-
niques du yoga selon Patafjali, laissant entendre que la vraie action purificatrice
consiste dans la pratique du yoga. Le probléme lancinant de I'Occident: comment
concilier ces deux nécessités contradictoires de la contemplation et de 'action dans le
monde, ce probléme n’est hélas pas abordé. Livre a lire et a mediter.

CARL-A. KELLER

GUNTER LaNczKOWSKI, FEinfiihrung in die Religionsphdnomenologie (Die
Theologie), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, 152 p.

Excellente bien que succincte introduction a la phénoménologie des religions, par
'un des grands maitres contemporains de la science des religions. Prenant son départ
dans I'observation et la comparaison spontanée, « naive», de phénomeénes religieux
(par des conquérants, des voyageurs, des historiens, etc.), la phénomeénologie devient
petit a petit comparaison rigoureuse et systématique, en vue d’'une meilleure saisie du
phénoméne religieux en tant que tel, dans son unité profonde, en dépit des diver-
gences au niveau des manifestations. La phénoménologie se présente ainsi comme
une discipline de la science des religions, a coté de I'histoire des religions, de la psy-
chologie religieuse, de la sociologie religieuse, et de la géographie religieuse. En tant
que telle, elle est évidemment basée sur les résultats des recherches historiques. Sa
tiche consiste a «établir des catégories abstraites, typiques et idéales; a déterminer
les processus récurrents; a formuler les lois de I'évolution» (p. 14). Sont traites
ensuite dans le détail les phénoménes du divin, du mythe, de I'ordre sacre, de I'auto-
rité sacrée, de la langue et du livre sacrés, du culte, de la conception religieuse de
I'histoire. Dans le dernier chapitre, I'auteur étudie le probléme épineux d’une typo-
logie des religions.

CARL-A. KELLER

Friso MELZER, Das Licht der Welt. Beitrdge zur Begegnung mit asiatischer
Hochreligion, Stuttgart, Evang. Missionsverlag, 1973, 196 p.

C’est un recueil d’études et de méditations d'un ancien missionnaire en Inde, qui,
grace a sa formation philologique de germaniste, posséde une sensibilité trés affinée
pour les mystéres du langage et de la voix humaine. En plus, il souhaite rencontrer,
en tant que chrétien, la pratique et I'expérience spirituelle des grandes religions asiati-
ques: il voit les dangers et les défauts de cette démarche, mais tente néanmoins
d’entrer en contact avec elles, et, surtout, de leur opposer les valeurs cachées ou
oubliées de la tradition chrétienne.

CARL-A. KELLER



180 BIBLIOGRAPHIE

J.-L. MENARD (éd.), Le symbole, Strasbourg, Faculté de théologie catholique,
1975, 161 p.

Ce livre contient les communications présentées lors d'un séminaire sur «le sym-
bole», organisé par les deux Facultés de théologie de I'Université de Strasbourg.
Introduites par R. Mehl (« Symbole et théologie»), les contributions émanent d’un
anthropologue (G. Durand), d’un historien des religions (M. Meslin), d'un spécialiste
du gnosticisme (J.-E. Ménard), d’'un professeur de littérature (M. Mansuy — «Sym-
bolisme et transcendance»), d’'un philosophe-psychanalyste lacanien (R. Sublon),
d’un exégéte de I'’Ancien (Th. Chary) et du Nouveau Testament (P. Prigent), d'un sys-
tématicien (J. Ladriére) et d’'un philosophe (P. Ricceur). Les «résumes» assez
étranges ajoutés en fin de volume ne dispensent nullement de la lecture des textes
eux-mémes. Une démonstration de la dynamique novatrice et créatrice du symbole,
heureux corollaire de sa polysémie parfois deconcertante.

CaRrL-A. KELLER

TARA MICHAEL, Le Yoga, préface de Jacques Masui (Collection « Clefs»),
Paris, Seghers, 1975, 237 p.

Voici sans aucun doute I'un des livres les plus valables et les plus accessibles aussi
sur les diverses formes du yoga. L’auteur avait d’ailleurs déja fait montre de ses com-
pétences par une traduction commentée du Hatha-Yoga-Pradipikd, texte fonda-
mental du yoga, dans ’excellente collection « Documents spirituels» (1974). Le pré-
sent ouvrage peut avantageusement remplacer la plupart des livres sur le yoga qu'on
trouve sur le marché...

CARL-A. KELLER

GEORG SIEGMUND, Buddhism and Christianity. A Preface to Dialogue. Ala-
bama, The University of Alabama Press, 1980, 197 p. Traduit de I'alle-
mand par S. M. Fr. Mac Carthy.

Ce livre, dont I'édition allemande a paru en 1968, est exactement fidéle aux pro-
messes du sous-titre: une « préface» a un dialogue fructueux entre le bouddhisme et
le catholicisme (la dimension cecuménique étant étrangement absente de ce livre).
Aprés avoir, dans un chapitre introductif, évoqué I'histoire et les conditions actuelles
de ce dialogue, I'auteur aborde successivement les grands thémes d'une rencontre
entre le bouddhisme et le christianisme: ’homme, 'ame, la nature et la suppression
de la souffrance, la recherche de I’Absolu, la ressemblance entre le Bouddha et le
Christ. Ce dernier chapitre est particuliérement instructif. L’auteur a connu le boud-
dhisme au Japon, mais il a également pratiqué les grands textes du Theravada. Il se
montre assez réservé quant aux possibilités d’'un dialogue soutenu, soulignant trés
judicieusement les différences qui séparent les deux religions. Un chapitre sur le
Shinto et sa confrontation avec I'Evangile et le monde moderne termine 'ouvrage.

CARL-A. KELLER



BIBLIOGRAPHIE 181

GERARD VALLEE, Mouvement cecuménique et religions non chrétiennes (Théo-
logie-Recherches 14), Paris/Tournai, Desclée, et Montréal, Bellarmin,
1975, 305 P

Au sein des Eglises protestantes, la controverse sur le statut théologique des reli-
gions non chrétiennes a éclaté en 1938, lors du « débat de Tambaram », la discussion
passionnée amorcée par Hendrick Kraemer et son livre « Le message chrétien dans
un monde non chrétien». Elle se poursuit dans le cadre du Conseil cecuménique des
Eglises grace a son projet de recherches sur la relation entre la Parole de Dieu et les
religions vivantes. Le présent ouvrage retrace avec compétence la préhistoire du
débat de Tambaram, le débat lui-méme et ses séquelles, jusqu’a I'assemblée générale
du Conseil cecuménique a Uppsal, en 1968. L'analyse historique débouche sur quel-
ques considérations théoriques d'une importance certaine. L’auteur esquisse en effet
les linéaments d’une «utopie» sur la rencontre interreligieuse, utopie qui supposerait
une theologie des religions «qui soit vraiment informée par I’étude des religions et
par leur réalité actuelle» (p. 260). Cette théologie consisterait en «une vaste entre-
prise de dés-absolutisation et de dé-réification» (p. 261). Cette nécessaire «conver-
sion» ou «révolution» de la pensée théologique n’est pas possible sans la reconnais-
sance et I'identification «de lactivité divine dans I'histoire et au sein des autres
traditions religieuses» (p. 234).

CARL-A. KELLER

JEAN DANIELOU, Les origines du christianisme latin, Paris, Le Cerf, 1978,
391 p.

Ce livre posthume est le troisieme et dernier volet de I Histoire des doctrines chré-
tiennes avant Nicée. A 'instar de Théologie du judéo-christianisme et de Mission évan-
gélique et culture hellénistique aux 11¢ et I11¢ siecles, il devrait connaitre un large et
legitime succes. Les études d’ensemble sur la littérature latine anténicéenne ne sont
pas légion. Pour cette seule raison, ce livre serait déja le bienvenu. Mais sa valeur est
encore rehaussée par la netteté des hypotheses défendues. Selon I'auteur, les pre-
miéres formes littéraires du christianisme latin seraient des traductions d’écrits judéo-
chrétiens composés en grec. Ces traductions prouveraient I'existence d’un important
courant judéo-chrétien a Rome aussi bien qu’a Carthage. Au sein de ce courant, des
ceuvres vont naitre qui ne seront plus des traductions, notamment la Passion de Per-
pétue et Félicité, V Esdras et divers textes faussement attribués a Cyprien. Leur data-
tion est incertaine, mais Daniélou croit, dans la plupart des cas, qu’ils sont antérieurs
ou contemporains de Tertullien. Celui-ci apparait comme le premier écrivain et théo-
logien latin d’envergure. S'il s’inspire de modéles grecs, il donne a son style et a sa
pensée une originalité remarquable. Il prend ses distances a I’égard d’un judéo-chris-
tianisme rugueux; en méme temps, il évite (a la différence d’'un Minucius Felix) de se
limiter a latiniser des modéles grecs. Son insistance sur la chair du Christ et son gott
pour I'expérience intérieure vont marquer la spiritualité occidentale. Ni Commodien,
ni Victorin de Pettau, ni Novatien, ni Cyprien ne sont négligés dans cette étude qui a
I'immense mérite d'établir un réseau de relations entre tous les textes latins des 1I¢ et
I11¢ siécles. Daniélou était un savant de synthese et d’intuition; son ultime livre est
I'un des plus nouveaux et des plus intéressants qu'il ait écrits.

EriC JunoD

Patristique



182 BIBLIOGRAPHIE

B. ALTANER et A. STUIBER, Patrologie (Leben, Schriften und Lehre der Kir-
chenvdter), Freiburg im Breisgau, Herder, 1978, 672 p.

La Patrologie d’Altaner n’est plus a présenter: ceux qui ont quelque intérét pour
la vie et I'ceuvre des Péres ont nécessairement cet ouvrage a portée de main dans leur
bibliothéque. Heureuse et triste nouvelle pour eux, ils vont vite devoir faire I'achat de
cette nouvelle édition. En effet, si ce volume reproduit I'édition de 1966, qui avait
déja été mise a jour par A. Stuiber, il contient de surcroit un supplément de 127 pages
exclusivement consacrées a des ajouts bibliographiques pour les textes, articles et
ouvrages parus entre 1965 et 1977. Ce supplément est aisé a consulter et fort complet.
Il n’existe a ce jour aucun instrument bibliographique qui puisse rivaliser avec ce
volume. Rappelons qu’Altaner, conformément a la tradition catholique, considérait
que I'epoque des Péres s’arrétait au VIII¢ siecle en Orient et au VI¢ en Occident. On
peut contester la pertinence de ces limitations chronologiques. En 'occurrence on
s’en felicite puisqu’elles permettent 4 des auteurs comme Jean Damascéne, Grégoire
le Grand ou Grégoire de Tours d’étre pris en compte dans cette indispensable Patro-
logie.

Eric JunoD

Les Martyrs de Lyon (177) (Colloques Internationaux du Centre National
de la Recherche Scientifique, 575), Paris, Centre National de la
Recherche Scientifique, 1978, 328 p.

Ce volume, de présentation luxueuse, réunit les Actes du Colloque sur les Martyrs
de Lyon (177) que le CNRS a organisé dans cette ville en 1977. Une synthese du Pére
Mondésert clot la série de vingt cing communications présentées par des savants
(archéologues, historiens, patrologues) de provenances tres diverses. Les contribu-
tions s’orientent dans deux principales directions: I'épisode de la passion des martyrs
(avec notamment les problémes posés par la célébre Letrre transmise par Eusebe de
Césarée) et les questions plus générales relatives a Lyon dans les premiers siécles de
I'ére chrétienne.

ERric JunNoD

SAINT PATRICK, Confession, Lettre a Coroticus. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Richard P. C. Hanson avec la collaboration de
Cécile Blanc (Sources Chrétiennes, 249), Paris, Le Cerf, 1978, 210 p.

Sans I'avoir voulu, le breton Patrick s’est trouvé élu évéque en Irlande au Ve
siecle. Sa description des mceurs religieuses, sociales et politiques en Bretagne et en
Irlande font I'intérét des deux ceuvres présentées dans ce volume. L’édition de R. P.
C. Hanson a le mérite de bien faire apparaitre les incorrections de la langue de
Patrick en n’hésitant pas a retenir les variantes qui s’éloignent des régles habituelles
du latin littéraire.

EriC JunoD



BIBLIOGRAPHIE 183

GREGOIRE LE GRAND, Dialogues, tomes I-111. Introduction, texte critique et
notes par Adalbert de Vogiie; traduction par Paul Antin (Sources Chré-
tiennes, 251, 260 et 265), Paris, Le Cerf, 1978-1980.

Ces Dialogues, qui datent de 593-594, ne sont certes pas une ceuvre théologique
majeure, mais ils sont de premier intérét pour I'histoire de la spiritualité et du mona-
chisme en Occident, au méme titre qu'une large part de I'ceuvre d’'un autre contem-
porain celebre, Grégoire de Tours. Sous la forme littéraire traditionnelle du dialogue,
Gregoire le Grand présente la vie et les miracles d’hommes saints (dont saint Benoit)
qui, pour leur majorité, ont vécu en Italie, son propos étant notamment de montrer
qu’il a bel et bien existé des thaumaturges italiens. Le premier volume contient une
introduction d’A. de Vogiie, le second donne les livres I-11 des Dialogues, le troisiéme
le livre I11 et de trés nombreux index. Grace a une plus large exploitation de 'abon-
dante tradition manuscrite et grace a une exploitation du texte grec de Zacharie,
I'édition présente un progrés par rapport a celle des Bénédictins de Saint-Maur et de
Moricca. Mais il ne s’agit pas d’'une editio maior, celle-ci devant paraitre dans le
Corpus Christianorum par les soins de J. Mallet.

EriCc JunoOD

MICHEL AUBINEAU, Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem (vol. I :
Les homeélies I-XV) (Subsidia hagiographica, 59) Bruxelles, Société des
Bollandistes (24 Bd Saint-Michel, B-1040 Bruxelles), 1978, 596 p.

Cette publication de quinze homélies festales d’Hésychius — neuf sont inédites,
dont deux qui sont reprises de Sources Chrétiennes 187 (voir RThPh 1978, p. 310), et
les autres recoivent une édition améliorée ou renouvelée — est un travail d'une rare
perfection. Toutes les étapes d’'une ample recherche y sont présentées avec pédagogie
et intelligence. C’est déja beaucoup de reperer, d’authentifier et d’éditer des homélies
dispersées dans 65 manuscrits. Pour M. Aubineau, ce long et minutieux travail n’est
jamais qu’une premiére partie. Il faudra ensuite traduire le texte et lui poser toutes les
questions imaginables pourvu qu’elles I'éclairent de quelque maniere: quelles sont
ces caractéristiques lexicographiques et stylistiques, comment traite-t-il le texte
biblique, que nous apprend-il sur telle tradition liturgique ou hagiographique, quel
est son enseignement théologique, quand et ou fut-il écrit, quelles informations
donne-t-il sur son auteur et son milieu? Chacune des homélies, I'une apres I'autre, est
ainsi fouillée dans ses moindres recoins. Et M. Aubineau nous promet encore un
index verborum complet des homélies festales. — Hesychius est un prétre et didascale
de I'église de Jérusalem qui a exercé son activité dans la premiére moitié du Ve siécle.
Sa prédication n’ignore pas la grande querelle christologique qui opposera les parti-
sans de Cyrille d"Alexandrie a ceux de Nestorius. Hesychius, tout comme le clerge de
Jérusalem, est résolument du coté de Cyrille; il s'en tient 4 une christologie unitaire
dérivant d'Athanase et il affirme que Marie est thetokos. Mais qu'on ne cherche pas
dans ses homélies des exposés de christologie! Les e¢léements doctrinaux, de fagon
générale, ne font I'objet que de bréves remarques ou allusions. La catéchése se veut
simple et elle préfére les images aux développements abstraits. — Ces homelies (sur
la Rencontre du Christ 4 Jérusalem, Paques, Marie, Andre, Antoine, Etienne, Jac-
ques et David, Lazare, Pierre et Paul, Procope de Césarée, le jeline) sont une mine
pour I'histoire de la liturgie et I'hagiographie. L'homélie V, par exemple, apporte des
indications de prix sur la signification originelle de la féte du IS5 aout: celle-ci ne
célebre pas la Dormitio de Marie, mais sa maternité divine (Thetokos). Aubineau



184 BIBLIOGRAPHIE

montre la fagon convaincante que cette prédication a di étre prononcee peu apres le
concile d’Ephése. Mais on n’en finirait pas d’énumeérer les précisions et suggestions
contenues dans ce volume!

Eric Junobp

HiLAIRE DE POITIERS, Sur Matthieu, tomes I-11. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Jean Doignon (Sources Chrétiennes, 254 et 258),
Paris, Le Cerf, 1978-1979, 303 et 297 p.

Ce Commentaire est antérieur a ’exil d'Hilaire (356); c’est donc une ceuvre typi-
quement latine, a la différence du Commentaire de Jérome qui est nourri d’Origene.
En régle générale, Hilaire suit et commente le texte évangélique de fagon continue en
soulignant son unité. Dans les faits ou paroles rapportés, il recherche une «raison
intérieure », c'est-a-dire des sortes de soubassements doctrinaux; les références au
paulinisme sont particuliérement fréquentes et remarquables. J. Doignon introduit,
edite et traduit ce commentaire avec une science sans défaut. Les problémes litté-
raires, historiques et théologiques y sont cernés avec un égal soin et une concision
bienvenue. Le texte, quant a lui, regoit une édition nouvelle fondée sur une étude de
toute la tradition manuscrite.

Eric JuNnoD

KURT RUDOLPH, Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer spdtantiken Reli-
gion, Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1977, 436 p.

Ce livre est la plus complete et la plus pédagogique des introductions a la gnose
parues aprés la découverte des textes de Nag Hammadi. Il se compose de trois par-
ties: les sources, I'essence et la structure de la gnose, I'histoire de la gnose. Elles sont
de taille inégale, la deuxiéme dominant nettement les autres. L'auteur, a juste titre
selon nous, renonce a la distinction artificielle et inopportune que certains savants
ont voulu établir entre gnose (toute connaissance salutaire des mystéres divins
réservée a une élite) et gnosticisme (gnose élaborée en systéme et apparaissant dans
des cercles chrétiens vers le I1¢ siécle). Il renonce également & proposer une définition
passe-partout de la gnose: celle-ci apparait comme trop diverse pour étre réduite
dans une formule. Ce qu’il cherche plutdt & décrire, ce sont les éléments fondamen-
taux de la pensée gnostique. Six éléments sont ainsi dégages et passés en revue: le
dualisme, la cosmogonie et la cosmologie, I'anthropologie, la soteriologie, I'eschato-
logie, et enfin la conception du culte, de la communauté et de I'éthique. L’'un des
grands mérites de I'auteur est de signaler et de respecter la diversité des systémes.
Quand il étudie, par exemple, la cosmologie et la cosmogonie, il commence par for-
muler des observations générales, puis il présente diverses conceptions, en |'occur-
rence celles de I’ Ecrit sans titre, de I’ Apocryphon de Jean, de la Bronté, de I' Evangile
de Philippe et de I’ Evangile de Vérité, de Poimandrés. Grace a ces présentations suc-
cessives, le lecteur peut comparer les systémes... et constater a quel point il est diffi-
cile de systématiser la gnose sans faire violence ou sans négliger des textes impor-
tants. Ce méme souci de ne pas faire croire a une unité factice apparait dans le
chapitre sur les origines de la gnose. L'auteur signale ses liens avec I'apocalyptique
juive, la tradition juive sapientiale, les religions iraniennes, le moyen platonisme,
I’hermeétisme, I'orphisme... Concu comme une introduction, le livre ne prétend pas
apporter de solutions originales, mais poser, dans toute leur étendue, les principaux



BIBLIOGRAPHIE 185

problemes soulevés par les textes et la pensée gnostiques. Il défend cependant des
hypothéses qui ne font pas toujours I'unanimité chez les spécialistes, mais qui ne
devraient pas tarder a s’imposer apres la publication et la traduction intégrales des
ecrits de Nag Hammadi. Parmi ces hypothéses, relevons I'origine non chrétienne de
la gnose, I'intégration par la gnose d'éléments empruntés au judaisme ainsi qu’a la
tradition philosophique grecque, I'existence dans la gnose de cercles qui se sont
voulus chrétiens et qui représentent véritablement des courants du christianisme pri-
mitif. — On ne refermera pas ce livre sans avoir loué la qualité tout a fait exception-
nelle de sa présentation. Une large marge contient a la fois des sous-titres et des ren-
Vvois aux textes commentés. Les pages sont aérées et imprimées avec art. La clarté de
I'exposé s’accomplit dans un travail typographique intelligent et esthétique. En outre,
I'iconographie est riche et luxueuse. Quel éditeur francais aura la bonne idée de faire
traduire ce livre et de le publier sous cette méme forme?

ERrIC JUNOD

ANTONIO ORBE, Cristologia gnostica. Introduccion a la soteriologia de los
siglos 11 y 111 (Biblioteca de Autores Cristianos, 384 et 385), t. I-II,
Madrid, Edica, 1976, 595 p. et 654 p.

C’est peu de dire que I'entreprise du Pére Orbe est originale; elle I'est tellement
qu’elle ne trouvera sans doute jamais d’imitateur. Elle vise, en effet, a rassembler tout
ce que les textes gnostiques disent au sujet du Christ; tout, méme les éléments les plus
minces et les plus énigmatiques. Ces ¢léments sont interprétés, mis en rapport avec
d’autres pour former finalement les pieces d’'une mosaique représentant le Christ
gnostique. Pour tenter pareille entreprise sans qu’elle soit vouée a I’échec ou au ridi-
cule, il faut posséder une connaissance exceptionnelle de la gnose. C’est précisément
le cas de l'auteur, sans doute I'un des meilleurs spécialistes de la littérature gnos-
tique... n’en déplaise a certains savants allemands qui ignorent superbement son
ceuvre. Cette «christologie» ou plutdt cette «somme» (car il n’y a guére moyen de
I'appeler autrement) adopte une structure tout a fait traditionnelle. Elle part du
Christ préexistant, passe en revue tous les faits de la venue et de la vie du Christ
(naissance, baptéme, tentation...) et aboutit a I'’Ascension et au Christ porte du ciel.
C’est véritablement tout I'itinéraire du salut qui est décrit dans ces deux volumes.
Pour le lecteur, chaque chapitre, chaque page, chaque note représentent une stupé-
fiante mine d’informations. Certes, on est parfois dérouté par les rapprochements
que propose Orbe et par certaines interprétations, mais jamais on ne regrette qu'il
nous ait obligé a aller voir tel texte ou telle monographie méme si on n’y trouve pas
(et peut-étre a tort) ce qu'il y a lu. C’est grace a des savants de cette envergure, doués
par ailleurs d’une trés grande intuition, que les études gnostiques se renouvellent en
élargissant considérablement le champ de leurs références.

Eric JunoD

ROBERT JoLy, Le dossier d’Ignace d'Antioche (Université libre de Bruxelles,
Faculté de Philosophie et Lettres, LXIX), Bruxelles Editions de I'Uni-
versité de Bruxelles, 1979, 141 p.

Les Lettres d’Ignace sont un faux smyrniote rédige entre 160 et 170! Cette affir-

mation n’est pas un canular, mais la conclusion proposée fermement par Joly dans
cette étude pleine d’intérét et d’observations pertinentes. Certes, tous les arguments



186 BIBLIOGRAPHIE

avanceés (philologiques, historiques, littéraires et théologiques) n’offrent pas le méme
degré de vraisemblance et de qualité scientifiques; I'argumentation e silentio tient par
exemple un réle trop important dans cette démonstration. 1l reste toutefois que I'axe
sur lequel elle s’appuie semble solide: le ch. X111 de la Lettre aux Philippiens de Poly-
carpe, chapitre qui annonce les Lettres d’Ignace, a tout I'air d'une interpolation.
Cette interpolation serait I'ceuvre du faussaire qui chercherait a lancer son texte en le
couvrant de 'autorité de Polycarpe. Sur ce point, nous sommes enclin a suivre Joly.
Mais sur la datation et la localisation de ce faux, son argumentation parait moins
consistante et hative.

Eric JuNnoOD

IRENEE DE LYON, Contre les hérésies, livre I. Tome I: introduction, notes jus-
tificatives, tables; tome II: édition critique et traduction par Adelin
Rousseau et Louis Doutreleau (Sources Chrétiennes, 263 et 264), Paris,
Le Cerf, 1979, 409 p. et 394 p.

On doit a cet adversaire de la gnose que fut Irénée des informations de premiére
valeur sur les mouvements et les doctrines qu'il combattait. L’essentiel de ces infor-
mations se trouve précisément dans le livre 1 de I’ Adversus haereses dont A. Rous-
seau et L. Doutreleau viennent de fournir une magistrale édition, accompagnée d'une
traduction francaise et d’une introduction (consacrée surtout aux problémes textuels).
Ces deux volumes, joints a ceux qui les ont précédeés pour les livres I1I, IV et V de
I’ Adversus haereses, comptent parmi les titres de gloire de la collection «Sources
Chrétiennes». Le lecteur non spécialiste peut difficilement s’imaginer la somme de
travail accomplie pour réaliser cette édition: établissement du texte latin, édition des
fragments grecs de provenances trés variées, révision et parfois édition des fragments
transmis dans des langues orientales... et enfin rétroversion grecque intégrale du texte
latin! Il se I'imagine d’autant moins que les éditeurs présentent leur travail avec une
totale modestie et une clarté sans défaut. — Dans son livre I, Irénée se donne pour
tache de présenter ces dangereux et perfides novateurs que sont les gnostiques. La
présentation, trés structurée, est évidemment assortie de remarques qui sont déja des
réfutations. Cependant elle laisse une trés grande place a I'exposé cohérent et detaillé
de plusieurs doctrines: le systéme de Ptolémeée, les divers enseignements valentiniens
et antérieurs au valentinisme (Marc le Mage, Simon, Ménandre, Saturnin, Basilide,
Carpocrate, Cérinthe, Ebionites, Nicolaites, Cerdon, Marcion, Barbéliotes, Ophites).
Nul texte ne fait mieux sentir que ce livre I de I’ Adversus haereses la vitalité, la diver-
sité et aussi I'intelligence des cercles gnostiques au sein du christianisme du II¢ siecle.
Est-ce un hasard si c’est en relevant le défi gnostique qu’lrénée donnera a I'Eglise
ancienne son premier traité théologique d’envergure?

Eric JunoD

PETER MEINHOLD, Studien zu Ignatius von Antiochen, Wiesbaden, Franz
Steiner Verlag, 1979, 86 p.

Réunion de six études en langue allemande, parues entre 1957 et 1971 et toutes
consacrees aux Leftres d’Ignace: Episcope, pneumatique, martyr, sur la signification
des autodésignations d’Ignace; évéques silencieux, les oppositions dans les commu-
nautés d'Asie Mineure d’apres les Lettres d’Ignace; les conceptions d’Ignace sur la
théologie de I'histoire; christologie et virginité chez Ignace; la conception ignatienne
de I'Eglise; I'éthique d’Ignace.

ERrIC JUNOD



BIBLIOGRAPHIE 187

GIorGI0 OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino (Dial. 63-84) (Qua-
derni di « Vetera Christianorum », 14), Bari, Istituto di Letteratura Cris-
tiana Antica, 1979, 281 p.

Solide étude sur les ch. 63-84 du Dialogue avec Tryphon de Justin. L’auteur
s'attache surtout a faire apparaitre la méthode exégétique de Justin dans sa lecture et
dans ses citations de I'"Ancien Testament. Il reléve a plusieurs reprises des affinités
entre cette exegese et celles d’'Irénée, de Méliton, de I' Homélie pascale du Ps-Hippo-
lyte, de Tertullien et de Marcel d’Ancyre, ce qui I'améne a se demander si Justin n’a
pas eté profondément influencé par la théologie asiate.

Eric JunoD

HENRI-CHARLES PUECH, En quéte de la Gnose. Tome 1: La Gnose et le temps;
tome II: Sur ['Evangile selon Thomas (Bibliothéque des Sciences
Humaines), Paris, Gallimard, 1978, 301 et 319 p.

Le nom de H.-Ch. Puech est indissolublement attaché aux études sur la gnose et
sur le manichéisme. Les textes de ce savant sont a la fois si rares et si éclairants qu’ils
représentent une sorte d’événement. On devine donc la valeur de ces deux volumes
qui rassemblent des études parues entre 1934 et 1972, précédées d’une étude com-
posée tout expres. Le deuxiéme volume est exclusivement consacré a I'Evangile de
Thomas (traduction et étude des logia). Le premier contient les études suivantes:
Temps, histoire et mythe dans le christianisme des premiers siécles; Numeénius
d’Apamée et les théologies orientales au second siécle; Position spirituelle et signifi-
cation de Plotin; Plotin et les gnostiques; Hermes trois fois incarné; La Ténebre mys-
tique chez le Pseudo-Denys I'Aréopagite; Ou en est le probléme du gnosticisme; Phé-
nomeénologie de la Gnose; La Gnose et le temps; Fragments retrouvés de I’ Apoca-
lypse d’Allogéne. — 11 y a quelque chose de fascinant dans les textes de Puech: la
maitrise de I'érudition, liée a la densité de I'écriture. Les mots comme les références
sont triés, sélectionnés avec une impitoyable rigueur; seul I'essentiel subsiste, exprimé
dans un style tendu et limpide. Entre autres exemples, la description qu’il donne de
I'expérience gnostique aux pages XIV-XV du tome I est un morceau d’anthologie. —
C’est en effet d’abord I'expérience gnostique que Puech cherche a deécouvrir et a
retracer. Les textes gnostiques présentent le plus souvent des systémes compliqués,
variés, véhiculant des mythes et des motifs d’origines diverses. Est-il possible, derriere
des manifestations multiples, de retrouver les éléments cohérents d'un itinéraire spiri-
tuel et intellectuel permettant a I'nomme de connaitre et de rejoindre son étre véri-
table?

ERrRIC JUNOD

WOLFHART PANNENBERG, Ethik und Ekklesiologie. Gesammelte Aufsitze,
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1977, 334 p.

Ce recueil d’articles du théologien de Munich comprend 19 textes parus de 1962
a 1977, et dont trois sont inédits. L'ouvrage est divisé en deux parties, comme
I'indique son titre. Parmi les neuf articles consacrés a I'éthique, mentionnons en par-
ticulier: une contribution déja ancienne a la «théologie du droit»; le dossier d'un
dialogue avec G. Ebeling; un texte inédit et de grand intérét sur «le fondement de
I'éthique chez E. Troeltsch», ou Pannenberg confirme son admiration pour

Théologie
contemporaine



188 BIBLIOGRAPHIE

Troeltsch, qui a su selon lui conjoindre avec brio I’'éthique et I'eschatologie; un point
de vue sur la doctrine des deux regnes chez Luther (Pannenberg est d’avis que Luther
n'a pas su faire place a la force déja présente du Regne eschatologique de Dieu et
qu'il n'a dés lors pas fait droit au changement des rapports politiques existants);
d’autres contributions, enfin, qui éclairent sous divers angles I'impact social et poli-
tique de la foi chrétienne (le probléeme du nationalisme et de I'unité du genre humain,
la relation entre la paix de Dieu et la paix mondiale). On retrouve ici les idées fonda-
mentales de I'auteur: pensée eschatologique, universalisme, statut décisif reconnu a
I'histoire, volonté de médiation rationnelle (avec le recours aux concepts de «reli-
gion» et de «sens»). L'éthique découle pour lui, fondamentalement, de I'eschato-
logie. — La deuxiéme partie du livre est consacrée a ['ecclésiologie, avec un accent
cecumeénique tout a fait remarquable, mais qui n’a rien d’étonnant lorsque I'on
connait 'activité déterminante de Pannenberg a la téte de I'Institut cecumeénique de la
Faculté protestante de Munich. L’auteur montre ici encore I'importance de I'histoire
et de I'eschatologie pour la compréhension de I'Eglise; il réfléchit sur le rapport entre
la Réforme, I'instauration des confessions et I'unité de I'Eglise; il dialogue avec une
rigueur constante avec le catholicisme allemand sur des questions-clées comme le
ministere et I'eucharistie. Les spécialistes de I'cecuménisme auront intérét a lire les
pages précises de Pannenberg sur ces questions. Dans le contexte des discussions du
COE, Pannenberg s'interroge pour terminer sur le rapport entre I'unité de I'Eglise et
'unité de I'humanité. L’ecclésiologie, comme I'éthique, semble s’ordonner a la
conception résolument eschatologique de la foi chrétienne qui est sans doute le trait
le plus typique de la théologie pannenbergienne. — Livre actuel et concret, donc, qui
ne manquera pas de susciter plusieurs débats, étant donné la personnalité théolo-
gique de 'auteur. A le comparer avec le trés solide recueil d’articles que Pannenberg
avait d’abord publié en 1967 (Grundfragen systematischer Theologie), le déplacement
des problématiques parait fort suggestif: la théologie fondamentale et la doctrine de
Dieu ont fait place ici a I'éthique et a I'ecclésiologie. Preuve de la polyvalence et de
['équilibre d’un théologien dont les grandes options, par ailleurs souvent discutables,
demeurent remarquablement homogeénes et cohérentes. A quand la synthése dogma-
tique?

DEeNis MULLER

HERBERT NEIE, The Doctrine of the Atonement in the Theology of Wolfhart
Pannenberg (Theologische Bibliothek Topelmann, 36), Berlin - New
York, Walter de Gruyter, 1978, ix + 237 p.

Cette belle étude est la premiére consacrée de maniére précise et détaillée a la
conception de la croix et de la mort de Jésus dans la Christologie de W. Pannenberg.
Elle éclaire avec a propos I'intention fondamentale de Pannenberg et peut servir de
guide a une meilleure compréhension des réflexions menées actuellement en Alle-
magne par Pannenberg et Moltmann. Pour I'essentiel, Neie adhére a la méthodologie
historique et rationnelle de Pannenberg, en s’appuyant lui aussi sur le postulat d’un
sens immanent a [’histoire de Jésus et ratifié par la Résurrection de Jésus. Aprés avoir
situé trés clairement les critéres historiques et herméneutiques de Pannenberg et
exposé les grands principes de sa Christologie (établissement de la divinité de Jésus
par la Résurrection, comprise comme ratification des anticipations contenues dans
I"histoire de Jésus; étude du concept de révélation, lié a I'idée centrale de force rétro-
active de la Résurrection; identité indirecte de Jésus avec le Fils de Dieu), Neie ana-
lyse encore les concepts déterminants de la théologie de Pannenberg (fondement



BIBLIOGRAPHIE 189

biblique de I'ontologie, vérification par I'anthropologie, conception de Dieu). Ces
etudes préliminaires menées, il peut traiter son théme fondamental: la staurologie,
c'est-a-dire I'interprétation du sens de la mort de Jésus. Neie montre que la theorie
moderne de Pannenberg tourne ici autour de la relation de Jésus a la Loi et du carac-
tere substitutif de sa mort représentative. La critique de Neie 4 Pannenberg est inté-
ressante: en comprenant la mort de Jésus en fonction de la Loi, abolie par la Résur-
rection, Pannenberg aurait di renoncer a I'idée d'un Dieu législateur et donc a
I'interprétation de la mort comme punition. Or Pannenberg, non content de main-
tenir ces idées, leur donne un appui universel dans I'anthropologie: 1) le caractére
penal de la mort est posé comme une vérité anthropologique générale; 2) la substitu-
tion regoit une signification universelle, tant dans le domaine personnel que dans le
domaine social. Neie est d’avis qu'il faut réellement comprendre la mort de Jésus en
fonction de I'histoire de Jésus et de la Résurrection, et donc en fonction de I'image de
Dieu qui leur est attachée. La croix est «un mystére de grace miraculeuse», non,
comme le voudrait Pannenberg, I'exemple d'un phénomene universel (p. 206). Selon
Neie (qui semble renouer ici avec I'objection des Sociniens et qui s’é¢loigne en tout
cas de toute conception luthérienne), la mort de Jésus doit étre interprétée théologi-
quement comme expression de I'amour infini de Dieu, et non comme conséquence
de la Loi. — La difficulté de I'étude de Neie vient de ce que Pannenberg lui-méme a
reconnu les limites de son interprétation de la Loi et s’est proposé de comprendre a
l'avenir la mort de Jésus comme action de Dieu, sans que I'on voie comment il
pourra unir les deux théories. 11 me parait que Neie, en voulant rester conséquent
avec les principes méthodologiques de Pannenberg, a réussi, peut-étre malgré lui, a
mettre en évidence I'a priori discutable qui domine la théologie de Pannenberg: pour
eétre vrai, un énoncé théologique — la staurologie n'y échappe pas — doit étre «cor-
roboré» par I'anthropologie; la mort de Jésus n'a de sens rationnel et conforme a
['histoire qu’a la condition d’avoir des appuis dans la conception générale de
'lhomme et du monde.
Dents MULLER

WOLFHART PANNENBERG, Grundfragen systematischer Theologie, Gesam-
melte Aufsitze, Band II, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1980,

265 p.

Ce nouvel ouvrage de Pannenberg fait suite au premier volume des Grundfragen,
paru en 1967, et constitue avec un autre recueil récent ( Ethik und Ekklesiologie, 1977)
un ensemble impressionnant. On trouve en effet dans le tome 2 des Grundfragen
12 articles parus ou congcus entre 1968 et 1978. Une importante préface (p. 7-12) nous
signale les enjeux et la structure du volume, ainsi que I'évolution toujours trés nuancee
de l'auteur. Concernant I’évolution, Pannenberg a renonceé a reprendre un article im-
portant de 1973 (« Le fondement christologique de I'anthropologie », Concilium 1973),
parce qu'il a découvert entre temps, nous dit-il, la réciprocité de fondement de la chris-
tologie et de I'anthropologie. Autrement dit: il ne suffit pas de dire que la christologie
est le fondement de I'anthropologie, il faut encore montrer en quel sens I'anthropo-
logie est, a son tour, le fondement de la christologie (entre parenthéses nous voyons
sur ce point un aveu capital de I'auteur, aveu qui corrobore la critique que nous lui
adresserions: I'anthropologie devient fondement de la christologie, la théologie de la
révélation devient anthropologie générale). Concernant la structure du volume, les
indications de Pannenberg sont claires: les deux premiers textes (« christianisme et
mythe », « eschatologie et expérience du sens») traitent de la problematique de la reli-
gion ; Pannenberg s’y montre un critique vigilant de Bultmann (qui a pass¢ a coté de



190 BIBLIOGRAPHIE

['essence religieuse du langage mythologique) et un apologéte puissant (la religion est
le ceeur de 'anthropologie); trois textes bien connus développent ensuite la question
trinitaire : clarification du langage théologique (« personne et sujet»), critique post-
hégélienne de la théologie trinitaire de Barth («la subjectivité de Dieu et la doctrine
trinitaire »), articulation de la doctrine trinitaire et de la conception historique de
Dieu («le Dieu de I'histoire»); suivent quatre contributions christologiques, les trois
derniéres centrées sur la conception de la résurrection, la premiéere, de loin la plus
importante, consacrée a une reprise critique des rapports entre « christologie et théo-
logie »; trois articles, enfin, examinent certains domaines de I'anthropologie (temps et
éternité, image de Dieu et formation de 'homme, vérité, certitude et foi). Seuls deux
articles de I'ouvrage (« Zeit und Ewigkeit in der religidsen Erfahrung Israels und des
Christentums » et « Wahrheit, Gewissheit und Glaube ») étaient jusqu’ici non publiés.
— De nombreux points mériteraient d'étre traités dans une appréciation critique du
projet pannenbergien. Nous en noterons trois: 1) il serait intéressant de comparer
I'approche du mythe développée ici (p. 13-65) avec celle de Bultmann; on verrait que
la définition du mythe donnée par Pannenberg est plus large et plus en rapport avec
celle des historiens actuels de la religion que celle, plus ancienne il est vrai, de Bult-
mann; mais il faut voir aussi que la divergence fondamentale entre les deux auteurs
provient d'une conception differente de I’ histoire; 2) dans sa théologie trinitaire, Pan-
nenberg est trés proche d’un J. Moltmann (cf. « Le Dieu crucifié »), en ce sens qu'il
developpe lui aussi, implicitement en tout cas, une «théologie de I'histoire trinitaire
de Dieu»; par contre, les considérations christologiques de Pannenberg démontrent
un fossé par rapport a8 Moltmann et a une certaine tradition post-barthienne: la chris-
tologie, comme le disait Barth dans sa lettre a Pannenberg en 1965, ne devient-elle
pas un exemple général et une fonction de I'anthropologie, de I'ontologie et de la
conception spéculative de I'histoire? 3) dans I’article original sur la vérité, la certitude
et la foi, Pannenberg se démarque surtout de la théologie de la foi de G. Ebeling. Il
précise sa conception antérieure des rapports entre foi et intelligence (cf. Grundfragen
I, p. 223ss. et 237ss.): la scission entre foi et raison est refusée, au profit d’une articu-
lation basée sur I'idée d'anticipation (prolepse); la certitude est comprise comme une
anticipation hypothétique d’une vérité qui s’atteste objectivement, dans sa présence
méme, et non en fonction d’'une quelconque «décision subjective» (p. 251). L'effort
de Pannenberg est louable, mais on continue a se demander s’il rend justice a la
structure gratuite et inconditionnelle de la foi.

DENIS MULLER

JoHANN BAPTIST METZ, La foi dans l'histoire et dans la société. Essai de théo-
logie fondamentale pratique (Cogitatio Fidei 99), Paris, Le Cerf, 1979,
269 p.

Il convient de saluer tout d’abord la rapide traduction de cet important ouvrage,
dont la version originale connait un retentissement considérable. L'auteur — profes-
seur a Miinster (RFA), éléve de K. Rahner et principal tenant, au sein du catholi-
cisme, d’une théologie politique — s’était fait connaitre, il y a de cela une dizaine
d’années, par son remarquable « Pour une théologie du monde» (cf. ma recension
dans RTP 1973, p. 345). Il nous présente aujourd’hui les travaux par lesquels sa
pensée et son concept de théologie politique se sont développés et approfondis en
une théologie fondamentale pratique. Mais qu’entend-il exactement par la?

Dans une premiére partie (Concepts), Metz renoue avec la tradition apologéetique
catholique, en confrontant I’apologie chrétienne de I'espérance aux tentatives de la
modernité visant & construire la religion sur le terrain de la Weltanschauung bour-



BIBLIOGRAPHIE 191

geoise et évolutionniste. Cette apologie joue contre I'Aufklirung, identifiée comme la
responsable de la privatisation et de I'embourgeoisement de la religion. Ce n’est
pourtant pas le principe bourgeois d’individuation en tant que tel qui est remis en
cause, mais bien le fait qu’il soit considéré comme le seul valable, le seul efficace
pour accomplir ce dont la religion est porteuse: intervenir pour I'étre-sujet solidaire
de tous contre I'oppression violente et la haine institutionnalisées dans une histoire
qui est celle des vainqueurs. Théologie fondamentale pratique veut alors dire: praxis
morale et praxis sociale, herméneutique pratique du christianisme, ainsi que théo-
logie du sujet, ceci pour éviter I'élimination de ce méme sujet au profit d’'un quel-
conque collectif, d'une force anonyme. Pour Metz, c’est bien I'idée de Dieu qui
constitue le sujet et construit son identité, mais comme étre-sujet de tous — ce qui le
fait réagir contre les théologies du sujet sans sujet. La praxis de la foi, ayant le primat
dans I'histoire et la société, se sait espérance, solidaire du Dieu des vivants er des
morts. En ce sens, la théologie doit étre politique, donc pratique, apologétique, fon-
damentale.

Une deuxieme partie (Thémes) aborde la présence de I'Eglise dans la société
comme instance qui transmet publiquement un souvenir dangereux de liberté dans
les systémes de notre société émancipatrice. Ce souvenir est celui de la liberté de
Jésus-Christ, attesté par la foi qui fait mémoire de sa mort et de sa résurrection (109).

_La foi chrétienne est donc mémoire subversive parce que libérante, a qui I'Eglise
donne son caractére public. Cect implique pour la théologie la prise en compte des
questions issues du theme de I'émancipation, et pour la théologie politique I'interdic-
tion de se dérober a la discussion sur la substance de la rédemption chrétienne.
L’émancipation, au lieu d’étre une concession, devient catégorie fondamentale de la
philosophie de I'histoire pour désigner I'histoire contemporaine de la liberté. Ce qu'’il
faut expliciter dans une théologie du salut, donnée dans le récit et le souvenir de la
souffrance passée. D'ou le plaidoyer de I'auteur pour un christianisme narratif: le
souvenir médiatise I'eschatologie (le devenir sujet des morts) et I'histoire dans une
espérance. Dans cette perspective, I'Eglise se rapprochera du peuple oublié, ce dont
elle a grand besoin. Elle veut en effet étre pour le peuple, mais elle est trop peu du
peuple, si bien qu’il existe un véritable schisme entre I'Eglise officielle et ce méme
peuple. Metz insiste sur la souffrance structurelle qui ne permet pas au peuple de
devenir peuple nouveau, et sur le fait que la théologie est peut-étre la moins capable
de partager la souffrance que les victimes de la société en place subissent. L’histoire
en tant qu’histoire de la souffrance — savoir rappelé et transmis contre les domina-
teurs — trouve son expression la plus aigué dans I'apocalyptique, plus ou moins
repoussée a I'époque moderne par une eschatologie évolutive. Cette derniére a en
effet perdu la dimension globale de I'apocalyptique, que Metz actualise sous forme
de conscience d'une rupture dans le temps, d’une temporalisation radicale du monde.
«Elle introduit la pression du temps et de I'action dans la vie chrétienne... La
conscience apocalyptique ne vit pas d'abord sous la menace et la peur paralysante,
mais sous I'exigence d’une solidarité pratique avec les plus petits parmi les fréres...
Combien de temps il nous reste: voila /a question eschatologique du temps, qui cor-
respond a l'essence non évolutionniste du temps» (202 s.).

Dans une troisiéme partie (Catégories), I'auteur reprend les concepts de souvenir,
de récit et de solidarité, pour les approfondir et les développer de fagon épistémolo-
gique.

Le lecteur trouvera dans cet ouvrage nombre de pages passionnantes; les ques-
tions n’en seront pas absentes non plus. Elles se situent, pour moi, plus au niveau de
la méthode suivie par Metz qu’a celui de son optique générale. Quelques exemples:
Peut-on vraiment analyser le phénoméne de la religion bourgeoise sans examiner
aussi la situation politico-économique qui I'a produite? Le concept de praxis n’est-il



192 BIBLIOGRAPHIE

pas relativement théorique? Comment faire valoir la pression apocalyptique dans un
contexte de mentalité évolutionniste en vue de transformer les rapports théorie-pra-
tique? Enfin, la sotériologie suffit-elle comme critére de la théologie politique, ou ne
faut-il pas construire cette derniére plutdt sur la christologie? A voir — apres avoir lu!

KLAUSPETER BLASER

Jost MaRriA MARDONES, Teologia e Ideologia. Confrontacion de la Teologia
Politica de la Esperanza de J. Moltmann con la Teoria Critica de la
Escuela de Frankfurt (Coleccion « Teologia Deusto» 14), Bilbao, Mensa-
jero, 1979, 272 p.

Cette dissertation est a la recherche d’une théorie théologique non idéologisée qui
soit en debat avec les traditions chrétiennes d’une part et les traditions de I'Aufklé-
rung d’autre part. Le discours qui en résulte doit s’articuler en conscience de ses
implications pratiques et politiques. Ce but commande I'organisation du travail de
Mardones qui choisit la théorie critique de I'Ecole de Francfort, exemplaire de la ten-
dance émancipatrice moderne. Horkheimer, Adorno et Habermas professent un
homme et une société véritablement rationnels, libres et humains, ce qui entraine la
critique idéologique des conditions présentes dont I'irrationalité est camouflée ou
legitimée précisément sous forme idéologique. La tradition chrétienne, elle, est repré-
senteée dans la théologie politique de J. Moltmann (Théologie de I'Espérance et de la
Croix): par sa concentration christologique, celle-ci favorise la libération et la cri-
tique de I'ordre etabli. L'auteur va ensuite confronter ces deux approches et réussit a
montrer combien la théologie contemporaine, animée par le désir de contribuer 4 la
libération de 'homme, peut et doit apprendre de I'Ecole critique sans pour autant
renoncer a sa propre parole. La confrontation — principal mérite de cette thése —
est en effet possible a partir d'un horizon commun, celui de la solidarité dans la souf-
france provoquée par la misere humaine. Malgré le caractere iconoclaste des deux
approches d’'une utopie tendant vers une société emancipée, Mardones souligne la
différence entre la positivite de I'espérance eschatologique, fondée en la promesse de
Dieu, et la négativité radicale de la théorie critique. Enfin, une série de conclusions
insiste sur le fait qu'une théologie non idéologisée doit veérifier inlassablement son
discours par la praxis (vérification qui manquerait chez Moltmann). Le soupgon
idéologique ne sera éliminé que lorsque le discours théologique deviendra conscience
critique d'une Eglise engagée activement dans le processus de libération humaine.

KLAUSPETER BLASER

GASTON FESSARD, Chrétiens marxistes et theologie de la libération, itinéraire
du Pere J. Girardi, Paris, Lethielleux, 1978, 424 p.

Des themes comme celui qui est abordé dans ce livre passionnent aujourd’hui
moins de personnes qu'il y a quelques années, mais I'objet reste malgré tout a I'ordre
du jour. On se réjouit dés lors de la parution d'un ouvrage traitant d’une des figures
marquantes dans les tentatives d’allier I'analyse marxiste et la foi chrétienne. On se
souvient des livres du Pére Girardi, p. ex. Amour chrétien et violence révolutionnaire
(1970), Christianisme, Libération humaine, Lutte des classes (1972), Chrétiens pour le
Socialisme (1976). On en parle peu maintenant... — Le Pére Fessard en donne une



BIBLIOGRAPHIE 193

analyse exhaustive, mais malheureusement biaisée. Quoiqu'il s’en défende, il donne
I'impression d’étre anticommuniste, anticommunisme qui se cache derriére des argu-
ments philosophiques et théologiques par lesquels 'auteur démontre I'exclusion
mutuelle du marxisme et de la foi chrétienne. 1l diagnostique chez Girardi un chemi-
nement conduisant celui-ci du dialogue a la perversion de la foi. Je ne nie pas que
Girardi pose le probléme de I'idéologisation de la foi de facon particuliérement
aigué, mais je trouve dommage que le Pere Fessard (décédé peu apres I'écriture de
son ouvrage) soit si peu sensible au bien-fondé des arguments de Girardi et qu’il ait
besoin de tant de pages pour convaincre le lecteur de I'hérésie de son interlocuteur.

KLAUSPETER BLASER

ADAM MICHNIK, L'Eglise et la gauche, le dialogue polonais, Paris, Seuil, 1979,
210 p.

Appartenant a la gauche laique polonaise, I'auteur confesse le préjugé qui 'avait
fait confondre christianisme et attitude réactionnaire. Il a appris, & travers la résis-
tance de I'épiscopat de son pays notamment, que I'Eglise pouvait étre support de
liberté. Pour que le dialogue soit franc cependant, il ne cache pas les réserves que
perpétuent en lui certaines déclarations catholiques ou il n’est pas encore clair si
I'enjeu est la défense de I'Eglise seulement ou celle de I'homme, ou la liberté
d’expression semble se fonder davantage sur le nombre des fidéles que sur le respect
d’un droit reconnu a chacun, ot on continue 4 mépriser les idées libérales comme
«importées» de France, ou on glorifie le passé polonais comme s’il était sans ombre
et sans complexité, et comme si l'institution ecclésiastique ne souffrait pas, elle-
méme, aussi bien que le Parti, d’'un étouffement des libertes. Cela dit, Michnik
dénonce les fausses conceptions du dialogue, qui visent notamment a établir une col-
laboration entre deux pouvoirs, le communiste et I'ecclésiastique, dans une sorte de
maurrasisme de gauche; le dialogue comporte «une faculté de reconnaitre comme
réelle une certaine sphére de sentiments et de motivations, incompréhensibles pour
moi, mais créatrice de valeurs et enrichissante pour la vie des autres». Pas besoin de
souligner I'actualité de cet ouvrage: riche de citations, heureusement accompagnées
de notes bio- et bibliographiques, il guide avec loyauté et finesse a travers des débats
d’une extréme gravité.

Louis RuMPF

STANLEY HAUERWAS, Truthfulness and Tragedy. Further Investigations Into
Christian Ethics, Notre-Dame and London, University of Notre-Dame

Press, 1977, 251 pp.

Le professeur Hauerwas, dont le nom s'impose parmi les éthiciens ameéricains,
nous propose ici un excellent ouvrage d’éthique. Dans cette collection d’articles (dont
deux ou trois ont été rédigés avec Richard Bondi et David Burrell), il reprend une
réflexion fondamentale, entamée notamment en 1975 dans Character and the Chris-
tian Life, et illustre son projet en traitant de I’éthique médicale (enfants retardés), du
suicide, de I'éthique politique. Hauerwas voit dans I'éthique une enquéte sur les rai-



194 BIBLIOGRAPHIE

sons et les moyens d’agir. Ce qui marque ’action morale, ce n’est pas premiérement
['obligation (voir la réfutation de cette perspective, qu’illustre W. Frankena, p. 40-56),
mais I'intégrité, la fidélité, la confiance. Tant au niveau social qu'individuel (jamais
coupé de la communauté!), on ne peut pas séparer |'étre (esse) et action (agere) de
I'agent. Une éthique «naturelle» (voir I'essai consacré au droit naturel, p. 57-70)
assume trop rapidement que la raison est la plus haute qualité de I'homme et en fait
une norme déterminante, comme si la raison ne faisait qu’appréhender passivement
la réalité. Non! la vérité morale n’est pas dictée par la «nature» mais est donnée
dans I'interprétation de I'histoire et de la conscience réflexive d’un groupe quant a sa
situation et a son projet dans cette histoire. Le mode de I'« histoire » (sfory) permet de
comprendre la transformation du monde comme une transformation du soi dans sa
relation au monde. L’éthique touche ici a 'ontologie. La grace touche I'étre et le
dirige vers de nouveaux choix. La tache éthique est humble: elle reconnait la vie
comme don, comme un temps qui nous est accordé pour aimer (p. 107). Il faut alors
accepter d'étre parfois «inefficace», car Christ n’est pas venu enseigner la perfor-
mance ou le succes a tout prix, mais le service dans le refus de la puissance. Ici se
révele aussi le tragique (la Croix!) de I'action qui reconnait dans I'’humilité que "hon-
néteté et la fidelite ne conduisent pas toujours au succes! (p. 70). Tant dans ses
réflexions sur I'éthique politique (p. 132-143) que sur les tdches meédicales (troisieme
partie), Hauerwas insiste sur le caractere de I’éthique comme histoire (p. 104). Il envi-
sage toujours ensemble I'existence et I'action: étre, c’est agir. Les actions sociales —
et leur justification (le discours éthique) — révelent les valeurs et priorités reconnues
et, finalement, I'«essence » de telle sociéte. Ainsi, I’Eglise chrétienne recoit (don!) la
tache d’incarner I'amour qui la fonde comme communauté fidele véritable. A pro-
prement parler, déclare finalement Hauerwas, I'Eglise n’a pas une éthique sociale,
mais elle est éthique sociale (p. 143).

JEan-Luc BLONDEL

CHRISTOPH ~ STUCKELBERGER,  Aufbruch zu einem menschengerechten
Wachstum. Sozialethische Ansdtze fiir einen neuen Lebenstil (Veroffentli-
chungen aus dem Institut fiir Sozialethik der Universitdt Ziirich, Bd. 6),
Ziirich, Theologischer Verlag, 1979, 130 p.

Quelles sont les origines de notre société de consommation? Que changer? Que
rechercher? C. Stiickelberger, théologien, analyse tout d’abord les différentes explica-
tions (prises isolément, elles ne peuvent satisfaire) qu'on a données du développe-
ment industriel moderne. Qui en est responsable? Le capitalisme (H. Gollwitzer)?
L'éthique protestante (Max Weber)? L'esprit scientifique moderne (A. M. K.
Miiller)? La doctrine judéo-chrétienne de la création (C. Améry)? Ces explications ne
doivent pas étre un prétexte pour fuir nos responsabilités. Notre mission est de toute
maniére d’assumer une responsabilité solidaire face aux victimes et opprimes (dont
notamment la nature!) de notre type de développement industriel. Il faut discerner
clairement les tiches, initier les transformations nécessaires. — Nous devons passer
par une conversion, nous ouvrir a de nouvelles possibilités. Cette conversion (com-
munautaire!) est ouverture a 'avenir, offre, liberté, liberté qu’il s’agit de comprendre
comme collaboration, partage de la souffrance et de la joie, jeu, solidarité. Cette soli-
darité n’est pas la sécurité pour un groupe restreint dans un monde de menaces, mais
action avec, et surtout pour, les pauvres (dans un sens large, économique et écolo-
gique) que les Béatitudes déclarent heureux. L'A. voit justement dans les Béatitudes
I’esquisse de ce que peut étre une vie basée sur la douceur: non-violence, paix, par-



BIBLIOGRAPHIE 195

tage, sentiment du beau, empathie, disponibilité, vue globale des problémes actuels et
de leurs interactions. — La deuxiéme partie de I'ouvrage se veut plus pratique, pro-
pose des pistes utiles pour fonder et motiver I'action. La conscientisation qui en
appelle a la peur, a I'esprit de concurrence, au besoin de sécurité, méne a des
impasses. Fondamentalement (et théologiquement!) il s’agit de comprendre la vie
comme don. Cette attitude, profondément reconnaissante et ouverte, méne a une
stratégie particuliére: solidarité avec I'humanité souffrante et la nature, vision paral-
lele de la responsabilité écologique et de la quéte de justice dans notre politique de
développement, réduction de la course a la consommation (qu'il faut « démytholo-
giser»!), information, redistribution du pouvoir, actions législatives, interaction entre
la vie privée et le domaine public, partage des taches difficiles. Au vu de ces critéres,
I'A. évalue quelques récentes actions entreprises en Suisse: «Jute: solidarité-éco-
logie » de la Déclaration de Berne, le manifeste de la Ligue Suisse pour la Protection
de la Nature en faveur d'une réduction du gaspillage énergétique, le Concile des
Jeunes de Taize, etc. Les critiques formulées peuvent aider ces différents mouvements
a réorienter leur action en vue d’une «autre croissance ». — L'ouvrage se termine par
une précieuse bibliographie; livre clair et bien construit, il peut rendre d'utiles ser-
vices pour des travaux en groupe (paroisses, etc.).

JEaN-Luc BLONDEL

CENTRE D’ETUDES (ECUMENIQUES DE STRASBOURG, Au-deld des confessions?
Les mouvements transconfessionnels, Paris, Les Editions du Cerf, 1979,
191 p.

Le but de cet ouvrage est d’'aider au dialogue au sein et entre les Eglises et les
«mouvements transconfessionnels». Par ce terme, il faut entendre ce phénoméne,
nouveau par son ampleur, des groupes et mouvements dont I'existence transcende les
frontiéres confessionnelles ainsi que les limites géographiques. La plus grande partie
de ce livre consiste en un dossier ou I'on a rassemblé des déclarations de trois grands
mouvements actuels: le mouvement «évangélique» (Déclaration de Francfort sur la
crise fondamentale de la Mission, La déclaration de Lausanne, etc.), les mouvements
centrés sur I'action ( Prétres pour le Tiers-Monde: Lettre sur la violence de Medellin,
Chrétiens pour le Socialisme, etc.), le mouvement charismatique (Le Renouveau cha-
rismatique catholique a Malines, etc.). — Le Centre d’études ccumeénique fait pré-
céder ce dossier d'une étude tout d’abord descriptive sur ces mouvements, puis il leur
adresse un certain nombre de questions. Les auteurs de cette étude sont bien
conscients de I'ambivalence de ces mouvements, a la fois signes d’espérance et
sources de dangers. « Par-dela les séparations des Eglises, ils tissent des liens entre les
chrétiens, mais ils créent aussi, de par leurs attitudes souvent radicales, de nouvelles
polarisations. Le dialogue avec eux n’est pas simple. Il est souvent plus difficile et
source de plus de conflits que de dialogue entre les confessions.» Ils sont le signe
d’'un mécontentement face aux réalités théologiques, ecclésiologiques, politiques ou
spirituelles existantes. Quant aux Eglises institutionnelles, elles observent une attitude
dominante de perplexité et d’expectative, parfois d’ouverture, souvent de méfiance.
Les auteurs adressent 4 ces mouvements une série de questions: Faut-il donner la pri-
mauté a I'expérience? Les mouvements n'ont-ils pas une attitude fondamentalement
anti-institutionnelle? Les mouvements favorisent-ils des réductions herméneutiques?
[l faut aussi s'interroger sur certains aspects particuliers de tel ou tel groupe: les
«évangéliques» ne généralisent-ils pas un dualisme exagéré (spirituel/temporel,
croyants/incroyants)? Le mouvement activiste ne réduit-il pas la foi a I'eéthique? Les



196 BIBLIOGRAPHIE

charismatiques ne préchent-ils pas la gloire (accent sur le don de la force spirituelle)
sans la croix (la souffrance, la crainte du croyant)? Les Eglises auraient tort d’éviter
le dialogue, malgre sa difficulté: ces mouvements sont en effet la révélation de cer-
tains «déficits ecclésiaux». C'est en cela, pensent les auteurs, qu'ils constituent un
véritable défi lancé aux Eglises, et ce défi doit étre pris au sérieux. — Excellente
etude donc, présentant un dossier précieux. Une bibliographie termine cet ouvrage et
permet ainsi de poursuivre I'effort de compréhension et de dialogue proposé par les
auteurs.

JEAN-LUC BLONDEL

A. J. vaN DER BENT, Le Conseil cecuménique des Eglises: pourquoi? Geneve,
1979, 91 p.

Si vous désirez tout savoir sur le COE, sur son histoire et son fonctionnement, sur
son avenir et ses problémes, commandez cette excellente présentation (traduite de
« What in the world is the WCC?»). Illustrée par de nombreuses photos « histori-
ques », cette brochure a été éditée a I'occasion du 30¢ anniversaire de la création du
COE. Philip Potter d’y déclarer: «Si le mouvement cecuménique n’est plus capable
d’etonner, il cessera d’exister. L’étonnement est une expression de 'espérance que
Dieu nous donne» (p. 15).

KLAUSPETER BLASER

FRANCE QUERE, Au fil de I'autre, Paris, Le Seuil, 1979, 153 p.

Autant le dire d’emblée, France Quéré se lit par pur plaisir. Les images inatten-
dues et parlantes qui foisonnent au bout de sa plume, le tempo rapide de sa phrase,
les raccourcis abrupts de sa pensée, la finesse malicieuse de ses affirmations a
I'emporte-piece, tout suscite votre connivence. Avec cet entrain-la, cette facon de ne
jamais se prendre au sérieux, cette volonté de n’escamoter aucune objection, ni dans
un sens, ni dans 'autre, on peut, avec allégresse, décortiquer la sociéte et ses muta-
tions, la famille, I'école, méme I'Eglise sans tomber dans le moralisme, le mani-
chéisme, encore moins sans verser dans les banalités coutumiéres a ce genre d’exer-
cice. La générosité de cceur de France Quéré, son indépendance d’esprit font qu'on
I'écoute, mieux, qu’on préte attention a ce qu’elle dit, parce qu’on la sent enracinée dans
ce quotidien fluctuant, déroutant ou elle vit pleinement son existence de mére de famille,
d’écrivain, d’habitante d’un quartier populeux de la banlieue parisienne. « Au fil de
I'autre» a-t-elle intitulé son dernier livre. Tres justement, d’ailleurs. Car, a le lire,
nous devenons, nous aussi, « I'autre » avec lequel elle converse, «’autre » dont elle se
fait, elle, le prochain, a la maniére du Bon Samaritain de la Parabole. (P. 52. « Qui est
ton prochain? Deviens toi-méme le prochain, et tu seras tiré d’embarras. Le pro-
chain, c’est d’abord I'homme de I'initiative, non I'obligé... ») — Depuis la parution de
«La Femme Avenir», la réflexion de France Quéré a élargi ses perspectives. Certes,
la femme est partout présente dans ce livre, puisque 'auteur part de sa propre expé-
rience pour chercher a saisir le sens et I'enjeu des bouleversements que notre époque
impose a tous, plus particulierement peut-étre aux femmes dont la situation et le
statut avaient été quasiment fixés par les siécles précédents. Mais les revendications
feminines — ou féministes — sont englobées dans un contexte beaucoup plus vaste:
celui des rapports humains, justement de la relation a «1'autre», de cet imbroglio



BIBLIOGRAPHIE 197

fantaisiste, richement diversifié qu’est la vie, lorsqu’on la veut contacts et rencontres.
L’agressivite, voire le dogmatisme souvent fréquents dans les ouvrages qui traitent de
la condition feminine disparaissent devant un amour de la vie, du prochain, un désir
de justice, une capacité d'étre heureux qui ignorent toutes nos distinctions de classe,
de sexe, d'age, d'appartenance sociale. France Quéré est un étre libre, qui peut se per-
mettre de faire face a son époque sans complaisance ni rigorisme. Engagée elle-
méme, elle ne perd jamais de vue la complexité des rapports humains; elle peut se
distancer de «l'autre», mais elle ne vit pas sans lui, ni contre lui. Etre chrétien,
serait-ce cela”? A travers le livre — et la personnalité de Fr. Quéré — notre époque
nous apparait sous deux aspects qui existent simultanément, s’interpénétrent: c'est le
temps du mepris, du soupgon, de la confusion, des contradictions, des effondre-
ments; mais c'est tout autant celui ou la justice et 'amour inventent des chemins nou-
veaux, inaugurant un sens rajeuni et vrai de la communication. Tout est encore pos-
sible, méme le bonheur.

GERTRUDE ROSSIER

GIOVANNI REALE, Storia della filosofia antica, Pubblicazioni dell’Universita Histoire
Cattolica, « Vita e Pensiero», 1. Dalle origini a Socrate; I1. Platone e Aris- de la
totele; I11. I sistemi dell'eta ellenistica; IV. Le scuole dell'eta imperiale. philosophie
Milano 1975-1980, 5 vol., 2320 p.

La philosophie est une activité spéculative qui a pour but de penser la totalité de
I’étre et de s’opposer aux mythologies. « Les mythes anciens étaient ceux de la poésie,
de la fantaisie, de I'imagination; les nouveaux mythes sont ceux de la science, de la
technique et de l'idéologie, c’est-a-dire les mythes de la puissance» (préface).
Aujourd’hui, cette tentative de démythologisation présuppose la redécouverte du
«sens de la totalité » et de la pure contemplation théorique, c’est-a-dire la redécou-
verte de la forme originaire de la sagesse philosophique. Pour ce faire, il est néces-
saire de comprendre et d’étudier la philosophie antique qui représente le paradigme
absolu de la «philosophia perennis». Tels sont, nous semble-t-il, le principe et la
raison qui expliquent le projet historique de G. Reale. Son histoire de la philosophie
antique essaie de décrire le développement progressif de la pensée grecque pour y
retrouver la nature et le sens de la philosophie véritable. Cette ceuvre monumentale
ne peut pas étre résumée en quelques phrases: son contenu thématique et probléma-
tique est considérable et, de plus, les interprétations des auteurs et des textes que pro-
pose G. Reale mériteraient une analyse critique de détail. Nous devons nous limiter a
relever quelques éléments caractéristiques qui signalent le point de vue philosophique
des théses historiographiques de G. Reale. Naissance de la philosophie: G. Reale
défend la these de I'origine autochtone de la philosophie grecque qui se greffe sur des
formes de vie spirituelle typiquement grecques. Des exemples: '« art de la motivation »
(i.e.le fait de fournir les « raisons » de chaque événement) et la vision de la réalité comme
un tout ordonné (Homére); la conception naturaliste du divin en tant que sublima-
tion et amplification des formes et des forces humaines qui définit, avec I'absence de
dogme révéle, la religion populaire de la Gréce ancienne; le dualisme du corps et du
«daimon » (mystéres orphiques); enfin, les conditions socio-culturelles qui favorisent
I’'avénement de la philosophie et, notamment, 'autonomie politique relative des colo-
nies de I'Asie Mineure. Sophistes et Socrate: la philosophie de la nature des premiers
philosophes est une tentative d’expliquer la totalité de la « physis» ou du «cosmos»
par le pur «logos », ¢’est-a-dire par la pure raison théorique qui fournit le principe et
la raison de toutes les choses. En revanche, les Sophistes découvrent une probléma-
tique nouvelle qui modifie 'axe de la recherche philosophique: il s’agit de I'nomme.



198 BIBLIOGRAPHIE

Et c’est précisément I’homme qui est au centre de I'interrogation socratique portant
sur I'essence. Socrate paracheve la révolution sophistique dans la mesure ou il
découvre et fixe la nature humaine dans la « psyché»: ’'homme est 'dme, c'est-a-dire
la conscience qui pense et opére, le logos théorique et éthique a la fois puisque la
vertu morale reléve de la connaissance scientifique. Platon et Aristote : la decouverte du
«supra-sensible » transcendant et de son organisation définit la théorie platonicienne
des idées (idées-causes, principes et normes de I’étre et du devoir-étre des choses sen-
sibles). Or, la critique aristotélicienne du paradigmatisme platonicien ne signifie pas
I’abandon du transcendant au profit d’une vision naturaliste, empirique et imma-
nente de la réalité. Au contraire, pour G. Reale, la différence essentielle entre Platon
et Aristote se situe au niveau de 'organisation et de 'interprétation du transcendant:
pour le maitre, le supra-sensible est de I'ordre de I'intelligible. Pour I’¢léve le trans-
cendant est envisagé en tant qu'intelligence. Dans cette perspective, il est possible de
comprendre l'articulation des définitions aristotéliciennes de la science supréme,
c’est-a-dire la métaphysique. Doctrine des causes et des principes premiers, doctrine
de I'étre (ontologie), doctrine de la substance (premier «sens» de ce qui est), doctrine
de Dieu et du divin, ces quatre définitions montrent, d’aprés G. Reale, que la méta-
physique aboutit nécessairement a la théologie. En effet, sans la contemplation du
divin transcendant, la science premiére se réduirait a la recherche des causes et des
principes naturels, immanents au sensible, et donc, en derniére instance, a la phy-
sique. Philosophie hellénistique: I'involution des écoles issues de Platon et d’Aristote
favorise, dans cette période importante de la pensée grecque, I'éclosion et le dévelop-
pement de plusieurs systemes philosophiques originaux dont G. Reale nous propose
une nouvelle interprétation. Des Epicuriens aux Sceptiques, les traits caractéristiques
de la philosophie hellénistique sont, d’'une part, la vision matérialiste de la realité et
la perte de ce que G. Reale appelle le «sens de la transcendance » et, d’autre part, la
priorité accordée a I'éthique par rapport a la logique et a la physique. Aprés la
conquéte d’Alexandre — et la transformation du citoyen de la «polis» en sujet du
monarque — la pensée hellénistique élabore une forme de philosophie cosmopolite
fondée sur la problématique du «sujet» individuel: plutdt que la «sophia» contem-
plative, les philosophes de cette période recherchent surtout la « phronesis», c’est-a-
dire la prudence ou sagesse morale qui dirige et perfectionne I’action éthico-pratique
de ’homme. C’est pourquoi, en général, leurs philosophies sont essentiellement des
«arts de vivre» qui ont pour but de réaliser des « paradigmes spirituels» (p. ex. le
sage stoicien). Philon et Plotin: homme de deux cultures — théologie biblique et phi-
losophie hellénistique — Philon d’Alexandrie inaugure la philosophie chrétienne, et
européenne, en redécouvrant la dimension incorporelle, immatérielle et transcen-
dante de la realité. Or, ce retour du supra-sensible transcendant s’exprime parfaite-
ment dans la derniére forme de sagesse paienne: Plotin. G. Reale propose une lecture
de la philosophie plotinienne dans laquelle la métaphysique de I'Un devient une pré-
figuration de la théologie chrétienne de la création. En effet, premiérement, I'Un est
transcendant non seulement par rapport au monde sensible mais également par rap-
port & I'esprit et a ’ame (deuxieme et troisiéme hypostases). Deuxiemement, toute la
realité procéde nécessairement de I'acte libre de I’'Un. Mais, d’apreés G. Reale, il n'y a
pas de contradiction entre la nécessité de I’émanation et la liberté créatrice dans la
mesure ou I'Un est «causa sui», libre activité contemplative qui produit, dans et par
un acte de «theoria», les étres créés: «la procession (nécessaire) de I'Un est I'activité
(libre) de 'Un». Plotin parachéve la philosophie spéculative de I’antiquité paienne.
Et pour terminer ces quelques remarques télégraphiques sur une image platonicienne
que G. Reale considére comme exemplaire, nous pouvons dire que la pensée
grecque, du point de vue de G. Reale «a mis la main sur celle de nos conceptions
humaines qui vaut le mieux et qu’il est le plus difficile de réfuter (i.e. la découverte de



BIBLIOGRAPHIE 199

la transcendance); elle s’est risquée, en se laissant porter par elle, a faire la traversée
de la vie sur cette maniére de radeau, faute de pouvoir faire route, avec plus de sécu-
rit¢ et moins de risques, sur quelque instrument plus stable de transport: autrement
dit une révélation divine» (« Phédon» 85 d).

CuURzIO CHIESA

QUENTIN SKINNER, The Foundations of Modern Political Thought, Cambridge
UP, 1978, Vol. 1: The Renaissance, XXIV + 305 pp., Vol. 2: The Age of
Reformation, 405 p.

Les Bases de la pensée politique moderne de Qu. Skinner est un ouvrage remar-
quable, d’'une valeur et d’une utilité incontestables, tant par ses résultats que par ses
méthodes. Le travail d’envergure entrepris par ce professeur de Cambridge est d’'un
intérét trés grand puisqu’il analyse I'histoire de la réflexion politique depuis le début
du XIVe jusqu’a la fin du XVIe siecle. Son étude englobe les aspects historiques, théo-
logiques et juridiques de la philosophie politique des penseurs ayant vécu durant la
transition du moyen age a I’ére classique. Sa méthode donne un relief particulier a
chacun des nombreux auteurs étudiés: Qu. Skinner ne s’intéresse pas exclusivement
aux grands textes, mais aussi a leur insertion sociale et intellectuelle, pour restituer
une histoire des idéologies au travers des ceuvres en dépassant le textualisme. I tient
compte constamment du rapport entre 'action et la pensée politiques, toutes deux
soumises aux exigences de I'histoire, et pose le probleme webeérien de la légitimation
des attitudes politiques, telle que la recherchaient les auteurs des textes classiques.
Cette quéte de légitimite, utilisant un répertoire limité d’arguments tirés le plus sou-
vent des Ecritures ou du droit romain, a donné naissance a la science politique. Qu.
Skinner expose I'apparition et I’évolution des doctrines politiques en s’arrétant sur les
auteurs les plus importants. Dans le volume 1, il s’agit de Dante, Bartolus de Saxofer-
rato, Marsile de Padoue, Guichardin, Machiavel, Erasme, Thomas More; dans le
volume 2, il est question notamment d’Occam, de Luther, des Anabaptistes, de
Vitoria, Suarez, Calvin, Hotman, Béze, Bodin. L’Auteur replace chacun d’eux dans
leur contexte historique et religieux, réussissant souvent a faire tomber nos idees pre-
congues a leur sujet. Son schéma global est le suivant: au XIII¢ siecle, I'Occident vit
dans la conception augustinienne de la politique centrée sur la soumission et I'obéis-
sance absolue a I'ordre, la rupture avec l'obéissance équivalant a un péché mortel.
On redécouvre alors Aristote et I'indépendance possible du politique par rapport au
religieux. L'autonomie du politique sera reconquise progressivement jusque chez les
calvinistes radicaux de la fin du XVI¢ siécle qui I'expriment en donnant le jour a la
notion moderne d’'Etat, dépourvu de tout but religieux. L’apparition du concept et du
terme d’Etat au sens moderne est «le précipité du processus historique que le livre
tente de retracer» (Vol. 2, p. 358). Par ailleurs, Qu. Skinner défend deux théses spéci-
fiques: I'importance des sources stoiciennes romaines a la Renaissance; I'importance
du droit romain et de la philosophie morale et politique scolastique tardive (qui a
créé 'idée de contrat social) dans la pensée de la Réforme. Qu. Skinner enrichit ainsi
notre compréhension de cette époque, soulignant la continuité existant entre le
moyen age et I’époque moderne, le développement dans les conceptions plutét que
les ruptures; jamais il ne traite les doctrines modernes comme des causes finales. Il
s’inscrit ainsi dans le mouvement des études contemporaines et nous donne, avec son
ouvrage (muni d’abondantes bibliographies et d'un index) un outil précieux et
durable.

DANIEL SCHULTHESS



Philosophie
contemporaine

200 BIBLIOGRAPHIE

GEORGE L. GOoDWIN, The Ontological Argument of Charles Hartshorne,
With a Foreword by Charles Hartshorne (Dissertation Series 20), Ann
Arbor MI, American Academy of Religion & Scholars Press, 1978,
xx + 133 p.

La thése de G. L. Goodwin est une présentation et une défense de I'argument
ontologique de Charles Hartshorne. Suivant la lignée Russel-Whitehead et la logique
modale, il s’agit plus d’une vaste discussion de la distinction kantienne entre les
modalités de re et de dicto que de I'argument anselmien, auquel il est toutefois fait
constante référence. L'argument d’Anselme se trouve résumé a ceci: la possibilité de
la perfection implique sa nécessite [(q—0q) D (&g - q)) On parcourt ensuite la
théorie hartshornéenne de la modalité, de la possibilité, de la nécessité, de la divinité
et de la temporalité; ceci met en mouvement une sémantique (celle de S. Kripke) et
une métaphysique dont I'objet reste I'articulation entre I'existence réelle des choses
avec leur existence logique, de préférence a une perspective théologique. La pointe
de G. L. G. réside dans le rapport établi entre la temporalité et 'actualisation des
possibles (« Le processus temporel est la clé interprétative de la modalite de re»,
p. 124). La thése majeure de Hartshorne affirme qu’une possibilité logique implique
quelque chose vis-a-vis de la réalité, et qu'il en va de méme pour la nécessité (contre
par exemple John Hick). Il en vient & établir la coextensivité entre les modalites logi-
ques et ontologiques. Le point sensible de cette optique est I'intuition réaliste qui
sous-tend toutes les hypothéses; a preuve, une des cinq theses conclusives de
G. L. G., a partir desquelles il a dérivé tous ses arguments: «I11. Possibility is Futu-
rity. A/l Possibilities must have actual antecedents ».

Dans I'ensemble, I'ouvrage est assez clair et rigoureux; on regrettera peut-étre son
manque d’originalité.

Le lecteur qui n’est pas au fait de la logique modale pourra se reporter a I'ouvrage
de R. D. Shofner, Anselm Revisited (Leiden, 1974), qui présente les pensées de
K. Barth et Chs. Hartshorne sous un angle plus théologique (opposition: révelation et
théologie dialectique contre critique philosophique et théologie naturelle).

FrepDY SCHOCH

BERNARD FORTHOMME, Une philosophie de la transcendance. La métaphy-
siqgue d’Emmanuel Lévinas, Paris, La Pensée universelle, 1979, 437 p.

En cing longs chapitres qui suivent résolument un ordre cartésien de présenta-
tion, I'auteur s’efforce de rendre compte de la pensée d’E. Lévinas et du mouvement
de cette pensée. Il en dégage du méme coup I'originalité et I'intempestivité. On sera
sensible a la minutie et a la rigueur voulues dans la description des différentes étapes
qui, de I'immanence par la transcendance, nous conduisent jusqu’a un au-dela de
'immanence et de la transcendance. B. Forthomme tente de rester fidéle a I'auteur
qu’il présente jusque dans le style adopté. En effet, en contrepoint a la rigueur carté-
sienne voulue, il use, notamment dans I’ Introduction, d’'une langue poétique qui, par
les mots mémes et le traitement qu’il leur applique, tente de rendre compte de I’origi-
nalité et du caractére prophétique de ce philosophe, si sobre par ailleurs. On pourra
se demander, question d’appréciation, si B. Forthomme n’a pas parfois, par cette
volonté de mimer un style, rendu la tache plus difficile que nécessaire a son lecteur.

MicHEL CORNU



BIBLIOGRAPHIE 201

GarBIs KORTIAN, Méracritique (« Critique»), Paris, Ed. de Minuit, 1979,
132 p.

A travers I'ceuvre de J. Habermas sur laquelle il s’appuie, ['auteur montre qu'une
radicalisation de la critique ne peut étre une critique de la critique, mais une métacri-
tique. Ainsi tente-t-il « de reconstruire I'argument philosophique de la théorie critique
de I'Ecole de Francfort» (p. 15). Il en degage les relations avec la tradition de la phi-
losophie allemande, Kant, Hegel, Fichte et Marx et fait apparaitre la radicalisation
de la critique que Horkheimer, Adorno et a leur suite, pense G. Kortian, Habermas
ont opérée. « La métacritique est en définitive la veritable critique, ou plutét elle est
ce que devient la critique lorsque celle-ci se fait radicale. La critique de la connais-
sance est limitée en ceci qu'il y a toujours quelque chose qu'elle ne critique pas. Et, ce
qu’elle ne critique pas, c’est elle-méme, autrement dit la représentation preéalable
qu’elle se fait de la connaissance » (pp. 18-19). Cet ouvrage permettra au lecteur fran-
¢ais non seulement de mieux comprendre I'importance majeure de la théorie critique
pour notre époque, mais aussi, par contrecoup, de se poser quelques pertinentes
questions sur I'état du positivisme en France, notamment dans le domaine de la

sociologie.
MiCcHEL CORNU

WaLTER BENJAMIN, Correspondance (tome 1, 1913-1928), Paris, Aubier Mon-
taigne, 1979, 448 p.

On ne mesure pas encore assez, en France notamment, toute I'importance de
Walter Benjamin, un des esprits les plus pénétrants, les plus intelligents sans doute de
la premiére moitié¢ du siécle. Son influence sur la conception de la lecture, la critique
d’art, la philosophie et la sociologie apparait déterminante. Un esprit aussi critique et
puissant que celui d’Adorno ne s’y était pas trompé. Ce volume de la correspondance
de W. Benjamin nous permet de mieux découvrir tout un état de la recherche et des
questions qui se posent dans les années 1913-1928. En effet, par certains des destina-
taires — Rilke, Hofmannsthal, Buber, Scholem — ces lettres nous mettent en pré-
sence de tout un mouvement culturel. Elles nous permettent aussi de saisir I'évolution
et les intéréts de Benjamin, sa rencontre, a travers Scholem, avec le judaisme, sa cri-
tique du romantisme ou son approche de Goethe, du drame baroque allemand, enfin
son ouverture sur les questions du politique et du marxisme. L'Allemagne de ces
années, a laquelle Benjamin ne peut adhérer, est présente en contrepoint. Ce qui fait
la difficulté, la grande difficulté méme d'un penseur aussi complexe que Benjamin,
est aussi tout ce qui en fait la richesse et la portée: cette finesse qui jamais ne simplifie
ou ne schématise, cette quéte permanente qui I'empéche de jamais s’arréter, cette
inquiétude qui le pousse a toujours comprendre et donne a tout ce qu'il écrit cette
vibration particuliére. Le traducteur et les éditeurs ont eu la bonne idée de faire pré-
céder cette correspondance d’une notice biographique dans laquelle ils ont inséré la
préface des responsables allemands de I’édition de cette correspondance, Scholem et
Adorno. On regrettera, par contre, I’absence d’un index indiquant les différents desti-
nataires. On trouvera cependant, dans le deuxiéme tome (1929-1940) qui est mainte-
nant sorti, un index des noms propres cités dans les lettres.

MICHEL CORNU



202 BIBLIOGRAPHIE

Max HORKHEIMER, Théorie critique. Essais (Critique de la politique), Paris,
Payot, 1978, 369 p.

Peu a peu, le public francophone a pu prendre connaissance de quelques-uns des
textes fondamentaux de I’Ecole de Francfort, d’Adorno et de J. Habermas, notam-
ment. Certes, de nombreux textes importants restent et, vraisemblablement, resteront
longtemps intraduits. Le volume présenté sous le titre de Théorie critique nous donne
la traduction de quelques-uns des essais importants de Horkheimer, publiés tout au
long de sa carriére. Sans doute s’agit-il d’un choix de textes et I'on regrettera de ne
pouvoir se faire une idée de la continuité de I’évolution et de la permanence de la
pensée de Horkheimer a travers la suite chronologique de I'ensemble de ses essais.
Mais tel qu’il est, ce volume nous permet de mieux comprendre la place, a notre avis
prépondeérante, de la Théorie critique dans le contexte politique, culturel et philoso-
phique de notre époque. La position de Horkheimer se veut matérialiste et critique, et
c’est la méthode dialectique qui lui permettra de défendre cette position et d’élaborer
sa théorie. La dialectique cerne le réel dans sa complexite. Comme cette dialectique
est matérialiste, elle se reconnait elle-méme conditionnée par le processus social et
historique, et ne peut donc affirmer un concept de pensée isolée qui poserait sa déter-
mination a partir d’elle-méme. Bien au contraire, la tension entre le concept et la rea-
lité objective reste insurmontable. Elément temporel intégré a I'histoire de I’homme,
cette dialectique ouverte n’en perd pas pour autant «le sceau de la vérité» (186). Si
elle évite I'illusion d’une vérité métaphysique, anhistorique, ayant une valeur univer-
selle, elle ne devient pas cependant acceptation d’opinions contradictoires, ou scepti-
cisme. En un mot, elle évite le relativisme, car elle sait — du moins Horkheimer le
prétend-il — déterminer la théorie vraie pour tel moment historique donné. Mais la
théorie considérée comme juste pourra aussi disparaitre un jour, si les intéréts prati-
ques qui ont joué un roéle dans son élaboration disparaissent. Nous trouvons ainsi,
croyons-nous, chez Horkheimer lui-méme, une explication de son évolution. Si, dans
un de ses derniers textes, La Théorie critique hier et aujourdhui, il abandonne,
semble-t-il, certaines exigences présentées comme impératives dans des textes des
années 30-38, ce n’est pas par simple résignation, ni par régression a une attitude
réactionnaire, comme certains critiques superficiels ou dogmatiques ont voulu
I'affirmer, trop rapidement peut-étre; mais c’est bien parce que les circonstances his-
toriques exigent, d’une théorie critique, une certaine adaptation. Horkheimer, a tra-
vers I’expérience historique du nazisme, du stalinisme notamment, mais aussi de la
societé ameéricaine, en arrive a la conclusion que d'une part « Marx avait tort sur de
nombreux points» (358), et que d’autre part la société plus juste pour laquelle il tra-
vaillait est en train de devenir une société «totalement administrée» (359); il s’agit
dés lors de sauver ce que 'on peut encore sauver de I'individu et de la liberté. On le
voit, ce que l'on a parfois nomme le pessimisme de Horkheimer pourrait bien étre
son souci du réel. Il n'y a pas pessimisme, dans la mesure ou, si la théorie est condi-
tionnée par les circonstances historiques du moment, elle doit tendre aussi a trans-
former ces circonstances, dans la perspective d’une société plus juste, plus vraie. La
critique théorique de la position du rationalisme métaphysique ou de I'empirisme
logique, par exemple, est toute portée par le souci éthique et politique — ce qui est en
parfait accord avec 'intention méme d’une théorie critique, telle que Horkheimer la
définissait au seuil de son ceuvre. Horkheimer, par 14, est un authentique philosophe.
Ce choix d’articles nous permet de mieux cerner combien la pensée de ce philosophe,
tout autant que celle de son collaborateur et ami Th. W. Adorno, est en prise directe
sur la realité historique. Jamais résignée, cette philosophie tente par la résistance,
quand les circonstances exigent une telle attitude, de sauver ce qui peut encore |'étre,
notamment la liberté de penser, car ce qui fut vraiment pensé ne pourra pas étre défi-



BIBLIOGRAPHIE | 203

nitivement effacé. Il est intéressant, a ce propos, de se rapporter au dernier texte
d’Adorno, Résignation. Au-dela des circonstances historiques, ces textes nous incitent
encore a une interrogation sur le statut méme de la théorie critique. Une telle théorie,
si elle veut étre cohérente avec elle-méme, et donc critique d’elle-méme, peut-elle
défendre un concept positif de vérité? Si ce n’est sous la forme utopique du non-dit et
du non-dicible, comme il en va dans la Dialectique négative d’Adorno, ou sous la
forme d’une Sehnsucht nach dem ganz anderen, comme il en va chez le dernier Hork-
heimer? Que devient alors la philosophie? Dans les circonstances actuelles, et si elle
ne veut pas devenir fermeture dogmatique ou jeu irresponsable, n’est-ce pas la seule
position qu’elle puisse encore occuper aujourd’hui?

MicHEL CORNU

JEan-Luc NanNcy, Ego Sum. (La philosophie en effet). Paris, Flammarion,
1979, 164 p.

Ce livre dense, brillant et subtil rassemble cing textes prenant pour sujet la posi-
tion originelle, cartésienne, du sujet. Analysant Descartes et s'infiltrant dans son dis-
cours, ces textes remettent en scene l'autoposition du sujet et découvrent les modes
selon lesquels cette naissance ne réussit qu'en avortant, si je puis dire. Car il s’agit de
concevoir la conception, de voir la vue, d'illuminer la lumieére, de fabuler la vérité de
la fable, ou encore de distinguer la distinction. Or la stratégie de cette recherche
consiste nécessairement a imprimer la vérité, a peindre la vue et la lumiére, 4 mas-
quer le sujet; de sorte que I'ego se retranche au moment méme ou, a son extrémiteé,
dans le prononcer du cogito, la feinte cartésienne devient «je». Que se passe-t-il
alors? Alors «la bouche est I'ouverture de Ego, Ego est I'ouverture de la bouche. Ce
qui s’y passe, c'est qu'il 8’y espace.»

GILBERT Boss

MiCcHEL MALHERBE, Kant ou Hume, ou la Raison et le Sensible. Paris, Vrin,
1980, 333 p.

Cette confrontation de Hume et de Kant renouvelle I'analyse des rapports entre
les deux philosophes, en refusant de faire dépasser, un peu aisement, I'un par ['autre.
Non, pris au sérieux, I'empirisme sceptique de Hume ne se laisse pas réfuter par la
philosophie critique, et il accompagne au contraire sans cesse le mouvement de la
raison vers son autofondation pour y faire échec en y opposant la contestation du
fondement sensible de I'étre. Ainsi le livre forme-t-il une sorte de grande discussion
ou le discours kantien ne parvient jamais a se libérer de la critique radicale de Hume,
de telle sorte qu'il doit toujours la réincorporer et inventer de nouvelles voies pour
mener la raison vers elle-méme — ce qui constitue au demeurant I"aspect « critique »
du kantisme. L'argument se développe donc selon une dialectique des sens et de la
raison, ol cette derniére n’a jamais entiérement raison de sa condition sensible, si
bien que, comme le scepticisme humien, la philosophie critique reste perpétuellement
ouverte, dans la mesure ou elle continue a se laisser solliciter par I'empirisme. Ainsi
le dépassement de Hume par Kant, au lieu de représenter un fait accompli, devient-il
une tache infinie du criticisme, qui ne parvient jamais a terrasser son adversaire afin
de s'installer dans un nouveau dogmatisme de la raison, mais voit perpétuellement
ressurgir la critique empiriste a tous les niveaux que la raison gagne pour se rendre
autonome, de I'esthétique a la religion, en passant par I'idéal de la science et le devoir



204 BIBLIOGRAPHIE

rationnel. — L'argument est serré et convaincant, riche en interprétations judicieuses,
et interessant a lire pour son propre compte, méme indépendamment d’un intérét
particulier pour les auteurs étudiés.

GILBERT Boss

SYLVAIN Zac, Philosophie, Théologie et Politique dans I'(Euvre de Spinoza.
Paris, Vrin, 1979, 298 p.

Cet ouvrage rassemble une série d'articles du spécialiste de Spinoza. En dépit de
la diversite des themes abordés, les interprétations de I'auteur s'ordonnent autour
d'une idée maitresse: la vie de Dieu s’exprime dans le conatus des individus, si bien
que le salut ne consiste pas dans le passage dans un autre monde, mais dans I'identi-
fication du sage a Dieu, au cceur de cette vie-ci, par I'amour intellectuel de Dieu.
C’est pourquoi Spinoza s'intéresse beaucoup a I'aménagement de notre vie concréte,
et entre dans les luttes des hommes avec son Trairé théologico-politique, qui, selon Syl-
vain Zac, est une ceuvre engagée, ou le calcul de I'effet importe autant que la pure
reflexion. On ne s’étonnera donc pas de voir 'auteur s'intéresser aux aspects du rap-
port concret avec la réalité que comporte la pensée spinoziste, et analyser par
exemple sa conception du langage, de la durée, ou des diverses relations humaines,
entre d'autres thémes. Le livre s’acheve sur deux études des deux tomes publiés du
Spinoza de Gueroult, qui en donnent une bonne idée, sans s’interdire une critique
moderée et perspicace de certaines interprétations particuliéres.

GILBERT Boss

Studi sul problema del significato, a cura di Evandro Agazzi, Istituto di Filo-
sofia della Facolta di Lettere ¢ Filosofia dell’Universita di Genova,
Firenze, Le Monnier, 1979, 282 p.

Le point de départ de ces Etudes sur le probleme du signifié est la reconnaissance
du fait que la polysémie de cette notion implique nécessairement un traitement pluri-
disciplinaire des questions concernant le signifié, le sens et la signification. De la
logique a la linguistique (saussurienne ou chomskyenne), de la psychologie a la
sociologie, des mathématiques a la théorie de 'information, de I’éthique a l'esthe-
tique, le signifié est envisagé de plusieurs points de vue spécifiques qui lui fournissent
autant de « caractérisations pertinentes» (cf. p. 11), c’est-a-dire d’usages et d’interpré-
tations qui varient d’'une discipline a 'autre. Toutefois, I'impossibilité de réduire cette
pluralité d’usages a ['univocité d’'un emploi «essentiel », principal ou fondamental,
n’est pas exclusive d’'une «récognition philosophique préalable » des occurrences de
la notion de signifié et, surtout, des problemes a propos desquels «les compétences
specifiques des disciplines en question doivent essayer de proposer des solutions»
(p. 18).

Cette récognition fait I'objet du premier essai: « Une analyse des racines philoso-
phiques de certains sens différents du signifié» d’E. Agazzi, dans lequel il s’agit de
présenter les aspects principaux de ce « diamant conceptuel » qu’est le signifié (p. 22)
et de fixer le cadre de référence philosophique au sein duquel se logent les contribu-
tions des spécialistes des disciplines scientifiques. Dans la perspective d’Agazzi, le
probléeme immédiat de la réflexion théorique est le probléme de la vérité, c’est-a-dire
des conditions qui caractérisent la connaissance vraie. Mais I'immédiateté de la ques-



BIBLIOGRAPHIE 205

tion de la vérité risque de dissimuler le fait que la question du sens et de la significa-
tion représente I'interrogation véritablement originaire. En effet, ce qu'Agazzi appelle
le «logos apophantique» est fonction du «logos sémantique »; la vérité présuppose
le sens: «I'attribution d’une valeur de vérité aux énoncés n’intervient qu'aprés leur
compréhension et sur la base de ce que les énoncés signifient et affirment moyennant
la dénotation de leurs termes» (p. 20). Mais qu’est-ce que «signifier»? Quel est le
«signifie du signifié» («meaning of meaning»)? Agazzi étudie briévement les
réponses traditionnelles qui ont été proposées pour répondre a ce type de questions.
De la conception vulgaire, primitive, selon laquelle le signifié est le dénoté, ¢'est-a-
dire 'objet ou la chose a laquelle se référe le signe-nom en tant qu’étiquette linguis-
tique, on passe a la doctrine (phénoménologique) du signifié comme visée intention-
nelle d’'un contenu mental qui peut étre dépourvu de référent dans le monde phy-
sique. D’un autre point de vue, le signifi¢ est considéré comme un pur effet syn-
taxique ou bien comme étant la résultante du jeu systématique du code de la langue
(perspective de la grammaire transformationnelle et générative et perspective structu-
raliste de la linguistique d’origine saussurienne). Apres un rappel des théories philo-
sophico-linguistiques fondées sur les notions d’usage (par exemple Wittgenstein) ou
de «réception» et du point de vue sociologique en matiére de langage, 'auteur
conclut son exposé en situant la problématique du signifié dans le cadre de la ques-
tion générale des rapports sujet-langage-monde. Cette recherche est placée sous le
signe de '« herméneutique », c’est-a-dire de I'art de formuler des « conjectures» phi-
losophiques qui interprétent le phénomene linguistique.

Les autres articles du recueil sont le résultat du travail interdisciplinaire d’un
groupe de recherche de I'Université de Génes qui a étudié les divers aspects du pro-
bléme du signifié.

« Le référent comme probléme de la grammaire» (M. L. Boero), « Formalisation
logique et sémantique linguistique de Saussure a Chomsky» (C. Penco), « Séman-
tique et pragmatique» (U. Santini), abordent le probléme du signifié des points de
vue linguistique et logique et discutent les questions que souléve la synthése de
I'approche syntaxique de I'école de Chomsky avec celle de la sémantique de la
logique mathématique. L'importance et 'actualité d’une telle probléematique compor-
tent un appareil de références bibliographiques considérable: de Wittgenstein a
Carnap, de Jakobson a Hjelmslev, a Katz, Lakoff, McCaswley, Hintikka,
Montague, etc.

Le statut du probléme sémantique dans les théories mathématiques est analysé
dans les essais d’A. Labella («Sur les rapports entre syntaxe et sémantique dans la
fondation non-objectale des mathématiques») et de P. Fraguglia («Sur le probléme
du signifié dans les théories mathématiques »).

Une autre contribution de |'«editor» (« Propositions pour une sémantique inten-
sionnelle des théories empiriques ») se développe a partir de la critique des limites de
I'approche extensionnaliste et envisage les problémes des ambiguités sémantiques qui
caractérisent I'application de la théorie des modeles aux concepts des théories empi-
riques formalisées. Fondée sur une nouvelle définition de I'objet scientifique, cette
perspective épistémologique propose de reférer directement les concepts scientifiques
4 un ensemble d’opérations et d’instruments opératoires. Les prédicats d’une théorie
sont ainsi définis par un signifié opérationnel qui n’est pourtant pas dépourvu de
contenu repréesentatif.

L’étude d’A. Bellaccio (« Aspects intensionnels de la classification ») est consa-
crée aux questions épistémologiques de la construction et de I'ordonnance des don-
nées objectives.

L’essai d’A. Greco (« Le probléme du signifi¢ comme probléme cognitif ») preé-
sente le point de vue sémantique qui est propre a la psychologie cognitive (mais sans
références précises, hélas, aux travaux piagétiens).



206 BIBLIOGRAPHIE

Enfin, I'¢tude de P. A. Rossi (« Le role du signifié dans la théorie de I'information
et ses corollaires a propos du probléme de la détermination de I'identité de
’homme ») dégage les rapports qui relient la cybernétique et la théorie de I'informa-
tion a la problématique traditionnelle concernant la signification.

Curzio CHIESA

SANDRO LUNGHL, Introduzione al pensiero di Karl R. Popper, lstituto di Filo-
sofia della Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita di Genova,
Firenze, Le Monnier, 1979, 350 p.

En Italie, la crise de I'idéologie dominante (marxisme-léninisme, Mao, Marcuse,
etc.) a suscité, d’'une part, la résurgence de «nouveaux philosophes» — Severino,
Cacciari, Vattimo: crise de la raison occidentale, pensée négative, histoire du nihi-
lisme, filiere Nietzsche-Heidegger — et, d’autre part, la [re]Jdécouverte d’une série
d’auteurs qui avaient été anatémisés par I'intelligentsia politico-philosophique. Tel est
le cas pour Max Weber, pour Wittgenstein, Carnap, Kelsen et pour certains philo-
sophes anglo-saxons de Russell a Quine et Hintikka. Tel est le cas surtout pour sir
K. R. Popper, le philosophe et épistémiologue autrichien auquel S. Lunghi consacre
cette etude fouillée et précise: Introduction d la pensée de Popper.

Conséquence directe de la « vague popperienne » (p. 10) qui a déferlé sur I'Italie a
I'occasion des déebats sur I'objectivité-ideéologie de la connaissance scientifique, ce
livre veut offrir au public italien un «tout Popper» (p. 11) qui puisse pallier les effets
néfastes des modes philosophiques (qui prescrivent de citer un auteur de maniére
directement proportionnelle au degré d’ignorance de son ceuvre). Tous les problémes
essentiels de la philosophie de Popper sont abordés, analysés, expliqués de maniére
compréhensible, « ponctuellement, sans pesanteur» (p. 107).

Les sections principales de I'ouvrage correspondent aux grands thémes de la
pensée popperienne. « Pour une philosophie du connaitre» (1 partie) étudie tout
d’abord les théses sur la «démarcation » entre la science et les théories non scientifi-
ques: une théorie n’est scientifique que dans la mesure ou «elle s’expose positive-
ment 4 'éventualité d’étre démentie par les faits» (p. 33). Ensuite, Lunghi analyse le
débat entre Popper et les membres du Cercle de Vienne (qui attribuaient injustement
a Popper un critere de signification fondeé sur la notion de falsification), le probléme
de I'induction — renversement de Hume — les critiques de Berkeley et de Kant, la
«vexata quaestio » de I’essentialisme et les polémiques avec Carnap et Wittgenstein a
propos du statut de la philosophie: la philosophie, aux yeux de Popper, aborde des
faux-problémes et dégénére a partir du moment ou 'on commence a « philosopher
sans étre motivés par des problémes qui surgissent en dehors de la philosophie»
(p. 52).

La deuxieéme partie, « La philosophie de la recherche» est entiérement consacrée
au texte capital de Popper, la « Logik der Forschung» (1934), la logique de la décou-
verte scientifique. Les théses principales du livre sont envisagées conformément au
principe de Lunghi: «amicus Popper sed magis amica veritas» (p. 11). L’exposition
et la discussion critique concernent les questions suivantes: la méthode scientifique,
la structure logique des théories, la falsification et la réfutation des théories («une
théorie est falsifiée lorsqu’on découvre un effet reproductible qui la réfute», p. 104),
la «base empirique» des théories (comparables a des palafittes), les procédures de
controle et de corroboration de celles-ci, la notion de «vérisimilitude» («truthli-
keness ») comme limite de la croissance, par sélection naturelle, de la connaissance
conjecturale.



BIBLIOGRAPHIE 207

Aprés une partie consacrée a certains approfondissements de la théorie poppe-
rienne, la quatriéme section du livre (plus difficile) concerne la théorie de la probabi-
lite et la philosophie de la physique quantique.

La derniere partie, « Pour une philosophie des recherches historico-sociales » dis-
cute les aspects sociologiques, historiques et politiques de I'ceuvre de Popper en expo-
sant notamment la philosophie de I’histoire telle qu’elle est présentée dans « Poverty
of Historicism » et « The Open Society and its Ennemies ». La polémique anti-histori-
ciste de Popper s'illustre dans ses critiques des cosmologies politiques de Platon,
Hegel et Marx (les deux derniers étant les « faux prophétes» qui sont a I'origine du
débat politique et philosophique de notre époque).

Relevons, a propos de Platon, I'interprétation popperienne de la théorie des idées
comme instrument méthodologique qui fournit les principes de base d’'une concep-
tion du changement historique comme décadence et qui détermine une espéce
d’«engineering » social dont le but est celui de «tuer le futur en stérilisant Ihistoire »
et d’enfermer la société humaine dans une structure fixe et immuable: I’état des ori-
gines, le systéme des castes, I'«aristocratie tribale totalitaire» (p. 321).

Contre Hegel — l'initiateur d’'une philosophie baroque et oraculaire, et Marx
(pourtant classé parmi les «libérateurs du genre humain» (p. 338), Popper formule le
sens de son «programme éthique »: « bien que I'histoire n’ait aucun sens, nous pou-
vons décider de lui en donner un, et bien qu’elle n’ait pas de fins, nous pouvons lui
imposer nos propres fins» (p. 348).

Remarque terminale: le livre de S. Lunghi présuppose la connaissance de I'auto-
biographie intellectuelle de Popper: « Unended Quest » (1974), traduite en italien sous
le titre: La ricerca non ha fine, Roma 1975, un titre éminemment popperien.

CuUrz10 CHIESA



BIBLIOGRAPHIE

[. SCIENCES DES RELIGIONS

S. Aurobindo: Le secret du Veda (C.-A. Keller) . . . . . ... ... ... ...
J. Bouman: Gott und Mensch im Koran (C.-A. Keller) . ... ... ... ...
T. B. Burke: Erste Schritte in der Religionsphilosophie (C.-A. Keller) . . . . . .
C. Colpe: Die Diskussion um das « Heilige» (C.-A. Keller) . . . .. ... ...
H. Corbin: L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi (C.-A. Keller)
H. Corbin: L'archange empourpré (C.-A. Keller) . . . . . . ... ... ... ..
S. J. Ashtiyani, H. Corbin: Anthologie des philosophes iraniens (C.-A. Keller) .
A. Dietrich: Synkretismus im syrisch-persischen Kulturgebiet (C.-A. Keller)
R. Garaudy: Pour un dialogue des civilisations (C.-A. Keller) . . . . . ... ..
M. Girard: Louange cosmique. Bible et animisme (C.-A. Keller) . . . . . . ..
P. Haberlin: Das Wunderbare (C.-A. Keller) . . . . . . .. ... ... .....
G. Hentschel: Die Elija-Erzdhlungen (C.-A. Keller) . . . . . . ... ... ...
Y. Ibisch, I. Marculescu: Contemplation and Action in World Religions
(C.-A. Keller) . . . . . .
G. Lanczkowski: Einfiihrung in die Religionsphdnomenologie (C.-A. Keller) . .
F. Melzer: Das Licht der Welt (C.-A. Keller) . . . . . . .. ... ... .....
J.-L. Ménard: Le symbole (C.-A. Keller) . . . . . . ... .. .. ... .....
T. Michael: Le Yoga (C.-A. Keller) . . . . . . . ... ... ... .. ...
G. Siegmund: Buddhism and Christianity (C.-A. Keller) . . . ... ... ...
G. Vallée: Mouvement cecuménique et religions non chrétiennes (C.-A. Keller) .

2. PATRISTIQUE

J. Dani¢lou: Les origines du christianisme latin(E. Junod) . . . . .. ... ..
B. Altaner, A. Stuiber: Patrologie(E.Junod) . . . . . . . ... ... ... ...
Les Martyrsde Lyon (I77)(E.Junod) . < s « « s s 5« o 58 0 55 w5 5 5 % »
Saint-Patrick: Confession, Lettres a Coroticus (E. Junod) . . . . . ... .. ..
Grégoirele Grand: Diglogues (E.Jungd) . . ¢« v v s v s s s o5 e s 5 m
M. Aubineau: Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem (E. Junod)

Hilaire de Poitiers: Sur Matthieu (E. Junod) . . . . . . .. ... ... ... ..
K. Rudolph: Die Gnosis (E. Junod) . . . .. ... ... ............
A. Orbe: Cristologia gnostica(E. Junod) . . . . . .. .. ... ... ......
R. Joly: Le dossier d’'Ignace d’Antioche (E. Junod) . . . . . . . ... ... ...
Irénée de Lyon: Contre les hérésies(E. Junod) . . . . . .. ... ... ... ..
P. Meinhold: Studien zu Ignatius von Antiochen (E. Junod) . . . . . . .. ...
G. Otranto: Esegesi biblica e storia in Giustino (E. Junod) . . . . . . . ... ..
H.-C. Puech: En quéte de la Gnose (E. Junod) . . . . . . - n o mw el 8BS

3. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

W. Pannenberg: Ethik und Ekklesiologie (D. Miiller) . . . . . ... ... ...
H. Neie: The Doctrine of the Atonement in the Theology of Wolfhart Pannen-

CorgPE-DIONEr) s y s o5 s o s P @ E § 5 s & P G g m u s mm s 0o b w o
W. Pannenberg: Grundfragen systematischer Theologie (D. Miiller) . . . . . .
J. B. Metz: La foi dans l'histoire et dans la société (K. Blaser) . . . . . ... ..
J. M. Mardones: Teologia e Ideologia (K. Blaser) . . . . ... ... ......
G. Fessard: Chrétiens marxistes et théologie de la libération (K. Blaser) . . . . .

173
173
174
174
174
175
178
175
176
177
177
178

178
179
179
180
180
180
181

181
182
182
182
183
183
184
184
185
185
186
186
187
187

187

188
189
190
192
192



3. THEOLOGIE CONTEMPORAINE (suite)

A. Michnik: L'Eglise et la gauche, le dialogue polonais (L. Rumpf) . . . . . . . 193
S. Hauerwas: Truthfulness and Tragedy (J. L. Blondel) . . . .. ... . .. .. 193
C. Stiickelberger:  Aufbruch zu einem menschengerechten Wachstum

T ) 194
Centre d’é¢tudes cecumeéniques de Strasbourg: Au-dela des confessions?

(L Blondel] ¢ w ¢ 5 w5 5 5 % 5 8 56 § 4 2 5 2 com e n mm s o o 195
A.J.van der Bent: Le COE: pourquoi?(K. Blaser) . . . ... ... ... ... 196
F. Quére: Au fil de l'autre (G. Rossier) . . . . . . . . . . .. ... . ... ... 196

4. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

G. Reale: Storia della filosofia antica (C. Chiesa) . . . . ... ... ... ... 197
Q. Skinner: The Foundations of Modern Political Thought (D. Schulthess) . . . 199

5. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

G. L. Goodwin: The Ontological Argument of Charles Hartshorne (F. Schoch) 200

B. Forthomme: Une philosophie de la transcendance (M. Cornu) . . . . . . . . 200
G. Kortian: Métacritique (M. Cornu). . . . . . . . ... ... . ... ... .. 201
W. Benjamin: Correspondance (M. Cornu). . . . . . . ... ... ... .... 201
M. Horkheimer: Théorie critique (M. Cornu) . . . . . . .. ... ... .... 202
J. L. Nancy: Ego Sum(G.Boss) . . . . ... .. .. ... ... 203
M. Malherbe: Kant ou Hume, ou la Raison et le Sensible (G. Boss) . . . . . . . 203
S. Zac: Philosophie, Théologie et Politique dans I'Oeuvre de Spinoza (G. Boss) . 204
Studi sul problema del significato (C. Chiesa) . . . . . .. ... ... ... ... 204
S. Lunghi: Introduzione al pensiero di Karl R. Popper (C. Chiesa) . . . . . . .. 206

Ont collabore a ce numéro 1981/11:

Jean-Jacques von Allmen (Faculté de Théologie de Neuchatel), 41, rte de la Gare,
2017 Boudry

Bernard Baertschi, 63, rue Liotard, 1202 Geneve

Michel Cornu et Jean-Yves Pidoux, A la Déserte, 1111 Lussy-sur-Morges

Pierre Biihler, St. Moritzstrasse 9, 8006 Zurich

Klauspeter Blaser (Faculté de Théologie de Lausanne), 28, Parc de la Rouvraie,
1018 Lausanne

Hans Weder, Weingartenstrasse 23, 8708 Ménnedorf




	Bibliographie

