
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 173-207

BIBLIOGRAPHIE

Sri Aurobindo, Le secret du Veda, introduction de J. Masui (Documents Science des

spirituels 13), Paris, Fayard, 1975, 143 p. religions

Ce travail d'Aurobindo, rédigé entre 1914 et 1916, prétend jeter les bases d'une
nouvelle interprétation, «enfin cohérente», des hymnes du Rg-Veda. Ces hymnes
auraient trait à la fois aux puissances naturelles, extérieures, et aux réalités
spirituelles, intérieures. Le second aspect toutefois dominerait le premier. L'hypothèse
implique que certains termes védiques sont employés dans des sens nouveaux, à

découvrir et à identifier intuitivement, et d'autres dans des acceptions délibérément
ambiguës.

Carl-A. Keller

Johan Bouman, Gott und Mensch im Koran. Eine Strukturform religiöser
Anthropologie anhand des Beispiels Allah und Muhammad (Impulse der
Forschung), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977, 256 p.

L'auteur, actuellement titulaire de la chaire d'histoire des religions à Marbourg,
s'est depuis toujours intéressé au Coran et aux théories islamiques sur le Coran (il
enseigna d'ailleurs longtemps l'islamologie au Near East Theological College de
Beyrouth). Le présent ouvrage thématise la relation entre Dieu et l'homme telle qu'elle
apparaît dans les sourates du Coran. Ce thème, fondamental pour toute réflexion
religieuse, s'avère délicat: Dieu étant, selon le Coran, radicalement un, tout-puissant,
omniscient, prévoyant et déterminant tout, comment une relation suivie entre lui et la
créature «homme» est-elle possible? — L'étude se fait en trois temps. Dans une
première partie, l'auteur analyse la relation entre le Dieu créateur qui instruit l'homme,
et les médiateurs de la révélation, les prophètes. Dans ce contexte, Jésus et Abraham
sont l'objet d'une enquête particulièrement minutieuse. La deuxième partie de

l'ouvrage nous présente plus systématiquement le Dieu qui est en communication
avec l'homme: à la fois juste et miséricordieux. Bouman met en évidence le primat de
la justice de Dieu par rapport à sa miséricorde, de même que le caractère ambigu et
limité de cette dernière notion. Dans la troisième partie, enfin, l'auteur se consacre à

l'homme en face de Dieu. Ici, c'est la personnalité de Muhammad qui se trouve au
centre de l'investigation. Bref, l'ouvrage s'avère stimulant, d'autant plus riche qu'il
contient de très nombreuses études sur des passages isolés ainsi que sur des notions
particulières du Coran. Un avantage à signaler: Bouman se montre particulièrement
attentif à l'origine judéo-chrétienne des données coraniques, signalant ainsi plus
nettement les innovations spécifiquement islamiques. On s'étonne toutefois qu'un thème
aussi central dans le Coran que celui de la prédestination des élus et des condamnés
ne soit mentionné que dans une note (p. 7, note 23). On regrette amèrement par
ailleurs l'absence d'une bibliographie (où ne devrait pas manquer le livre de T. Izutsu,
«God and Man in the Koran», Tokyo 1964: on y trouverait aussi volontiers des



174 BIBLIOGRAPHIE

indications précises sur l'ouvrage de Rahbar, souvent cité). Enfin, plus pénible
encore est l'absence de tout index. Celui-ci faciliterait considérablement la consultation

de cet ouvrage indispensable à l'historien des religions comme à l'exègète du
Coran.

Carl-A. Keller

T. P. Burke, Erste Schritte in der Religionsphilosophie, München, Kösel,
1975, 99 p.

L'auteur se propose d'élucider philosophiquement les structures et les fonctions
des religions. Cela signifie que sa réflexion ne porte pas seulement sur le christianisme

mais sur toutes les religions — un progrès incontestable sur nombre de «

philosophies de la religion » traditionnelles. Selon l'auteur, une religion répond au
problème principal que pose à tout homme son existence. Elle offre un «idéal
empirique», et ouvre la voie vers la réalisation de cet idéal. Sur cette base sont analysés les

divers aspects de la vie religieuse: le langage religieux, la fonction des affirmations et
des faits religieux, sa dimension sociale. L'auteur s'exprime dans une langue vivante
et engagée. L'humour anglo-saxon y est aussi présent.

Carl-A. Keller

Carsten Colpe (éd.), Die Diskussion um das «Heilige» (Wege der For¬

schung, Bd. 305), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977,

xxv et 500 p.

Un recueil de textes extrêmement bienvenu sur la problématique du «sacré» telle
qu'elle a été discutée notamment par des auteurs allemands, mais aussi par N. Söderblom,

H. W. Bailey, J. Chelhod, E. Benveniste, R. Caillois, S. S. Aquaviva. Les
articles, dont la parution originale s'échelonne entre 1877 et 1969, traitent du sens exact
des termes désignant le «sacré» dans diverses langues et cultures, de la discussion
autour du livre fameux de R. Otto, et de quelques nouvelles approches (Cold, Caillois,

Aquaviva). Dans son introduction, l'éditeur situe le sujet dans son évolution
historique jusque dans son état actuel, faisant par exemple référence à M. Eliade et à

P. Ricœur.

Carl-A. Keller

Henry Corbin, L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi (Idées
et recherches), Paris, Flammarion, 1977, 328 p.

Réimpression attendue du livre célèbre paru en 1958, amplifié d'une nouvelle
introduction. Ce n'est pas seulement une étude de la pensée d'Ibn Arabi (1165-1240),
à partir de quelques-uns de ses textes les plus caractéristiques, mais aussi un aperçu
de la grande tradition iranienne qui se réclame de lui: celle de Sohrawardl
(1155-1191) et de la théosophie de 1'«Orient» (ishrâq).

Carl-A. Keller



BIBLIOGRAPHIE 175

Henry Corbin, L'archange empourpré. Quinze traités et récits mystiques de

Sohrawardl, traduits du persan et de l'arabe (Documents spirituels 14),
Paris, Fayard, 1976, 546 p.

Le regretté orientaliste, spécialiste de l'islam iranien, a depuis toujours voué une
attention « amoureuse » à l'œuvre de Sohrawardl (1155-1191), penseur mystique mort
jeune en martyr pour sa foi. Editeur de ses œuvres philosophiques et mystiques en
langue arabe, Corbin lui a consacré son dernier grand livre. Les quinze traités et
récits initiatiques réunis en cet attachant volume, traduits, introduits et commentés
avec une compétence admirable, permettent au lecteur de s'initier de manière quasi
existentielle à l'expérience, la pratique et la réflexion de Sohrawardl, véritable
«shaikh al-îshrâq» («maître de l'Orient (spirituel)»). Les influences gnostiques,
iraniennes et proprement islamiques sont parfaitement analysées, sans pourtant porter
atteinte à la cohérence rigoureuse frappante qui marque la démarche vécue et enseignée

par le jeune maître. Voilà aussi un magnifique hommage à Jacques Masui,
fondateur et animateur de la remarquable collection des «Documents spirituels»,
décédé prématurément en 1976: l'ouvrage lui est dédié.

Carl-A. Keller

Sayyed JaläloddIn Ashtiyânî et Henry Corbin, Anthologie des philo¬
sophes iraniens, depuis le VIT siècle jusqu'à nos jours. Tome II (Bibliothèque

iranienne, vol. 19), Téhéran/Paris, 1975, 166 p. (texte français) et
556 p. (texte arabe et persan).

Voici le deuxième tome de la prodigieuse anthologie dont le premier avait déjà
fait l'objet d'une présentation dans cette revue en 1976 (p. 51s.). Ce volume (entretemps

le troisième tome a également paru) contient des textes extraits des œuvres
principales de sept philosophes-théologiens de l'école d'Ispahan au XVIIe siècle:
Ahmad Alawi, Muhsin Fayz Kâshânî, Ibn Aghäjäni, Husayn Tunkâbunï, Qawâ-
muddln Râzï (remarquable par sa réfutation de la désignation de Dieu comme l'Etre
nécessaire, désignation courante chez les philosophes iraniens), Muhammad Raff Plr-
zâdah, et Muhammad Bäqir Sabzavàrï. Il s'agit d'un côté de commentateurs
d'Avicenne, mais de l'autre aussi de logiciens et de métaphysiciens dont les discussions
sont souvent d'une subtilité très exigeante. Les textes sont choisis, introduits et
abondamment commentés (en persan) par le professeur Ashtiyânî. L'infatigable Henry
Corbin s'est chargé d'un résumé en français. Selon lui, cette anthologie montre «qu'il
ne peut y avoir de tradition, de transmission du vivant, qu'à la condition d'une
perpétuelle renaissance». De même, «toute renaissance présuppose réciproquement
tradition et transmission «au présent»» (p. 3). On ne saurait mieux dire. — Mais qui
va, après le départ de l'éminent connaisseur du monde spirituel iranien, reprendre le

flambeau et continuer de nous familiariser avec cette grande tradition philosophique?

Carl-A. Keller

Albert Dietrich (éd.), Synkretismus im syrisch-persischen Kulturgebiet
(Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen),
Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1975, 177 p.

Un symposium sur le thème du syncrétisme étudié dans un contexte géographique

et historique précis: la Syrie des premiers siècles de l'ère chrétienne. En guise



176 BIBLIOGRAPHIE

d'introduction, C. Colpe propose des définitions historiques et structurales du
syncrétisme, s'appuyant notamment pour les premières sur le «schéma Hempel-Oppen-
heim» (qui a fait pendant un temps des ravages en Allemagne). Selon lui, le syncrétisme

est non seulement un phénomène à expliquer, mais aussi un fait qui explique
d'autres phénomènes historiques. Les contributions de G. Widengren, J.-E. Ménard,
S. Brock et H. J. W. Drijvers traitent de divers aspects du christianisme syriaque
(complexe et multiforme) et de la langue syriaque. B. Aland et A. Böhling s'attachent
quant à eux à Mani. S. S. Hartmann enfin étudie le nom d'Ahura Mazda. A retenir:
une remarque de H. J. W. Drijvers sur le lieu d'insertion de la notion de syncrétisme,
dont il montre qu'elle ne peut avoir de sens que pour l'historien qui procède de
l'extérieur à l'analyse critique d'un phénomène de ce type; pour les adeptes, en

revanche, le système religieux se présente, de l'intérieur, comme un tout foncièrement
cohérent, sui generis, plus convaincant d'être simplement adaptable aux nouvelles
conditions de la vie changeante. « La réduction de certains éléments d'un système à

des contextes culturels allogènes... n'en favorise pas, dans le cadre de l'histoire des

religions, l'interprétation approfondie...» (p. 119).

Carl-A. Keller

Roger Garaudy, Pour un dialogue des civilisations (Coll. Coudées
franches), Paris, Denoël, 1977, 233 p.
«Le monologue de l'Occident a assez duré» (p. 103) — monologue qui mesure

tout à l'aune des intérêts militaires, politiques et économiques de l'homme blanc,
monologue qui a pour unique fonction de justifier (à ses propres yeux!) la mainmise
sur le monde entier des quelques nations privilégiées auxquelles il appartient. Monologue,

surtout, qui coupe l'Occident de ses propres racines orientales, produisant
ainsi l'homme lamentablement unidimensionnel que nous savons. Il faut que
s'instaure un dialogue des civilisations animé par un projet nouveau de culture planétaire,
idéal déjà formulé par nombre de programmes politico-culturels issus du monde
extra-européen: l'ujamaa chère à Nyerere, le satyâgraha prôné et pratiqué par
Gandhi, les théologies de la libération. La conception hégémonique du monde qui
affirme la suprématie de la civilisation européenne doit céder la place à une conception

symphonique trouvant son harmonie dans un dialogue bien compris. C'est de ce

dialogue seulement que peut naître la civilisation de l'avenir. Il convient de prendre
au sérieux une hypothèse de travail selon laquelle «toute explosion culturelle est
précédée d'une implosion, c'est-à-dire d'une convergence, en un point privilégié, de
multiples apports culturels» (p. 153). Cette implosion des civilisations, il faut la
souhaiter, il faut l'accélérer en étudiant les civilisations non occidentales avec autant de

soin et de respect qu'on en a toujours accordé à la nôtre, en concédant, dans
l'enseignement, une place au moins aussi grande à l'esthétique qu'aux sciences et aux
techniques, et en imaginant courageusement l'avenir au lieu de se cantonner dans les

réconfortantes rétrospectives purement historiques (p. 155). «L'Occident est un
accident», affirme le sous-titre. Envisageons donc lucidement l'utopie planétaire pour
construire l'avenir. Dans cette perspective, Garaudy offre une mise en valeur
judicieuse des civilisations non européennes. C'est aussi une vigoureuse interpellation de
l'Eglise, «dernier bastion de l'exceptionnalisme occidental» (p. 222), donc du principe

hégémonique à renverser. L'Eglise est invitée (comme les partis d'ailleurs) à «se
convertir», à devenir plus chrétienne. On écoutera volontiers ce prédicateur, dans la

mesure où la conversion est d'abord une conversion au Maître de toutes les civilisations,

et non la simple adoption d'une nouvelle politique culturelle. Livre considérable...

Carl-A. Keller



BIBLIOGRAPHIE 177

Marc Girard, Louange cosmique. Bible et animisme (Coll. Recherches/
Théologie), Tournai, Desclée, et Montréal, Bellarmin, 1975, 226 p.

Dans la Bible, dans l'Ancien Testament en particulier, l'homme invite souvent la
nature tout entière à louer Dieu. Les éléments de notre entourage — eau, fleuves,
astres, arbres, pierres — sont comme animés ou personnifiés, appelés qu'ils sont à

acclamer leur Seigneur. L'auteur analyse, dans un premier chapitre, le vocabulaire
hébreu de cette louange. Dans le deuxième chapitre, il aborde l'interprétation de ce
phénomène: faut-il voir là une tournure littéraire, une marque d'animisme, un
procédé mythologique, une particularité ethnologique, ou encore une expression pleinement

théologique? (p. 47). L'enquête est menée avec soin. C'est tout d'abord la
notion très ambiguë d'«animisme» qui est analysée en référence organisée avec trois
types d'animisme: celui de l'enfant, celui des peuplades dites «primitives», celui
enfin des poètes. Les deux premiers types manifestent par exemple l'absence de

pensée structurée, un égocentrisme, une forte fascination exercée par le mouvement
des astres, etc. Ces deux «animismes» ont au moins en commun ceci qu'ils offrent
des perceptions du réel, qui englobent certains aspects échappant à notre mentalité
logique et analytique (p. 69). L'animisme du poète lui aussi dévoile tout un versant
du réel qui autrement resterait dans l'ombre parce qu'il est seul capable de l'explorer.
Cette manière de percevoir le monde dans sa richesse de derrière les apparences
s'avère nettement constructive (p. 74). Fort de ces réflexions, l'auteur étudie ensuite la

louange cosmique dans les religions de l'Ancien Orient où l'application du concept
d'animisme est excessivement délicate. Même problématique en Israël: la louange
cosmique ne s'y présente ni comme une préoccupation purement stylistique, ni
comme une résurgence d'animisme, ni même comme une structure d'ordre mythologique,

mais bien comme un phénomène proprement théologique. La louange
cosmique «véhicule une bonne nouvelle qui autrement resterait cachée dans les sphères
hermétiques de la connaissance que Dieu seul partage avec lui-même» (p. 144). Un
bref examen des données néotestamentaires complète ces résultats. Dans son
troisième chapitre, l'auteur mesure la portée systématique de ses recherches en posant
des questions précises concernant les rapports de l'homme et du cosmos. Il met en
évidence «l'urgente nécessité d'une théologie de la matière» (p. 188). En plus,
l'enquête sur la louange cosmique pourrait avoir des incidences sur la doctrine de

Dieu et du Christ, sur la théologie des sacrements et de l'histoire, sur l'ecclésiologie,
l'éthique et l'œcuménisme... L'élaboration de toutes ces avenues de pensée «contribuera

à débarrasser les sciences de l'autocentrisme créé par une spécialisation intra-
disciplinaire sans cesse croissante» (p. 197). Un livre attachant et nécessaire!

Carl-A. Keller

Paul Häberlin, Das Wunderbare, Zürich, Schweizer Spiegel Verlag, 1975,

113 p.

C'est une nouvelle édition (la sixième) de douze brèves « méditations sur la

religion» rédigées en 1930 à l'intention des enfants de l'auteur. La religion prend appui
sur la manifestation du fondement transcendant de toute existence, fondement qui se

donne à connaître dans le «merveilleux», c'est-à-dire au sein de l'expérience de

notre finitude et de notre incompétence dans tout ce qui précisément dépasse et

dépassera toujours l'entendement. C'est là que se révèle le « mystère », le fond mystérieux,

donc «transcendant», de notre existence. A partir de là, l'auteur analyse les

aspects essentiels de l'attitude religieuse — foi, confiance, vie nouvelle, communion



178 BIBLIOGRAPHIE

— qui consiste à se laisser saisir par le mystère. Enfin, il oppose la religion à ses
perversions: son utilisation à des fins égoïstement humaines, la superstition. Une
philosophie de la religion, simple, directe, qui doit retenir toute notre attention.

Carl-A. Keller

Georg Hentschel, Die Elija-Erzählungen (Erfurter theologische Studien,
Bd. 33), Leipzig, St.-Benno-Verlag, 1977, 370 p.

Le nécessaire affranchissement du travail exégétique et théologique de l'esclavage
historiciste imposé par la démarche critique des deux derniers siècles sera un
processus long et pénible, parce que freiné par les exégètes eux-mêmes. La thèse de
G. Hentschel en marque peut-être une étape, bien qu'elle se développe résolument
dans les limites des références historico-critiques. Comment les auteurs bibliques ont-
ils vécu et compris l'événement historique? — voilà la question que l'auteur se

propose d'élucider, fort d'une analyse minutieuse de la tradition relative au prophète
Elie (I Rois 17-19; 21 ; II Rois 1). Par cette analyse, conduite selon les principes établis

par J. Richter et qui débouche, par fragmentation progressive, sur une vue extra-
ordinairement nuancée de l'évolution de la tradition, Hentschel en arrive à la conclusion

que pour le narrateur biblique (plus précisément prophétique) «l'événement
brut» est indissociable aussi bien de son expérience personnelle que de la tradition
plus générale de la communauté (relative à Moïse par exemple). A son sens donc,
l'expérience personnelle autant que la tradition antérieure déterminent la perception
de l'événement. On peut regretter qu'en dépit de ce résultat somme toute très
plausible, qui accorde à l'événement une «historicité» plus englobante, l'auteur se voie
néanmoins obligé de souligner la priorité de la recherche critique du «fait brut».

Carl-A. Keller

Yusuf Ibish et Ileana Marculescu (éds.), Contemplation and Action in
World Religions. Selected Papers from the Rothko Chapel Colloquium
«Traditional Modes of Contemplation and Action». Seattle/London,
University of Washington Press, 1978, 274 p.

Le colloque dont la plupart des communications sont éditées dans ce volume, eut
lieu en 1973 à Rothko Chapel, Houston. Il réunissait un nombre impressionnant de

personnalités représentant toutes les grandes religions, ainsi que quelques représentants

de traditions considérées souvent — à tort — comme marginales, telles la
religion des Yoruba d'Afrique ou celle des Indiens d'Amérique du Nord. On y trouvait
des noms mondialement connus, comme Lobsang P. Lhalungpa, Toshiko Izutsu,
T. M. P. Mahadevan, Raimundo Panikkar, Léo Schaya, Hossein Nasr, etc. Tous ils
étaient plus ou moins acquis à l'idée d'une «unité transcendante des religions»
prônée par Frithjof Schuon. Le lieu de la rencontre lui-même — Rothko Chapel, créé

en février 1971 — est un sanctuaire ouvert à toutes les religions; c'est ainsi une sorte
de « no-man's-land » de Dieu (p. 7) consacré par les autorités de toutes les religions.
Pourtant, chaque auteur présente sa propre religion de manière parfaitement
honnête, et les différences entre les traditions ne sont nullement escamotées. Chaque
article est précieux en lui-même et mériterait une analyse approfondie. Soulignons
toutefois particulièrement la qualité des contributions d'Elémire Zolla, professeur
italien de littérature comparée, dont l'essai sur «Traditional Methods of Contemplation
and Action » sort nettement du lot tant par la richesse que par la densité des aperçus
présentés. Il faudrait citer chaque phrase: les propos de l'auteur sur la tradition, la



BIBLIOGRAPHIE 179

contemplation, faction, ainsi que sur leurs interactions, nourrissent prodigieusement
la réflexion. Mentionnons aussi le texte signé de Raimundo Panikkar: «Action and
Contemplation as Categories of Religious Understanding». Ce penseur catholique à

l'esprit vraiment universel suggère que la contemplation est appelée à jouer un rôle
décisif dans le dialogue inter-religieux. On pourrait peut-être ajouter que son vœu est
déjà partiellement réalisé dans nombre de monastères contemplatifs, notamment en
Inde. Ce qui frappe dans l'ensemble des communications de ce colloque, c'est
l'incompréhension de la plupart des orateurs, en particulier des Orientaux, pour la
notion d'«action». Ils s'intéressent tous à la contemplation, mais la réalité de l'action
leur est étrangère. Tout au plus signifie-t-elle que la contemplation s'accompagne de
certaines techniques corporelles. Ainsi, T. M. P. Mahadevan, eminent spécialiste de
l'advaïta hindou, précise tout d'abord que, dans l'optique de l'advaita (pour qui la
connaissance est la voie par excellence qui conduit à la délivrance), toute action doit
avoir pour but la purification. Mais ensuite, l'auteur développe longuement les

techniques du yoga selon Patanjali, laissant entendre que la vraie action purificatrice
consiste dans la pratique du yoga. Le problème lancinant de l'Occident: comment
concilier ces deux nécessités contradictoires de la contemplation et de l'action dans le

monde, ce problème n'est hélas pas abordé. Livre à lire et à méditer.

Carl-A. Keller

Günter Lanczkowski, Einführung in die Religionsphänomenologie (Die
Theologie), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, 152 p.

Excellente bien que succincte introduction à la phénoménologie des religions, par
l'un des grands maîtres contemporains de la science des religions. Prenant son départ
dans l'observation et la comparaison spontanée, «naïve», de phénomènes religieux
(par des conquérants, des voyageurs, des historiens, etc.), la phénoménologie devient
petit à petit comparaison rigoureuse et systématique, en vue d'une meilleure saisie du
phénomène religieux en tant que tel, dans son unité profonde, en dépit des

divergences au niveau des manifestations. La phénoménologie se présente ainsi comme
une discipline de la science des religions, à côté de l'histoire des religions, de la

psychologie religieuse, de la sociologie religieuse, et de la géographie religieuse. En tant
que telle, elle est évidemment basée sur les résultats des recherches historiques. Sa

tâche consiste à «établir des catégories abstraites, typiques et idéales; à déterminer
les processus récurrents; à formuler les lois de l'évolution» (p. 14). Sont traités
ensuite dans le détail les phénomènes du divin, du mythe, de l'ordre sacré, de l'autorité

sacrée, de la langue et du livre sacrés, du culte, de la conception religieuse de

l'histoire. Dans le dernier chapitre,.l'auteur étudie le problème épineux d'une typologie

des religions.
Carl-A. Keller

Friso Melzer, Das Licht der Welt. Beiträge zur Begegnung mit asiatischer

Hochreligion, Stuttgart, Evang. Missionsverlag, 1973, 196 p.

C'est un recueil d'études et de méditations d'un ancien missionnaire en Inde, qui,
grâce à sa formation philologique de germaniste, possède une sensibilité très affinée

pour les mystères du langage et de la voix humaine. En plus, il souhaite rencontrer,
en tant que chrétien, la pratique et l'expérience spirituelle des grandes religions asiatiques:

il voit les dangers et les défauts de cette démarche, mais tente néanmoins
d'entrer en contact avec elles, et, surtout, de leur opposer les valeurs cachées ou
oubliées de la tradition chrétienne.

Carl-A. Keller



180 BIBLIOGRAPHIE

J.-L. Ménard (éd.), Le symbole, Strasbourg, Faculté de théologie catholique,
1975, 161 p.

Ce livre contient les communications présentées lors d'un séminaire sur «le
symbole», organisé par les deux Facultés de théologie de l'Université de Strasbourg.
Introduites par R. Mehl («Symbole et théologie»), les contributions émanent d'un
anthropologue (G. Durand), d'un historien des religions (M. Meslin). d'un spécialiste
du gnosticisme (J.-E. Ménard), d'un professeur de littérature (M. Mansuy —
«Symbolisme et transcendance»), d'un philosophe-psychanalyste lacanien (R. Sublon).
d'un exégète de l'Ancien (Th. Chary) et du Nouveau Testament (P. Prigent), d'un
systématicien (J. Ladrière) et d'un philosophe (P. Ricœur). Les «résumés» assez

étranges ajoutés en fin de volume ne dispensent nullement de la lecture des textes
eux-mêmes. Une démonstration de la dynamique novatrice et créatrice du symbole,
heureux corollaire de sa polysémie parfois déconcertante.

Carl-A. Keller

Tara Michael, Le Yoga, préface de Jacques Masui (Collection «Clefs»),
Paris, Seghers, 1975, 237 p.

Voici sans aucun doute l'un des livres les plus valables et les plus accessibles aussi

sur les diverses formes du yoga. L'auteur avait d'ailleurs déjà fait montre de ses

compétences par une traduction commentée du Hatha-Yoga-Pradîpikâ, texte
fondamental du yoga, dans l'excellente collection «Documents spirituels» (1974). Le présent

ouvrage peut avantageusement remplacer la plupart des livres sur le yoga qu'on
trouve sur le marché...

Carl-A. Keller

Georg Siegmund, Buddhism and Christianity. A Preface to Dialogue.
Alabama, The University of Alabama Press, 1980, 197 p. Traduit de
l'allemand par S. M. Fr. Mac Carthy.

Ce livre, dont l'édition allemande a paru en 1968. est exactement fidèle aux
promesses du sous-titre: une «préface» à un dialogue fructueux entre le bouddhisme et
le catholicisme (la dimension œcuménique étant étrangement absente de ce livre).
Après avoir, dans un chapitre introductif, évoqué l'histoire et les conditions actuelles
de ce dialogue, l'auteur aborde successivement les grands thèmes d'une rencontre
entre le bouddhisme et le christianisme: l'homme, l'âme, la nature et la suppression
de la souffrance, la recherche de l'Absolu, la ressemblance entre le Bouddha et le
Christ. Ce dernier chapitre est particulièrement instructif. L'auteur a connu le
bouddhisme au Japon, mais il a également pratiqué les grands textes du Théravada. Il se

montre assez réservé quant aux possibilités d'un dialogue soutenu, soulignant très

judicieusement les différences qui séparent les deux religions. Un chapitre sur le

Shinto et sa confrontation avec l'Evangile et le monde moderne termine l'ouvrage.

Carl-A. Keller



BIBLIOGRAPHIE 181

Gérard Vallée, Mouvement œcuménique et religions non chrétiennes (Théo¬
logie-Recherches 14), Paris/Tournai, Desclée, et Montréal, Bellarmin,
1975, 305 p.

Au sein des Eglises protestantes, la controverse sur le statut théologique des
religions non chrétiennes a éclaté en 1938, lors du «débat de Tambaram », la discussion
passionnée amorcée par Hendrick Kraemer et son livre « Le message chrétien dans
un monde non chrétien». Elle se poursuit dans le cadre du Conseil œcuménique des
Eglises grâce à son projet de recherches sur la relation entre la Parole de Dieu et les

religions vivantes. Le présent ouvrage retrace avec compétence la préhistoire du
débat de Tambaram, le débat lui-même et ses séquelles, jusqu'à l'assemblée générale
du Conseil œcuménique à Uppsal, en 1968. L'analyse historique débouche sur quelques

considérations théoriques d'une importance certaine. L'auteur esquisse en effet
les linéaments d'une «utopie» sur la rencontre interreligieuse, utopie qui supposerait
une théologie des religions «qui soit vraiment informée par l'étude des religions et

par leur réalité actuelle» (p. 260). Cette théologie consisterait en «une vaste entreprise

de dés-absolutisation et de dé-réification» (p. 261). Cette nécessaire «conversion»

ou «révolution» de la pensée théologique n'est pas possible sans la reconnaissance

et l'identification «de l'activité divine dans l'histoire et au sein des autres
traditions religieuses» (p. 234).

Carl-A. Keller

Jean Daniélou, Les origines du christianisme latin, Paris, Le Cerf, 1978, Patristique
391 p.

Ce livre posthume est le troisième et dernier volet de Y Histoire des doctrines
chrétiennes avant Nicée. A l'instar de Tlièologie du judéo-christianisme et de Mission
évangélique et culture hellénistique aux IIe et IIIe siècles, il devrait connaître un large et

légitime succès. Les études d'ensemble sur la littérature latine anténicéenne ne sont
pas légion. Pour cette seule raison, ce livre serait déjà le bienvenu. Mais sa valeur est

encore rehaussée par la netteté des hypothèses défendues. Selon l'auteur, les
premières formes littéraires du christianisme latin seraient des traductions d'écrits judéo-
chrétiens composés en grec. Ces traductions prouveraient l'existence d'un important
courant judéo-chrétien à Rome aussi bien qu'à Carthage. Au sein de ce courant, des

œuvres vont naître qui ne seront plus des traductions, notamment la Passion de
Perpétue et Félicité. V Esdras et divers textes faussement attribués à Cyprien. Leur datation

est incertaine, mais Daniélou croit, dans la plupart des cas, qu'ils sont antérieurs
ou contemporains de Tertullien. Celui-ci apparaît comme le premier écrivain et
théologien latin d'envergure. S'il s'inspire de modèles grecs, il donne à son style et à sa

pensée une originalité remarquable. Il prend ses distances à l'égard d'un judéo-christianisme

rugueux; en même temps, il évite (à la différence d'un Minucius Felix) de se

limiter à latiniser des modèles grecs. Son insistance sur la chair du Christ et son goût
pour l'expérience intérieure vont marquer la spiritualité occidentale. Ni Commodien,
ni Victorin de Pettau, ni Novatien, ni Cyprien ne sont négligés dans cette étude qui a

l'immense mérite d'établir un réseau de relations entre tous les textes latins des IIe et

IIIe siècles. Daniélou était un savant de synthèse et d'intuition; son ultime livre est
l'un des plus nouveaux et des plus intéressants qu'il ait écrits.

Eric Junod



182 BIBLIOGRAPHIE

B. Altaner et A. Stuiber, Patrologie (Leben, Schriften und Lehre der Kir¬
chenväter), Freiburg im Breisgau, Herder, 1978, 672 p.

La Patrologie d'Altaner n'est plus à présenter: ceux qui ont quelque intérêt pour
la vie et l'œuvre des Pères ont nécessairement cet ouvrage à portée de main dans leur
bibliothèque. Heureuse et triste nouvelle pour eux, ils vont vite devoir faire l'achat de
cette nouvelle édition. En effet, si ce volume reproduit l'édition de 1966, qui avait
déjà été mise à jour par A. Stuiber, il contient de surcroît un supplément de 127 pages
exclusivement consacrées à des ajouts bibliographiques pour les textes, articles et

ouvrages parus entre 1965 et 1977. Ce supplément est aisé à consulter et fort complet.
Il n'existe à ce jour aucun instrument bibliographique qui puisse rivaliser avec ce
volume. Rappelons qu'Altaner, conformément à la tradition catholique, considérait
que l'époque des Pères s'arrêtait au VIIIe siècle en Orient et au VIe en Occident. On
peut contester la pertinence de ces limitations chronologiques. En l'occurrence on
s'en félicite puisqu'elles permettent à des auteurs comme Jean Damascène, Grégoire
le Grand ou Grégoire de Tours d'être pris en compte dans cette indispensable Patrologie.

Eric Junod

Les Martyrs de Lyon (177) (Colloques Internationaux du Centre National
de la Recherche Scientifique, 575), Paris, Centre National de la
Recherche Scientifique, 1978, 328 p.

Ce volume, de présentation luxueuse, réunit les Actes du Colloque sur les Martyrs
de Lyon (177) que le CNRS a organisé dans cette ville en 1977. Une synthèse du Père

Mondésert clôt la série de vingt cinq communications présentées par des savants
(archéologues, historiens, patrologues) de provenances très diverses. Les contributions

s'orientent dans deux principales directions: l'épisode de la passion des martyrs
(avec notamment les problèmes posés par la célèbre Lettre transmise par Eusèbe de

Cesaree) et les questions plus générales relatives à Lyon dans les premiers siècles de
l'ère chrétienne.

Eric Junod

Saint Patrick, Confession, Lettre à Coroticus. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Richard P. C. Hanson avec la collaboration de
Cécile Blanc (Sources Chrétiennes, 249), Paris, Le Cerf, 1978, 210 p.

Sans l'avoir voulu, le breton Patrick s'est trouvé élu évêque en Irlande au Ve

siècle. Sa description des mœurs religieuses, sociales et politiques en Bretagne et en
Irlande font l'intérêt des deux œuvres présentées dans ce volume. L'édition de R. P.

C. Hanson a le mérite de bien faire apparaître les incorrections de la langue de
Patrick en n'hésitant pas à retenir les variantes qui s'éloignent des règles habituelles
du latin littéraire.

Eric Junod



BIBLIOGRAPHIE 183

Grégoire le Grand, Dialogues, tomes I-III. Introduction, texte critique et
notes par Adalbert de Vogue; traduction par Paul Antin (Sources
Chrétiennes, 251, 260 et 265), Paris, Le Cerf, 1978-1980.

Ces Dialogues, qui datent de 593-594, ne sont certes pas une œuvre théologique
majeure, mais ils sont de premier intérêt pour l'histoire de la spiritualité et du
monachisme en Occident, au même titre qu'une large part de l'œuvre d'un autre contemporain

célèbre, Grégoire de Tours. Sous la forme littéraire traditionnelle du dialogue,
Grégoire le Grand présente la vie et les miracles d'hommes saints (dont saint Benoît)
qui, pour leur majorité, ont vécu en Italie, son propos étant notamment de montrer
qu'il a bel et bien existé des thaumaturges italiens. Le premier volume contient une
introduction d'A. de Vogue, le second donne les livres I-II des Dialogues, le troisième
le livre III et de très nombreux index. Grâce à une plus large exploitation de l'abondante

tradition manuscrite et grâce à une exploitation du texte grec de Zacharie,
l'édition présente un progrès par rapport à celle des Bénédictins de Saint-Maur et de
Moricca. Mais il ne s'agit pas d'une editio maior, celle-ci devant paraître dans le

Corpus Christianorum par les soins de J. Mallet.

Eric Junod

Michel Aubineau, Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem (vol. 1:
Les homélies I-XV) (Subsidia hagiographica, 59) Bruxelles, Société des
BoUandistes (24 Bd Saint-Michel, B-1040 Bruxelles), 1978, 596 p.

Cette publication de quinze homélies festales d'Hésychius — neuf sont inédites,
dont deux qui sont reprises de Sources Chrétiennes 187 (voir RThPh 1978, p. 310), et
les autres reçoivent une édition améliorée ou renouvelée — est un travail d'une rare
perfection. Toutes les étapes d'une ample recherche y sont présentées avec pédagogie
et intelligence. C'est déjà beaucoup de repérer, d'authentifier et d'éditer des homélies
dispersées dans 65 manuscrits. Pour M. Aubineau, ce long et minutieux travail n'est
jamais qu'une première partie. Il faudra ensuite traduire le texte et lui poser toutes les

questions imaginables pourvu qu'elles l'éclairent de quelque manière: quelles sont
ces caractéristiques lexicographiques et stylistiques, comment traite-t-il le texte
biblique, que nous apprend-il sur telle tradition liturgique ou hagiographique, quel
est son enseignement théologique, quand et où fut-il écrit, quelles informations
donne-t-il sur son auteur et son milieu? Chacune des homélies, l'une après l'autre, est

ainsi fouillée dans ses moindres recoins. Et M. Aubineau nous promet encore un
index verborum complet des homélies festales. — Hèsychius est un prêtre et didascale
de l'église de Jérusalem qui a exercé son activité dans la première moitié du Ve siècle.
Sa prédication n'ignore pas la grande querelle christologique qui opposera les partisans

de Cyrille d'Alexandrie à ceux de Nestorius. Hèsychius, tout comme le clergé de

Jérusalem, est résolument du côté de Cyrille; il s'en tient à une christologie unitaire
dérivant d'Athanase et il affirme que Marie est ihetokos. Mais qu'on ne cherche pas
dans ses homélies des exposés de christologie! Les éléments doctrinaux, de façon
générale, ne font l'objet que de brèves remarques ou allusions. La catéchèse se veut
simple et elle préfère les images aux développements abstraits. — Ces homélies (sur
la Rencontre du Christ à Jérusalem, Pâques, Marie, André, Antoine, Etienne,
Jacques et David, Lazare, Pierre et Paul, Procope de Cesaree, le jeûne) sont une mine

pour l'histoire de la liturgie et l'hagiographie. L'homélie V, par exemple, apporte des

indications de prix sur la signification originelle de la fête du 15 août: celle-ci ne
célèbre pas la Dormitio de Marie, mais sa maternité divine (Tlietokos). Aubineau



184 BIBLIOGRAPHIE

montre la façon convaincante que cette prédication a dû être prononcée peu après le

concile d'Ephèse. Mais on n'en finirait pas d'énumérer les précisions et suggestions
contenues dans ce volume!

Eric Junod

Hilaire de Poitiers, Sur Matthieu, tomes I-II. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Jean Doignon (Sources Chrétiennes, 254 et 258),
Paris, Le Cerf, 1978-1979, 303 et 297 p.

Ce Commentaire est antérieur à l'exil d'Hilaire (356): c'est donc une œuvre
typiquement latine, à la différence du Commentaire de Jérôme qui est nourri d'Origène.
En règle générale, Hilaire suit et commente le texte évangélique de façon continue en

soulignant son unité. Dans les faits ou paroles rapportés, il recherche une «raison
intérieure», c'est-à-dire des sortes de soubassements doctrinaux; les références au

paulinisme sont particulièrement fréquentes et remarquables. J. Doignon introduit,
édite et traduit ce commentaire avec une science sans défaut. Les problèmes
littéraires, historiques et théologiques y sont cernés avec un égal soin et une concision
bienvenue. Le texte, quant à lui, reçoit une édition nouvelle fondée sur une étude de

toute la tradition manuscrite.

Eric Junod

Kurt Rudolph, Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer spätantiken Reli¬

gion, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1977, 436 p.

Ce livre est la plus complète et la plus pédagogique des introductions à la gnose
parues après la découverte des textes de Nag Hammadi. Il se compose de trois
parties: les sources, l'essence et la structure de la gnose, l'histoire de la gnose. Elles sont
de taille inégale, la deuxième dominant nettement les autres. L'auteur, à juste titre
selon nous, renonce à la distinction artificielle et inopportune que certains savants
ont voulu établir entre gnose (toute connaissance salutaire des mystères divins
réservée à une élite) et gnosticisme (gnose élaborée en système et apparaissant dans
des cercles chrétiens vers le IIe siècle). Il renonce également à proposer une définition
passe-partout de la gnose: celle-ci apparaît comme trop diverse pour être réduite
dans une formule. Ce qu'il cherche plutôt à décrire, ce sont les éléments fondamentaux

de la pensée gnostique. Six éléments sont ainsi dégagés et passés en revue: le
dualisme, la cosmogonie et la cosmologie, l'anthropologie, la sotériologie, l'eschatologie,

et enfin la conception du culte, de la communauté et de l'éthique. L'un des

grands mérites de l'auteur est de signaler et de respecter la diversité des systèmes.
Quand il étudie, par exemple, la cosmologie et la cosmogonie, il commence par
formuler des observations générales, puis il présente diverses conceptions, en l'occurrence

celles de Y Ecrit sans titre, de Y Apocryphon de Jean, de la Brontè, de Y Evangile
de Philippe et de YEvangile de Vérité, de Poimandrès. Grâce à ces présentations
successives, le lecteur peut comparer les systèmes... et constater à quel point il est difficile

de systématiser la gnose sans faire violence ou sans négliger des textes importants.

Ce même souci de ne pas faire croire à une unité factice apparaît dans le

chapitre sur les origines de la gnose. L'auteur signale ses liens avec l'apocalyptique
juive, la tradition juive sapientiale, les religions iraniennes, le moyen platonisme,
l'hermétisme, l'orphisme... Conçu comme une introduction, le livre ne prétend pas
apporter de solutions originales, mais poser, dans toute leur étendue, les principaux



BIBLIOGRAPHIE 185

problèmes soulevés par les textes et la pensée gnostiques. Il défend cependant des
hypothèses qui ne font pas toujours l'unanimité chez les spécialistes, mais qui ne
devraient pas tarder à s'imposer après la publication et la traduction intégrales des
écrits de Nag Hammadi. Parmi ces hypothèses, relevons l'origine non chrétienne de
la gnose, l'intégration par la gnose d'éléments empruntés au judaïsme ainsi qu'à la
tradition philosophique grecque, l'existence dans la gnose de cercles qui se sont
voulus chrétiens et qui représentent véritablement des courants du christianisme
primitif. — On ne refermera pas ce livre sans avoir loué la qualité tout à fait exceptionnelle

de sa présentation. Une large marge contient à la fois des sous-titres et des
renvois aux textes commentés. Les pages sont aérées et imprimées avec art. La clarté de
l'exposé s'accomplit dans un travail typographique intelligent et esthétique. En outre,
l'iconographie est riche et luxueuse. Quel éditeur français aura la bonne idée de faire
traduire ce livre et de le publier sous cette même forme?

Eric Junod

Antonio Orbe, Cristologia gnostica. Introducción a la soteriologia de los
siglos II y III (Biblioteca de Autores Cristianos, 384 et 385), t. I-II,
Madrid, Edica, 1976, 595 p. et 654 p.

C'est peu de dire que l'entreprise du Père Orbe est originale; elle l'est tellement
qu'elle ne trouvera sans doute jamais d'imitateur. Elle vise, en effet, à rassembler tout
ce que les textes gnostiques disent au sujet du Christ; tout, même les éléments les plus
minces et les plus énigmatiques. Ces éléments sont interprétés, mis en rapport avec
d'autres pour former finalement les pièces d'une mosaïque représentant le Christ
gnostique. Pour tenter pareille entreprise sans qu'elle soit vouée à l'échec ou au
ridicule, il faut posséder une connaissance exceptionnelle de la gnose. C'est précisément
le cas de l'auteur, sans doute l'un des meilleurs spécialistes de la littérature
gnostique... n'en déplaise à certains savants allemands qui ignorent superbement son
œuvre. Cette «christologie» ou plutôt cette «somme» (car il n'y a guère moyen de

l'appeler autrement) adopte une structure tout à fait traditionnelle. Elle part du
Christ préexistant, passe en revue tous les faits de la venue et de la vie du Christ
(naissance, baptême, tentation...) et aboutit à l'Ascension et au Christ porte du ciel.
C'est véritablement tout l'itinéraire du salut qui est décrit dans ces deux volumes.
Pour le lecteur, chaque chapitre, chaque page, chaque note représentent une stupéfiante

mine d'informations. Certes, on est parfois dérouté par les rapprochements
que propose Orbe et par certaines interprétations, mais jamais on ne regrette qu'il
nous ait obligé à aller voir tel texte ou telle monographie même si on n'y trouve pas
(et peut-être à tort) ce qu'il y a lu. C'est grâce à des savants de cette envergure, doués

par ailleurs d'une très grande intuition, que les études gnostiques se renouvellent en

élargissant considérablement le champ de leurs références.

Eric Junod

Robert Joly, Le dossier d'Ignace d'Antioche (Université libre de Bruxelles,
Faculté de Philosophie et Lettres, LXIX), Bruxelles Editions de
l'Université de Bruxelles, 1979, 141 p.

Les Lettres d'Ignace sont un faux smyrniote rédigé entre 160 et 170! Cette
affirmation n'est pas un canular, mais la conclusion proposée fermement par Joly dans

cette étude pleine d'intérêt et d'observations pertinentes. Certes, tous les arguments



186 BIBLIOGRAPHIE

avancés (philologiques, historiques, littéraires et théologiques) n'offrent pas le même
degré de vraisemblance et de qualité scientifiques; l'argumentation e silentio tient par
exemple un rôle trop important dans cette démonstration. Il reste toutefois que l'axe
sur lequel elle s'appuie semble solide: le ch. XIII de la Lettre aux Philippiens de

Polycarpe, chapitre qui annonce les Lettres d'Ignace, a tout l'air d'une interpolation.
Cette interpolation serait l'œuvre du faussaire qui chercherait à lancer son texte en le
couvrant de l'autorité de Polycarpe. Sur ce point, nous sommes enclin à suivre Joly.
Mais sur la datation et la localisation de ce faux, son argumentation paraît moins
consistante et hâtive.

Eric Junod

Irénée de Lyon, Contre les hérésies, livre I. Tome I : introduction, notes jus¬
tificatives, tables; tome II: édition critique et traduction par Adelin
Rousseau et Louis Doutreleau (Sources Chrétiennes, 263 et 264), Paris,
Le Cerf, 1979, 409 p. et 394 p.

On doit à cet adversaire de la gnose que fut Irénée des informations de première
valeur sur les mouvements et les doctrines qu'il combattait. L'essentiel de ces
informations se trouve précisément dans le livre I de YAdversus haereses dont A. Rousseau

et L. Doutreleau viennent de fournir une magistrale édition, accompagnée d'une
traduction française et d'une introduction (consacrée surtout aux problèmes textuels).
Ces deux volumes, joints à ceux qui les ont précédés pour les livres III, IV et V de
YAdversus haereses, comptent parmi les titres de gloire de la collection «Sources
Chrétiennes». Le lecteur non spécialiste peut difficilement s'imaginer la somme de
travail accomplie pour réaliser cette édition: établissement du texte latin, édition des

fragments grecs de provenances très variées, révision et parfois édition des fragments
transmis dans des langues orientales... et enfin rétroversion grecque intégrale du texte
latin! Il se l'imagine d'autant moins que les éditeurs présentent leur travail avec une
totale modestie et une clarté sans défaut. — Dans son livre I, Irénée se donne pour
tâche de présenter ces dangereux et perfides novateurs que sont les gnostiques. La
présentation, très structurée, est évidemment assortie de remarques qui sont déjà des

réfutations. Cependant elle laisse une très grande place à l'exposé cohérent et détaillé
de plusieurs doctrines: le système de Ptolémée, les divers enseignements valentiniens
et antérieurs au valentinisme (Marc le Mage, Simon, Ménandre, Saturnin, Basilide,
Carpocrate, Cérinthe, Ebionites, Nicolaïtes, Cerdon, Marcion, Barbéliotes, Ophites).
Nul texte ne fait mieux sentir que ce livre I de YAdversus haereses la vitalité, la diversité

et aussi l'intelligence des cercles gnostiques au sein du christianisme du IIe siècle.
Est-ce un hasard si c'est en relevant le défi gnostique quTrénée donnera à l'Eglise
ancienne son premier traité théologique d'envergure?

Eric Junod

Peter Meinhold, Studien zu Ignatius von Antiochen, Wiesbaden, Franz
Steiner Verlag, 1979, 86 p.

Réunion de six études en langue allemande, parues entre 1957 et 1971 et toutes
consacrées aux Lettres d'Ignace: Episcope, pneumatique, martyr, sur la signification
des autodésignations d'Ignace; évêques silencieux, les oppositions dans les communautés

d'Asie Mineure d'après les Lettres d'Ignace; les conceptions d'Ignace sur la
théologie de l'histoire; christologie et virginité chez Ignace; la conception ignatienne
de l'Eglise; l'éthique d'Ignace.

Eric Junod



BIBLIOGRAPHIE 187

Giorgio Otranto, Esegesi biblica e storia in Giustino (Dial. 63-84) (Qua¬
derni di «Vetera Christianorum», 14), Bari, Istituto di Letteratura
Cristiana Antica, 1979, 281 p.

Solide étude sur les ch. 63-84 du Dialogue avec Tryphon de Justin. L'auteur
s'attache surtout à faire apparaître la méthode exégétique de Justin dans sa lecture et
dans ses citations de l'Ancien Testament. Il relève à plusieurs reprises des affinités
entre cette exégèse et celles d'irénée, de Méliton, de Y Homélie pascale du Ps-Hippo-
lyte, de Tertullien et de Marcel d'Ancyre, ce qui l'amène à se demander si Justin n'a
pas été profondément influencé par la théologie asiate.

Eric Junod

Henri-Charles Puech, En quête de la Gnose. Tome I: La Gnose et le temps;
tome II: Sur l'Evangile selon Thomas (Bibliothèque des Sciences
Humaines), Paris, Gallimard, 1978, 301 et 319 p.

Le nom de H.-Ch. Puech est indissolublement attaché aux études sur la gnose et

sur le manichéisme. Les textes de ce savant sont à la fois si rares et si éclairants qu'ils
représentent une sorte d'événement. On devine donc la valeur de ces deux volumes
qui rassemblent des études parues entre 1934 et 1972, précédées d'une étude
composée tout exprès. Le deuxième volume est exclusivement consacré à l'Evangile de
Thomas (traduction et étude des logia). Le premier contient les études suivantes:
Temps, histoire et mythe dans le christianisme des premiers siècles; Numénius
d'Apamée et les théologies orientales au second siècle; Position spirituelle et signification

de Plotin; Plotin et les gnostiques; Hermès trois fois incarné; La Ténèbre
mystique chez le Pseudo-Denys l'Aréopagite; Où en est le problème du gnosticisme;
Phénoménologie de la Gnose; La Gnose et le temps; Fragments retrouvés de l'Apocalypse

d'Allogène. — Il y a quelque chose de fascinant dans les textes de Puech: la
maîtrise de l'érudition, liée à la densité de l'écriture. Les mots comme les références
sont triés, sélectionnés avec une impitoyable rigueur; seul l'essentiel subsiste, exprimé
dans un style tendu et limpide. Entre autres exemples, la description qu'il donne de

l'expérience gnostique aux pages XIV-XV du tome I est un morceau d'anthologie. —
C'est en effet d'abord l'expérience gnostique que Puech cherche à découvrir et à

retracer. Les textes gnostiques présentent le plus souvent des systèmes compliqués,
variés, véhiculant des mythes et des motifs d'origines diverses. Est-il possible, derrière
des manifestations multiples, de retrouver les éléments cohérents d'un itinéraire spirituel

et intellectuel permettant à l'homme de connaître et de rejoindre son être
véritable?

Eric Junod

Wolfhart Pannenberg, Ethik und Ekklesiologie. Gesammelte Aufsätze, néologie
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1977, 334 p. contemporaine

Ce recueil d'articles du théologien de Munich comprend 19 textes parus de 1962

à 1977, et dont trois sont inédits. L'ouvrage est divisé en deux parties, comme
l'indique son titre. Parmi les neuf articles consacrés à l'éthique, mentionnons en
particulier: une contribution déjà ancienne à la «théologie du droit»; le dossier d'un
dialogue avec G. Ebeling: un texte inédit et de grand intérêt sur «le fondement de

l'éthique chez E. Troeltsch», où Pannenberg confirme son admiration pour



188 BIBLIOGRAPHIE

Troeltsch, qui a su selon lui conjoindre avec brio l'éthique et l'eschatologie; un point
de vue sur la doctrine des deux règnes chez Luther (Pannenberg est d'avis que Luther
n'a pas su faire place à la force déjà présente du Règne eschatologique de Dieu et

qu'il n'a dès lors pas fait droit au changement des rapports politiques existants);
d'autres contributions, enfin, qui éclairent sous divers angles l'impact social et
politique de la foi chrétienne (le problème du nationalisme et de l'unité du genre humain,
la relation entre la paix de Dieu et la paix mondiale). On retrouve ici les idées
fondamentales de l'auteur: pensée eschatologique, universalisme, statut décisif reconnu à

l'histoire, volonté de médiation rationnelle (avec le recours aux concepts de
«religion» et de «sens»). L'éthique découle pour lui, fondamentalement, de l'eschatologie.

— La deuxième partie du livre est consacrée à l'ecclésiologie, avec un accent
œcuménique tout à fait remarquable, mais qui n'a rien d'étonnant lorsque l'on
connaît l'activité déterminante de Pannenberg à la tête de l'Institut œcuménique de la
Faculté protestante de Munich. L'auteur montre ici encore l'importance de l'histoire
et de l'eschatologie pour la compréhension de l'Eglise; il réfléchit sur le rapport entre
la Réforme, l'instauration des confessions et l'unité de l'Eglise; il dialogue avec une
rigueur constante avec le catholicisme allemand sur des questions-clès comme le

ministère et l'eucharistie. Les spécialistes de l'œcuménisme auront intérêt à lire les

pages précises de Pannenberg sur ces questions. Dans le contexte des discussions du

COE, Pannenberg s'interroge pour terminer sur le rapport entre l'unité de l'Eglise et

l'unité de l'humanité. L'ecclésiologie, comme l'éthique, semble s'ordonner à la

conception résolument eschatologique de la foi chrétienne qui est sans doute le trait
le plus typique de la théologie pannenbergienne. — Livre actuel et concret, donc, qui
ne manquera pas de susciter plusieurs débats, étant donné la personnalité théologique

de l'auteur. A le comparer avec le très solide recueil d'articles que Pannenberg
avait d'abord publié en 1967 (Grundfragen systematischer neologie), le déplacement
des problématiques paraît fort suggestif: la théologie fondamentale et la doctrine de

Dieu ont fait place ici à l'éthique et à l'ecclésiologie. Preuve de la polyvalence et de

l'équilibre d'un théologien dont les grandes options, par ailleurs souvent discutables,
demeurent remarquablement homogènes et cohérentes. A quand la synthèse dogmatique?

Denis Müller

Herbert Neie, The Doctrine of the Atonement in the Theology of Wolfhart
Pannenberg (Theologische Bibliothek Töpelmann, 36), Berlin - New
York, Walter de Gruyter, 1978, ix + 237 p.

Cette belle étude est la première consacrée de manière précise et détaillée à la

conception de la croix et de la mort de Jésus dans la Christologie de W. Pannenberg.
Elle éclaire avec à propos l'intention fondamentale de Pannenberg et peut servir de

guide à une meilleure compréhension des réflexions menées actuellement en
Allemagne par Pannenberg et Moltmann. Pour l'essentiel, Neie adhère à la méthodologie
historique et rationnelle de Pannenberg, en s'appuyant lui aussi sur le postulat d'un
sens immanent à l'histoire de Jésus et ratifié par la Résurrection de Jésus. Après avoir
situé très clairement les critères historiques et herméneutiques de Pannenberg et

exposé les grands principes de sa Christologie (établissement de la divinité de Jésus

par la Résurrection, comprise comme ratification des anticipations contenues dans
l'histoire de Jésus; étude du concept de révélation, lié à l'idèe centrale de force
rétroactive de la Résurrection; identité indirecte de Jésus avec le Fils de Dieu), Neie analyse

encore les concepts déterminants de la théologie de Pannenberg (fondement



BIBLIOGRAPHIE 189

biblique de l'ontologie, vérification par l'anthropologie, conception de Dieu). Ces
études préliminaires menées, il peut traiter son thème fondamental: la staurologie,
c'est-à-dire l'interprétation du sens de la mort de Jésus. Neie montre que la théorie
moderne de Pannenberg tourne ici autour de la relation de Jésus à la Loi et du caractère

substitutif de sa mort représentative. La critique de Neie à Pannenberg est
intéressante: en comprenant la mort de Jésus en fonction de la Loi, abolie par la
Résurrection, Pannenberg aurait dû renoncer à l'idée d'un Dieu législateur et donc à

l'interprétation de la mort comme punition. Or Pannenberg, non content de maintenir

ces idées, leur donne un appui universel dans l'anthropologie: 1) le caractère
pénal de la mort est posé comme une vérité anthropologique générale; 2) la substitution

reçoit une signification universelle, tant dans le domaine personnel que dans le
domaine social. Neie est d'avis qu'il faut réellement comprendre la mort de Jésus en
fonction de l'histoire de Jésus et de la Résurrection, et donc en fonction de l'image de
Dieu qui leur est attachée. La croix est «un mystère de grâce miraculeuse», non,
comme le voudrait Pannenberg, l'exemple d'un phénomène universel (p. 206). Selon
Neie (qui semble renouer ici avec l'objection des Sociniens et qui s'éloigne en tout
cas de toute conception luthérienne), la mort de Jésus doit être interprétée théologiquement

comme expression de l'amour infini de Dieu, et non comme conséquence
de la Loi. — La difficulté de l'étude de Neie vient de ce que Pannenberg lui-même a

reconnu les limites de son interprétation de la Loi et s'est proposé de comprendre à

l'avenir la mort de Jésus comme action de Dieu, sans que l'on voie comment il
pourra unir les deux théories. Il me paraît que Neie, en voulant rester conséquent
avec les principes méthodologiques de Pannenberg, a réussi, peut-être malgré lui, à

mettre en évidence l'a priori discutable qui domine la théologie de Pannenberg: pour
être vrai, un énoncé théologique — la staurologie n'y échappe pas — doit être
«corroboré» par l'anthropologie; la mort de Jésus n'a de sens rationnel et conforme à

l'histoire qu'à la condition d'avoir des appuis dans la conception générale de
l'homme et du monde.

Denis MCller

Wolfhart Pannenberg, Grundfragen systematischer Theologie, Gesammelte

Aufsätze, Band II, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1980,

265 p.

Ce nouvel ouvrage de Pannenberg fait suite au premier volume des Grundfragen,

paru en 1967, et constitue avec un autre recueil récent (Ethik und Ekklesiologie, 1977)

un ensemble impressionnant. On trouve en effet dans le tome 2 des Grundfragen
12 articles parus ou conçus entre 1968 et 1978. Une importante préface (p. 7-12) nous
signale les enjeux et la structure du volume, ainsi que l'évolution toujours très nuancée
de l'auteur. Concernant l'évolution, Pannenberg a renoncé à reprendre un article
important de 1973 (« Le fondement christologique de l'anthropologie », Concilium 1973),

parce qu'il a découvert entre temps, nous dit-il, la réciprocité de fondement de la

christologie et de l'anthropologie. Autrement dit: il ne suffit pas de dire que la christologie
est le fondement de l'anthropologie, il faut encore montrer en quel sens l'anthropologie

est, à son tour, le fondement de la christologie (entre parenthèses nous voyons
sur ce point un aveu capital de l'auteur, aveu qui corrobore la critique que nous lui
adresserions: l'anthropologie devient fondement de la christologie, la théologie de la
révélation devient anthropologie générale). Concernant la structure du volume, les

indications de Pannenberg sont claires: les deux premiers textes («christianisme et

mythe », « eschatologie et expérience du sens ») traitent de la problématique de la

religion; Pannenberg s'y montre un critique vigilant de Bultmann (qui a passé à côté de



190 BIBLIOGRAPHIE

l'essence religieuse du langage mythologique) et un apologète puissant (la religion est

le cœur de l'anthropologie); trois textes bien connus développent ensuite la question
trinitaire: clarification du langage théologique («personne et sujet»), critique
posthégélienne de la théologie trinitaire de Barth («la subjectivité de Dieu et la doctrine
trinitaire»), articulation de la doctrine trinitaire et de la conception historique de
Dieu («le Dieu de l'histoire»); suivent quatre contributions christologiques, les trois
dernières centrées sur la conception de la résurrection, la première, de loin la plus
importante, consacrée à une reprise critique des rapports entre « christologie et

théologie»; trois articles, enfin, examinent certains domaines de l'anthropologie (temps et

éternité, image de Dieu et formation de l'homme, vérité, certitude et foi). Seuls deux
articles de l'ouvrage (« Zeit und Ewigkeit in der religiösen Erfahrung Israels und des

Christentums» et «Wahrheit, Gewissheit und Glaube») étaient jusqu'ici non publiés.
— De nombreux points mériteraient d'être traités dans une appréciation critique du

projet pannenbergien. Nous en noterons trois: 1) il serait intéressant de comparer
l'approche du mythe développée ici (p. 13-65) avec celle de Bultmann; on verrait que
la définition du mythe donnée par Pannenberg est plus large et plus en rapport avec
celle des historiens actuels de la religion que celle, plus ancienne il est vrai, de

Bultmann; mais il faut voir aussi que la divergence fondamentale entre les deux auteurs
provient d'une conception différente de l'histoire; 2) dans sa théologie trinitaire,
Pannenberg est très proche d'un J. Moltmann (cf. « Le Dieu crucifié»), en ce sens qu'il
développe lut aussi, implicitement en tout cas, une «théologie de l'histoire trinitaire
de Dieu»; par contre, les considérations christologiques de Pannenberg démontrent
un fossé par rapport à Moltmann et à une certaine tradition post-barthienne: la
christologie, comme le disait Barth dans sa lettre à Pannenberg en 1965, ne devient-elle

pas un exemple général et une fonction de l'anthropologie, de l'ontologie et de la

conception spéculative de l'histoire? 3) dans l'article original sur la vérité, la certitude
et la foi, Pannenberg se démarque surtout de la théologie de la foi de G. Ebeling. Il
précise sa conception antérieure des rapports entre foi et intelligence (cf. Grundfragen
I, p. 223ss. et 237ss.): la scission entre foi et raison est refusée, au profit d'une articulation

basée sur l'idée d'anticipation (prolepse); la certitude est comprise comme une
anticipation hypothétique d'une vérité qui s'atteste objectivement, dans sa présence
même, et non en fonction d'une quelconque «décision subjective» (p. 251). L'effort
de Pannenberg est louable, mais on continue à se demander s'il rend justice à la

structure gratuite et inconditionnelle de la foi.

Denis Müller

Johann Baptist Metz, La foi dans l'histoire et dans la société. Essai de théo¬

logie fondamentale pratique (Cogitatio Fidei 99), Paris, Le Cerf, 1979,
269 p.

Il convient de saluer tout d'abord la rapide traduction de cet important ouvrage,
dont la version originale connaît un retentissement considérable. L'auteur — professeur

à Münster (RFA), élève de K. Rahner et principal tenant, au sein du catholicisme,

d'une théologie politique — s'était fait connaître, il y a de cela une dizaine
d'années, par son remarquable «Pour une théologie du monde» (cf. ma recension
dans RTP 1973, p. 345). Il nous présente aujourd'hui les travaux par lesquels sa

pensée et son concept de théologie politique se sont développés et approfondis en

une théologie fondamentale pratique. Mais qu'entend-il exactement par là?
Dans une première partie (Concepts), Metz renoue avec la tradition apologétique

catholique, en confrontant l'apologie chrétienne de l'espérance aux tentatives de la

modernité visant à construire la religion sur le terrain de la Weltanschauung bour-



BIBLIOGRAPHIE 191

geoise et évolutionniste. Cette apologie joue contre l'Aufklärung, identifiée comme la

responsable de la privatisation et de l'embourgeoisement de la religion. Ce n'est
pourtant pas le principe bourgeois d'individuation en tant que tel qui est remis en

cause, mais bien le fait qu'il soit considéré comme le seul valable, le seul efficace
pour accomplir ce dont la religion est porteuse: intervenir pour l'être-sujet solidaire
de tous contre l'oppression violente et la haine institutionnalisées dans une histoire
qui est celle des vainqueurs. Théologie fondamentale pratique veut alors dire: praxis
morale et praxis sociale, herméneutique pratique du christianisme, ainsi que théologie

du sujet, ceci pour éviter l'élimination de ce même sujet au profit d'un
quelconque collectif, d'une force anonyme. Pour Metz, c'est bien l'idée de Dieu qui
constitue le sujet et construit son identité, mais comme être-sujet de tous — ce qui le

fait réagir contre les théologies du sujet sans sujet. La praxis de la foi, ayant le primat
dans l'histoire et la société, se sait espérance, solidaire du Dieu des vivants et des
morts. En ce sens, la théologie doit être politique, donc pratique, apologétique,
fondamentale.

Une deuxième partie (Thèmes) aborde la présence de l'Eglise dans la société
comme instance qui transmet publiquement un souvenir dangereux de liberté dans
les systèmes de notre société emancipatrice. Ce souvenir est celui de la liberté de

Jésus-Christ, attesté par la foi qui fait mémoire de sa mort et de sa résurrection (109).
La foi chrétienne est donc mémoire subversive parce que libérante, à qui l'Eglise
donne son caractère public. Ceci implique pour la théologie la prise en compte des

questions issues du thème de l'émancipation, et pour la théologie politique l'interdiction

de se dérober à la discussion sur la substance de la rédemption chrétienne.
L'émancipation, au lieu d'être une concession, devient catégorie fondamentale de la

philosophie de l'histoire pour désigner l'histoire contemporaine de la liberté. Ce qu'il
faut expliciter dans une théologie du salut, donnée dans le récit et le souvenir de la
souffrance passée. D'où le plaidoyer de l'auteur pour un christianisme narratif: le

souvenir médiatise l'eschatologie (le devenir sujet des morts) et l'histoire dans une
espérance. Dans cette perspective, l'Eglise se rapprochera du peuple oublié, ce dont
elle a grand besoin. Elle veut en effet être pour le peuple, mais elle est trop peu du

peuple, si bien qu'il existe un véritable schisme entre l'Eglise officielle et ce même
peuple. Metz insiste sur la souffrance structurelle qui ne permet pas au peuple de
devenir peuple nouveau, et sur le fait que la théologie est peut-être la moins capable
de partager la souffrance que les victimes de la société en place subissent. L'histoire
en tant qu'histoire de la souffrance — savoir rappelé et transmis contre les dominateurs

— trouve son expression la plus aiguë dans l'apocalyptique, plus ou moins
repoussée à l'époque moderne par une eschatologie évolutive. Cette dernière a en
effet perdu la dimension globale de l'apocalyptique, que Metz actualise sous forme
de conscience d'une rupture dans le temps, d'une temporalisation radicale du monde.
« Elle introduit la pression du temps et de l'action dans la vie chrétienne... La
conscience apocalyptique ne vit pas d'abord sous la menace et la peur paralysante,
mais sous l'exigence d'une solidarité pratique avec les plus petits parmi les frères...
Combien de temps il nous reste: voilà la question eschatologique du temps, qui
correspond à l'essence non évolutionniste du temps» (202 s.).

Dans une troisième partie (Catégories), l'auteur reprend les concepts de souvenir,
de récit et de solidarité, pour les approfondir et les développer de façon épistémologique.

Le lecteur trouvera dans cet ouvrage nombre de pages passionnantes; les questions

n'en seront pas absentes non plus. Elles se situent, pour moi, plus au niveau de
la méthode suivie par Metz qu'à celui de son optique générale. Quelques exemples:
Peut-on vraiment analyser le phénomène de la religion bourgeoise sans examiner
aussi la situation politico-économique qui l'a produite? Le concept de praxis n'est-il



192 BIBLIOGRAPHIE

pas relativement théorique? Comment faire valoir la pression apocalyptique dans un
contexte de mentalité évolutionniste en vue de transformer les rapports théorie-pratique?

Enfin, la sotériologie suffit-elle comme critère de la théologie politique, ou ne
faut-il pas construire cette dernière plutôt sur la christologie? A voir — après avoir lu

Klauspeter Blaser

José Maria Mardones, Teologia e Ideologia. Confrontación de la Teologia
Politica de la Esperanza de J. Moltmann con la Teoria Critica de la
Escuela de Frankfurt (Colección «Teologia Deusto» 14), Bilbao, Mensa-
jero, 1979, 272 p.

Cette dissertation est à la recherche d'une théorie théologique non idéologisée qui
soit en débat avec les traditions chrétiennes d'une part et les traditions de l'Aufklärung

d'autre part. Le discours qui en résulte doit s'articuler en conscience de ses

implications pratiques et politiques. Ce but commande l'organisation du travail de

Mardones qui choisit la théorie critique de l'Ecole de Francfort, exemplaire de la
tendance emancipatrice moderne. Horkheimer, Adorno et Habermas professent un
homme et une société véritablement rationnels, libres et humains, ce qui entraîne la

critique idéologique des conditions présentes dont l'irrationalité est camouflée ou
légitimée précisément sous forme idéologique. La tradition chrétienne, elle, est
représentée dans la théologie politique de J. Moltmann (Théologie de l'Espérance et de la

Croix): par sa concentration christologique, celle-ci favorise la libération et la
critique de l'ordre établi. L'auteur va ensuite confronter ces deux approches et réussit à

montrer combien la théologie contemporaine, animée par le désir de contribuer à la
libération de l'homme, peut et doit apprendre de l'Ecole critique sans pour autant
renoncer à sa propre parole. La confrontation — principal mérite de cette thèse —
est en effet possible à partir d'un horizon commun, celui de la solidarité dans la
souffrance provoquée par la misère humaine. Malgré le caractère iconoclaste des deux
approches d'une utopie tendant vers une société émancipée, Mardones souligne la
différence entre la positivité de l'espérance eschatologique, fondée en la promesse de

Dieu, et la négativité radicale de la théorie critique. Enfin, une série de conclusions
insiste sur le fait qu'une théologie non idéologisée doit vérifier inlassablement son
discours par la praxis (vérification qui manquerait chez Moltmann). Le soupçon
idéologique ne sera éliminé que lorsque le discours théologique deviendra conscience
critique d'une Eglise engagée activement dans le processus de libération humaine.

Klauspeter Blaser

Gaston Fessard, Chrétiens marxistes et théologie de la libération, itinéraire
du Père J. Girardi, Paris, Lethielleux, 1978, 424 p.

Des thèmes comme celui qui est abordé dans ce livre passionnent aujourd'hui
moins de personnes qu'il y a quelques années, mais l'objet reste malgré tout à l'ordre
du jour. On se réjouit dès lors de la parution d'un ouvrage traitant d'une des figures
marquantes dans les tentatives d'allier l'analyse marxiste et la foi chrétienne. On se

souvient des livres du Père Girardi, p. ex. Amour chrétien et violence révolutionnaire
(1970), Christianisme, Libération humaine, Lutte des classes (1972), Chrétiens pour le
Socialisme (1976). On en parle peu maintenant... — Le Père Fessard en donne une



BIBLIOGRAPHIE 193

analyse exhaustive, mais malheureusement biaisée. Quoiqu'il s'en défende, il donne
l'impression d'être anticommuniste, anticommunisme qui se cache derrière des
arguments philosophiques et théologiques par lesquels l'auteur démontre l'exclusion
mutuelle du marxisme et de la foi chrétienne. Il diagnostique chez Girardi un
cheminement conduisant celui-ci du dialogue à la perversion de la foi. Je ne nie pas que
Girardi pose le problème de l'idéologisation de la foi de façon particulièrement
aiguë, mais je trouve dommage que le Père Fessard (décédé peu après l'écriture de

son ouvrage) soit si peu sensible au bien-fondé des arguments de Girardi et qu'il ait
besoin de tant de pages pour convaincre le lecteur de l'hérésie de son interlocuteur.

Klauspeter Blaser

Adam Michnik, L'Eglise et la gauche, le dialogue polonais, Paris, Seuil, 1979,
210 p.

Appartenant à la gauche laïque polonaise, l'auteur confesse le préjugé qui l'avait
fait confondre christianisme et attitude réactionnaire. Il a appris, à travers la
résistance de l'épiscopat de son pays notamment, que l'Eglise pouvait être support de
liberté. Pour que le dialogue soit franc cependant, il ne cache pas les réserves que
perpétuent en lui certaines déclarations catholiques où il n'est pas encore clair si

l'enjeu est la défense de l'Eglise seulement ou celle de l'homme, où la liberté
d'expression semble se fonder davantage sur le nombre des fidèles que sur le respect
d'un droit reconnu à chacun, où on continue à mépriser les idées libérales comme
«importées» de France, où on glorifie le passé polonais comme s'il était sans ombre
et sans complexité, et comme si l'institution ecclésiastique ne souffrait pas, elle-
même, aussi bien que le Parti, d'un étouffement des libertés. Cela dit, Michnik
dénonce les fausses conceptions du dialogue, qui visent notamment à établir une
collaboration entre deux pouvoirs, le communiste et l'ecclésiastique, dans une sorte de

maurrasisme de gauche; le dialogue comporte «une faculté de reconnaître comme
réelle une certaine sphère de sentiments et de motivations, incompréhensibles pour
moi, mais créatrice de valeurs et enrichissante pour la vie des autres». Pas besoin de

souligner l'actualité de cet ouvrage: riche de citations, heureusement accompagnées
de notes bio- et bibliographiques, il guide avec loyauté et finesse à travers des débats
d'une extrême gravité.

Louis Rumpf

Stanley Hauerwas, Truthfulness and Tragedy. Further Investigations Into
Christian Ethics, Notre-Dame and London, University of Notre-Dame
Press, 1977, 251 pp.

Le professeur Hauerwas, dont le nom s'impose parmi les éthiciens américains,

nous propose ici un excellent ouvrage d'éthique. Dans cette collection d'articles (dont
deux ou trois ont été rédigés avec Richard Bondi et David Burrell), il reprend une
réflexion fondamentale, entamée notamment en 1975 dans Character and the Christian

Life, et illustre son projet en traitant de l'éthique médicale (enfants retardés), du

suicide, de l'éthique politique. Hauerwas voit dans l'éthique une enquête sur les rai-



194 BIBLIOGRAPHIE

sons et les moyens d'agir. Ce qui marque l'action morale, ce n'est pas premièrement
l'obligation (voir la réfutation de cette perspective, qu'illustre W. Frankena, p. 40-56),
mais l'intégrité, la fidélité, la confiance. Tant au niveau social qu'individuel (jamais
coupé de la communauté!), on ne peut pas séparer l'être (esse) et action (agere) de

l'agent. Une éthique «naturelle» (voir l'essai consacré au droit naturel, p. 57-70)
assume trop rapidement que la raison est la plus haute qualité de l'homme et en fait
une norme déterminante, comme si la raison ne faisait qu'appréhender passivement
la réalité. Non! la vérité morale n'est pas dictée par la «nature» mais est donnée
dans l'interprétation de l'histoire et de la conscience reflexive d'un groupe quant à sa

situation et à son projet dans cette histoire. Le mode de I'« histoire» (story) permet de

comprendre la transformation du monde comme une transformation du soi dans sa

relation au monde. L'éthique touche ici à l'ontologie. La grâce touche l'être et le

dirige vers de nouveaux choix. La tâche éthique est humble: elle reconnaît la vie

comme don, comme un temps qui nous est accordé pour aimer (p. 107). Il faut alors

accepter d'être parfois «inefficace», car Christ n'est pas venu enseigner la performance

ou le succès à tout prix, mais le service dans le refus de la puissance. Ici se

révèle aussi le tragique (la Croix!) de l'action qui reconnaît dans l'humilité que
l'honnêteté et la fidélité ne conduisent pas toujours au succès! (p. 70). Tant dans ses

réflexions sur l'éthique politique (p. 132-143) que sur les tâches médicales (troisième
partie), Hauerwas insiste sur le caractère de l'éthique comme histoire (p. 104). Il envisage

toujours ensemble l'existence et l'action: être, c'est agir. Les actions sociales —
et leur justification (le discours éthique) — révèlent les valeurs et priorités reconnues
et, finalement, l'«essence» de telle société. Ainsi, l'Eglise chrétienne reçoit (don!) la
tâche d'incarner l'amour qui la fonde comme communauté fidèle véritable. A
proprement parler, déclare finalement Hauerwas, l'Eglise n'a pas une éthique sociale,
mais elle est éthique sociale (p. 143).

Jean-Luc Blondel

Christoph Stückelberger, Aufbruch zu einem menschengerechten
Wachstum. Sozialethische Ansätze für einen neuen Lebenstil (Veröffentlichungen

aus dem Institut für Sozialethik der Universität Zürich, Bd. 6),

Zürich, Theologischer Verlag, 1979, 130 p.

Quelles sont les origines de notre société de consommation? Que changer? Que
rechercher? C. Stückelberger, théologien, analyse tout d'abord les différentes explications

(prises isolément, elles ne peuvent satisfaire) qu'on a données du développement

industriel moderne. Qui en est responsable? Le capitalisme (H. Gollwitzer)?
L'éthique protestante (Max Weber)? L'esprit scientifique moderne (A. M. K.

Müller)? La doctrine judéo-chrétienne de la création (C. Améry)? Ces explications ne
doivent pas être un prétexte pour fuir nos responsabilités. Notre mission est de toute
manière d'assumer une responsabilité solidaire face aux victimes et opprimés (dont
notamment la nature!) de notre type de développement industriel. Il faut discerner
clairement les tâches, initier les transformations nécessaires. — Nous devons passer
par une conversion, nous ouvrir à de nouvelles possibilités. Cette conversion
(communautaire!) est ouverture à l'avenir, offre, liberté, liberté qu'il s'agit de comprendre
comme collaboration, partage de la souffrance et de la joie, jeu, solidarité. Cette
solidarité n'est pas la sécurité pour un groupe restreint dans un monde de menaces, mais
action avec, et surtout pour, les pauvres (dans un sens large, économique et
écologique) que les Béatitudes déclarent heureux. L'A. voit justement dans les Béatitudes
l'esquisse de ce que peut être une vie basée sur la douceur: non-violence, paix, par-



BIBLIOGRAPHIE 195

tage, sentiment du beau, empathie, disponibilité, vue globale des problèmes actuels et
de leurs interactions. — La deuxième partie de l'ouvrage se veut plus pratique,
propose des pistes utiles pour fonder et motiver l'action. La conscientisation qui en
appelle à la peur, à l'esprit de concurrence, au besoin de sécurité, mène à des
impasses. Fondamentalement (et théologiquement!) il s'agit de comprendre la vie
comme don. Cette attitude, profondément reconnaissante et ouverte, mène à une
stratégie particulière: solidarité avec l'humanité souffrante et la nature, vision parallèle

de la responsabilité écologique et de la quête de justice dans notre politique de
développement, réduction de la course à la consommation (qu'il faut «démytholo-
giser»!), information, redistribution du pouvoir, actions législatives, interaction entre
la vie privée et le domaine public, partage des tâches difficiles. Au vu de ces critères,
l'A. évalue quelques récentes actions entreprises en Suisse: «Jute: solidarité-écologie»

de la Déclaration de Berne, le manifeste de la Ligue Suisse pour la Protection
de la Nature en faveur d'une réduction du gaspillage énergétique, le Concile des
Jeunes de Taizé, etc. Les critiques formulées peuvent aider ces différents mouvements
à réorienter leur action en vue d'une « autre croissance ». — L'ouvrage se termine par
une précieuse bibliographie; livre clair et bien construit, il peut rendre d'utiles
services pour des travaux en groupe (paroisses, etc.).

Jean-Luc Blondel

Centre d'études œcuméniques de Strasbourg, Au-delà des confessions
Les mouvements transconfessionnels, Paris, Les Editions du Cerf, 1979,
191 p.

Le but de cet ouvrage est d'aider au dialogue au sein et entre les Eglises et les

«mouvements transconfessionnels». Par ce terme, il faut entendre ce phénomène,
nouveau par son ampleur, des groupes et mouvements dont l'existence transcende les
frontières confessionnelles ainsi que les limites géographiques. La plus grande partie
de ce livre consiste en un dossier où l'on a rassemblé des déclarations de trois grands
mouvements actuels: le mouvement «évangélique» (Déclaration de Francfort sur la
crise fondamentale de la Mission, La déclaration de Lausanne, etc.), les mouvements
centrés sur l'action (Prêtres pour le Tiers-Monde: Lettre sur la violence de Medellin,
Chrétiens pour le Socialisme, etc.), le mouvement charismatique (Le Renouveau
charismatique catholique à Malines, etc.). — Le Centre d'études œcuménique fait
précéder ce dossier d'une étude tout d'abord descriptive sur ces mouvements, puis il leur
adresse un certain nombre de questions. Les auteurs de cette étude sont bien
conscients de l'ambivalence de ces mouvements, à la fois signes d'espérance et

sources de dangers. « Par-delà les séparations des Eglises, ils tissent des liens entre les

chrétiens, mais ils créent aussi, de par leurs attitudes souvent radicales, de nouvelles
polarisations. Le dialogue avec eux n'est pas simple. Il est souvent plus difficile et

source de plus de conflits que de dialogue entre les confessions.» Ils sont le signe
d'un mécontentement face aux réalités thèologiques, ecclésiologiques, politiques ou
spirituelles existantes. Quant aux Eglises institutionnelles, elles observent une attitude
dominante de perplexité et d'expectative, parfois d'ouverture, souvent de méfiance.
Les auteurs adressent à ces mouvements une série de questions: Faut-il donner la
primauté à l'expérience? Les mouvements n'ont-ils pas une attitude fondamentalement
anti-institutionnelle? Les mouvements favorisent-ils des réductions herméneutiques'.'
Il faut aussi s'interroger sur certains aspects particuliers de tel ou tel groupe: les

«évangéliques» ne génèralisent-ils pas un dualisme exagéré (spirituel/temporel,
croyants/incroyants)? Le mouvement activiste ne réduit-il pas la foi à l'éthique? Les



196 BIBLIOGRAPHIE

charismatiques ne prèchent-ils pas la gloire (accent sur le don de la force spirituelle)
sans la croix (la souffrance, la crainte du croyant)? Les Eglises auraient tort d'éviter
le dialogue, malgré sa difficulté: ces mouvements sont en effet la révélation de
certains «déficits ecclésiaux». C'est en cela, pensent les auteurs, qu'ils constituent un
véritable défi lancé aux Eglises, et ce défi doit être pris au sérieux. — Excellente
étude donc, présentant un dossier précieux. Une bibliographie termine cet ouvrage et

permet ainsi de poursuivre l'effort de compréhension et de dialogue proposé par les

auteurs.

Jean-Luc Blondel

A. J. van der Bent, Le Conseil œcuménique des Eglises: pourquoi? Genève,
1979,91p.

Si vous désirez tout savoir sur le COE, sur son histoire et son fonctionnement, sur
son avenir et ses problèmes, commandez cette excellente présentation (traduite de

«What in the world is the WCC?»). Illustrée par de nombreuses photos «historiques»,

cette brochure a été éditée à l'occasion du 30e anniversaire de la création du
COE. Philip Potter d'y déclarer: «Si le mouvement œcuménique n'est plus capable
d'étonner, il cessera d'exister. L'étonnement est une expression de l'espérance que
Dieu nous donne» (p. 15).

Klauspeter Blaser

France Quéré, Au fil de l'autre, Paris, Le Seuil, 1979, 153 p.

Autant le dire d'emblée, France Quéré se lit par pur plaisir. Les images inattendues

et parlantes qui foisonnent au bout de sa plume, le tempo rapide de sa phrase,
les raccourcis abrupts de sa pensée, la finesse malicieuse de ses affirmations à

l'emporte-pièce, tout suscite votre connivence. Avec cet entrain-là, cette façon de ne
jamais se prendre au sérieux, cette volonté de n'escamoter aucune objection, ni dans
un sens, ni dans l'autre, on peut, avec allégresse, décortiquer la société et ses mutations,

la famille, l'école, même l'Eglise sans tomber dans le moralisme, le
manichéisme, encore moins sans verser dans les banalités coutumières à ce genre d'exercice.

La générosité de cœur de France Quéré, son indépendance d'esprit font qu'on
l'écoute, mieux, qu'on prête attention à ce qu'elle dit, parce qu'on la sent enracinée dans
ce quotidien fluctuant, déroutant où elle vit pleinement son existence de mère de famille,
d'écrivain, d'habitante d'un quartier populeux de la banlieue parisienne. «Au fil de
l'autre» a-t-elle intitulé son dernier livre. Très justement, d'ailleurs. Car, à le lire,
nous devenons, nous aussi, «l'autre» avec lequel elle converse, «l'autre» dont elle se

fait, elle, le prochain, à la manière du Bon Samaritain de la Parabole. (P. 52. «Qui est

ton prochain? Deviens toi-même le prochain, et tu seras tiré d'embarras. Le
prochain, c'est d'abord l'homme de l'initiative, non l'obligé... ») — Depuis la parution de
« La Femme Avenir», la réflexion de France Quéré a élargi ses perspectives. Certes,
la femme est partout présente dans ce livre, puisque l'auteur part de sa propre
expérience pour chercher à saisir le sens et l'enjeu des bouleversements que notre époque
impose à tous, plus particulièrement peut-être aux femmes dont la situation et le

statut avaient été quasiment fixés par les siècles précédents. Mais les revendications
féminines — ou féministes — sont englobées dans un contexte beaucoup plus vaste:
celui des rapports humains, justement de la relation à «l'autre», de cet imbroglio



BIBLIOGRAPHIE 197

fantaisiste, richement diversifié qu'est la vie, lorsqu'on la veut contacts et rencontres.
L'agressivité, voire le dogmatisme souvent fréquents dans les ouvrages qui traitent de
la condition féminine disparaissent devant un amour de la vie, du prochain, un désir
de justice, une capacité d'être heureux qui ignorent toutes nos distinctions de classe,
de sexe, d'âge, d'appartenance sociale. France Quèré est un être libre, qui peut se
permettre de faire face à son époque sans complaisance ni rigorisme. Engagée elle-
même, elle ne perd jamais de vue la complexité des rapports humains: elle peut se
distancer de «l'autre», mais elle ne vit pas sans lui, ni contre lui. Etre chrétien,
serait-ce cela? A travers le livre — et la personnalité de Fr. Quéré — notre époque
nous apparaît sous deux aspects qui existent simultanément, s'interpénétrent: c'est le

temps du mépris, du soupçon, de la confusion, des contradictions, des effondrements;

mais c'est tout autant celui où lajustice et l'amour inventent des chemins
nouveaux, inaugurant un sens rajeuni et vrai de la communication. Tout est encore
possible, même le bonheur.

Gertrude Rossier

Giovanni Reale, Storia della filosofia antica, Pubblicazioni dell'Università Histoire
Cattolica, « Vita e Pensiero », /. Dalle origini a Socrate: II. Platone e Aris- de la
tutele; III. I sistemi dell'età ellenistica; IV. Le scuole dell'età imperiale, philosophi
Milano 1975-1980, 5 vol., 2320 p.

La philosophie est une activité spéculative qui a pour but de penser la totalité de
l'être et de s'opposer aux mythologies. « Les mythes anciens étaient ceux de la poésie,
de la fantaisie, de l'imagination; les nouveaux mythes sont ceux de la science, de la
technique et de l'idéologie, c'est-à-dire les mythes de la puissance» (préface).
Aujourd'hui, cette tentative de démythologisation présuppose la redécouverte du
«sens de la totalité» et de la pure contemplation théorique, c'est-a-dire la redécouverte

de la forme originaire de la sagesse philosophique. Pour ce faire, il est nécessaire

de comprendre et d'étudier la philosophie antique qui représente le paradigme
absolu de la «philosophia perennis». Tels sont, nous semble-t-il, le principe et la
raison qui expliquent le projet historique de G. Reale. Son histoire de la philosophie
antique essaie de décrire le développement progressif de la pensée grecque pour y
retrouver la nature et le sens de la philosophie véritable. Cette œuvre monumentale
ne peut pas être résumée en quelques phrases: son contenu thématique et problématique

est considérable et, de plus, les interprétations des auteurs et des textes que
propose G. Reale mériteraient une analyse critique de détail. Nous devons nous limiter à

relever quelques éléments caractéristiques qui signalent le point de vue philosophique
des thèses historiographiques de G. Reale. Naissance de la philosophie: G. Reale
défend la thèse de l'origine autochtone de la philosophie grecque qui se greffe sur des

formes de vie spirituelle typiquement grecques. Des exemples: I'« art de la motivation »

(i.e. le fait de fournir les « raisons » de chaque événement) et la vision de la réalité comme
un tout ordonné (Homère); la conception naturaliste du divin en tant que sublimation

et amplification des formes et des forces humaines qui définit, avec l'absence de

dogme révélé, la religion populaire de la Grèce ancienne; le dualisme du corps et du
«daimon» (mystères orphiques); enfin, les conditions socio-culturelles qui favorisent
l'avènement de la philosophie et, notamment, l'autonomie politique relative des colonies

de l'Asie Mineure. Sophistes et Socrate: la philosophie de la nature des premiers
philosophes est une tentative d'expliquer la totalité de la « physis » ou du « cosmos »

par le pur «logos», c'est-à-dire par la pure raison théorique qui fournit le principe et

la raison de toutes les choses. En revanche, les Sophistes découvrent une problématique

nouvelle qui modifie l'axe de la recherche philosophique: il s'agit de l'homme.



198 BIBLIOGRAPHIE

Et c'est précisément l'homme qui est au centre de l'interrogation socratique portant
sur l'essence. Socrate parachève la révolution sophistique dans la mesure où il
découvre et fixe la nature humaine dans la «psyché»: l'homme est l'âme, c'est-à-dire
la conscience qui pense et opère, le logos théorique et éthique à la fois puisque la
vertu morale relève de la connaissance scientifique. Platon el Aristote : la découverte du
«supra-sensible» transcendant et de son organisation définit la théorie platonicienne
des idées (idées-causes, principes et normes de l'être et du devoir-être des choses
sensibles). Or, la critique aristotélicienne du paradigmatisme platonicien ne signifie pas
l'abandon du transcendant au profit d'une vision naturaliste, empirique et immanente

de la réalité. Au contraire, pour G. Reale, la différence essentielle entre Platon
et Aristote se situe au niveau de l'organisation et de l'interprétation du transcendant:

pour le maître, le supra-sensible est de l'ordre de l'intelligible. Pour l'élève le
transcendant est envisagé en tant qu'intelligence. Dans cette perspective, il est possible de

comprendre l'articulation des définitions aristotéliciennes de la science suprême,
c'est-à-dire la métaphysique. Doctrine des causes et des principes premiers, doctrine
de l'être (ontologie), doctrine de la substance (premier «sens» de ce qui est), doctrine
de Dieu et du divin, ces quatre définitions montrent, d'après G. Reale, que la
métaphysique aboutit nécessairement à la théologie. En effet, sans la contemplation du
divin transcendant, la science première se réduirait à la recherche des causes et des

principes naturels, immanents au sensible, et donc, en dernière instance, à la
physique. Philosophie hellénistique: l'involution des écoles issues de Platon et d'Aristote
favorise, dans cette période importante de la pensée grecque, l'éclosion et le développement

de plusieurs systèmes philosophiques originaux dont G. Reale nous propose
une nouvelle interprétation. Des Epicuriens aux Sceptiques, les traits caractéristiques
de la philosophie hellénistique sont, d'une part, la vision matérialiste de la réalité et

la perte de ce que G. Reale appelle le «sens de la transcendance» et, d'autre part, la

priorité accordée à l'éthique par rapport à la logique et à la physique. Après la

conquête d'Alexandre — et la transformation du citoyen de la « polis » en sujet du

monarque — la pensée hellénistique élabore une forme de philosophie cosmopolite
fondée sur la problématique du «sujet» individuel: plutôt que la «sophia» contemplative,

les philosophes de cette période recherchent surtout la « phronesis », c'est-à-
dire la prudence ou sagesse morale qui dirige et perfectionne l'action éthico-pratique
de l'homme. C'est pourquoi, en général, leurs philosophies sont essentiellement des

«arts de vivre» qui ont pour but de réaliser des «paradigmes spirituels» (p. ex. le

sage stoïcien). Philon et Plotin: homme de deux cultures — théologie biblique et

philosophie hellénistique — Philon d'Alexandrie inaugure la philosophie chrétienne, et

européenne, en redécouvrant la dimension incorporelle, immatérielle et transcendante

de la réalité. Or, ce retour du supra-sensible transcendant s'exprime parfaitement

dans la dernière forme de sagesse païenne: Plotin. G. Reale propose une lecture
de la philosophie plotinienne dans laquelle la métaphysique de l'Un devient une
préfiguration de la théologie chrétienne de la création. En effet, premièrement, l'Un est

transcendant non seulement par rapport au monde sensible mais également par
rapport à l'esprit et à l'âme (deuxième et troisième hypostases). Deuxièmement, toute la
réalité procède nécessairement de l'acte libre de l'Un. Mais, d'après G. Reale, il n'y a

pas de contradiction entre la nécessité de l'émanation et la liberté créatrice dans la
mesure où l'Un est «causa sui», libre activité contemplative qui produit, dans et par
un acte de «théoria», les êtres créés: «la procession (nécessaire) de l'Un est l'activité
(libre) de l'Un». Plotin parachève la philosophie spéculative de l'antiquité païenne.
Et pour terminer ces quelques remarques télégraphiques sur une image platonicienne
que G. Reale considère comme exemplaire, nous pouvons dire que la pensée

grecque, du point de vue de G. Reale «a mis la main sur celle de nos conceptions
humaines qui vaut le mieux et qu'il est le plus difficile de réfuter (i.e. la découverte de



BIBLIOGRAPHIE 199

la transcendance); elle s'est risquée, en se laissant porter par elle, à faire la traversée
de la vie sur cette manière de radeau, faute de pouvoir faire route, avec plus de sécurité

et moins de risques, sur quelque instrument plus stable de transport: autrement
dit une révélation divine» («Phédon» 85 d).

Curzio Chiesa

Quentin Skinner, The Foundations of Modem Political Thought, Cambridge
UP, 1978, Vol. 1: 77i<? Renaissance, XXIV + 305 pp., Vol. 2: 777e Age of
Reformation, 405 p.

Les Bases de la pensée politique moderne de Qu. Skinner est un ouvrage
remarquable, d'une valeur et d'une utilité incontestables, tant par ses résultats que par ses

méthodes. Le travail d'envergure entrepris par ce professeur de Cambridge est d'un
intérêt très grand puisqu'il analyse l'histoire de la réflexion politique depuis le début
du XIVe jusqu'à la fin du XVIe siècle. Son étude englobe les aspects historiques, théo-
logiques et juridiques de la philosophie politique des penseurs ayant vécu durant la
transition du moyen âge à l'ère classique. Sa méthode donne un relief particulier à

chacun des nombreux auteurs étudiés: Qu. Skinner ne s'intéresse pas exclusivement
aux grands textes, mais aussi à leur insertion sociale et intellectuelle, pour restituer
une histoire des idéologies au travers des œuvres en dépassant le textualisme. Il tient
compte constamment du rapport entre l'action et la pensée politiques, toutes deux
soumises aux exigences de l'histoire, et pose le problème wébérien de la légitimation
des attitudes politiques, telle que la recherchaient les auteurs des textes classiques.
Cette quête de légitimité, utilisant un répertoire limité d'arguments tirés le plus
souvent des Ecritures ou du droit romain, a donné naissance à la science politique. Qu.
Skinner expose l'apparition et l'évolution des doctrines politiques en s'arrêtant sur les

auteurs les plus importants. Dans le volume 1, il s'agit de Dante, Bartolus de Saxofer-

rato, Marsile de Padoue, Guichardin, Machiavel, Erasme, Thomas More; dans le

volume 2, il est question notamment d'Occam, de Luther, des Anabaptistes, de

Vitoria, Suarez, Calvin, Hotman, Bèze, Bodin. L'Auteur replace chacun d'eux dans
leur contexte historique et religieux, réussissant souvent à faire tomber nos idées

préconçues à leur sujet. Son schéma global est le suivant: au XIIIe siècle, l'Occident vit
dans la conception augustinienne de la politique centrée sur la soumission et l'obéissance

absolue à l'ordre, la rupture avec l'obéissance équivalant à un péché mortel.
On redécouvre alors Aristote et l'indépendance possible du politique par rapport au

religieux. L'autonomie du politique sera reconquise progressivement jusque chez les

calvinistes radicaux de la fin du XVIe siècle qui l'expriment en donnant le jour à la

notion moderne d'Etat, dépourvu de tout but religieux. L'apparition du concept et du

terme d'Etat au sens moderne est «le précipité du processus historique que le livre
tente de retracer» (Vol. 2, p. 358). Par ailleurs, Qu. Skinner défend deux thèses

spécifiques: l'importance des sources stoïciennes romaines à la Renaissance; l'importance
du droit romain et de la philosophie morale et politique scolastique tardive (qui a

créé l'idée de contrat social) dans la pensée de la Réforme. Qu. Skinner enrichit ainsi

notre compréhension de cette époque, soulignant la continuité existant entre le

moyen âge et l'époque moderne, le développement dans les conceptions plutôt que
les ruptures; jamais il ne traite les doctrines modernes comme des causes finales. Il
s'inscrit ainsi dans le mouvement des études contemporaines et nous donne, avec son

ouvrage (muni d'abondantes bibliographies et d'un index) un outil précieux et

durable.

Daniel Schulthess



200 BIBLIOGRAPHIE

Philosophie George L. Goodwin, The Ontological Argument of Charles Hartshorne,
contemporaine With a Foreword by Charles Hartshorne (Dissertation Series 20), Ann

Arbor MI, American Academy of Religion & Scholars Press, 1978,

xx + 133 p.

La thèse de G. L. Goodwin est une présentation et une défense de l'argument
ontologique de Charles Hartshorne. Suivant la lignée Russel-Whitehead et la logique
modale, il s'agit plus d'une vaste discussion de la distinction kantienne entre les

modalités de re et de diclo que de l'argument anselmien, auquel il est toutefois fait
constante référence. L'argument d'Anselme se trouve résumé à ceci: la possibilité de
la perfection implique sa nécessité [(q ->Dq) D (Oq -* Q.H On parcourt ensuite la
théorie hartshornéenne de la modalité, de la possibilité, de la nécessité, de la divinité
et de la temporalité; ceci met en mouvement une sémantique (celle de S. Kripke) et

une métaphysique dont l'objet reste l'articulation entre l'existence réelle des choses

avec leur existence logique, de préférence à une perspective théologique. La pointe
de G. L. G. réside dans le rapport établi entre la temporalité et l'actualisation des

possibles Le processus temporel est la clé interprétative de la modalité de re»,
p. 124). La thèse majeure de Hartshorne affirme qu'une possibilité logique implique
quelque chose vis-à-vis de la réalité, et qu'il en va de même pour la nécessité (contre
par exemple John Hick). Il en vient à établir la coextensivitè entre les modalités
logiques et ontologiques. Le point sensible de cette optique est l'intuition réaliste qui
sous-tend toutes les hypothèses; à preuve, une des cinq thèses conclusives de

G L. G., à partir desquelles il a dérivé tous ses arguments: « III. Possibility is Futurity.

All Possibilities must have actual antecedents».
Dans l'ensemble, l'ouvrage est assez clair et rigoureux; on regrettera peut-être son

manque d'originalité.
Le lecteur qui n'est pas au fait de la logique modale pourra se reporter à l'ouvrage

de R. D. Shofner, An.selm Revisited (Leiden, 1974), qui présente les pensées de

K. Barth et Chs. Hartshorne sous un angle plus théologique (opposition: révélation et

théologie dialectique contre critique philosophique et théologie naturelle).

Fredy Schoch

Bernard Forthomme, Une philosophie de la transcendance. La métaphysique

d'Emmanuel Lévinas, Paris, La Pensée universelle, 1979, 437 p.

En cinq longs chapitres qui suivent résolument un ordre cartésien de présentation,

l'auteur s'efforce de rendre compte de la pensée d'E. Lévinas et du mouvement
de cette pensée. Il en dégage du même coup l'originalité et l'intempestivité. On sera
sensible à la minutie et à la rigueur voulues dans la description des différentes étapes
qui, de l'immanence par la transcendance, nous conduisent jusqu'à un au-delà de

l'immanence et de la transcendance. B. Forthomme tente de rester fidèle à l'auteur
qu'il présente jusque dans le style adopté. En effet, en contrepoint à la rigueur
cartésienne voulue, il use, notamment dans Y Introduction, d'une langue poétique qui, par
les mots mêmes et le traitement qu'il leur applique, tente de rendre compte de l'originalité

et du caractère prophétique de ce philosophe, si sobre par ailleurs. On pourra
se demander, question d'appréciation, si B. Forthomme n'a pas parfois, par cette
volonté de mimer un style, rendu la tâche plus difficile que nécessaire à son lecteur.

Michel Cornu



BIBLIOGRAPHIE 201

Garbis Kortian, Métacritique («Critique»), Paris, Ed. de Minuit, 1979,
132 p.

A travers l'œuvre de J. Habermas sur laquelle il s'appuie, l'auteur montre qu'une
radicalisation de la critique ne peut être une critique de la critique, mais une métacritique.

Ainsi tente-t-il «de reconstruire l'argument philosophique de la théorie critique
de l'Ecole de Francfort» (p. 15). Il en dégage les relations avec la tradition de la
philosophie allemande, Kant, Hegel, Fichte et Marx et fait apparaître la radicalisation
de la critique que Horkheimer, Adorno et à leur suite, pense G. Kortian, Habermas
ont opérée. « La métacritique est en définitive la veritable critique, ou plutôt elle est

ce que devient la critique lorsque celle-ci se fait radicale. La critique de la connaissance

est limitée en ceci qu'il y a toujours quelque chose qu'elle ne critique pas. Et, ce

qu'elle ne critique pas. c'est elle-même, autrement dit la représentation préalable
qu'elle se fait de la connaissance» (pp. 18-19). Cet ouvrage permettra au lecteur français

non seulement de mieux comprendre l'importance majeure de la théorie critique
pour notre époque, mais aussi, par contrecoup, de se poser quelques pertinentes
questions sur l'état du positivisme en France, notamment dans le domaine de la

sociologie.

Michel Cornu

Walter Benjamin, Correspondance (tome I, 1913-1928), Paris, Aubier
Montaigne, 1979, 448 p.

On ne mesure pas encore assez, en France notamment, toute l'importance de
Walter Benjamin, un des esprits les plus pénétrants, les plus intelligents sans doute de
la première moitié du siècle. Son influence sur la conception de la lecture, la critique
d'art, la philosophie et la sociologie apparaît déterminante. Un esprit aussi critique et

puissant que celui d'Adorno ne s'y était pas trompé. Ce volume de la correspondance
de W. Benjamin nous permet de mieux découvrir tout un état de la recherche et des

questions qui se posent dans les années 1913-1928. En effet, par certains des destinataires

— Rilke, Hofmannsthal, Buber, Scholem — ces lettres nous mettent en
présence de tout un mouvement culturel. Elles nous permettent aussi de saisir l'évolution
et les intérêts de Benjamin, sa rencontre, à travers Scholem, avec le judaïsme, sa

critique du romantisme ou son approche de Goethe, du drame baroque allemand, enfin
son ouverture sur les questions du politique et du marxisme. L'Allemagne de ces
années, à laquelle Benjamin ne peut adhérer, est présente en contrepoint. Ce qui fait
la difficulté, la grande difficulté même d'un penseur aussi complexe que Benjamin,
est aussi tout ce qui en fait la richesse et la portée: cette finesse qui jamais ne simplifie
ou ne schématise, cette quête permanente qui l'empêche de jamais s'arrêter, cette
inquiétude qui le pousse à toujours comprendre et donne à tout ce qu'il écrit cette
vibration particulière. Le traducteur et les éditeurs ont eu la bonne idée de faire
précéder cette correspondance d'une notice biographique dans laquelle ils ont inséré la

préface des responsables allemands de l'édition de cette correspondance, Scholem et

Adorno. On regrettera, par contre, l'absence d'un index indiquant les différents
destinataires. On trouvera cependant, dans le deuxième tome (1929-1940) qui est maintenant

sorti, un index des noms propres cités dans les lettres.

Michel Cornu



202 BIBLIOGRAPHIE

Max Horkheimer, Théorie critique. Essais (Critique de la politique), Paris,
Payot, 1978, 369 p.

Peu à peu, le public francophone a pu prendre connaissance de quelques-uns des

textes fondamentaux de l'Ecole de Francfort, d'Adorno et de J. Habermas, notamment.

Certes, de nombreux textes importants restent et, vraisemblablement, resteront
longtemps intraduits. Le volume présenté sous le titre de néorie critique nous donne
la traduction de quelques-uns des essais importants de Horkheimer, publiés tout au
long de sa carrière. Sans doute s'agit-il d'un choix de textes et l'on regrettera de ne
pouvoir se faire une idée de la continuité de l'évolution et de la permanence de la
pensée de Horkheimer à travers la suite chronologique de l'ensemble de ses essais.

Mais tel qu'il est, ce volume nous permet de mieux comprendre la place, à notre avis

prépondérante, de la Théorie critique dans le contexte politique, culturel et philosophique

de notre époque. La position de Horkheimer se veut matérialiste et critique, et
c'est la méthode dialectique qui lui permettra de défendre cette position et d'élaborer
sa théorie. La dialectique cerne le réel dans sa complexité. Comme cette dialectique
est matérialiste, elle se reconnaît elle-même conditionnée par le processus social et

historique, et ne peut donc affirmer un concept de pensée isolée qui poserait sa
détermination à partir d'elle-même. Bien au contraire, la tension entre le concept et la réalité

objective reste insurmontable. Elément temporel intégré à l'histoire de l'homme,
cette dialectique ouverte n'en perd pas pour autant «le sceau de la vérité» (186). Si

elle évite l'illusion d'une vérité métaphysique, anhistorique, ayant une valeur universelle,

elle ne devient pas cependant acceptation d'opinions contradictoires, ou scepticisme.

En un mot, elle évite le relativisme, car elle sait — du moins Horkheimer le

prétend-il — déterminer la théorie vraie pour tel moment historique donné. Mais la
théorie considérée comme juste pourra aussi disparaître un jour, si les intérêts pratiques

qui ont joué un rôle dans son élaboration disparaissent. Nous trouvons ainsi,
croyons-nous, chez Horkheimer lui-même, une explication de son évolution. Si, dans

un de ses derniers textes, La néorie critique hier el aujourd'hui, il abandonne,
semble-t-il, certaines exigences présentées comme imperatives dans des textes des
années 30-38, ce n'est pas par simple résignation, ni par régression à une attitude
réactionnaire, comme certains critiques superficiels ou dogmatiques ont voulu
l'affirmer, trop rapidement peut-être; mais c'est bien parce que les circonstances
historiques exigent, d'une théorie critique, une certaine adaptation. Horkheimer, à

travers l'expérience historique du nazisme, du stalinisme notamment, mais aussi de la
société américaine, en arrive à la conclusion que d'une part « Marx avait tort sur de
nombreux points» (358), et que d'autre part la société plus juste pour laquelle il
travaillait est en train de devenir une société «totalement administrée» (359); il s'agit
dès lors de sauver ce que l'on peut encore sauver de l'individu et de la liberté. On le

voit, ce que l'on a parfois nommé le pessimisme de Horkheimer pourrait bien être
son souci du réel. Il n'y a pas pessimisme, dans la mesure où, si la théorie est
conditionnée par les circonstances historiques du moment, elle doit tendre aussi à
transformer ces circonstances, dans la perspective d'une société plus juste, plus vraie. La
critique théorique de la position du rationalisme métaphysique ou de l'empirisme
logique, par exemple, est toute portée par le souci éthique et politique — ce qui est en
parfait accord avec l'intention même d'une théorie critique, telle que Horkheimer la
définissait au seuil de son œuvre. Horkheimer, par là, est un authentique philosophe.
Ce choix d'articles nous permet de mieux cerner combien la pensée de ce philosophe,
tout autant que celle de son collaborateur et ami Th. W. Adorno, est en prise directe
sur la réalité historique. Jamais résignée, cette philosophie tente par la résistance,
quand les circonstances exigent une telle attitude, de sauver ce qui peut encore l'être,
notamment la liberté de penser, car ce qui fut vraiment pensé ne pourra pas être défi-



BIBLIOGRAPHIE 203

nitivement effacé. Il est intéressant, à ce propos, de se rapporter au dernier texte
d'Adorno, Résignation. Au-delà des circonstances historiques, ces textes nous incitent
encore à une interrogation sur le statut même de la théorie critique. Une telle théorie,
si elle veut être cohérente avec elle-même, et donc critique d'elle-même, peut-elle
défendre un concept positif de vérité? Si ce n'est sous la forme utopique du non-dit et
du non-dicible, comme il en va dans la Dialectique négative d'Adorno, ou sous la
forme d'une Sehnsucht nach dem ganz anderen, comme il en va chez le dernier
Horkheimer? Que devient alors la philosophie? Dans les circonstances actuelles, et si elle
ne veut pas devenir fermeture dogmatique ou jeu irresponsable, n'est-ce pas la seule

position qu'elle puisse encore occuper aujourd'hui?

Michel Cornu

Jean-Luc Nancy, Ego Sum. (La philosophie en effet). Paris, Flammarion,
1979, 164 p.

Ce livre dense, brillant et subtil rassemble cinq textes prenant pour sujet la position

originelle, cartésienne, du sujet. Analysant Descartes et s'infiltrant dans son
discours, ces textes remettent en scène l'autoposition du sujet et découvrent les modes
selon lesquels cette naissance ne réussit qu'en avortant, si je puis dire. Car il s'agit de
concevoir la conception, de voir la vue, d'illuminer la lumière, de fabuler la vérité de
la fable, ou encore de distinguer la distinction. Or la stratégie de cette recherche
consiste nécessairement à imprimer la vérité, à peindre la vue et la lumière, à masquer

le sujet: de sorte que l'ego se retranche au moment même où, à son extrémité,
dans le prononcer du cogito, la feinte cartésienne devient «je». Que se passe-t-il
alors? Alors «la bouche est l'ouverture de Ego, Ego est l'ouverture de la bouche. Ce
qui s'y passe, c'est qu'il s'y espace. »

Gilbert Boss

Michel Malherbe, Kant ou Hume, ou la Raison et le Sensible. Paris, Vrin,
1980, 333 p.

Cette confrontation de Hume et de Kant renouvelle l'analyse des rapports entre
les deux philosophes, en refusant de faire dépasser, un peu aisément, l'un par l'autre.
Non, pris au sérieux, l'empirisme sceptique de Hume ne se laisse pas réfuter par la

philosophie critique, et il accompagne au contraire sans cesse le mouvement de la
raison vers son autofondation pour y faire échec en y opposant la contestation du
fondement sensible de l'être. Ainsi le livre forme-t-il une sorte de grande discussion
où le discours kantien ne parvient jamais à se libérer de la critique radicale de Hume,
de telle sorte qu'il doit toujours la réincorporer et inventer de nouvelles voies pour
mener la raison vers elle-même — ce qui constitue au demeurant l'aspect «critique»
du kantisme. L'argument se développe donc selon une dialectique des sens et de la

raison, où cette dernière n'a jamais entièrement raison de sa condition sensible, si

bien que, comme le scepticisme humien, la philosophie critique reste perpétuellement
ouverte, dans la mesure où elle continue à se laisser solliciter par l'empirisme. Ainsi
le dépassement de Hume par Kant, au lieu de représenter un fait accompli, devient-il
une tâche infinie du criticisme, qui ne parvient jamais à terrasser son adversaire afin
de s'installer dans un nouveau dogmatisme de la raison, mais voit perpétuellement
ressurgir la critique empiriste à tous les niveaux que la raison gagne pour se rendre

autonome, de l'esthétique à la religion, en passant par l'idéal de la science et le devoir



204 BIBLIOGRAPHIE

rationnel. — L'argument est serré et convaincant, riche en interprétations judicieuses,
et intéressant à lire pour son propre compte, même indépendamment d'un intérêt
particulier pour les auteurs étudiés.

Gilbert Boss

Sylvain Zac, Philosophie. Théologie et Politique dans l'Œuvre de Spinoza.
Paris, Vrin, 1979, 298 p.

Cet ouvrage rassemble une série d'articles du spécialiste de Spinoza. En dépit de
la diversité des thèmes abordés, les interprétations de l'auteur s'ordonnent autour
d'une idée maîtresse: la vie de Dieu s'exprime dans le conatus des individus, si bien
que le salut ne consiste pas dans le passage dans un autre monde, mais dans l'identification

du sage à Dieu, au cœur de cette vie-ci, par l'amour intellectuel de Dieu.
C'est pourquoi Spinoza s'intéresse beaucoup à l'aménagement de notre vie concrète,
et entre dans les luttes des hommes avec son Traité théologico-politique, qui, selon
Sylvain Zac, est une œuvre engagée, où le calcul de l'effet importe autant que la pure
réflexion. On ne s'étonnera donc pas de voir l'auteur s'intéresser aux aspects du
rapport concret avec la réalité que comporte la pensée spinoziste, et analyser par
exemple sa conception du langage, de la durée, ou des diverses relations humaines,
entre d'autres thèmes. Le livre s'achève sur deux études des deux tomes publiés du
Spinoza de Guéroult, qui en donnent une bonne idée, sans s'interdire une critique
modérée et perspicace de certaines interprétations particulières.

Gilbert Boss

Studi sul problema del significato, a cura di Evandro Agazzi, Istituto di Filo¬
sofia della Facoltà di Lettere e Filosofìa dell'Università di Genova,
Firenze, Le Monnier, 1979, 282 p.

Le point de départ de ces Etudes sur le problème du signifié est la reconnaissance
du fait que la polysémie de cette notion implique nécessairement un traitement
pluridisciplinaire des questions concernant le signifié, le sens et la signification. De la

logique à la linguistique (saussurienne ou chomskyenne), de la psychologie à la

sociologie, des mathématiques à la théorie de l'information, de l'éthique à l'esthétique,

le signifié est envisagé de plusieurs points de vue spécifiques qui lui fournissent
autant de «caractérisations pertinentes» (cf. p. Il), c'est-à-dire d'usages et d'interprétations

qui varient d'une discipline à l'autre. Toutefois, l'impossibilité de réduire cette
pluralité d'usages à l'univocité d'un emploi «essentiel», principal ou fondamental,
n'est pas exclusive d'une «récognition philosophique préalable» des occurrences de
la notion de signifié et, surtout, des problèmes à propos desquels « les compétences
spécifiques des disciplines en question doivent essayer de proposer des solutions»
(p. 18).

Cette récognition fait l'objet du premier essai: «Une analyse des racines philosophiques

de certains sens différents du signifié» d'E. Agazzi, dans lequel il s'agit de

présenter les aspects principaux de ce «diamant conceptuel » qu'est le signifié (p. 22)
et de fixer le cadre de référence philosophique au sein duquel se logent les contributions

des spécialistes des disciplines scientifiques. Dans la perspective d'Agazzi, le

problème immédiat de la réflexion théorique est le problème de la vérité, c'est-à-dire
des conditions qui caractérisent la connaissance vraie. Mais l'immédiateté de la ques-



BIBLIOGRAPHIE 205

tion de la vérité risque de dissimuler le fait que la question du sens et de la signification

représente l'interrogation véritablement originaire. En effet, ce qu'Agazzi appelle
le «logos apophantique» est fonction du «logos sémantique»; la vérité présuppose
le sens: «l'attribution d'une valeur de vérité aux énoncés n'intervient qu'après leur
compréhension et sur la base de ce que les énoncés signifient et affirment moyennant
la dénotation de leurs termes» (p. 20). Mais qu'est-ce que «signifier»? Quel est le

«signifié du signifié» («meaning of meaning»)? Agazzi étudie brièvement les

réponses traditionnelles qui ont été proposées pour répondre à ce type de questions.
De la conception vulgaire, primitive, selon laquelle le signifié est le dénoté, c'est-à-
dire l'objet ou la chose à laquelle se réfère le signe-nom en tant qu'étiquette linguistique,

on passe à la doctrine (phénoménologique) du signifié comme visée intentionnelle

d'un contenu mental qui peut être dépourvu de réfèrent dans le monde
physique. D'un autre point de vue, le signifié est considéré comme un pur effet
syntaxique ou bien comme étant la résultante du jeu systématique du code de la langue
(perspective de la grammaire transformationnelle et generative et perspective structuraliste

de la linguistique d'origine saussurienne). Après un rappel des théories philo-
sophico-linguistiques fondées sur les notions d'usage (par exemple Wittgenstein) ou
de «réception» et du point de vue sociologique en matière de langage, l'auteur
conclut son exposé en situant la problématique du signifié dans le cadre de la question

générale des rapports sujet-langage-monde. Cette recherche est placée sous le

signe de 1'«herméneutique», c'est-à-dire de l'art de formuler des «conjectures»
philosophiques qui interprètent le phénomène linguistique.

Les autres articles du recueil sont le résultat du travail interdisciplinaire d'un
groupe de recherche de l'Université de Gênes qui a étudié les divers aspects du
problème du signifié.

«Le réfèrent comme problème de la grammaire» (M. L. Boero), «Formalisation
logique et sémantique linguistique de Saussure à Chomsky» (C. Penco), «Sémantique

et pragmatique» (U. Santini), abordent le problème du signifié des points de

vue linguistique et logique et discutent les questions que soulève la synthèse de

l'approche syntaxique de l'école de Chomsky avec celle de la sémantique de la

logique mathématique. L'importance et l'actualité d'une telle problématique comportent

un appareil de références bibliographiques considérable: de Wittgenstein à

Carnap, de Jakobson à Hjelmslev, à Katz, Lakoff, McCaswley, Hintikka,
Montague, etc.

Le statut du problème sémantique dans les théories mathématiques est analysé
dans les essais d'A. Labella (« Sur les rapports entre syntaxe et sémantique dans la

fondation non-objectale des mathématiques») et de P. Fraguglia («Sur le problème
du signifié dans les théories mathématiques»).

Une autre contribution de 1'«editor» («Propositions pour une sémantique inten-
sionnelle des théories empiriques») se développe à partir de la critique des limites de

l'approche extensionnaliste et envisage les problèmes des ambiguïtés sémantiques qui
caractérisent l'application de la théorie des modèles aux concepts des théories
empiriques formalisées. Fondée sur une nouvelle définition de l'objet scientifique, cette

perspective épistémologique propose de référer directement les concepts scientifiques
à un ensemble d'opérations et d'instruments opératoires. Les prédicats d'une théorie
sont ainsi définis par un signifié opérationnel qui n'est pourtant pas dépourvu de

contenu représentatif.
L'étude d'A. Bellaccio («Aspects intensionnels de la classification») est consacrée

aux questions épistémologiques de la construction et de l'ordonnance des données

objectives.
L'essai d'A. Greco (« Le problème du signifié comme problème cognitif»)

présente le point de vue sémantique qui est propre à la psychologie cognitive (mais sans
références précises, hélas, aux travaux piagétiens).



206 BIBLIOGRAPHIE

Enfin, l'étude de P. A. Rossi (« Le rôle du signifié dans la théorie de l'information
et ses corollaires à propos du problème de la détermination de l'identité de

l'homme») dégage les rapports qui relient la cybernétique et la théorie de l'information
à la problématique traditionnelle concernant la signification.

Curzio Chiesa

Sandro Lunghi, Introduzione al pensiero di Karl R. Popper, Istituto di Filo¬
sofia della Facoltà di Lettere e Filosofia dell'Università di Genova,
Firenze, Le Monnier, 1979, 350 p.

En Italie, la crise de l'idéologie dominante (marxisme-léninisme, Mao, Marcuse,
etc.) a suscité, d'une part, la résurgence de «nouveaux philosophes» — Severino,
Cacciari, Vattimo: crise de la raison occidentale, pensée négative, histoire du
nihilisme, filière Nietzsche-Heidegger — et, d'autre part, la [redécouverte d'une série
d'auteurs qui avaient été anatémisés par l'intelligentsia politico-philosophique. Tel est
le cas pour Max Weber, pour Wittgenstein, Carnap, Kelsen et pour certains
philosophes anglo-saxons de Russell à Quine et Hintikka. Tel est le cas surtout pour sir
K. R. Popper, le philosophe et épistémiologue autrichien auquel S. Lunghi consacre
cette étude fouillée et précise: Introduction à la pensée de Popper.

Conséquence directe de la «vague popperienne» (p. 10) qui a déferlé sur l'Italie à

l'occasion des débats sur l'objectivité-idéologie de la connaissance scientifique, ce
livre veut offrir au public italien un «tout Popper» (p. 11) qui puisse pallier les effets
néfastes des modes philosophiques (qui prescrivent de citer un auteur de manière
directement proportionnelle au degré d'ignorance de son œuvre). Tous les problèmes
essentiels de la philosophie de Popper sont abordés, analysés, expliqués de manière
compréhensible, «ponctuellement, sans pesanteur» (p. 107).

Les sections principales de l'ouvrage correspondent aux grands thèmes de la
pensée popperienne. «Pour une philosophie du connaître» (lre partie) étudie tout
d'abord les thèses sur la « démarcation » entre ia science et les théories non scientifiques:

une théorie n'est scientifique que dans la mesure où «elle s'expose positivement

à l'éventualité d'être démentie par les faits» (p. 33). Ensuite, Lunghi analyse le
débat entre Popper et les membres du Cercle de Vienne (qui attribuaient injustement
à Popper un critère de signification fondé sur la notion de falsification), le problème
de l'induction — renversement de Hume — les critiques de Berkeley et de Kant, la
« vexata quaestio » de l'essentialisme et les polémiques avec Carnap et Wittgenstein à

propos du statut de la philosophie: la philosophie, aux yeux de Popper, aborde des

faux-problèmes et dégénère à partir du moment où l'on commence à «philosopher
sans être motivés par des problèmes qui surgissent en dehors de la philosophie»
(p. 52).

La deuxième partie, « La philosophie de la recherche» est entièrement consacrée
au texte capital de Popper, la « Logik der Forschung» (1934), la logique de la découverte

scientifique. Les thèses principales du livre sont envisagées conformément au
principe de Lunghi: «amicus Popper sed magis amica Veritas» (p. 11). L'exposition
et la discussion critique concernent les questions suivantes: la méthode scientifique,
la structure logique des théories, la falsification et la réfutation des théories («une
théorie est falsifiée lorsqu'on découvre un effet reproductible qui la réfute», p. 104),
la «base empirique» des théories (comparables à des palafittes), les procédures de
contrôle et de corroboration de celles-ci, la notion de «verisimilitude» («truthli-
keness») comme limite de la croissance, par sélection naturelle, de la connaissance
conjecturale.



BIBLIOGRAPHIE 207

Après une partie consacrée à certains approfondissements de la théorie popperienne,

la quatrième section du livre (plus difficile) concerne la théorie de la probabilité
et la philosophie de la physique quantique.
La dernière partie, « Pour une philosophie des recherches historico-sociales »

discute les aspects sociologiques, historiques et politiques de l'œuvre de Popper en exposant

notamment la philosophie de l'histoire telle qu'elle est présentée dans « Poverty
of Historicism » et « The Open Society and its Ennemies ». La polémique anti-histori-
ciste de Popper s'illustre dans ses critiques des cosmologies politiques de Platon,
Hegel et Marx (les deux derniers étant les «faux prophètes» qui sont à l'origine du
débat politique et philosophique de notre époque).

Relevons, à propos de Platon, l'interprétation popperienne de la théorie des idées

comme instrument méthodologique qui fournit les principes de base d'une conception

du changement historique comme décadence et qui détermine une espèce
d'«engineering» social dont le but est celui de «tuer le futur en stérilisant l'histoire»
et d'enfermer la société humaine dans une structure fixe et immuable: l'état des

origines, le système des castes, 1'«aristocratie tribale totalitaire» (p. 321).
Contre Hegel — l'initiateur d'une philosophie baroque et oraculaire, et Marx

(pourtant classé parmi les «libérateurs du genre humain» (p. 338), Popper formule le

sens de son «programme éthique»: «bien que l'histoire n'ait aucun sens, nous
pouvons décider de lui en donner un, et bien qu'elle n'ait pas de fins, nous pouvons lui
imposer nos propres fins » (p. 348).

Remarque terminale: le livre de S. Lunghi présuppose la connaissance de

l'autobiographie intellectuelle de Popper: « Unended Quest « (197'4), traduite en italien sous
le titre: La ricerca non ha fine, Roma 1975, un titre éminemment popperien.

Curzio Chiesa



BIBLIOGRAPHIE

1. SCIENCES DES RELIGIONS

S. Aurobindo: Le secret du Veda(C.-A. Keller) 173

J. Bouman: Gott und Mensch im Koran (C.-A. Keller) 173

T. B. Burke: Erste Schrille in der Religionsphilosophie (C.-A. Keller) 174

C. Colpe: Die Diskussion um das «Heilige» (C.-A. Keller) 174

H. Corbin: L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi (C.-A. Keller) 174

H. Corbin: L'archange empourpré (C.-A. Keller) 175

S. J. Ashtiyânî, H. Corbin : Anthologie des philosophes iraniens (C.-A. Keller) 175

A. Dietrich: Synkretismus im syrisch-persischen Kulturgebiet (C.-A. Keller) 175

R. Garaudy: Pour un dialogue des civilisations (C.-A. Keller) 176

M. Girard: Louange cosmique. Bible et animisme (C.-A. Keller) 177

P. Häberlin: Das Wunderbare (C.-A. Keller) 177

G. Hentschel: Die Elija-Erzählungen (C.-A. Keller) 178

Y. Ibisch, I. Marculescu: Contemplation and Action in World Religions
(C.-A. Keller) 178

G. Lanczkowski: Einführung in die Religionsphänomenologie(C.-A. Keller) 179

F. Melzer: Das Licht der Welt(C.-A. Keller) 179

J.-L. Ménard: Le symbole (C.-A. Keller) 180

T. Michael: Le Yoga (C.-A. Keller) 180

G. Siegmund: Buddhism and Christianity (C.-A. Keller) 180

G. Vallée: Mouvement œcuménique et religions non chrétiennes (C.-A. Keller) 181

2. PATRISTIQUE

J. Daniélou: Les origines du christianisme latin (E. Junod) 181

B. Altaner, A. Stuiber: Patrologie (L. Junod) 182

Les Martyrs de Lyon 177) (E. Junod) 182

Saint-Patrick: Confession. Lettres à Coroticus (E. Junod) 182

Grégoire le Grand: Dialogues (E. Junod) 183

M. Aubineau: Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem (E. Junod) 183

Hilaire de Poitiers: Sur Matlhieu(E. Junod) 184

K. Rudolph: Die Gnosis (E. Junod) 184

A. Orbe: Cristologia gnostica (E. Junod) 185

R. Joly: Le dossier d'Ignace d'Antioche (E. Junod) 185

Irénée de Lyon: Contre les hérésies (E. Junod) 186

P. Meinhold: Studien zu Ignatius von Antiochen(E. Junod) 186

G.Otranto: Esegesi biblica e storia in Giustino (E. Junod) 187

H.-C. Puech: En quête de la Gnose (E. Junod) 187

3. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

W. Pannenberg: Ethik und Ekklesiologie (D. Müller) 187

H. Neie: 77ie Doctrine of the Atonement in the neology of Wolfhart Pannen-
berg'Y). Müller) 188

W. Pannenberg: Grundfragen systematischer neologie(D. Müller) 189

J. B. Metz: La foi dans l'histoire et dans la société (K. Blaser) 190

J. M. Mardones: Teologia e Ideologia (K. Blaser) 192

G. Fessard: Chrétiens marxistes et théologie de la libération (K. Blaser) 192



3. THÉOLOGIE CONTEMPORAINE (suite)

A. Michnik: L'Eglise et la gauche, le dialogue polonais (L. Rumpf) 193
S. Hauerwas: Truthfulness and Tragedy (J. L. Blondel) 193
C. Stückelberger: Aufbruch zu einem menschengerechten Wachstum

(J. L. Blondel) I94
Centre d'études œcuméniques de Strasbourg: Au-delà des confessions?

(J. L. Blondel)
'

195
A. J. van der Bent: Le COE:pourquoi'(K. Blaser) 196
F. Quérè: Aufil de l'autre (G. Rossier) 196

4. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

G. Reale: Storia della filosofia antica (C. Chiesa) 197
Q. Skinner: ne Foundations ofModem Political Tliought (D. Schulthess) 199

5. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

G. L. Goodwin: ne Onlological Argument of Charles Hartshorne (E. Schoch) 200
B. Forthomme: Une philosophie de la transcendance (M. Cornu) 200
G. Kortian: Métacritique (M. Cornu) 201
W. Benjamin: Correspondance (M. Cornu) 201

M. Horkheimer: néorie critique (M. Cornu) 202
J. L. Nancy: Ego Sum (G. Boss) 203
M. Malherbe: Kant ou Hume, ou la Raison et le Sensible (G. Boss) 203
S. Zac: Philosophie, néologie el Politique dans l'Oeuvre de Spinoza (G. Boss) 204
Studi sul problema del significato (C. Chiesa) 204
S. Lunghi: Introduzione al pensiero di Karl R. Popper (C. Chiesa) 206

Ont collaboré à ce numéro 1981/11:

Jean-Jacques von Allmen (Faculté de Théologie de Neuchâtel), 41, rie de la Gare,
2017 Boudry

Bernard Baertschi, 63, rue Liotard, 1202 Genève

Michel Cornu et Jean-Yves Pidoux, A la Déserte, 1111 Lussy-sur-Morges

Pierre Bühler, St. Moritzstrasse 9, 8006 Zurich

Klauspeter Blaser (Faculté de Théologie de Lausanne), 28, Parc de la Rouvraie,
1018 Lausanne

Hans Weder, Weingartenstrasse 23, 8708 Männedorf


	Bibliographie

