Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1981)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 77-96

BIBLIOGRAPHIE

AHARON WIENER, The Prophet Eljjah in the Development of Judaism. A
Depth-Psychological Study (The Littman Library of Jewish Civilization,
14), London, Henley and Boston, Routledge and Kegan Paul, 1978,
248 p.

Le principal intérét de ce livre est de montrer I'extraordinaire fascination que le
prophéte Elie a exercée au sein du judaisme et de présenter a ses lecteurs, que nous
souhaitons nombreux, une abondante information sur le développement de la tradi-
tion relative a Elie, a partir des quelques données bibliques jusqu’a la compréhension
moderne de la figure du prophéte. — L’auteur, A. Wiener, né a Berlin et actuelle-
ment a Jerusalem, est médecin et psychothérapeute, il appartient a I’école de C. G.
Jung; il rend compte dans cet ouvrage non seulement de sa formation médicale et
psychologique, mais encore d'une prodigieuse érudition en ce qui concerne la littéra-
ture juive ancienne et récente. — Il s’intéresse notamment a la lecture « aggadique »
d’Elie (pp. 43-77), a la figure d’Elie dans la mystique juive (pp. 78-111) comme dans
le hassidisme du XVIIIe siécle (pp. 116-131); il traite également d’Elie dans la piété
populaire (pp. 136 ss), dans le christianisme (pp. 141 ss) et I'lslam (pp. 152 ss)... —
Elie lui apparait comme le héros qui intervient en temps de crise, il assure la média-
tion entre le monde céleste et le notre, il enseigne la Tora, sert de guide spirituel a
I'individu comme a la collectivité, soutient le Messie, resuscite les morts... Il est le
messager divin, a la maniére d’'Hermes ou de Boddhisatva, le mystagogue, le réconci-
liateur. A. Wiener nous présente ici une étude riche en informations précises et en
remarques suggestives.

ROBERT MARTIN-ACHARD

Otro EIsSFeLDT, Kleine Schriften. Sechster Band. Herausgegeben von
Rudolf Sellheim und Fritz Maass, Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1979, 186 p.,

| illustration.

Avec ce sixieme volume se termine une publication qui fait honneur tant au
savant, dont les multiples travaux sur I’Ancien Testament, sa littérature et sa religion,
ont ainsi bénéficié d'une large diffusion, qu’aux responsables de cette édition et a la
maison Mobhr, de Tiibingen, qui I'a permise. Commencée en 1962, cette entreprise
poursuivie jusqu'au bout (les tomes 2 4 5 ont paru entre 1963 et 1973, cf. derniére-
ment, Revue de théologie et de philosophie, N. S. 22, 1973, p. 413) présente dans ce
dernier ouvrage, avec un index analytique, un rappel des citations bibliques, deux
etudes, I'une sur la Tente d’Assignation et le Temple, I'autre sur le sanctuaire de Silo,
publiées I'année méme de la mort de leur auteur. — En quelques pages tres sobres, R.
Sellheim et F. Maass rappellent I'importance de O. Eissfeldt pour I'histoire de la
science vétérotestamentaire. Le savant allemand passa presque toute sa vie a Halle
(Saale) ou il enseigna dés 1922; ses nombreux travaux ne I'empéchérent pas
d’assumer a deux reprises et en des temps difficiles, des responsabilités académiques
importantes, il fut notamment recteur entre 1945 et 1949, et de participer activement
a la vie de son Eglise dans le cadre du Conseil consistorial ot il a siégé régulierement

Scie
bibli



78 BIBLIOGRAPHIE

pendant des années. O. Eissfeldt a ainsi manifesté la méme fidelite a I'etude minu-
tieuse des textes de I'Ancien Testament qu'a I'examen impartial des problemes quoti-
diens posés a la communauté chrétienne; I'homme de science s'est toujours voulu un
membre responsable du peuple de Dieu. Il était bon que cela fit dit a I'issue d'une
édition qui témoigne magistralement de I'¢tendue et de la qualité des recherches de
O. Eissfeldt.

ROBERT MARTIN-ACHARD

RENE LATOURELLE, L'acces a Jésus par les Evangiles. Histoire et herméneu-
tique (Recherches 20 Theéologie), Tournai-Paris et Montréal, Desclée
et Bellarmin, 1978, 270 p.

Le but de I'ouvrage du P. Latourelle est de déemontrer qu’il est «vraiment pos-
sible, par le moyen des Evangiles, d’accéder a Jeésus, d'entendre son message, de
connaitre son projet d'existence, d'identifier les événements majeurs de son activite
parmi nous» (p. 248). Pour notre part nous ne sommes pas aussi persuades de la
«certitude », établie par des «preuves», d'un acces si précis au Jesus de 'histoire
(identique au Jésus du kerygme), bien que sa refutation de I'absolu « De Jésus de
Nazareth nous ne savons rien ou presque rien» (Bultmann) ne manque ni d'intérét ni
de justesse. L'auteur n'a pas voulu écrire un ouvrage methodologique; ¢'est pourtant
la son aspect le plus utile: reprenant I'histoire de la Leben-Jesus-Forschung, jusqu’a la
« Nouvelle Herméneutique », I'A. propose une bonne esquisse des apports (et des fai-
blesses) de la Formgeschichte et de la Redaktionsgeschichte. Ses remarques sur le
statut de I'histoire (p. 117-129) et sa classification des critéres d'authenticité histo-
rique des Evangiles (p. 215-239), malgré un ton un peu triomphant, proposent des
perspectives intéressantes a la recherche théologique. Ce livre présente par ailleurs
une bonne idée du travail exégétique dans la théologie catholique. Nous avons toute-
fois quelque peu de peine a entrer dans un tel systéme de «preuves» (p. 235) ou les
arguments (et présupposés) philosophiques, souvent répetés, obscurcissent souvent la
rigueur et la vigueur de I'entreprise. Une abondante bibliographie, contenant notam-
ment de nombreux ouvrages en frangais et en italien, rend cette étude utile, particu-
lierement aux étudiants qui débutent dans le domaine de I'exégése néotestamentaire.

JEAN-LUC BLONDEL

XAVIER LEON-DUFOUR, Face a la mort. Jésus et Paul (Parole de Dieu), Paris,
Le Seuil, 1979, 320 p.

Cet ouvrage contient des pages excellentes, tant dans la comparaison des textes
des eévangiles sur la passion et la mort de Jésus que dans I'exposé de la pensee de
Paul sur la mort et la résurrection. Le P. Léon-Dufour décrit fort bien la pluralité des
langages utilisés par les écrivains bibliques pour dire la signification de la mort de
Jésus; mais il ne leur donne pas a tous la méme valeur. Tout au long de son livre, il
cherche a réduire I'importance du langage cultuel hérité de I'A. T., avec ses notions
de sacrifice, de rédemption, d’expiation; d’'une part, il estime que ce langage déplait
aux oreilles d’aujourd’hui (p. 194); d’autre part, il semble craindre qu’en soulignant
le sens objectif de la mort de Jésus, on encourage une foi passive, au détriment de
I’engagement du chrétien dans le monde; c’est pourquoi il préfere insister sur la
valeur d’exemple de la mort de Jésus, fidéle jusqu’au bout a la volonté de Dieu. —
Les quelques lignes consacrées par Iauteur au langage sacrificiel de I’épitre aux



BIBLIOGRAPHIE 79

Hebreux (p. 171s.) ne sont guére convaincantes. D’autre part, on peut se demander si
la «colére» de Dieu, si le péché d’«offense» a Dieu (p. 211) ne sont que des méta-
phores, qui doivent étre interprétées de fagon admissible. Un Dieu qui ne serait
qu’amour est-il encore le Dieu dont témoignent les hommes de la Bible?

Fraxcis BAUDRAZ

AURELIO FERNANDEZ, La escatologia en el siglo Il1. (Publicaciones de la
Facultad de Teologia del Norte de Espana, Sede de Burgos, 42), Burgos,
Aldecoa, 1979, 484 p.

Cette vaste etude sur les diverses conceptions de I'eschatologie au second siécle
est d'une confection trés classique; elle examine successivement les Péres apostoli-
ques, Justin, les Peres apologetes, Irénée, Tertullien et les Actes des premiers martyrs.
(est comme une succession de monographies, intéressantes en elles-mémes, mais
impuissantes a repérer des lignes de force traversant le siécle. Par ailleurs, comment,
dans un livre sur I'eschatologie au 11¢ siecle, justifier I'absence de tout un vaste pan de
la littérature chrétienne, a savoir les textes apocryphes et gnostiques. A vouloir étu-
dier séparément toujours les mémes auteurs, on risque de tourner en rond.

ErIC JUNOD

A. J. FESTUGIERE, La vie spirituelle en Gréce a ['époque hellénistique ou les
besoins de l'esprit dans un monde raffiné, Paris, A. et J. Picard, 1977,
223 p.

On trouve souvent dans les études du Peére Festugiere plus de suggestions et de
penétration que dans une épaisse monographie. Toujours sensibles, ses analyses
savent découvrir des lignes de pensee et excellent a établir des rapports, a repérer des
affinités. Peu importe que les études rassemblées ici sous un méme titre soient dispa-
rates et décousues; I'essentiel n’est-il pas qu'on éprouve a les lire un intense plaisir et
qu’elles fassent naitre des idées? Dans une premiere partie, dénommeée «un monde
sans inquiétude», l'auteur nous fait sentir la sereine et subtile insouciance d'une
époque hellénistique ou jeunes et vieux, citadins et campagnards jouissent de la vie,
de I'amour et de la nature avec un raffinement spirituel, au plein sens de I'adjectif.
Tout s’assombrit dans la seconde partie, appelée «un monde inquiet». Le Cynique
vient afficher et faire partager ses désillusions. La mort hante la philosophie, la reli-
gion et la poésie (le chapitre sur le sentiment de la mort me semble étre le plus beau du
livre). Et pour nous quitter sur une note d’'un mélancolique lyrisme, le Pere Festu-
giere offre dans un Appendice la traduction d'un choix de poémes de Catulle.

Eric JuNnoD

CHARLES MUNIER, L'Eglise dans I'Empire romain (Histoire du Droit et des
Institutions de I'Eglise en Occident, tome 11, volume III), Paris, Cujas,
1979, 307 p.

A qui désire s'informer précisément sur la situation des chrétiens et de 'Eglise a

I'intérieur de 'Empire entre la fin du I¢r siecle et le début du Ve siécle, on recom-

mandera sans réserve ce livre qui représente un veritable tour de force. Les condi-

Histoire
de la
théologie



80 BIBLIOGRAPHIE

tions de la vie familiale (mariage, divorce, remariage, vie conjugale, relations parents-
enfants), sociale (esclavage, travail, commerce, propriete, pratiques de la charité),
culturelle (loisirs, arts, questions scolaires, griefs paiens), les relations avec le
judaisme et enfin avec le pouvoir civil (loyalisme des chrétiens, service militaire, culte
impérial, persécution, statut juridique jusqu'a la paix constantinienne) y sont expo-
sées avec une netteté de pensée, une rigueur et une concision admirables. Aussi bon
juriste qu’historien, C. Munier appuie constamment son exposé sur des sources choi-
sies avec le plus grand discernement; ce livre apparait comme la synthese magistrale
d’un énorme labeur souterrain mené sur les textes eux-mémes. Les indications biblio-
graphiques sont elles aussi sélectionnées avec la méme pertinence. Un ouvrage fon-
damental sur une époque et des problémes qui ne le sont pas moins.

Eric JuNoD

W. H. C. FrReND, Religion Popular and Unpopular in the Early Christian Cen-
turies, London, Variorum Reprints, 1976.

L'un des meilleurs historiens des premiers siécles du christianisme, auteur notam-
ment de deux ouvrages célébres sur le donatisme et sur le martyre, rassemble ici
vingt-cing articles parus entre 1942 et 1975. Les sujets traités sont fort variés et témoi-
gnent de la curiosité et de la culture étendues de W. H. C. Frend: les persecutions, la
gnose, les relations entre le christianisme et I'Empire, les premiéres missions chre-
tiennes, les traces de christianisation en Egypte et en Afrique, la religion populaire, le
monachisme, le donatisme, le monophysisme, ['hérésie et le schisme considérés
comme expression du nationalisme. On admirera dans chaque article cette qualite,
souvent présente dans les travaux britanniques, qui consiste a exprimer en peu de
mots des idées tout a la fois précises et génerales.

Eric JunoD

GRAZIANO RIPANTI, Agostino teorico dell'interpretazione, Paideia Editrice,
Brescia, 1980, 93 p.

Cette étude sur la doctrine herméneutique d’Augustin analyse les problemes sui-
vants: la structure et le sens du « De Doctrina Christiana », les rapports entre le signe
et la parole, I'opposition entre la «lettre» et 'expression figurée et, finalement, la
comprehension du texte sacré.

Pour I"auteur, le DDC est le « manifeste de I'herméneutique théologique augusti-
nienne» (p. 13) et 'herméneutique représente « 'horizon authentique de la pensée
augustinienne et patristique en général» (p. 14).

Dans cette perspective, la notion de «doctrina» est importante: ce mot latin qui
traduit a la fois les termes grecs de « paideia» et d'«episteme » désigne le processus
educatif qui développe et humanise la nature en la sanctifiant (cf. p. 17). Le DDC
marque ainsi la continuite, le passage sans rupture, la « translatio imperii », de la cul-
ture classique a la civilisation chrétienne qui assume et parfait la tradition du passeé.

L’herméneutique augustinienne s’articule sur une doctrine sémiologique, mais,
inversement, le probléme du signe et de la parole ne peut étre pensé de maniére effi-
cace et constructive que dans le cadre plus vaste d’une théorie de I'interprétation du
donné scripturaire.

L’analyse des définitions du signe (« Signum est enim res, praeter speciem quam
ingerit sensibus, aliud aliquid ex se faciens in cognitionem venire», 11, [, 1; «res ea



BIBLIOGRAPHIE 81

videlicet quae ad significandum adhibentur», I, 11, 2) montre que les choses-signes
«données », produites, posées («data» par opposition aux «signa naturalia») com-
portent une «intentionnalité signifiante subjective» (p. 40), c’est-a-dire une volonté
de communication, qui n’est pas en contradiction avec le caractére arbitraire et social
du rapport signe-chose: «les signes donnés intentionnellement sont signifiants par
convention» (ib.). La formule «ex se» de la premiere définition du signe indique la
capacité intrinseque de signification des choses qui sont des signes, leur intentionna-
lité signifiante objective. Ce rapport a I'autre («aliud») caractérise le signe comme
mécanisme d’«évocation et stimulus» (p. 45) ce qui présuppose une connaissance
préalable de la chose signifiée. En effet, si, d’'une part, «res per signa discuntur», de
I'autre, «neque enim signis quibuslibet cognoscere aliquid potest, nisi illud ipsum
cuius ea signa sunt, noverit» (De utilitate credendi, X111, 28): la relation de connais-
sance du «signum» a la «res» se double du rapport «res»-«signum» dans lequel,
comme le disait déja Platon dans le Cratyle, la pré-connaissance de la chose permet
la connaissance du signe.

Mais I'herméneutique comporte aussi une rhétorique, c’est-a-dire une théorie de
I"allégorie et des figures dans lesquelles s’exprime la revelation biblique. En effet,
pour Augustin, la Bible est essentiellement «sacramentum », «signum», «myste-
rium», «velatio» (p. 52) et c’est pourquoi il est nécessaire de thématiser une typo-
logie des «signa translata» (dont le rapport aux «signa propria» est analogue aux
rapports proportionnels suivants: «res obscurae/res apertae, locutio tropica/locutio
propria, secundum allegoriam/secundum historiam », cf. p. 24).

Enfin, la lecture et I'interprétation s’achévent dans la compréhension fondée sur
la réciprocité de la relation entre expérience et exegese — ce que M. Ripanti appelle
la « précompréhension existentielle» (p. 77): I'exégese est une clé pour comprendre
I'existence et, inversement, les événements de la vie interviennent dans 'interpréta-
tion de I'Ecriture.

La derniere partie de 'essai considere le rapport entre la croyance et l'intelli-
gence: croire pour comprendre ou comprendre pour croire? La solution augusti-
nienne de ce dilemme est une synthése qui fixe les dimensions et les roles respectifs
des deux aspects de la vie spirituelle: « Intellige ut credas verbum meum, crede ut
intelligas verbum Dei» (cf. p. 79). Ou encore: «credendo fis idoneus ut capia$»
(p. 81). L'interprétation de la parole de Dieu présuppose nécessairement une pre-
connaissance du contenu de celle-ci: la possibilité dintelliger une telle parole est inti-
mement liée a la «structure pré-compréhensive de la foi» (p. 83).

Curzio CHIESA

The Complete Works of St Thomas More: vol. 3, part 1. Translations of
Lucian (edited by Craig R. Thomson); New Haven et Londres, Yale
University Press, 1974, LXXII + 218 p. Vol. 8: The Confutation of Tyn-
dale's Answer. Part 1: The Text, Books I-IV; part 11: The Text, Books
V-1X, Appendices; part 111: Introductions, Commentary, Glossary, Index
(edited by Louis A. Schuster, Richard C. Marius, James P. Lusardi et
Richard J. Schoeck). New Haven et Londres, Yale University Press,
1973, X1V — 1-574, VII — 575-1134, VII — 1135-1831 p.

Il n'est pas trop tard pour signaler la parution de deux parties importantes,
encore que trés différentes, des ceuvres complétes de Sir Thomas More dans I'édition
entreprise sous le patronage de I'Université de Yale. D’abord, chronologiquement
parlant, les traductions en latin faites a partir de I'original grec de quatre textes de



82 BIBLIOGRAPHIE

Lucien de Samosate: Cynicus, Menippus, Philopseudes et Tyrannicida; traductions
faites en 1505 et 1506 et aussitot publiées, dans le prolongement d’un apprentissage
du grec entrepris quelques années plus tot et dans le cadre de I'amitié et de la colla-
boration intellectuelle avec Erasme de Rotterdam. Puis, The Confutations of Tyn-
dale’s Answer, la plus importante des ceuvres anglaises de Thomas More, qui prend
place dans la poléemique conduite par I'auteur catholique contre I'hérésie et amorcee
des 1529 de fagon particulierement militante: ['ouvrage aujourd’hui réeédité (pour la
premiere fois depuis I'édition originale) parut pour sa plus importante partie —
8 livres — en 1532 et 1533, un dernier livre étant publié, posthume, en 1557. Ces deux
textes qui constituent — le second surtout — une contribution précieuse a I'étude de
'histoire des ideées religieuses et politiques du début du XVI¢ siecle sont présentés
selon la méme démarche meéthodique exemplaire utilisée pour les autres volumes
déja parus dans cette édition — notamment pour |I'Utopia: importantes introduc-
tions historiques, littéraires et philologiques, abondants commentaires et notes, qui en
font des instruments de travail précieux.

JEAN-PIERRE AGUET

SAMUEL JOHNSON, The Yale Edition of the Works of Samuel Johnson,
Volume X1V. Ed. Jean H. Hagstrum and James Gray, New Haven and
London, Yale University Press, 1978, LIX + 354 p.

Les sermons de Samuel Johnson ont été rédigés pour étre préchés par d’autres et
ils ont été écrits pour de 'argent. Ceci ne change aucunement le fait qu’ils «sont la
plenitude de I'expression intellectuelle du Johnson chrétien» (LII) et ce grand littéra-
teur du Siécle des Lumieres était un chrétien fervent et profond. Sans doute, on aurait
tort de chercher dans ces textes I'esquisse d’'un quelconque systéeme philosophique ou
théologique, ils nous offrent, par contre, de trés belles illustrations des thémes péren-
niels de la réflexion chrétienne. — La morale de Johnson est une éthique de I'action
et elle récuse I'attitude de ceux qui craignant « de faire ce qu’ils ne devraient pas faire,
laissent non faites des choses qu’ils devraient faire» (33). Johnson exhorte a I'action
mais il sait également que celle-ci ne conduit pas nécessairement au résultat voulu
car, s'il est inévitable que «celui qui mangera du pain aura da labourer et semer..., il
n'est pas certain que celui qui aura labouré et semé va manger le pain» (132).
L'absence de certitude dans toute entreprise humaine est un leitmotiv de ces sermons
ou le théme de la vanitas vanitatum ne cesse de réapparaitre. La confiance de
Johnson dans le Dieu-Sauveur a comme contre-partie organique son pessimisme
devant tout ce qui n'est qu’humain car «celui qui accéde a la grandeur s’expose au
danger et celui qui acquiert de la fortune se rend compte qu’il ne peut pas gagner de
'estime. Celui qui est caressé discerne sous la gentillesse 'intérét caché et celui qui
entend ses propres louanges soupgonne d’étre flatté» (131). Toutefois le prédicateur
ne se contente pas d’énoncer des maximes générales mais il multiplie les descriptions
de la vie morale concrete. En dénongant la calomnie, par exemple, Johnson
condamne au méme titre ceux qui I'inventent et ceux qui la colportent car «celui qui
souffle le feu pour la destruction d’une ville est incendiaire au méme titre que celui
qui I'avait allumé. Et 'homme qui s’imagine de pouvoir répandre, sans commettre un
crime, la calomnie recueillie de la bouche d’un autre, pourrait penser aussi justement
que, bien que la préparation du poison revienne au meurtre, sa distribution peut
rester innocente» (184). Ailleurs on trouve une magnifique description en raccourci
des avatars de la méchanceté qui «de par sa nature est craintive et se tapit dans les
cachettes et 'obscurité mais rendue furieuse par le désespoir, se retourne contre celui
qui la poursuit quand elle ne peut pas fuir plus loin» (216). Et qui pourrait oublier



BIBLIOGRAPHIE 83

['avertissement aux membres de la profession enseignante: « Dans cette condition
d’honneur provisoire un homme orgueilleux n’est que trop prét a exercer ses préroga-
tives... Il trouve fréequemment en défaut I'intelligence de ses auditeurs quand il lui
faudrait plutot blamer la confusion de ses propres idées et I'imprécision de son
propre langage. Il réitére alors des positions sans élucidation et il appuie ses affirma-
tions d'un regard sévére quand il trouve difficile d’avancer des arguments» (91). —
Ce moraliste vigoureux et subtil ne s’occupe guere de questions spéculatives mais
lorsqu’il se trouvera confronté a I'antique problématique de la théodicée, il saura en
proposer les solutions traditionnelles dans des formulations particuliérement frap-
pantes. Quand un homme est assassiné — écrit-il — «sa mort peut étre consideree
comme une ceuvre de Dieu mais son meurtre est .une action de I’nomme» (56).
L’homme a été créé naturellement sujet a la douleur mais Dieu n’est pas responsable
de la peine que je ressens actuellement. « Les matériaux de construction sont de par
leur nature combustibles mais quand une ville est briilée par des incendiaires Dieu
n’est pas I'auteur de sa destruction» (57). Ailleurs, il reprend un vieux theéme de la
prédication chrétienne qui exhorte 'homme a ne pas différer I’heure de sa conver-
sion car «ne peut s’attendre a étre accepté parmi les serviteurs de Dieu celui qui ne
lui obéit qu'au moment de son propre choix» (114). Et en ce qui concerne I'expres-
sion extérieure de la piété, Johnson ne se laisse pas berner par les mirages d’une reli-
gion seulement intérieure et nous rappelle: «...bien qu’il puisse y avoir I'apparence
de la piété sans sa réalité, on peut en trouver difficilement la réalité sans I'appa-
rence» (147). Mais il faut bien s’arréter et ne plus multiplier les citations. Ces 29 ser-
mons — dont un jusqu’alors inédit — sont de bien beaux textes et qui se lisent avec
dilection. Et leur lecture se trouve grandement facilitée par une bonne introduction
historique-littéraire et par des notes copieuses ot abondent références scripturaires,
extraits caractéristiques d’autres textes johnsoniens et citations puisées chez Richard
Baxter, une des sources principales de la spiritualité de I’écrivain.

MikLOS VETO

JOHANNES HEINRICH SCHMID, Erkenntnis des geschichtlichen Christus bei
Martin Kdhler und bei Adolf Schlatter. (Theologische Zeitschrift, Sonder-
band V). Basel, Friedrich Reinhardt, 1978, 456 p.

Pendant des siécles, le probléme christologique s’est posé ainsi: «Jésus est Dieu;
comment peut-il étre homme?» Au XIX¢ siécle, la question a été renversée: «Jesus
est un homme; comment peut-il étre Dieu?» — Cette observation de J. H. Schmid
signale tout ensemble 'actualité permanente du probléme du Christ, et 'utilite d’une
étude d’histoire de la théologie a ce sujet. En face des christologies rationalistes qui
ont fleuri pendant un siécle, Martin Kihler (1835-1912), puis Adolf Schlatter
(1852-1938) ont suivi une méthode différente, «a posteriori», se fondant sur le témoi-
gnage biblique. C’est a tort qu’on les a souvent traités de «biblicistes»; car pour eux
'autorité de la Bible n’est pas un préalable dogmatique, mais elle s’atteste par son
contenu. — Malgré des différences d’accents, Kéhler et Schlatter présentent une
position commune, que I'on peut résumer comme suit: 1) Jésus ne doit pas étre consi-
deré comme un héros, un génie isolé, mais comme I'’envoyé de Dieu a son peuple,
faisant partie d’une totalité historique. 2) Nous ne sommes pas sauvés par des idees,
mais par une personne et par un événement. « Jésus n’a pas laissé des idées, mais des
hommes, dont il a changé le cceur, et le sens de la vie. 3) Le témoignage biblique au
sujet de Jésus n’est jamais simplement «historique» au sens rationaliste, mais il
contient toujours un aspect «dogmatique»: Jésus est toujours présenté avec la
conscience de sa filialité divine et de sa messianité. La vraie connaissance historique
de Jésus tient compte de ce fait; aussi n’y a-t-il pas d’opposition — et pour Schlatter,



34 BIBLIOGRAPHIE

pas méme de distance — entre le Jésus de I'histoire et le Christ de la foi. — Le lecteur
supporterait une analyse moins minutieuse et une confrontation critique plus deéve-
loppée: les pages que I'auteur consacre a celle-ci sont d'un vif intérét.

FraNnCIS BAUDRAZ

KARL-HEINZ WEGER (€d.), Religionskritik von der Aufklirung bis zur Gegen-
wart, Freiburg 1. B., Herder, 1979, 320 p.

Cette maniere de petit dictionnaire recense la critique de la religion telle qu'elle a
eté exercée par nonante-trois auteurs différents. De Bayle a Huxley, de Diderot a
Russell, de ’abbé Meslier a Wittgenstein, aucun grand nom ne manque, pas méme
ceux de théologiens ou d'historiens du christianisme comme Strauss, Overbeck ou le
sociologue Peter Berger. Ce recensement porte donc sur les critiques négatives
comme sur les positives. Parmi les auteurs de ces différents articles, on reléve les
noms d’Yvon Belaval, de Fritz Buri, de Pohlmann, de Schneider-Flume. Le maitre
d’ceuvre est un jésuite. Faut-il dire que le tout s’en ressent? Chaque article se termine
en tout cas par une réfutation apologétique qui serait bien a sa place au terme d’'une
etude détaillée, mais qui, dans les limites restreintes de cette publication, peut tout
aussi bien inciter le lecteur a se complaire dans des réfutations sommaires.

BERNARD REYMOND

EMILE PouLaT, Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste, Tournai,
Castermann, 1979, 696 p. (2¢ édition revue).

Publiée la premiére fois en 1962, la thése d’E. Poulat est rapidement devenue un
instrument de travail presque indispensable entre les mains de ceux qui s’intéressent
a la crise moderniste. C'est un ouvrage de référence qu'on aime avoir sous la main,
dans sa bibliothéque, pour vérifier une mise en situation, décrypter un pseudonyme,
situer un aspect de la controverse. Ceux qui n'avaient pas eu la chance de 'acquérir
avant que la premiére édition soit épuisée vont donc saluer cette seconde édition
comme 'exaucement d’une longue attente. — L’auteur n'a pas apporté de modifica-
tions a son texte proprement dit, ce qui lui a permis de conserver la pagination de
I'édition originale. En revanche, il a fait précéder cette seconde édition d'un avant-
propos ou il mesure le chemin parcouru depuis Vatican Il («quelques années ont
suffi pour que s’instaure dans le catholicisme une situation de néo-modernisme »,
p. I) et il a compléte ou revise 'appareil des notes. On s'attendait a y trouver de nou-
velles références bibliographiques (par exemple la derniére publication de Vidler ou
la these de Jan Hulshof); ce n’est sauf erreur jamais le cas, sauf dans 'avant-propos.
Par contre, E. Poulat a largement tiré parti des investigations qu’il a poursuivies sur
documents depuis 1962. D’ou de nombreux compléments de détail. Mais il a renonce
a remanier la derniere partie de son ouvrage, en particulier dans les pages qui tou-
chent a Maurice Blondel. On devra donc tenir compte de sa mise en garde: «recou-
rant aux archives Blondel désormais accessibles, j'aurais pu économiser la sévérite
due aux déplorables insuffisances des premiéres exploitations qui en avaient été
faites et qui constituaient alors un passage obligé» (p. VII). — Pour les lecteurs qui
découvriraient par ces lignes I'ouvrage d'E. Poulat (RTP n’en avait pas parlé a
'époque), rappelons qu'il s'intéresse essentiellement, voire uniquement au moder-
nisme francais. Plus précisément encore, il s'attache a débrouiller I'écheveau de la
controverse déclenchée en France, surtout au sein du catholicisme, par le «petit
livre » de Loisy, d’ou le caractére programmatique du titre choisi: Histoire, dogme ef
critique.

BERNARD REYMOND



BIBLIOGRAPHIE 85

ALEC MELLOR, Histoire de l'anticléricalisme frangais, Paris, Veyrier, 1978,
462 p.

Des sa préface, 'auteur annonce la couleur: cette histoire de 'anticléricalisme ne
sera ni antireligieuse ni calotine. Franc-macgon, il a vécu comme le signe d’un tour-
nant decisif la visite d'un jésuite, le R. P. Riquet, a la loge de Laval: cette guerre-la est
terminee. De plus, il estime que I'anticléricalisme sous sa forme frangaise, c’est-a-dire
voltairienne, contestatrice, combiste, appartient au passé. Désormais, le marxisme a
pris le relais; mais c’est un anticléricalisme d'une autre nature que celui dont Mellor
entend retracer I’histoire. Apres une bréve esquisse des origines chrétiennes, |'auteur
montre comment le probléme a surgi sous Philippe le Bel, a partir de la querelle galli-
cane. Puis I'opposition laique du clergé s’est doublée progressivement d’antichristia-
nisme et a abouti a travers le siécle des Lumieres aux persécutions ouvertes de la
periode révolutionnaire, encore qu’il faille prendre garde d'interpréter trop sommai-
rement cette persécution. Dans cette perspective, le XIX¢ siécle apparait presque
comme une époque de transition, d’autant plus complexe que le régime du Concordat
envenimait la situation. L’auteur signale enfin combien le régime de séparation intro-
duit en 1906 a privé I'anticléericalisme du terrain qui le nourrissait. Les attaches per-
sonnelles de Mellor le conduisent évidemment, chemin faisant, a expliquer I'attitude
des loges, ne flt-ce que pour rétablir la verite des faits. Nous avons ainsi une sorte de
relecture de I'histoire de France qui, sous cet angle particulier, ne manque pas
d'apergus intéressants. Mais I'ampleur du parcours et les limites matérielles de
I'ouvrage en font un instrument de survol, non d’analyse détaillée. De telles synthéses
ne manquent jamais d’intérét.

BERNARD REYMOND

KARL BARTH, Dogmatique. Index général et textes choisis, Genéve, Labor et
Fides, 1980, 515 p.

Les Editions Labor et Fides avaient publié en 1954, d’Otto Weber, « La dogma-
tique de Karl Barth, Introduction et Analyse», c’était un résumé des 19 premiers
volumes de la traduction frangaise; Karl Barth I'avait comparé «a une carte géogra-
phique cherchant a fixer la topographie de cette immense région qu'est devenue la
« Dogmatique », ou a I'un de ces robustes et actifs petits remorqueurs que I'on utilise
pour conduire en mer ou diriger vers le port, ces énormes et lourdes machines que
sont les transatlantiques». Aujourd’hui on n’emprunte plus gueére les transatlantiques
mais I'on ne voyage pas moins et use abondamment de cartes et de guides de toutes
sortes.

Pour aider le lecteur francophone de la « Dogmatique», Fernand Ryser, son
principal traducteur, plutdt que de s’astreindre a rendre en francgais I'Index Général
allemand, a conc¢u un guide sélectif qui doit permettre, non seulement de consulter
les 26 volumes de I'édition francgaise, mais également de repérer la charpente de toute
I'ceuvre, d’avoir par des textes choisis la possibilité de retrouver tel développement et
de découvrir la variété, le mordant de 'apport de Karl Barth.

L’ouvrage débute par une introduction générale de E. Busch qui rappelle en quoti
cette « Dogmatique» est dominicale, ecclésiastique et christologique, il la situe dans
son contexte historique en citant les principales prises de position qu’elle a suscitées et
les nouvelles orientations de son interpréetation actuelle.

A cette introduction sept parties font suite: 1) table des matieres par volume;
2) les théses qui figurent en général en téte de paragraphe de la « Dogmatique»;
3) index des notions; 4) index des références bibliques (on n’a retenu que les réfé-
rences des passages faisant ['objet d'un commentaire détaillé ou servant d’appui a un

Théologie
contemn-
poraine



86 BIBLIOGRAPHIE

développement important); 5) index des noms propres; 6) quelques extraits signifi-
catifs de préfaces qui permettent de suivre la réflexion de Karl Barth et les polémi-
ques qu'elle soulevait; 7) textes choisis par F. Ryser. L’éditeur y a ajouté un tableau
de correspondance entre les volumes francais et allemands.

L’'importance de cet ouvrage n’échappera certainement a4 aucun lecteur de notre
revue. C’est un instrument de travail indispensable, autant au théologien de cabinet
qu'au pasteur de paroisse. Celui qui n’a pas a portée de main les 26 volumes de I'edi-
tion francaise se doit aussi d’acquérir cet Index Geénéral car cela lui permettra de
faire de fructueuses recherches, d’emprunter le cas échéant le volume dont il a besoin
et de découvrir ce que Barth a encore a dire a I'Eglise.

Fort judicieusement I'éditeur de ce volume a inclus dans la partie «table des
matiéres par volume » et dans les théses, le contenu du volume 1V/4 de I'édition alle-
mande (dont un fragment seulement a paru en frangais: vol. 26). Espérons que le
succes du présent Index Général I'incitera a poursuivre ses efforts et a livrer dans un
proche avenir au public de langue frangaise ce dernier volume paru de cette « Dog-
matique» a jamais inachevée.

Craune F. MoLLa

RAYMOND MENGUS, Entretiens sur Bonhoeffer (“*Le Point Théologique™ 29),
Paris, Beauchesne, 1978, 77 p. — Théorie et Pratique chez Dietrich Bon-
hoeffer (““Théologie Historique™ 50), Paris, Beauchesne, 1978, 526 p.

La fascination exercée par Bonhoeffer sur notre génération continue — et avec
elle demeure aussi I'énigme de cette vie, de cette ceuvre, de cette pensée. « Météorite
dont le passage dans le ciel de I'aprés-guerre aura été aussi eblouissant que court?
Gadget théologique dispensant quelque temps nombre d’Occidentaux de choisir
entre la vieille religion et les idéologies du XX¢ siecle? Ou signal bientdt anonyme de
ce qu'une composante nouvelle est entrée dans le fond commun de la culture? Il est
devenu difficile de parler de Bonhoeffer» (“Théorie” 33). Mais voici qu'une autre
étude, d'autres publications s’ajoutent encore a une littérature déja plus que surabon-
dante. Cependant, il s’agit 1a d'importants compléments, et surtout d’un enrichisse-
ment certain a la bibliographie de langue frangaise existant sur le sujet; et — qui sait
— peut-étre méme d’une clé susceptible de résoudre I'énigme. — Signalons tout de
suite que les deux livres de Mengus supposent chez le lecteur une connaissance glo-
bale, voire approfondie de Bonhoeffer — et ceci est vrai aussi pour les Entretiens, qui
nont pourtant rien de 'allure savante de la Théorie. Ces entretiens (interviews) avec
quelques amis et compagnons du théologien allemand — Gollwitzer, Visser 't Hooft,
Bethge, Ebeling; pourquoi n’a-t-on pas aussi fait appel a Erwin Sutz? — constituent
un apport tres original et bienvenu aux publications déja existantes. Que I'auteur soit
remercié d'avoir pris cette heureuse initiative, et de laisser ainsi le lecteur participer
au cheminement de Bonhoeffer tel qu'il est apparu — et apparait aujourd’hui — aux
quatre contemporains, chaque fois d’ailleurs avec un accent particulier. « Il ne s'agit
pas de le traiter comme un oracle théologique », dit Ebeling (Entretiens 76). Les inter-
views illustrent cette exigence; elles font entrevoir la richesse de I'héritage bonhoeffe-
rien, héritage qui informe diversement les horizons de pensées actuels (cf. aussi
Théorie 525). — Quant a la grande étude thématique de I'assistant a la Faculté de
théologie catholique de Strasbourg, on peut dire qu’'elle cherche a lever un secret:
découvrir quel était exactement le mobile de la quéte théologique et pratique de Bon-
hoeffer, quelle était la question le poussant a s’engager dans des directions apparem-
ment si diverses et contradictoires, pendant sa vie extrémement courte. Par l1a méme,
I"auteur cherche a savoir de maniére systématique si et par quoi I'ceuvre théorique



BIBLIOGRAPHIE 87

d’une part, la pensée et 'engagement d’autre part forment chez Bonhoeffer une unité
(probléme abordé depuis que la these selon laquelle le Bonhoeffer de Tegel ne serait
plus le méme que celui de la Nachfolge — et d’avant — est devenue chancelante).
Entreprise de taille, donc! — Et Mengus de répondre: ce qui tient le tout ensemble,
de bout en bout, c’est la démarche éthique, point de meédiation entre théorie et pra-
tique, théologie et action politique dans des circonstances données. Lauteur le
demontre dans une triple approche, ou se combinent chaque fois un aspect du pro-
bleme examiné a travers I'ensemble de I'ceuvre et une période de la vie de Bon-
hoeffer. Ainsi prend-on connaissance dans une premiére partie (« Catégories») de la
maniere dont le probléme du commandement concret se pose pour lui, et comment
emerge lentement ce souci du concret. Dans une deuxiéme approche (« Parcours»),
on est confronté a I’action chrétienne, aux formes concrétes de cette action chez Die-
trich Bonhoeffer — effort cecuménique, question juive, Kirchenkampf, renouvelle-
ment communautaire. Une troisieme partie ¢labore comment, sous le signe de la sei-
gneurie universelle du Christ, Bonhoeffer dépasse les deux Reégnes, les mandats et la
problématique du «dernier — avant-dernier» au profit de la liberté et de la respon-
sabilité personnelles. L'Ethique de 1940 est donc le texte-clé. — L’auteur déclare
d’emblée: « Chez Bonhoeffer plus que chez n'importe quel théologien, I'existence est
indissociable de la théologie» (37). Ceci va déterminer la démarche et commander la
méthode de Mengus. « Un souct, dit-il, hante la pensée de Bonhoeffer comme il avait
traversé son existence: le souci du concret. Il devait se faire particuliérement vif a
partir de 1931/32 et se concentrer de plus en plus sur la deuxiéme question kan-
tienne: que dois-je faire?» (51). L'ayant recu de Barth, Bonhoeffer retourne ce souci
contre son maitre, ceci notamment suite a ses expériences aux Etats-Unis: « Barth
pouvait de moins en moins lui cacher les insuffisances d'une théologie (et d'une
Eglise) de la Parole. Les semaines de Bonn comblérent I'enseignant venu de la capi-
tale en pelerin; elles devaient aussi porter au cceur de relations si ardentes le germe
de divergences prochaines» (89s). — Cependant, on aurait mal compris et Bon-
hoeffer et l'auteur si on en restait a I'idée que la pratique colle parfaitement avec la
théorie. Au contraire: «l'¢thique de Dietrich Bonhoeffer serait moins cohérente si
elle bouclait trop bien. Il faut la sauver d'une cloture prématurée... Elle trouve sa
cohérence en avant d’elle. Dans 'agir» (347). La liberté, par rapport aux perspectives
esquissées théoriquement par Bonhoeffer, est a la fois paradoxale et conséquente.
Elle indique qu’on pourra vouloir trop chercher dans Bonhoeffer sur le plan pure-
ment littéraire, et pas assez dans sa lecon vivante (37). Et elle renvoie au commande-
ment qui «oblige a la liberté. C’est en cela qu’il s’atteste comme commandement de
Dieu: son objet propre concerne ce qui se situe au-dela du possible, la liberté» (456,
citation tirée de I'Ethique). C'est dans cette lumiere qu’on va aborder et comprendre
les lettres de prison et leurs étonnantes affirmations. — On a ainsi trouvé une clé per-
mettant de tenir ensemble ce qui semble éclater, sans violenter les propos ou forcer la
«complexio oppositorum» qui se dégage pour Mengus. — J'avoue avoir été parfois
irrité par l'itinéraire que 'auteur propose au lecteur; malgreé une structuration trés
poussée de son texte, le livre fait un peu désordre du fait qu’'on semble devoir par-
courir I'ceuvre et la vie de Bonhoeffer par trois fois. L'exposé aurait encore gagneé en
valeur s'il avait été plus succinct, et déchargé de considérations qui devraient avoir
leur place dans une évaluation conclusive. En revanche, je trouve trés convaincante
la maniére dont 'auteur définit cette complexio oppositorum: « Bonhoeffer fut un
dogmaticien de droite et un moraliste de gauche. De I'attachement a la confession de
foi il dégagea des conséquences hardies. La tradition montra chez lui un visage nova-
teur et le conduisit au bord de la révolution. La fidélite a I'Ecriture et a la Réforme
lui fit accepter des engagements risqués. D'un coté, le langage de la vérite, qui
tranche et, parfois, blesse; de 'autre cote, et simultanément, le langage de la liberté,



88 BIBLIOGRAPHIE

lequel n'est dailleurs pas moins génant: pour soi-méme aussi bien que pour certaines
situations sociales» (525; cf. 341). Est-ce la clé herméneutique qui respecte et ['unite
et la diversité dans I'ceuvre de Bonhoeffer? Serait-ce un programme prometteur pour
la théologie, I'éthique et la pratique chrétiennes de l'avenir? Je serais tenté de
répondre aux deux questions par I'affirmative.

KLAUSPETER BLASER

MATTHIEU SCHYNS, Principes de la théologie protestante, Bruxelles, Faculté
de Theologie protestante, 1977, 296 p.

Au crépuscule d’une vie fort occupée de pasteur et de professeur, 'un des fonda-
teurs de la Faculte de théologie protestante de Bruxelles noue la gerbe de sa
réflexion, non pas tellement a Uintention des autres théologiens, mais de tous ceux
qui se posent des questions et cherchent des solutions. M. Schyns avait consacré sa
these de doctorat a la philosophie de Boutroux. Il est resté fidele a la perspective
dans laquelle cette premiére eétude 'avait situé. Sa réflexion prend ainsi place dans le
prolongement de la théologie néoprotestante d'expression francaise, celle de cher-
cheurs comme Sabatier ou Fulliquet, mais sans jamais renoncer a esquisser des solu-
tions personnelles qui sont autant de correctifs a ce qui ne fut d’ailleurs jamais un
corpus doctrinal arréte. — Rompant partiellement avec le schema classique de
Schleiermacher, M. Schyns répartit les activités de la théologie en quatre sections qui
déterminent les parties de son ouvrage: théologie «scientifique » (qui inclut I'histoire
et la psychologie religieuses), théologie «systématique » (épistemologie, dogmatique,
morale, apologétique), théologie «pratique» et «disciplines auxiliaires»; une cin-
quieme et derniére partie étant consacrée a préciser les « principes de la théologie
protestante ». Cette répartition montre a elle seule que 'auteur reconduit a certains
¢gards le schéma sabatiérien d'une philosophie de la religion «selon la psychologie et
['histoire », et n'a pas intégré les sciences humaines dans I'armature méme de sa
réflexion aussi centralement qu’on cherche volontiers a le faire aujourd’hui. Ce qui
est une maniere d'interpeller la maniere de faire actuelle.

BERNARD REYMOND

« L'expérience de I'Esprit» Mélanges Schillebeeckx — in « Le Point Théo-
logique» n" |8 — Paris (Beauchéne) 1976, 255 p.

« Le Point théologique » offre avec ce numeéro 18 une traduction frangaise d'un
numéro de « Concilium» paru, @ Nimeégue (Pays-Bas), la méme année 1976. Cet
hommage, rendu a Ed. Schillebeeckx par des théologiens amis, a pris pour titre:
« L'Expérience de I'Esprit». Les responsables de «Concilium» entendaient ainsi
rappeler que le Pére Schillebeeckx a été marqué aux USA, dans sa personne et dans
son ceuvre, par 'Esprit. « Je connais un certain nombre de personnes qui sont reve-
nues des Etats-Unis comme s'ils y avaient fait une cure de rajeunissement. Schille-
beeckx, lui aussi, partit la-bas et en revint rajeuni, presque méconnaissable» (p. 5);
non pour se lancer dans quelque aventure charismatique, mais pour faire, dans son
Eglise des Pays-Bas, son ccuvre de théologien responsable. « Le destinataire du pré-
sent recueil d’hommages a montré — combien pleinement — qu'il a appris a dis-
cerner ou I'Esprit se laisse atteindre: aussi sa théologie est-elle étroitement lice a la
-communauté de foi et délibérément consacrée a son service: pour cette raison il a da
supporter pas mal de souffrances qui lui vinrent de la communauté... encore cer-
taines auraient-elles pu lui étre épargnées» (p. 15).



BIBLIOGRAPHIE 89

Ce volume de «melanges» s'ouvre par une courte présentation du Pére Schille-
beeckx par P. Brand, et un exposé des caractéristiques de la démarche théologique
qui lui est propre par Jos. Lescrauwaet. Puis se succédent 13 contributions qui trai-
tent de la pneumatologie a partir des points de vue les plus divers. Il ne saurait étre
question ni de les analyser ni de les discuter une a une: pour ceux qui s'efforcent de
tenir leur fichier a jour, ou qui sont engagés sur des pistes de recherches, je dirai ici le
contenu du volume. Y. Congar traite du «blasphéme contre le Saint Esprit»; T. J.
vah Bavel de I'expérience pneumatique qui fit de la prédication de Jésus la prédica-
tion sur Jésus; W. Kasper montre comment s'articulent trois références de la foi:
I"Esprit, le Christ et I'Eglise; P. Schoonenberg revient sur un sujet abondamment
traite depuis le renouveau charismatique (et a cause de lui): « Le baptéme d'Esprit
Saint»: E. P. Siman commente une «eucharistie» syrienne: H. Kiing tente de
remettre la Confirmation en équilibre théologique « comme parachévement du bap-
téme»; B. Lonergan parle de I'Esprit comme dynamisme de ['action missionnaire de
I"Eglise: M. D. Chenu veille & donner au charismatisme contemporain ses lettres de
noblesse médiévales dans « Réveil évangelique et présence de I'Esprit aux XII¢ et
XI11e s.»; K. Rahner, fidéle a sa théologie transcendantale, intitule son article:
« Experience de I'Esprit et choix existentiel »; H. Berkhof reprend un théme cher a la
Réforme: « Les arrhes de I'Esprit»; A. Vergote traite de ['action de I'Esprit comme
«puissance de salut et de santé spirituelle»; L. Gilkey s’arréte a 'action de I'Esprit
dans la «découverte de la vérité dans le dialogue». J. P. Jossua, enfin, s’interroge: la
théologie ne serait-elle pas, elle aussi, un don de I'Esprit?

I arrive bien souvent que des articles de ce type, brefs et nettement orientés, nous
conduisent plus sirement et plus rapidement au cceur d’'un sujet que les savantes
compilations et les traites fleuves.

PIERRE BARTHEL

Louis Rumpr, ANDRE BIELER, C.-J. PINTO DE OLIVEIRA, ANDRE LEONARD,
CLAUDE BRUAIRE, DOMINIQUE DUBARLE, GABRIEL WIDMER, JEAN-LoOUIS
LeuBA, WOLFHART PANNENBERG, JURGEN MOLTMANN, ALBERT CHAPELLE,
Hegel et la théologie contemporaine. L'absolu dans histoire ? Neuchatel,
Delachaux & Niestle, 1977, 256 p.

Ce volume voit rassemblés les textes présentes dans le cadre de I'enseignement de
3¢ cycle que les quatre Facultés romandes ont organisé durant I'année 75/76 en théo-
logie systématique. La question tournait autour de la possibilite et des risques de dire
Dicu — I’Absolu — en recourant au registre de I'histoire, Hegel étant ici choisi a titre
d’exemple. L'ouvrage se divise en trois sections. Dans la premicre, MM. Rumpf,
Bi¢ler et le P. Pinto examinent, respectivement, des textes du COE et de Vatican 11,
afin d'y surprendre les articulations mises en ceuvre entre ['absolu et T'histoire.
Disons-le franchement, ¢’est, quant au projet d’ensemble, la partie la moins convain-
cante de l'ouvrage. Non que le travail ne soit pas bien fait, mais il souffre
d’ambiguités de départ quant aux définitions retenues des termes en jeu (histoire,
absolu, nature, vérité, etc.) et a leur penser spécifique chez Hegel (d'ou le caractére
parfois un peu flottant des rapprochements effectues). Dailleurs, ce defaut qui,
encore une fois, affecte plus larticulation du projet global que la valeur intrinseque
des études en cause, est aussi ce qui fait de I'ensemble de 'ouvrage plus un recueil de
textes juxtaposés que le témoin d’une démarche systématique — fit-elle commandée
par une simple hypothése de travail. C’est qu’il y a quand méme differentes manieres
de définir les termes histoire et absolu (pour ne citer que ceux-ci), et que repérer leur
liaison n’est pas encore dire quel penser leur est imprimé! La deuxieme section est



90 BIBLIOGRAPHIE

consacrée a la lecture de Hegel: la troisieme a des tentatives de reprises théologiques,
élaborées a 'ombre de Hegel, méme si ce n'est, naturellement, pas pour en reprendre
tel quel le propos. Dans ces deux parties, les exposés sont de grande qualité et les
questions abordées décisives pour I'Eglise et la théologie aujourd’hui. On notera
enfin les résumés des discussions rédigés et structurés par D. Miiller et R. Ber-
thouzoz. — L’ensemble vaudra comme ouvrage de référence et apporte de belles
piéces, mais différant sensiblement les unes des autres, a un dossier central.

PiERRE GISEL

BrUNO CHENU, Dieu est noir. Histoire, religion et théologie des Noirs améri-
cains, Paris, Le Centurion, 1977, 319 p.

Une voix, celle des Noirs américains, affirme de plus en plus fort: « Yotre chris-
tianisme d’exportation est blanc, occidental et racial. Voyez le prix qu'il nous a fait
payer. Cette trahison de I’Evangile est intolérable.» Provocation injuste ou réaction
violente? L’auteur a voulu répondre a cette question en interrogeant I'histoire, la reli-
gion et la theologie des Noirs des Etats-Unis. Ainsi la premiere démarche de Bruno
Chenu est de reprendre les mailles de «l’odyssée» qui va de «la longue nuit de
I'esclavage » au ghetto, ou le peuple noir peut reprendre a son compte le mot d’Aimé
Cesaire: « Mon nom: Offensé; mon prénom: Humilié; mon état: Révolté.» Or ce
facteur tres important de cette histoire est celui de la religion qui, peu a peu, va faire
naitre un christianisme confessé par des Noirs et une Eglise administrée par des
Noirs. Celle-ci aura trois composantes: la religion africaine traditionnelle, la situa-
tion de servitude, le christianisme vécu par les Blancs. Et cette «religion noire» sera
le fondement historique de la «théologie noire ». Toutefois, avant d'aborder ce sujet,
I'auteur s’arréte sur les années décisives, 1955-1976, du combat des Noirs pour
retrouver leur identité. Ainsi, pendant les années 60, un nouveau discours théolo-
gique apparait, et en 1969 est publiée la premiere définition de la «théologie noire ».
« Les Noirs affirment qu’ils existent. Cette affirmation, ils la vivent d’emblée a travers
I'expérience qu’ils font d’étre noirs au sein d’une société américaine qui leur est hos-
tile. La théologie noire n’est pas le don de I'Evangile transmis par des chrétiens a des
esclaves; il s’agit plutoét de I'appropriation par des esclaves noirs de I'Evangile qu'’ils
ont recu de leurs oppresseurs blancs...» Dés lors, le ton est donné, et B. Chenu note
trois caractéristiques de ce nouveau courant théologique. Tout d’abord, il dit « non»
a la théologie blanche, il affirme son existence propre et il véhicule une théologie de
la libération a la fois «cri de souffrance sous I'oppression et cri de revanche pour un
avenir nouveau». Aussi se pose la question de la négritude de Dieu, car « parler de
Dieu est toujours une fagon d’épeler ’humanité». L’anthropologie chrétienne doit
repenser le phénomeéne racial, car désormais la théologie doit «annoncer la cou-
leur». — Une telle étude était indispensable en frangais, d’autant plus qu’elle com-
porte une breve presentation de quelques théologiens noirs et qu'elle est accompa-
gnée d’une riche bibliographie fort utile. Espérons que cet essai en suscitera d’autres,
comme par exemple la traduction des ouvrages de James Cone!

SERGE MOLLA

Philosophies de la Cité. Montréal, Bellarmin, Patis-Tournai, Desclée, 1974, Histoire

291 p. (« L'univers de la philosophie »). dela
philosophte
Destiné a présenter quelques doctrines politiques en perspective cavaliere dans le
cadre plus large d’une collection dintroduction aux problémes philosophiques, cet
ouvrage regroupe onze chapitres, dont la rédaction a été confiée a des auteurs diffe-



BIBLIOGRAPHIE 91

rents, specialistes des penseurs retenus, et qui constituent chacun une contribution
monographique sur un theme dominant dans la doctrine politique en question:
«meétaphysique et politique chez Platon», «le probleme du succeés politique chez
Machiavel », « La République de Hobbes», etc. Sont ainsi traités, outre les auteurs
deja cités, Aristote, saint Augustin, Montesquieu, Rousseau, Hegel, Marx, Maritain et
Eric Weil. On pourra s’é¢tonner de la présence — ou de I'absence — de certains
«classiques »; il n'en reste pas moins qu'il v a 1a un petit ensemble d'études qui preé-
sentent des «etats de question» bien établis aux plans des analyses de contenu, de
themes, voire de problématiques, les dimensions historiques ou politiques des pro-
blemes etant toutefois trop négligées pour ne pas dire ignorées dans certains cas.

JEAN-PIERRE AGUET

ERIC VOEGELIN, From the Enlightenment to Revolution. Edited by John H.
Hallowell. Durham, N.C., Duke University Press, 1975, ix + 307 p.

Cet ouvrage rassemble une série de contributions laissées par le regretté Eric Voe-
gelin et qui auraient da prendre place, pour la plupart, comme autant de chapitres,
dans le grand ceuvre d’histoire de la philosophie politique qu'il avait entrepris sous le
titre genéral de Order and History et dont il ne put publier que les premiers volumes
consacrés a I'antiquité. Les écrits ici regroupés témoignent bien de la méthode, exclu-
sivement philosophique, qui fut celle d’Erich Voegelin, s’appliquant essentiellement
avec finesse et rigueur a |'étude approfondie des textes, a la restitution des thémes
philosophiques et a la discussion des notions, souvent dans une perspective compara-
tive; méthode cependant pour ainsi dire a-historique dans la mesure ou, si les
reponses philosophiques aux apories de la vie politique sont examinées dans leurs
termes avec attention, elles demeurent en quelque sorte désincarnées, I'auteur n'ayant
pas jugé important de mettre en corrélation ses analyses de systémes de pensée poli-
tique avec les conditions historiques de « production» de ceux-ci, qui peuvent pour-
tant avoir contribué a les informer dans leurs contenus et leurs écritures respectives.
Ces réserves faites, les études en question devront étre connues et exploitées, qui por-
tent essentiellement sur des themes et des notions mis en ccuvre par des auteurs
modernes et éclairent de facon approfondie les conceptions de I'histoire de Bossuet
et de Voltaire, la position d’Helvetius sur I'héritage de Pascal et sur la «genéalogie
des passions», certains débats concernant le positivisme, la notion du progrés ou la
«religion de I'"humanité» a la fin du XVIII¢ et au début du XIX¢ siecle, et d'impor-
tants aspects des pensées d’Auguste Comte, de Bakounine et de Marx.

JEAN-PIERRE AGUET

Actualité de Schelling, Vrin, Paris, 1979, 106 p.

Il s’agit ici d’un recueil de conférences prononcées en 1975 lors du bicentenaire
de Schelling (1975) au «Centre de recherche et de documentation sur Hegel et
Marx» de Poitiers. Les cing conférences dont chacune traite un aspect important de
la philosophie schellingienne sont les suivantes: M. Buhr, La position de Schelling
dans la philosophie classique bourgeoise allemande. V. Verra, La «construction » dans
la philosophie de Schelling. M. E. Fleischmann, Science et intuition dans la Naturphilo-
sophie de Schelling. J. F. Marquet, Schelling et le destin de l'art. Y. X. Tilliette, Deux
philosophies en une.

MIKLOS VETO



92 BIBLIOGRAPHIE

LuciaNA BELLATALIA, Uomo e Regione in William James, Collana di Studi
Filosofici dell’Universita di Pisa, Edizioni di « Filosofia», Torino, 1979,
xviii + 138 p.

Cet essai sur la philosophie de W. James étudie les aspects suivants: la raison
(«mind» et conscience, perception et conception, la question de la verité), la réalité
(le probleme de I'empirisme pluraliste et radical), I'individu et la sociéte (la notion
d'histoire et la pensée politique), I'ethique, I'esthétique et la philosophie de la reli-
gion.

La pensée de James est une «ceuvre ouverte », plurielle et pluraliste dans laquelle
les concepts importants (philosophie, réalité, homme, vérité, conscience, etc.) sont
«pluridéfinis». Les positions philosophiques du penseur «pragmatiste» ne sont
jamais figées mais toujours «bivalentes» puisqu’elles résultent d'un certain
«melange» d’éléements divers (réalistes, romantiques, positivistes, empiristes): elles
ne sont pas systématiques mais, en revanche, elles sont toujours claires et souvent
suggestives.

Toutefois, un fil conducteur peut étre dégage qui unifie 'humanisme de James: il
s’agit de la vie, du «flux de 'expérience » qu’en tant que philosophe (et physiologue
et psychologue) James n’a jamais cessé d’interroger.

Curz10 CHIESA

MAX SCHELER, Spdte Schriften (Gesammelte Werke), Bd. 9, 1976; Schriften
aus dem Nachlass (id.), Bd. 10, 1979. M. Scheler im Gegenwartsge-
schehen, hrsg. von P. Good, 1975. Les trois volumes aux éditions
Francke, Berne et Munich.

Le centieme anniversaire de la naissance de M. Scheler, en 1974, a ranime
I'intérét pour son ceuvre. A sa mort intempestive, en 1928, on ne connaissait encore
vraiment que son travail sur 'amour et sur la morale matérielle des valeurs, ainsi que
des amorces, des conférences, des exposés de circonstance d'une synthése toujours
annoncee et jamais proposée. Les volumes en publication aux éditions Francke nous
permettent maintenant une vue un peu meilleure de ce qu'aurait été le systeme de
Scheler. D'une part, dans le tome 9 des (Euvres complétes, figurent pour la premiére
fois les deux parties terminées de son long essai sur « Idéalisme et realisme», avec
des indications de I'éditeur sur la premiere (historique) et les deux derniéres, sa ver-
sion personnelle de la phénomeénologie et sa doctrine, tres orientale, de la realité.
D’autre part, dans le volume 10, on trouvera, tirés des papiers dé¢ja rediges a la date
de sa mort, des ébauches poussées de son anthropologie et de sa métaphysique. De
ces fragments etendus, on peut retracer les grandes lignes d'une construction philoso-
phique audacieuse, plus traditionnelle certes que les syntheses a peu pres de la méme
date, celles de Heidegger, de N. Hartmann, ou de Jaspers, mais tout aussi ambi-
tieuse. Pas question la d’une «déconstruction» de la métaphysique occidentale: au
contraire, le fait méme qu’on puisse croire se passer de la métaphysique apparait
comme un grief majeur a faire a notre époque et a la demi-culture agitée qui nous
tient lieu de pensée moderne. Le besoin métaphysique exprime en profondeur
I'homme, en venant prendre le contre-pied, en lui, de ce qui 'adapte vitalement a son
milieu (et la science méme, avec son outillage et ses ambitions, n’est rien de plus que
le prolongement de notre «intérét» a dominer notre milieu d’espéce vivante). L'acces
a 'essentiel nous est ainsi ménagé par une sorte d’ascése vitale, qui nous libére du
temps et de 'espace, de la causalité, de toute autre relation que la pure diversité des
choses enfin abordées dans leur essentialité.



BIBLIOGRAPHIE 93

On ajoutera a la meéditation de ces échos d’une voix trop vite disparue le livre
d’hommages édite par P. Good, avec des réminiscences de Scheler par les ainés de la
scene philosophique allemande, Heidegger, Gadamer, Plessner, Kuhn, Dempf, divers
essais des puinés, et quelques compléments sur la biographie, les publications, et
I'etat des ecrits encore en manuscrits. Un choix d’une quarantaine de titres parmi les
livres consacrés a Scheler permet une premiére orientation dans la «réception» de
cette ceuvre multiple, ouverte sur les problémes contemporains, et cependant ferme-
ment ancrée dans la tradition de la métaphysique occidentale.

PHiLiPPE MULLER

PETER SEIDMANN, Der Mensch im Widerstand, Studien zur anthropologi- Philosophie
schen Psychologie; Francke Verlag Bern und Miinchen 1974; 315 p. + contem-
70 p. de notes et de registres. poraine

Cet ouvrage nous propose une ¢tude des comportements (humains) de refus ou
de résistance a partir d’enquétes historiques et psychanalytiques. L'auteur entend ins-
crire ses analyses et réflexions dans I'aire de recherche d’une discipline nouvelle, qu'il
appelle de ses veeux, la «résistologie». La jaquette de I'ouvrage présente ce livre
comme un «Standardwerk» d’une psychologie des profondeurs orientée a une
anthropologie néoanalytique, adressé non seulement aux psychanalystes, mais aussi
aux politologues et aux philosophes.

Peut-étre n’est-il pas inutile de situer, d’abord, pour le lecteur de langue francaise,
le livre a coté de ceux qui, de ce coté-ci du Rhin, ont aborde des sujets analogues,
voire identiques, et firent parler d’eux. On se rappelle le livre d’Emmanuel Todd:
«Le fou et le prolétaire» (R. Laffont, 1978), et celui, plus récent, d’André Haynal,
de Miklos Molnar et de Gérard de Puymegen sur: « Le fanatisme — histoire et psy-
chanalyse » (Stock, 1980). E. Todd étudie la tentation totalitaire comme «un phéno-
méne de pathologie sociale, au méme titre que le suicide, 'alcoolisme, la schizo-
phrénie et les accidents de la route». L’ouvrage collectif sur « Le fanatisme — histoire
et psychanalyse » traite en fait du méme probleme, mais distingue rigoureusement la
réflexion anthropologique de I'interprétation psychanalytique et de I'étude psycho-
sociale du phénomeéne. Le livre de Todd est une thése qui se crie sur le ton de la
découverte radieuse et impertinente. Le livre collectif de Haynal, Molnar et Puy-
megen est plus académique, plus prudent; les auteurs savent qu’ils avancent sur un
terrain miné. L'ouvrage de P. Seidmann, dont nous rendons compte ici, marie les
deux attitudes: il avance prudemment dans ses analyses, mais il n'en proclame pas
moins la certitude d'avoir fait une découverte capitale dans la compréehension de
I'homme: le complexe d'Heracles, sa légitimité, la folie qu’il peut engendrer, com-
ment il importe de s’en délivrer.

L'ouvrage de P. Seidmann comporte trois grandes parties. La premi¢re traite de
la résistance des hommes aux opinions, aux meeurs, aux pressions que leur environ-
nement leur impose, dans le contexte de I'histoire des idees de la culture européenne
(Geistesgeschichte). La seconde partie illustre cette résistance par des exemples pris
de cures psychanalytiques ou patient et thérapeute développent des comportements
de résistance 'un vis-a-vis de I'autre, voire face au projet de guérison en jeu. La troi-
siéme partie tente une triple démarche: élaborer une phénomeénologie des conduites
de résistance, en mesurer 'impact sur I'anthropologie existentialiste classique et,
enfin, mobiliser les consciences contemporaines, provoquer une nouvelle « conscien-
tisation », plus psychanalytique que politique, afin que naisse une «raison reésistan-
tielle» capable de résoudre les problémes que posent a notre modernite les totalita-
rismes au pouvoir, les fanatiques de toute obédience et les idéologies meurtriéres.



94 BIBLIOGRAPHIE

Quelgues mots sur chacune des trois parties du livre permettront au lecteur d’aperce-
voir, derriére ces mots repéeres et termes clés, les problémes que P. Seidmann évoque
et tente de maitriser en «resistologue ».

Dans la premiére partie de son livre, I'auteur groupe ses réflexions autour de
quatre Situations historiques privilégiées: la résistance de Socrate et a Socrate; les
refus d’Erasme et de ceux qui lui furent opposés; la résistance des marins de Kron-
stadt a Lénine et inversement; le fanatisme totalitaire de Hitler et les résistances qu'il
a rencontrées (en particulier du groupe de la «rose blanche»). La legcon de tout le
livre s’annonce déja ici: la vie humaine se joue dans un contexte qui lui est a la fois
hétérogeéne et contraire; mais 'homme doit se retrouver dans ce contexte tout en s’y
opposant; la maturation de son humanite, I'eéquilibre de sa psyche et, par-dela, le
bien-étre de la société sont a ce prix. Mais il y a — dans cette situation conflictuelle,
naturelle et constituante — une limite a ne point dépasser; qui la franchit tombe vic-
time d’'une névrose et risque d'étre emporté par la folie de I'impeérialisme totalitaire
(au niveau de sa situation sociale ou socio-professionnelle) que Pauteur appelle
« Herakleswahn», la folie d'Heracles.

Dans la seconde partie de son ouvrage, I'auteur traite de quelques cas particulie-
rement typiques de malades atteints du complexe d'Héracles. Nous apprenons ainsi
que ce complexe développe des résistances farouches et aveugles a la condition enna-
turée et ensociologisée de 'homme (par exemple refus de I'idée que tout homme,
toute femme, nait d’une étreinte; refus de la sexualité; refus des différences caracte-
rielles, sociales, raciales, etc.), et que cette résistance peut se manifester comme un
refus de la présence et méme de la volonté thérapeutique de I"analyste (ce qui conduit
a la rupture). Nous apprenons encore que le complexe d'Héraclés enferme le malade
dans ses refus tout en les transfigurant en forteresse; le malade est, en effet, persuade
que ses opinions sont vraies, entiérement et totalement: que les autres ont nécessaire-
ment tort, et que, pour que triomphe la vérité, il faut les faire taire, les nier. Malheur a
la société qui voit celui (ou ceux) qui souffre d’'un complexe d'Héraclés prendre les
leviers de commande d’un Etat. Continuant 4 refuser la lecon de la nature et de la vie
des sociétés, il transformera ses refus en millénarisme, messianisme, utopie révolu-
tionnaire. Il entendra purifier le monde de tous ceux qu'un jour il a refusés (juifs, tzi-
ganes, bourgeois, koulak, intellectuels, etc.). Il les présente comme la lie de la terre,
les microbes pourrisseurs de vie, I'élément négatif dont il faut débarrasser la terre, la
purifier. Le malade atteint de la folie d"Héraclés est persuadé que le salut du monde
est au prix d’une telle purification, quel qu’il soit. Or pour étre efficace, une telle
purification doit étre aussi impitoyable que totale.

Lorsque ['auteur nous montre comment cette soi-disante forteresse n’est, en
somme, qu'une prison, nous sommes déja convaincus. Et nous comprenons pourquoi
le malade, atteint du complexe d'Héracles, refuse de suivre le thérapeute sur le
chemin de la guérison: pour guérir il faut reconnaitre que sa forteresse n'est qu'une
prison; il faut accepter de perdre tout en méme temps: ses certitudes, le jugement
porte sur les autres, la « Weltanschauung» socio-politique; il faut accepter de mourir
sans savoir comment renaitre. Hitler s’est-il suicidé pour échapper au «déshonneur»
ou pour ne pas survivre a la découverte de la prison dans laquelle I'avait enfermé sa
folie héraclésienne?

La troisiéme partie de I'ouvrage est résolument systématique. Fort des résultats
des analyses de ses deux premieres parties, I'auteur propose une nouvelle définition
de I'« étre-dans-le-monde » de I'homme: « Menschsein ist personell verantwortliches
Dasein-in-anderem» (p. 187). Pour traduire cette définition en frangais il faut
recourir a une paraphrase, et dire, par exemple: on ne saurait étre homme qu’en assu-
mant d'une maniére responsable et personnelle une existence dans le contexte
naturel et social manifestement hétérogene a la conscience de soi. A partir de cette



BIBLIOGRAPHIE 95

definition fondamentale, notre auteur analyse les tensions qu'entraine la prise de
conscience de soi en milieu hétérogene; étudie la maniére de les maitriser, et, enfin,
appelle 4 la naissance d’'une «raison résistantielle » dont dépendra le salut de notre
société envahie de toute part par les fanatismes les plus divers, les plus extrémes, les
plus aveugles, et les plus meurtriers.

Disciple de S. Freud, I'auteur place le complexe d'Héraclés (qu'il a réussi a loca-
liser et a analyser) a une plus grande profondeur psychologique que le complexe
d’(Edipe. Disciple de Socrate, il tient a la valeur positive et nécessaire d'une résis-
tance justifiée par une vision claire et raisonnable du «juste», du «vrai» et du
«bien». Disciple d'Erasme, il préche le salut de la société en rappelant les exigences
humanistes du respect de I'autre, des droits de I'homme, du libre jeu des libertés
démocratiques. Psychologue néo-analyste, il demande que I'homme ne soit pas seule-
ment compris comme ennaturé et ensociologisé, mais comme un étre qui prend
conscience de soi au sein d'un monde qu'il ressent comme hétérogeéne, dont il lui faut
assumer les différences, et dont la «raison résistantielle » doit dominer les tensions
que cette hetérogeneite engendre.

P. Seidmann n’est pas aveugle aux aspects socio-economiques du probléme qu'il
aborde dans son livre. Mais ceux-ci n'y tiennent que des roles de second plan. Il ne
ressent pas non plus le besoin (philosophique ou théologique) de fonder en raison le
respect de I'autre, les droits de I'individu, le jeu des lois démocratiques. 11 lui suffit de
constater que ces armes sont disponibles, a portée de main de tous les hommes de
bonne volonté décidés a empécher les malades atteints du complexe d'Héracles, ou
frappés deja par la folie héraclésienne, de transformer I'humaniteé en camp de
concentration. Par la force, mais dans le jeu des libertés démocratiques.

Il m’est difficile de dire si ce livre est vraiment le « Standardwerk » de la «résisto-
logie» a venir; mais il est indiscutable qu’il est le reflet de notre époque, qu'il traite
d’un des problémes majeurs de notre sociéte fin XX¢ siecle, et qu'il ouvre a notre
réflexion des perspectives éclairantes.

Une question encore a 'auteur. Si les névrosés marqués du complexe d'Heracles
refusent de mourir a leurs fantasmes, de laisser détruire ce qui est leur forteresse et
leur prison, ne serait-ce pas parce qu’ils ignorent tout de la renaissance qui s’opere
dans cette mort? Si les fous héraclésiens ne cessent de faire des disciples et engen-
drent par leur utopie des assassins-martyrs, ne serait-ce pas par manque d’une utopie
de remplacement qui soit a la fois: non-héraclésienne, opérationnelle, vraie et digne
d’engendrer des martyrs?

PIERRE BARTHEL



BIBLIOGRAPHIE

1. SCIENCES BIBLIQUES

A. Wiener: The Prophet Elijah in the Development of Judaism (R. Martin-
Achard) . . . . . e e
O. Eissfeldt: Kleine Schriften (R. Martin-Achard) . . . . . ... ... ... ..
R. Latourelle: L'acceés a Jésus par les Evangiles. Histoire et herméneutique
(Lol BIGHABLY . . v 2 2 com o 2 o5 2 s 2 2 mm s e 6 B 6 do 88 & 8§ ook 8
X. Léon-Dufour: Face a la mort. Jésus et Paul (F. Baudraz) . . ... ... ..

2. HISTOIRE DE LA THEOLOGIE

A. Fernandez: La escatologia en el siglo I (E. Junod) . . . . . . .. ... ...
A. . Festugiére: La vie spirituelle en Gréce a l'époque hellénistique ou les

besoins de l'esprit dans un monde raffiné (E. Junod) . . . . ... ... ...
C. Munier: L'Eglise dans I'Empire romain (E. Junod) . . . . .. ... ... ..
W. H. C. Frend: Religion Popular and Unpopular in the Early Christian Centu-

HESIE: JUNTA) ¢ 5 5 6 5 5.8 5§ 5 506 5 5.8 5 § Gok § 4 Beow 3 6 on = 0 mom 5 3w s
G. Ripanti: Agostino teorico dell'interpretazione (C. Chiesa) . . . . . . . ... .
The Complete Works of St Thomas More(J. P. Aguet) . . . . . . ... ... ..
S. Johnson: The Yale Edition of the Works of Samuel Johnson (M. Vetd) . . . .
J. H. Schmid: Erkenntnis des geschichilichen Christus bei Martin Kdhler und

bel Adolf Schilatter(F. Bavdraz) v w 1 s 905 3 s © ¢ ¢ w6 8 8 9 % 83 5 5 5 5 8
K.-H. Weger (ed.): Religionskritik von der Aufkldrung bis zur Gegenwart

(BoBeymond) » . ; o« « s o s s 5o s v wm yumssamygs owss wg 5o
E. Poulat: Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste (B. Reymond) . .
A. Mellor: Histoire de l'anticléricalisme frangais (B. Reymond) . . . . . . . ..

3. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

K. Barth: Dogmatique. Index général et textes choisis (C. F. Molla) . . . . . ..
R. Mengus: Entretiens sur Bonhoeffer — Théorie et Pratique chez Dietrich Bon-

hoeffer (K. Blaser) . . . . . . . . . . . . ...
M. Schyns: Principes de la théologie protestante (B. Reymond) . . . . . . . ..
« L’expérience de I'Esprit» Mélanges Schillebeeckx (P. Barthel) . . . . . . ..
L. Rumpf: Hegel et la théologie contemporaine. L'absolu dans lhistoire?

B CHEED . .+ - von s e monon o mm s s mon r mm n s mom s o BB B KBS
B. Chenu: Dieuestnoir(S.Molla) . . . ... ... .. ... . ... ......

4. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Philosophies de la Cité (J.-P. Aguet) . . . . . . ... .. ... .. .. ......
E. Voegelin: From the Enlightenment to Revolution (J.-P. Aguet) . . . . . . . .
Actealive de Schellipg (M. Vet0) s = : s s o s s se s s 5 s s me s s B &85 & & 5
L. Bellatalia: Uomo e Regione in William James . . . . . . . . ... ... ...
M. Scheler: Spdte Schriften — Schriften aus dem Nachlass — M. Scheler im

Gegenwartsgeschehen (P. Muller) . . . . . . ... ... ... ........

5. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE
P. Seidmann: Der Mensch im Widerstand (P. Barthel) . . . . . ... ... ...

77
viE

78
78

79

79
79

80
80
81
82

83

84
84
84

86
88
88

89
90

90
91
91
92

92

93



	Bibliographie

