
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 77-96

BIBLIOGRAPHIE

Aharon Wiener, 77ie Prophet Elijah in the Development of Judaism. A Scie

Depth-Psychological Study (The Littman Library of Jewish Civilization, bibli
14), London, Henley and Boston, Routledge and Kegan Paul, 1978,
248 p.

Le principal intérêt de ce livre est de montrer l'extraordinaire fascination que le

prophète Elie a exercée au sein du judaïsme et de présenter à ses lecteurs, que nous
souhaitons nombreux, une abondante information sur le développement de la tradition

relative à Elie, à partir des quelques données bibliques jusqu'à la compréhension
moderne de la figure du prophète. — L'auteur, A. Wiener, né à Berlin et actuellement

à Jérusalem, est médecin et psychothérapeute, il appartient à l'école de C. G.
Jung: il rend compte dans cet ouvrage non seulement de sa formation médicale et

psychologique, mais encore d'une prodigieuse érudition en ce qui concerne la littérature

juive ancienne et récente. — Il s'intéresse notamment à la lecture «aggadique»
d'Elie (pp. 43-77), à la figure d'Elie dans la mystique juive (pp. 78-111) comme dans
le hassidisme du XVIIIe siècle (pp. 116-131); il traite également d'Elie dans la piété
populaire (pp. 136 ss), dans le christianisme (pp. 141 ss) et l'Islam (pp. 152 ss)... —
Elie lui apparaît comme le héros qui intervient en temps de crise, il assure la médiation

entre le monde céleste et le nôtre, il enseigne la Tora, sert de guide spirituel à

l'individu comme à la collectivité, soutient le Messie, resuscite les morts... Il est le

messager divin, à la manière d'Hermès ou de Boddhisatva, le mystagogue, le réconciliateur.

A. Wiener nous présente ici une étude riche en informations précises et en

remarques suggestives.

Robert Martin-Achard

Otto Eissfeldt, Kleine Schriften. Sechster Band. Herausgegeben von
Rudolf Sellheim und Fritz Maass, Tübingen, J. C. B. Mohr, 1979, 186 p.,
1 illustration.

Avec ce sixième volume se termine une publication qui fait honneur tant au
savant, dont les multiples travaux sur l'Ancien Testament, sa littérature et sa religion,
ont ainsi bénéficié d'une large diffusion, qu'aux responsables de cette édition et à la
maison Mohr, de Tübingen, qui l'a permise. Commencée en 1962, cette entreprise
poursuivie jusqu'au bout (les tomes 2 à 5 ont paru entre 1963 et 1973, cf. dernièrement,

Revue de théologie et de philosophie, N. S. 22, 1973, p. 413) présente dans ce
dernier ouvrage, avec un index analytique, un rappel des citations bibliques, deux
études, l'une sur la Tente d'Assignation et le Temple, l'autre sur le sanctuaire de Silo,
publiées l'année même de la mort de leur auteur. — En quelques pages très sobres, R.
Sellheim et F. Maass rappellent l'importance de O. Eissfeldt pour l'histoire de la
science vétérotestamentaire. Le savant allemand passa presque toute sa vie à Halle
(Saale) où il enseigna dès 1922; ses nombreux travaux ne l'empêchèrent pas
d'assumer à deux reprises et en des temps difficiles, des responsabilités académiques
importantes, il fut notamment recteur entre 1945 et 1949, et de participer activement
à la vie de son Eglise dans le cadre du Conseil consistorial où il a siégé régulièrement



78 BIBLIOGRAPHIE

pendant des années. O. Eissfeldt a ainsi manifesté la même fidélité à l'étude minutieuse

des textes de l'Ancien Testament qu'à l'examen impartial des problèmes quotidiens

posés à la communauté chrétienne; l'homme de science s'est toujours voulu un
membre responsable du peuple de Dieu. Il était bon que cela fût dit à l'issue d'une
édition qui témoigne magistralement de l'étendue et de la qualité des recherches de
O. Eissfeldt.

Roberi Martin-Achard

René Latourelle, L'accès à Jésus par les Evangiles. Histoire et herméneutique

(Recherches 20 Théologie), Tournai-Paris et Montréal, Desclée
et Bellarmin, 1978, 270 p.

Le but de l'ouvrage du P. Latourelle est de démontrer qu'il est «vraiment
possible, par le moyen des Evangiles, d'accèder à Jésus, d'entendre son message, de

connaître son projet d'existence, d'identifier les événements majeurs de son activité
parmi nous» (p. 248). Pour notre part nous ne sommes pas aussi persuadés de la

«certitude», établie par des «preuves», d'un accès si précis au Jésus de l'histoire
(identique au Jésus du kérygme), bien que sa réfutation de l'absolu « De Jésus de

Nazareth nous ne savons rien ou presque rien » (Bultmann) ne manque ni d'intérêt ni
de justesse. L'auteur n'a pas voulu écrire un ouvrage méthodologique; c'est pourtant
là son aspect le plus utile: reprenant l'histoire de la Leben-Jesus-Forschung, jusqu'à la

« Nouvelle Herméneutique». l'A. propose une bonne esquisse des apports (et des

faiblesses) de la Formgeschichte et de la Redaktionsgeschichte. Ses remarques sur le

statut de l'histoire (p. 117-129) et sa classification des critères d'authenticité historique

des Evangiles (p. 215-239), malgré un ton un peu triomphant, proposent des

perspectives intéressantes à la recherche théologique. Ce livre présente par ailleurs
une bonne idée du travail exégétique dans la théologie catholique. Nous avons toutefois

quelque peu de peine à entrer dans un tel système de «preuves» (p. 235) où les

arguments (et présupposés) philosophiques, souvent répétés, obscurcissent souvent la

rigueur et la vigueur de l'entreprise. Une abondante bibliographie, contenant notamment

de nombreux ouvrages en français et en italien, rend cette étude utile,
particulièrement aux étudiants qui débutent dans le domaine de l'exégèse nèotestamentaire.

Jean-Luc Blondel

Xavier Léon-Dufour, Face à la mort. Jésus et Paul (Parole de Dieu), Paris,
Le Seuil, 1979,320 p.

Cet ouvrage contient des pages excellentes, tant dans la comparaison des textes
des évangiles sur la passion et la mort de Jésus que dans l'exposé de la pensée de
Paul sur la mort et la résurrection. Le P. Léon-Dufour décrit fort bien la pluralité des

langages utilisés par les écrivains bibliques pour dire la signification de la mort de

Jésus; mais il ne leur donne pas à tous la même valeur. Tout au long de son livre, il
cherche à réduire l'importance du langage cultuel hérité de l'A. T., avec ses notions
de sacrifice, de rédemption, d'expiation; d'une part, il estime que ce langage déplaît
aux oreilles d'aujourd'hui (p. 194); d'autre part, il semble craindre qu'en soulignant
le sens objectif de la mort de Jésus, on encourage une foi passive, au détriment de

l'engagement du chrétien dans le monde; c'est pourquoi il préfère insister sur la
valeur d'exemple de la mort de Jésus, fidèle jusqu'au bout à la volonté de Dieu. —
Les quelques lignes consacrées par l'auteur au langage sacrificiel de l'épître aux



BIBLIOGRAPHIE 79

Hébreux (p. 171s.) ne sont guère convaincantes. D'autre part, on peut se demander si
la «colère» de Dieu, si le péché d"«offense» à Dieu (p. 211) ne sont que des
métaphores, qui doivent être interprétées de façon admissible. Un Dieu qui ne serait
qu'amour est-il encore le Dieu dont témoignent les hommes de la Bible?

Francis Baudraz

Aurelio Fernandez, La escatologia en el siglo II. (Publicaciones de la
Facultad de Teologia del Norte de Espana, Sede de Burgos, 42), Burgos,
Aldecoa, 1979, 484 p.

Cette vaste étude sur les diverses conceptions de l'eschatologie au second siècle
est d'une confection très classique; elle examine successivement les Pères apostoliques,

Justin, les Pères apologètes, Irénée. Tertullien et les Actes des premiers martyrs.
C'est comme une succession de monographies, intéressantes en elles-mêmes, mais
impuissantes à repérer des lignes de force traversant le siècle. Par ailleurs, comment,
dans un livre sur l'eschatologie au IIe siècle, justifier l'absence de tout un vaste pan de
la littérature chrétienne, à savoir les textes apocryphes et gnostiques. A vouloir
étudier séparément toujours les mêmes auteurs, on risque de tourner en rond.

Eric Junod

Histoire
de la
théologie

A. J. Festugière, La vie spirituelle en Grèce à l'époque hellénistique ou les

besoins de l'esprit dans un monde raffiné, Paris, A. et J. Picard, 1977,
223 p.

On trouve souvent dans les études du Père Festugière plus de suggestions et de

pénétration que dans une épaisse monographie. Toujours sensibles, ses analyses
savent découvrir des lignes de pensée et excellent à établir des rapports, à repérer des
affinités. Peu importe que les études rassemblées ici sous un même titre soient disparates

et décousues: l'essentiel n'est-il pas qu'on éprouve à les lire un intense plaisir et

qu'elles fassent naître des idées? Dans une première partie, dénommée «un monde
sans inquiétude», l'auteur nous fait sentir la sereine et subtile insouciance d'une
époque hellénistique où jeunes et vieux, citadins et campagnards jouissent de la vie,
de l'amour et de la nature avec un raffinement spirituel, au plein sens de l'adjectif.
Tout s'assombrit dans la seconde partie, appelée «un monde inquiet». Le Cynique
vient afficher et faire partager ses désillusions. La mort hante la philosophie, la

religion et la poésie (le chapitre sur le sentiment de la mort me semble être le plus beau du
livre). Et pour nous quitter sur une note d'un mélancolique lyrisme, le Père Festugière

offre dans un Appendice la traduction d'un choix de poèmes de Catulle.

Eric Junod

Charles Minier, L'Eglise dans l'Empire romain (Histoire du Droit et des

Institutions de l'Eglise en Occident, tome II, volume III), Paris, Cujas,
1979,307 p.

A qui désire s'informer précisément sur la situation des chrétiens et de l'Eglise à

l'intérieur de l'Empire entre la fin du Ier siècle et le début du IVe siècle, on
recommandera sans réserve ce livre qui représente un véritable tour de force. Les condi-



80 BIBLIOGRAPHIE

tions de la vie familiale (mariage, divorce, remariage, vie conjugale, relations parents-
enfants), sociale (esclavage, travail, commerce, propriété, pratiques de la charité),
culturelle (loisirs, arts, questions scolaires, griefs païens), les relations avec le

judaïsme et enfin avec le pouvoir civil (loyalisme des chrétiens, service militaire, culte
impérial, persécution, statut juridique jusqu'à la paix constantinienne) y sont exposées

avec une netteté de pensée, une rigueur et une concision admirables. Aussi bon
juriste qu'historien, C. Munier appuie constamment son exposé sur des sources choisies

avec le plus grand discernement: ce livre apparaît comme la synthèse magistrale
d'un énorme labeur souterrain mené sur les textes eux-mêmes. Les indications
bibliographiques sont elles aussi sélectionnées avec la même pertinence. Un ouvrage
fondamental sur une époque et des problèmes qui ne le sont pas moins.

Eric Junod

W. H. C. Frend, Religion Popular and Unpopular in the Early Christian Cen¬

turies, London, Variorum Reprints, 1976.

L'un des meilleurs historiens des premiers siècles du christianisme, auteur notamment

de deux ouvrages célèbres sur le donatisme et sur le martyre, rassemble ici
vingt-cinq articles parus entre 1942 et 1975. Les sujets traités sont fort variés et témoignent

de la curiosité et de la culture étendues de W. H. C. Frend: les persécutions, la

gnose, les relations entre le christianisme et l'Empire, les premières missions
chrétiennes, les traces de christianisation en Egypte et en Afrique, la religion populaire, le

monachisme, le donatisme, le monophysisme, l'hérésie et le schisme considérés
comme expression du nationalisme. On admirera dans chaque article cette qualité,
souvent présente dans les travaux britanniques, qui consiste à exprimer en peu de

mots des idées tout à la fois précises et générales.

Eric Junod

Graziano Ripanti, Agostino teorico dell'interpretazione, Paideia Editrice,
Brescia, 1980,93 p.

Cette étude sur la doctrine herméneutique d'Augustin analyse les problèmes
suivants: la structure et le sens du « De Doctrina Christiana », les rapports entre le signe
et la parole, l'opposition entre la «lettre» et l'expression figurée et, finalement, la

compréhension du texte sacré.
Pour l'auteur, le DDC est le «manifeste de l'herméneutique théologique

augustinienne» (p. 13) et l'herméneutique représente «l'horizon authentique de la pensée
augustinienne et patristique en général» (p. 14).

Dans cette perspective, la notion de «doctrina» est importante: ce mot latin qui
traduit à la fois les termes grecs de «paideia» et d'«episteme» désigne le processus
éducatif qui développe et humanise la nature en la sanctifiant (cf. p. 17). Le DDC
marque ainsi la continuité, le passage sans rupture, la «translatio imperii», de la
culture classique à la civilisation chrétienne qui assume et parfait la tradition du passé.

L'herméneutique augustinienne s'articule sur une doctrine sémiologique, mais,
inversement, le problème du signe et de la parole ne peut être pensé de manière
efficace et constructive que dans le cadre plus vaste d'une théorie de l'interprétation du
donné scripturaire.

L'analyse des définitions du signe («Signum est enim res, praeter speciem quam
ingerit sensibus, aliud aliquid ex se faciens in cognitionem venire», II, I, I : «res ea



BIBLIOGRAPHIE 81

videlicet quae ad significandum adhibentur», I, II, 2) montre que les choses-signes
«données», produites, posées («data» par opposition aux «signa naturalia»)
comportent une «intentionnalité signifiante subjective» (p. 40), c'est-à-dire une volonte
de communication, qui n'est pas en contradiction avec le caractère arbitraire et social
du rapport signe-chose: «les signes donnés intentionnellement sont signifiants par
convention» (ib.). La formule «ex se» de la première définition du signe indique la

capacité intrinsèque de signification des choses qui sont des signes, leur intentionnalité

signifiante objective. Ce rapport à l'autre («aliud») caractérise le signe comme
mécanisme d'«évocation et stimulus» (p. 45) ce qui présuppose une connaissance
préalable de la chose signifiée. En effet, si, d'une part, «res per signa discuntur», de
l'autre, «neque enim signis quibuslibet cognoscere aliquid potest, nisi illud ipsum
cuius ea signa sunt, noverit» (De Militale credendi. XIII. 28): la relation de connaissance

du «signum» à la «res» se double du rapport « res»-« signum » dans lequel,
comme le disait déjà Platon dans le Cratyle. la pré-connaissance de la chose permet
la connaissance du signe.

Mais l'herméneutique comporte aussi une rhétorique, c'est-à-dire une théorie de

l'allégorie et des figures dans lesquelles s'exprime la révélation biblique. En effet,
pour Augustin, la Bible est essentiellement «sacramentum», «signum», «mysterium»,

«velatio» (p. 52) et c'est pourquoi il est nécessaire de thématiser une typologie

des «signa translata» (dont le rapport aux «signa propria» est analogue aux
rapports proportionnels suivants: «res obscurae/res apertae, locutio tropica/locutio
propria, secundum allegoriam/secundum historiam». cf. p. 24).

Enfin, la lecture et l'interprétation s'achèvent dans la compréhension fondée sur
la réciprocité de la relation entre expérience et exégèse — ce que M. Ripanti appelle
la «précompréhension existentielle» (p. 77): l'exégèse est une clé pour comprendre
l'existence et, inversement, les événements de la vie interviennent dans l'interprétation

de l'Ecriture.
La dernière partie de l'essai considère le rapport entre la croyance et l'intelligence:

croire pour comprendre ou comprendre pour croire? La solution augustinienne

de ce dilemme est une synthèse qui fixe les dimensions et les rôles respectifs
des deux aspects de la vie spirituelle: « Intellige ut credas verbum meum, crede ut
intelligas verbum Dei» (cf. p. 79). Ou encore: «credendo fis idoneus ut capias»
(p. 81). L'interprétation de la parole de Dieu présuppose nécessairement une
préconnaissance du contenu de celle-ci: la possibilité d'intelliger une telle parole est

intimement liée à la «structure prè-compréhensive de la foi» (p. 83).

Curzio Chiesa

The Complete Works of St Thomas More: vol. 3, part I : Translations of
Lucian (edited by Craig R. Thomson); New Haven et Londres, Yale
University Press, 1974, LXXII + 218 p. Vol. 8: Vie Confutation of Tyn-
dale's Answer. Part I: The Text. Books I-IV: part II: Tlie Text. Books
V-IX. Appendices: part III: Introductions. Commentary. Glossary, Index
(edited by Louis A. Schuster, Richard C. Marius, James P. Lusardi et

Richard J. Schoeck). New Haven et Londres, Yale University Press,

1973, XIV — 1-574, VII — 575-1134, VII — 1135-1831 p.

Il n'est pas trop tard pour signaler la parution de deux parties importantes,
encore que très différentes, des œuvres complètes de Sir Thomas More dans l'édition
entreprise sous le patronage de l'Université de Yale. D'abord, chronologiquement
parlant, les traductions en latin faites à partir de l'original grec de quatre textes de



82 BIBLIOGRAPHIE

Lucien de Samosate: Cynicus, Menippus. Philopseudes et Tirannicida: traductions
faites en 1505 et 1506 et aussitôt publiées, dans le prolongement d'un apprentissage
du grec entrepris quelques années plus tôt et dans le cadre de l'amitié et de la
collaboration intellectuelle avec Erasme de Rotterdam. Puis, Tlie Confutations of Tyn-
dale'.s Answer, la plus importante des œuvres anglaises de Thomas More, qui prend
place dans la polémique conduite par l'auteur catholique contre l'hérésie et amorcée
dès 1529 de façon particulièrement militante: l'ouvrage aujourd'hui réédité (pour la

première fois depuis l'édition originale) parut pour sa plus importante partie —
8 livres — en 1532 et 1533, un dernier livre étant publié, posthume, en 1557. Ces deux
textes qui constituent — le second surtout — une contribution précieuse à l'étude de
l'histoire des idées religieuses et politiques du début du XVIL' siècle sont présentés
selon la même démarche méthodique exemplaire utilisée pour les autres volumes
déjà parus dans cette édition — notamment pour l'Utopia: importantes introductions

historiques, littéraires et philologiques, abondants commentaires et notes, qui en
l'ont des instruments de travail précieux.

Jean-Pierre Aglei

Samuel Johnson, The Yale Edition of the Works of Samuel Johnson,
Volume XIV. Ed. Jean H. Hagstrum and James Gray, New Haven and
London, Yale University Press, 1978, LIX + 354 p.

Les sermons de Samuel Johnson ont été rédigés pour être prêches par d'autres et

ils ont été écrits pour de l'argent. Ceci ne change aucunement le fait qu'ils «sont la

plénitude de l'expression intellectuelle du Johnson chrétien» (LU) et ce grand littérateur

du Siècle des Lumières était un chrétien fervent et profond. Sans doute, on aurait
tort de chercher dans ces textes l'esquisse d'un quelconque système philosophique ou
théologique, ils nous offrent, par contre, de très belles illustrations des thèmes péren-
niels de la réflexion chrétienne. — La morale de Johnson est une éthique de l'action
et elle récuse l'attitude de ceux qui craignant « de faire ce qu'ils ne devraient pas faire,
laissent non faites des choses qu'ils devraient faire» (33). Johnson exhorte à l'action
mais il sait également que celle-ci ne conduit pas nécessairement au résultat voulu
car, s'il est inévitable que «celui qui mangera du pain aura dû labourer et semer..., il
n'est pas certain que celui qui aura labouré et semé va manger le pain» (132).
L'absence de certitude dans toute entreprise humaine est un leitmotiv de ces sermons
où le thème de la vanitas vanitatum ne cesse de réapparaître. La confiance de
Johnson dans le Dieu-Sauveur a comme contre-partie organique son pessimisme
devant tout ce qui n'est qu'humain car «celui qui accède à la grandeur s'expose au
danger et celui qui acquiert de la fortune se rend compte qu'il ne peut pas gagnée de
l'estime. Celui qui est caressé discerne sous la gentillesse l'intérêt caché et celui qui
entend ses propres louanges soupçonne d'être flatté» (131). Toutefois le prédicateur
ne se contente pas d'énoncer des maximes générales mais il multiplie les descriptions
de la vie morale concrète. En dénonçant la calomnie, par exemple, Johnson
condamne au même titre ceux qui l'inventent et ceux qui la colportent car «celui qui
souffle le feu pour la destruction d'une ville est incendiaire au même titre que celui
qui l'avait allumé. Et l'homme qui s'imagine de pouvoir répandre, sans commettre un
crime, la calomnie recueillie de la bouche d'un autre, pourrait penser aussi justement
que, bien que la préparation du poison revienne au meurtre, sa distribution peut
rester innocente» (184). Ailleurs on trouve une magnifique description en raccourci
des avatars de la méchanceté qui « de par sa nature est craintive et se tapit dans les

cachettes et l'obscurité mais rendue furieuse par le désespoir, se retourne contre celui
qui la poursuit quand elle ne peut pas fuir plus loin» (216). Et qui pourrait oublier



BIBLIOGRAPHIE 83

l'avertissement aux membres de la profession enseignante: «Dans cette condition
d'honneur provisoire un homme orgueilleux n'est que trop prêt à exercer ses prérogatives...

Il trouve fréquemment en défaut l'intelligence de ses auditeurs quand il lui
faudrait plutôt blâmer la confusion de ses propres idées et l'imprécision de son

propre langage. Il réitère alors des positions sans elucidation et il appuie ses affirmations

d'un regard sévère quand il trouve difficile d'avancer des arguments» (91). —
Ce moraliste vigoureux et subtil ne s'occupe guère de questions spéculatives mais
lorsqu'il se trouvera confronté à l'antique problématique de la théodicée, il saura en

proposer les solutions traditionnelles dans des formulations particulièrement
frappantes. Quand un homme est assassiné — écrit-il — « sa mort peut être considérée
comme une œuvre de Dieu mais son meurtre est une action de l'homme» (56).
L'homme a été créé naturellement sujet à la douleur mais Dieu n'est pas responsable
de la peine que je ressens actuellement. « Les matériaux de construction sont de par
leur nature combustibles mais quand une ville est brûlée par des incendiaires Dieu
n'est pas l'auteur de sa destruction» (57). Ailleurs, il reprend un vieux thème de la

prédication chrétienne qui exhorte l'homme à ne pas différer l'heure de sa conversion

car « ne peut s'attendre à être accepté parmi les serviteurs de Dieu celui qui ne
lui obéit qu'au moment de son propre choix» (114). Et en ce qui concerne l'expression

extérieure de la piété, Johnson ne se laisse pas berner par les mirages d'une
religion seulement intérieure et nous rappelle: «...bien qu'il puisse y avoir l'apparence
de la piété sans sa réalité, on peut en trouver difficilement la réalité sans
l'apparence» (147). Mais il faut bien s'arrêter et ne plus multiplier les citations. Ces 29

sermons — dont un jusqu'alors inédit — sont de bien beaux textes et qui se lisent avec
dilection. Et leur lecture se trouve grandement facilitée par une bonne introduction
historique-littéraire et par des notes copieuses où abondent références scripturaires,
extraits caractéristiques d'autres textes johnsoniens et citations puisées chez Richard
Baxter, une des sources principales de la spiritualité de l'écrivain.

Miklos Veto

Johannes Heinrich Schmid, Erkenntnis des geschichtlichen Christus bei
Martin Kahler und bei AdolfSchlatter. (Theologische Zeitschrift, Sonderband

V). Basel, Friedrich Reinhardt, 1978, 456 p.

Pendant des siècles, le problème christologique s'est posé ainsi: «Jésus est Dieu;
comment peut-il être homme?» Au XIXe siècle, la question a été renversée: «Jésus
est un homme; comment peut-il être Dieu?» — Cette observation de J. H. Schmid
signale tout ensemble l'actualité permanente du problème du Christ, et l'utilité d'une
étude d'histoire de la théologie à ce sujet. En face des christologies rationalistes qui
ont fleuri pendant un siècle, Martin Kahler (1835-1912), puis Adolf Schlatter
(1852-1938) ont suivi une méthode différente, «a posteriori», se fondant sur le témoignage

biblique. C'est à tort qu'on les a souvent traités de «biblicistes»; car pour eux
l'autorité de la Bible n'est pas un préalable dogmatique, mais elle s'atteste par son
contenu. — Malgré des différences d'accents, Kahler et Schlatter présentent une
position commune, que l'on peut résumer comme suit: 1) Jésus ne doit pas être considéré

comme un héros, un génie isolé, mais comme l'envoyé de Dieu à son peuple,
faisant partie d'une totalité historique. 2) Nous ne sommes pas sauvés par des idées,
mais par une personne et par un événement. «Jésus n'a pas laissé des idées, mais des

hommes, dont il a changé le cœur, et le sens de la vie. 3) Le témoignage biblique au
sujet de Jésus n'est jamais simplement «historique» au sens rationaliste, mais il
contient toujours un aspect «dogmatique»: Jésus est toujours présenté avec la
conscience de sa filialité divine et de sa messianité. La vraie connaissance historique
de Jésus tient compte de ce fait; aussi n'y a-t-il pas d'opposition — et pour Schlatter,



84 BIBLIOGRAPHIE

pas même de distance — entre le Jésus de l'histoire et le Christ de la foi. — Le lecteur

supporterait une analyse moins minutieuse et une confrontation critique plus
développée; les pages que l'auteur consacre à celle-ci sont d'un vif intérêt.

Francis Baudraz

Karl-Heinz Weger (éd.), Religionskritik yon der Aufklärung bis zur Gegen¬

wart, Freiburg i. B., Herder, 1979. 320 p.

Cette manière de petit dictionnaire recense la critique de la religion telle qu'elle a

été exercée par nonante-trois auteurs différents. De Bayle à Huxley, de Diderot à

Russell, de l'abbé Meslier à Wittgenstein, aucun grand nom ne manque, pas même
ceux de théologiens ou d'historiens du christianisme comme Strauss, Overbeck ou le

sociologue Peter Berger. Ce recensement porte donc sur les critiques négatives
comme sur les positives. Parmi les auteurs de ces différents articles, on relève les

noms d'Yvon Belaval, de Fritz Buri, de Pöhlmann. de Schneider-Flume. Le maître
d'œuvre est un jésuite. Faut-il dire que le tout s'en ressent? Chaque article se termine
en tout cas par une réfutation apologétique qui serait bien à sa place au terme d'une
étude détaillée, mais qui, dans les limites restreintes de cette publication, peut tout
aussi bien inciter le lecteur à se complaire dans des réfutations sommaires.

Bernard Reymond

Emile Poulat, Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste. Tournai,
Castermann, 1979, 696 p. (2e édition revue).

Publiée la première fois en 1962, la thèse d'E. Poulat est rapidement devenue un
instrument de travail presque indispensable entre les mains de ceux qui s'intéressent
à la crise moderniste. C'est un ouvrage de référence qu'on aime avoir sous la main,
dans sa bibliothèque, pour vérifier une mise en situation, décrypter un pseudonyme,
situer un aspect de la controverse. Ceux qui n'avaient pas eu la chance de l'acquérir
avant que la première édition soit épuisée vont donc saluer cette seconde édition
comme l'exaucement d'une longue attente. — L'auteur n'a pas apporté de modifications

à son texte proprement dit. ce qui lui a permis de conserver la pagination de
l'édition originale. En revanche, il a fait précéder cette seconde édition d'un avant-
propos où il mesure le chemin parcouru depuis Vatican II («quelques années ont
suffi pour que s'instaure dans le catholicisme une situation de nèo-modernisme».
p. I) et il a complète ou révisé l'appareil des notes. On s'attendait à y trouver de
nouvelles références bibliographiques (par exemple la dernière publication de Vidler ou
la thèse de Jan Hulshof): ce n'est sauf erreur jamais le cas, sauf dans l'avant-propos.
Par contre, E. Poulat a largement tiré parti des investigations qu'il a poursuivies sur
documents depuis 1962. D'où de nombreux compléments de détail. Mais il a renoncé
à remanier la dernière partie de son ouvrage, en particulier dans les pages qui
touchent à Maurice Blondel. On devra donc tenir compte de sa mise en garde: «recourant

aux archives Blondel désormais accessibles, j'aurais pu économiser la sévérité
due aux déplorables insuffisances des premières exploitations qui en avaient été

faites et qui constituaient alors un passage obligé» (p. VII). — Pour les lecteurs qui
découvriraient par ces lignes l'ouvrage d'E. Poulat (RTP n'en avait pas parlé à

l'époque), rappelons qu'il s'intéresse essentiellement, voire uniquement au modernisme

français. Plus précisément encore, il s'attache à débrouiller l'ècheveau de la

controverse déclenchée en France, surtout au sein du catholicisme, par le «petit
livre» de Loisy, d'où le caractère programmatique du titre choisi: Histoire, dogme cl

critique.

Bernard Reymond



BIBLIOGRAPHIE 85

Alec Mellor, Histoire de l'anticléricalisme français, Paris, Veyrier, 1978,
462 p.

Dès sa préface, l'auteur annonce la couleur: cette histoire de l'anticléricalisme ne
sera ni antireligieuse ni calotine. Franc-maçon, il a vécu comme le signe d'un tournant

décisif la visite d'un jésuite, le R. P. Riquet. à la loge de Laval : cette guerre-là est
terminée. De plus, il estime que l'anticléricalisme sous sa forme française, c'est-à-dire
voltairienne, contestatrice, combiste, appartient au passé. Désormais, le marxisme a

pris le relais: mais c'est un anticléricalisme d'une autre nature que celui dont Mellor
entend retracer l'histoire. Après une brève esquisse des origines chrétiennes, l'auteur
montre comment le problème a surgi sous Philippe le Bel, à partir de la querelle
gallicane. Puis l'opposition laïque du clergé s'est doublée progressivement d'antichristia-
nisme et a abouti à travers le siècle des Lumières aux persécutions ouvertes de la
période révolutionnaire, encore qu'il faille prendre garde d'interpréter trop sommairement

cette persécution. Dans cette perspective, le XIXe siècle apparaît presque
comme une époque de transition, d'autant plus complexe que le régime du Concordat
envenimait la situation. L'auteur signale enfin combien le régime de séparation introduit

en 1906 a privé l'anticléricalisme du terrain qui le nourrissait. Les attaches
personnelles de Mellor le conduisent évidemment, chemin faisant, à expliquer l'attitude
des loges, ne fût-ce que pour rétablir la vérité des faits. Nous avons ainsi une sorte de
relecture de l'histoire de France qui, sous cet angle particulier, ne manque pas
d'aperçus intéressants. Mais l'ampleur du parcours et les limites matérielles de

l'ouvrage en font un instrument de survol, non d'analyse détaillée. De telles synthèses
ne manquent jamais d'intérêt.

Bernard Reymond

Karl Barth, Dogmatique. Index général et textes choisis, Genève, Labor et
Fides, 1980,515 p.

Les Editions Labor et Fides avaient publié en 1954, d'Otto Weber, «La dogmatique

de Karl Barth. Introduction et Analyse», c'était un résumé des 19 premiers
volumes de la traduction française: Karl Barth l'avait comparé «à une carte géographique

cherchant à fixer la topographie de cette immense région qu'est devenue la
« Dogmatique», ou à l'un de ces robustes et actifs petits remorqueurs que l'on utilise

pour conduire en mer ou diriger vers le port, ces énormes et lourdes machines que
sont les transatlantiques». Aujourd'hui on n'emprunte plus guère les transatlantiques
mais l'on ne voyage pas moins et use abondamment de cartes et de guides de toutes
sortes.

Pour aider le lecteur francophone de la «Dogmatique», Fernand Ryser, son
principal traducteur, plutôt que de s'astreindre à rendre en français l'Index Général
allemand, a conçu un guide sélectif qui doit permettre, non seulement de consulter
les 26 volumes de l'édition française, mais également de repérer la charpente de toute
l'œuvre, d'avoir par des textes choisis la possibilité de retrouver tel développement et
de découvrir la variété, le mordant de l'apport de Karl Barth.

L'ouvrage débute par une introduction générale de E. Busch qui rappelle en quoi
cette «Dogmatique» est dominicale, ecclésiastique et christologique, il la situe dans
son contexte historique en citant les principales prises de position qu'elle a suscitées et
les nouvelles orientations de son interprétation actuelle.

A cette introduction sept parties font suite: 1) table des matières par volume:
2) les thèses qui figurent en général en tête de paragraphe de la «Dogmatique»:
3) index des notions; 4) index des références bibliques (on n'a retenu que les

références des passages faisant l'objet d'un commentaire détaillé ou servant d'appui à un

Théologie
contemporaine



86 BIBLIOGRAPHIE

développement important): 5) index des noms propres: 6) quelques extraits significatifs

de préfaces qui permettent de suivre la réflexion de Karl Barth et les polémiques

qu'elle soulevait; 7) textes choisis par F. Ryser. L'éditeur y a ajouté un tableau
de correspondance entre les volumes français et allemands.

L'importance de cet ouvrage n'échappera certainement à aucun lecteur de notre
revue. C'est un instrument de travail indispensable, autant au théologien de cabinet
qu'au pasteur de paroisse. Celui qui n'a pas à portée de main les 26 volumes de l'édition

française se doit aussi d'acquérir cet Index Général car cela lui permettra de
faire de fructueuses recherches, d'emprunter le cas échéant le volume dont il a besoin
et de découvrir ce que Barth a encore à dire à l'Eglise.

Fort judicieusement l'éditeur de ce volume a inclus dans la partie «table des

matières par volume» et dans les thèses, le contenu du volume IV/4 de l'édition
allemande (dont un fragment seulement a paru en français: vol. 26). Espérons que le

succès du présent Index Général l'incitera à poursuivre ses efforts et à livrer dans un
proche avenir au public de langue française ce dernier volume paru de cette «

Dogmatique» à jamais inachevée.

Claude F. Molla

Raymond Mengi s, Entretiens sur Bonhoeffer ("Le Point Théologique" 29),
Paris, Beauchesne, 1978, 77 p. — Tliêorie et Pratique chez Dietrich
Bonhoeffer ("Théologie Historique" 50), Paris, Beauchesne, 1978, 526 p.

La fascination exercée par Bonhoeffer sur notre génération continue — et avec
elle demeure aussi l'énigme de cette vie, de cette œuvre, de cette pensée. « Météorite
dont le passage dans le ciel de l'après-guerre aura été aussi éblouissant que court?
Gadget théologique dispensant quelque temps nombre d'Occidentaux de choisir
entre la vieille religion et les idéologies du XXe siècle? Ou signal bientôt anonyme de

ce qu'une composante nouvelle est entrée dans le fond commun de la culture? Il est

devenu difficile de parler de Bonhoeffer» ("Théorie" 33). Mais voici qu'une autre
étude, d'autres publications s'ajoutent encore à une littérature déjà plus que surabondante.

Cependant, il s'agit là d'importants compléments, et surtout d'un enrichissement

certain à la bibliographie de langue française existant sur le sujet; et — qui sait

— peut-être même d'une clé susceptible de résoudre l'énigme. — Signalons tout de
suite que les deux livres de Mengus supposent chez le lecteur une connaissance
globale, voire approfondie de Bonhoeffer — et ceci est vrai aussi pour les Entretiens, qui
n'ont pourtant rien de l'allure savante de la Théorie. Ces entretiens (interviews) avec
quelques amis et compagnons du théologien allemand — Gollwitzer, Visser 't Hooft,
Bethge, Ebeling; pourquoi n'a-t-on pas aussi fait appel à Erwin Sutz? — constituent
un apport très original et bienvenu aux publications déjà existantes. Que l'auteur soit
remercié d'avoir pris cette heureuse initiative, et de laisser ainsi le lecteur participer
au cheminement de Bonhoeffer tel qu'il est apparu — et apparaît aujourd'hui — aux
quatre contemporains, chaque fois d'ailleurs avec un accent particulier. « Il ne s'agit
pas de le traiter comme un oracle théologique», dit Ebeling (Entretiens 76). Les
interviews illustrent cette exigence; elles font entrevoir la richesse de l'héritage bonhoeffe-
rien, héritage qui informe diversement les horizons de pensées actuels (cf. aussi

Théorie 525). — Quant à la grande étude thématique de l'assistant à la Faculté de

théologie catholique de Strasbourg, on peut dire qu'elle cherche à lever un secret:
découvrir quel était exactement le mobile de la quête théologique et pratique de
Bonhoeffer, quelle était la question le poussant à s'engager dans des directions apparemment

si diverses et contradictoires, pendant sa vie extrêmement courte. Par là même,
l'auteur cherche à savoir de manière systématique si et par quoi l'œuvre théorique



BIBLIOGRAPHIE 87

d'une part, la pensée et l'engagement d'autre part forment chez Bonhoeffer une unité
(problème abordé depuis que la thèse selon laquelle le Bonhoeffer de Tegel ne serait
plus le même que celui de la Nachfolge — et d'avant — est devenue chancelante).
Entreprise de taille, donc! — Et Mengus de répondre: ce qui tient le tout ensemble,
de bout en bout, c'est la démarche éthique, point de médiation entre théorie et
pratique, théologie et action politique dans des circonstances données. L'auteur le
démontre dans une triple approche, où se combinent chaque fois un aspect du
problème examiné à travers l'ensemble de l'œuvre et une période de la vie de
Bonhoeffer. Ainsi prend-on connaissance dans une première partie («Catégories») de la

manière dont le problème du commandement concret se pose pour lui, et comment
émerge lentement ce souci du concret. Dans une deuxième approche («Parcours»),
on est confronté à l'action chrétienne, aux formes concrètes de cette action chez
Dietrich Bonhoeffer — effort œcuménique, question juive, Kirchenkampf, renouvellement

communautaire. Une troisième partie élabore comment, sous le signe de la
seigneurie universelle du Christ. Bonhoeffer dépasse les deux Règnes, les mandats et la
problématique du «dernier — avant-dernier» au profit de la liberté et de la responsabilité

personnelles. L'Ethique de 1940 est donc le texte-clé. — L'auteur déclare
d'emblée: «Chez Bonhoeffer plus que chez n'importe quel théologien, l'existence est
indissociable de la théologie» (37). Ceci va déterminer la démarche et commander la
méthode de Mengus. « Un souci, dit-il, hante la pensée de Bonhoeffer comme il avait
traversé son existence: le souci du concret. Il devait se faire particulièrement vif à

partir de 1931/32 et se concentrer de plus en plus sur la deuxième question
kantienne: que dois-je faire?» (51). L'ayant reçu de Barth, Bonhoeffer retourne ce souci
contre son maître, ceci notamment suite à ses expériences aux Etats-Unis: «Barth
pouvait de moins en moins lui cacher les insuffisances d'une théologie (et d'une
Eglise) de la Parole. Les semaines de Bonn comblèrent l'enseignant venu de la capitale

en pèlerin; elles devaient aussi porter au cœur de relations si ardentes le germe
de divergences prochaines» (89s). — Cependant, on aurait mal compris et
Bonhoeffer et l'auteur si on en restait à l'idée que la pratique colle parfaitement avec la
théorie. Au contraire: «l'éthique de Dietrich Bonhoeffer serait moins cohérente si

elle bouclait trop bien. Il faut la sauver d'une clôture prématurée... Elle trouve sa
cohérence en avant d'elle. Dans l'agir» (347). La liberté, par rapport aux perspectives
esquissées théoriquement par Bonhoeffer, est à la fois paradoxale et conséquente.
Elle indique qu'on pourra vouloir trop chercher dans Bonhoeffer sur le plan purement

littéraire, et pas assez dans sa leçon vivante (37). Et elle renvoie au commandement

qui «oblige à la liberté. C'est en cela qu'il s'atteste comme commandement de
Dieu: son objet propre concerne ce qui se situe au-delà du possible, la liberté» (456,
citation tirée de l'Ethique). C'est dans cette lumière qu'on va aborder et comprendre
les lettres de prison et leurs étonnantes affirmations. — On a ainsi trouvé une clé
permettant de tenir ensemble ce qui semble éclater, sans violenter les propos ou forcer la

«complexio oppositorum» qui se dégage pour Mengus. — J'avoue avoir été parfois
irrité par l'itinéraire que l'auteur propose au lecteur: malgré une structuration très

poussée de son texte, le livre fait un peu désordre du fait qu'on semble devoir
parcourir l'œuvre et la vie de Bonhoeffer par trois fois. L'exposé aurait encore gagné en
valeur s'il avait été plus succinct, et déchargé de considérations qui devraient avoir
leur place dans une évaluation conclusive. En revanche, je trouve très convaincante
la manière dont l'auteur définit cette complexio oppositorum: «Bonhoeffer fut un
dogmaticien de droite et un moraliste de gauche. De l'attachement à la confession de
foi il dégagea des conséquences hardies. La tradition montra chez lui un visage novateur

et le conduisit au bord de la révolution. La fidélité à l'Ecriture et à la Réforme
lui fit accepter des engagements risqués. D'un côté, le langage de la vérité, qui
tranche et. parfois, blesse: de l'autre côté, et simultanément, le langage de la liberté.



BIBLIOGRAPHIE

lequel n'est d'ailleurs pas moins gênant: pour soi-même aussi bien que pour certaines
situations sociales» (525; cf. 341). Est-ce la clé herméneutique qui respecte et l'unite
et la diversité dans l'œuvre de Bonhoeffer? Serait-ce un programme prometteur pour
la théologie, l'éthique et la pratique chrétiennes de l'avenir'.' Je serais tenté de

répondre aux deux questions par l'affirmative.
Klauspeter Bi aser

Matthieu Schyns, Principes de la théologie prolestante, Bruxelles, Faculté
de Théologie protestante, 1977, 296 p.

Au crépuscule d'une vie fort occupée de pasteur et de professeur, l'un des fondateurs

de la Faculté de théologie protestante de Bruxelles noue la gerbe de sa

réflexion, non pas tellement à l'intention des autres théologiens, mais de tous ceux
qui se posent des questions et cherchent des solutions. M. Schyns avait consacré sa
thèse de doctorat à la philosophie de Boutroux. Il est resté fidèle à la perspective
dans laquelle cette première étude l'avait situé. Sa réflexion prend ainsi place dans le

prolongement de la théologie nèoprotestante d'expression française, celle de
chercheurs comme Sabatier ou Fulliquet. mais sans jamais renoncer à esquisser des solutions

personnelles qui sont autant de correctifs à ce qui ne fut d'ailleurs jamais un

corpus doctrinal arrêté. — Rompant partiellement avec le schéma classique de
Schleiermacher. M. Schyns répartit les activités de la théologie en quatre sections qui
déterminent les parties de son ouvrage: théologie «scientifique» (qui inclut l'histoire
et la psychologie religieuses), théologie «systématique» (epistemologie, dogmatique,
morale, apologétique), théologie «pratique» et «disciplines auxiliaires»; une
cinquième et dernière partie étant consacrée à préciser les « principes de la théologie
protestante». Cette répartition montre à elle seule que l'auteur reconduit à certains
égards le schéma sabatiérien d'une philosophie de la religion « selon la psychologie et

l'histoire», et n'a pas intégré les sciences humaines dans l'armature même de sa

réflexion aussi centralement qu'on cherche volontiers à le faire aujourd'hui. Ce qui
est une manière d'interpeller la manière de faire actuelle.

Bernard Reymond

«L'expérience de l'Esprit» Mélanges Schillebeeckx— in «Le Point Théo-
logique» n" 18 — Paris (Beauchène) 1976, 255 p.

« Le Point théologique» offre avec ce numéro 18 une traduction française d'un
numéro de «Concilium» paru, à Nimègue (Pays-Bas), la même année 1976. Cet

hommage, rendu à Ed. Schillebeeckx par des théologiens amis, a pris pour titre:
«L'Expérience de l'Esprit». Les responsables de «Concilium» entendaient ainsi
rappeler que le Père Schillebeeckx a été marqué aux USA, dans sa personne et dans
son œuvre, par l'Esprit. «Je connais un certain nombre de personnes qui sont revenues

des Etats-Unis comme s'ils y avaient fait une cure de rajeunissement.
Schillebeeckx. lui aussi, partit là-bas el en revint rajeuni, presque méconnaissable» (p. 5);
non pour se lancer dans quelque aventure charismatique, mais pour faire, dans son
Eglise des Pays-Bas, son œuvre de théologien responsable. «Le destinataire du présent

recueil d'hommages a montré — combien pleinement — qu'il a appris à

discerner où l'Esprit se laisse atteindre; aussi sa théologie est-elle étroitement liée à la
communauté de foi et délibérément consacrée à son service; pour cette raison il a dû

supporter pas mal de souffrances qui lui vinrent de la communauté... encore
certaines auraient-elles pu lui être épargnées» (p. 15).



BIBLIOGRAPHIE 89

Ce volume de «mélanges» s'ouvre par une courte présentation du Père Schillebeeckx

par P. Brand, et un exposé des caractéristiques de la démarche théologique
qui lui est propre par Jos. Lescrauwaet. Puis se succèdent 13 contributions qui traitent

de la pneumatologie à partir des points de vue les plus divers. Il ne saurait être
question ni de les analyser ni de les discuter une à une: pour ceux qui s'efforcent de
tenir leur fichier à jour, ou qui sont engagés sur des pistes de recherches, je dirai ici le

contenu du volume. Y. Congar traite du «blasphème contre le Saint Esprit»; T. J.

van Bavel de l'expérience pneumatique qui fit de la prédication de Jésus la prédication

sur Jésus; W. Kasper montre comment s'articulent trois références de la foi:
l'Esprit, le Christ et l'Eglise: P. Schoonenberg revient sur un sujet abondamment
traité depuis le renouveau charismatique (et à cause de lui): «Le baptême d'Esprit
Saint»; E. P. Siman commente une «eucharistie» syrienne; H. Küng tente de

remettre la Confirmation en équilibre théologique «comme parachèvement du
baptême»; B. Lonergan parle de l'Esprit comme dynamisme de l'action missionnaire de
l'Eglise; M. D. Chenu veille à donner au charismatisme contemporain ses lettres de
noblesse médiévales dans «Réveil évangélique et présence de l'Esprit aux XIIe et

XIIIe s.»; K. Rahner, fidèle à sa théologie transcendantale, intitule son article:
« Expérience de l'Esprit et choix existentiel » : H. Berkhof reprend un thème cher à la
Réforme: «Les arrhes de l'Esprit»; A. Vergote traite de l'action de l'Esprit comme
«puissance de salut et de santé spirituelle»; L. Gilkey s'arrête à l'action de l'Esprit
dans la «découverte de la vérité dans le dialogue». J. P. Jossua, enfin, s'interroge: la

théologie ne serait-elle pas, elle aussi, un don de l'Esprit?
11 arrive bien souvent que des articles de ce type, brefs et nettement orientés, nous

conduisent plus sûrement et plus rapidement au cœur d'un sujet que les savantes
compilations et les traités fleuves.

Pierre Barthit

Louis Rumpf, andre Biéler, C.-J. Pinto de Oliveira, André Léonard,
Claude Bruaire, Dominique Dubarle, Gabriel Widmer, Jean-Louis
Leuba, Wolfhart Pannenberg, Jürgen Moltmann, Albert Chapelle,
Hegel et la théologie contemporaine. L'absolu dans l'histoire? Neuchâtel,
Delachaux & Niestlé, 1977, 256 p.

Ce volume voit rassemblés les textes présentés dans le cadre de l'enseignement de

3e cycle que les quatre Facultés romandes ont organisé durant l'année 75/76 en théologie

systématique. La question tournait autour de la possibilité et des risques de dire
Dieu — l'Absolu — en recourant au registre de l'histoire, Hegel étant ici choisi à titre
d'exemple. L'ouvrage se divise en trois sections. Dans la première, MM. Rumpf,
Biéler et le P. Pinto examinent, respectivement, des textes du COE et de Vatican II,
afin d'y surprendre les articulations mises en œuvre entre l'absolu et l'histoire.
Disons-le franchement, c'est, quant au projet d'ensemble, la partie la moins convaincante

de l'ouvrage. Non que le travail ne soit pas bien fait, mais il souffre
d'ambiguïtés de départ quant aux définitions retenues des termes en jeu (histoire,
absolu, nature, vérité, etc.) et à leur penser spécifique chez Hegel (d'où le caractère

parfois un peu flottant des rapprochements effectués). D'ailleurs, ce défaut qui,
encore une fois, affecte plus l'articulation du projet global que la valeur intrinsèque
des études en cause, est aussi ce qui fait de l'ensemble de l'ouvrage plus un recueil de

textes juxtaposés que le témoin d'une démarche systématique — fût-elle commandée

par une simple hypothèse de travail. C'est qu'il y a quand même différentes manières
de définir les termes histoire et absolu (pour ne citer que ceux-ci), et que repérer leur
liaison n'est pas encore dire quel penser leur est imprimé! La deuxième section est



90 BIBLIOGRAPHIE

consacrée à la lecture de Hegel; la troisième à des tentatives de reprises théologiques,
élaborées à l'ombre de Hegel, même si ce n'est, naturellement, pas pour en reprendre
tel quel le propos. Dans ces deux parties, les exposés sont de grande qualité et les

questions abordées décisives pour l'Eglise et la théologie aujourd'hui. On notera
enfin les résumés des discussions rédigés et structurés par D. Müller et R. Ber-
thouzoz. — L'ensemble vaudra comme ouvrage de référence et apporte de belles
pièces, mais différant sensiblement les unes des autres, à un dossier central.

Pierre Gisel

Bruno Chenu, Dieu est noir. Histoire, religion et théologie des Noirs améri¬
cains, Paris, Le Centurion, 1977, 319 p.

Une voix, celle des Noirs américains, affirme de plus en plus fort: «Votre
christianisme d'exportation est blanc, occidental et racial. Voyez le prix qu'il nous a fait
payer. Cette trahison de l'Evangile est intolérable.» Provocation injuste ou réaction
violente? L'auteur a voulu répondre à cette question en interrogeant l'histoire, la
religion et la théologie des Noirs des Etats-Unis. Ainsi la première démarche de Bruno
Chenu est de reprendre les mailles de «l'odyssée» qui va de «la longue nuit de

l'esclavage» au ghetto, où le peuple noir peut reprendre à son compte le mot d'Aimé
Césaire: «Mon nom: Offensé; mon prénom: Humilié; mon état: Révolté.» Or ce
facteur très important de cette histoire est celui de la religion qui, peu à peu, va faire
naître un christianisme confessé par des Noirs et une Eglise administrée par des

Noirs. Celle-ci aura trois composantes: la religion africaine traditionnelle, la situation

de servitude, le christianisme vécu par les Blancs. Et cette «religion noire» sera
le fondement historique de la «théologie noire». Toutefois, avant d'aborder ce sujet,
l'auteur s'arrête sur les années décisives, 1955-1976. du combat des Noirs pour
retrouver leur identité. Ainsi, pendant les années 60, un nouveau discours théologique

apparaît, et en 1969 est publiée la première définition de la «théologie noire».
« Les Noirs affirment qu'ils existent. Cette affirmation, ils la vivent d'emblée à travers
l'expérience qu'ils font d'être noirs au sein d'une société américaine qui leur est hostile.

La théologie noire n'est pas le don de l'Evangile transmis par des chrétiens à des

esclaves; il s'agit plutôt de l'appropriation par des esclaves noirs de l'Evangile qu'ils
ont reçu de leurs oppresseurs blancs... » Dès lors, le ton est donné, et B. Chenu note
trois caractéristiques de ce nouveau courant théologique. Tout d'abord, il dit «non»
à la théologie blanche, il affirme son existence propre et il véhicule une théologie de
la libération à la fois «cri de souffrance sous l'oppression et cri de revanche pour un
avenir nouveau ». Aussi se pose la question de la négritude de Dieu, car « parler de
Dieu est toujours une façon d'épeler l'humanité». L'anthropologie chrétienne doit
repenser le phénomène racial, car désormais la théologie doit «annoncer la
couleur». — Une telle étude était indispensable en français, d'autant plus qu'elle
comporte une brève présentation de quelques théologiens noirs et qu'elle est accompagnée

d'une riche bibliographie fort utile. Espérons que cet essai en suscitera d'autres,
comme par exemple la traduction des ouvrages de James Cone!

.Serge Molla

Philosophies de la Cité. Montréal, Bellarmin, Patis-Tournai, Desclée, 1974, Histoire

291 p. («L'univers de la philosophie»). de la

Destiné à présenter quelques doctrines politiques en perspective cavalière dans le

cadre plus large d'une collection d'introduction aux problèmes philosophiques, cet

ouvrage regroupe onze chapitres, dont la rédaction a été confiée à des auteurs diffé-

philosop»



BIBLIOGRAPHIE 91

rents, spécialistes des penseurs retenus, et qui constituent chacun une contribution
monographique sur un thème dominant dans la doctrine politique en question:
«métaphysique et politique chez Platon», «le problème du succès politique chez
Machiavel». «La République de Hobbes», etc. Sont ainsi traités, outre les auteurs
déjà cités. Aristote, saint Augustin, Montesquieu, Rousseau, Hegel, Marx, Maritain et
Eric Weil. On pourra s'étonner de la présence — ou de l'absence — de certains
«classiques»: il n'en reste pas moins qu'il y a là un petit ensemble d'études qui
présentent des «états de question» bien établis aux plans des analyses de contenu, de
thèmes, voire de problématiques, les dimensions historiques ou politiques des
problèmes étant toutefois trop négligées pour ne pas dire ignorées dans certains cas.

Jean-Pierre Acuii

Eric Voegelin, From the Enlightenment to Revolution. Edited by John H.
Hallowell. Durham, N.C., Duke University Press, 1975, ix + 307 p.

Cet ouvrage rassemble une sèrie de contributions laissées par le regretté Eric
Voegelin et qui auraient dû prendre place, pour la plupart, comme autant de chapitres,
dans le grand œuvre d'histoire de la philosophie politique qu'il avait entrepris sous le

titre général de Order and History et dont il ne put publier que les premiers volumes
consacrés à l'antiquité. Les écrits ici regroupés témoignent bien de la méthode,
exclusivement philosophique, qui fut celle d'Erich Voegelin, s'appliquant essentiellement
avec finesse et rigueur à l'étude approfondie des textes, à la restitution des thèmes

philosophiques et à la discussion des notions, souvent dans une perspective comparative;

méthode cependant pour ainsi dire a-historique dans la mesure où, si les

réponses philosophiques aux apories de la vie politique sont examinées dans leurs
termes avec attention, elles demeurent en quelque sorte désincarnées, l'auteur n'ayant
pas jugé important de mettre en corrélation ses analyses de systèmes de pensée
politique avec les conditions historiques de «production» de ceux-ci, qui peuvent pourtant

avoir contribué à les informer dans leurs contenus et leurs écritures respectives.
Ces réserves faites, les études en question devront être connues et exploitées, qui portent

essentiellement sur des thèmes et des notions mis en œuvre par des auteurs
modernes et éclairent de façon approfondie les conceptions de l'histoire de Bossuet
et de Voltaire, la position d'Helvetius sur l'héritage de Pascal et sur la «généalogie
des passions», certains débats concernant le positivisme, la notion du progrès ou la

«religion de l'humanité» à la fin du XVIIIe et au début du XIXe siècle, et d'importants

aspects des pensées d'Auguste Comte, de Bakounine et de Marx.

Jean-Pierri: Aguex

Actualité de Schelling, Vrin, Paris, 1979, 106 p.

Il s'agit ici d'un recueil de conférences prononcées en 1975 lors du bicentenaire
de Schelling (1975) au «Centre de recherche et de documentation sur Hegel et

Marx» de Poitiers. Les cinq conférences dont chacune traite un aspect important de

la philosophie schellingienne sont les suivantes: M. Buhr, La position de Schelling
dans la philosophie classique bourgeoise allemande. V. Verra, La «construction » dans
la philosophie de Schelling. M. E. Fleischmann, Science et intuition dans la Naturphilosophie

de Schelling. J. F. Marquet, Schelling et le destin de l'art. Y. X. Tilliette, Deux
philosophies en une.

Miklos Veto



92 BIBLIOGRAPHIE

Luciana Bellatalia, Uomo e Regione in William James, Collana di Studi
Filosofici dell'Università di Pisa, Edizioni di «Filosofia», Torino, 1979,
xviii + 138 p.

Cet essai sur la philosophie de W. James étudie les aspects suivants: la raison
(«mind» et conscience, perception et conception, la question de la vérité), la réalité
(le problème de l'empirisme pluraliste et radical), l'individu et la société (la notion
d'histoire et la pensée politique), l'éthique, l'esthétique et la philosophie de la
religion.

La pensée de James est une «œuvre ouverte», plurielle et pluraliste dans laquelle
les concepts importants (philosophie, réalité, homme, vérité, conscience, etc.) sont
«pluridéfinis». Les positions philosophiques du penseur «pragmatiste» ne sont
jamais figées mais toujours «bivalentes» puisqu'elles résultent d'un certain
«mélange» d'éléments divers (réalistes, romantiques, positivistes, empiristes): elles

ne sont pas systématiques mais, en revanche, elles sont toujours claires et souvent
suggestives.

Toutefois, un fil conducteur peut être dégagé qui unifie l'humanisme de James: il
s'agit de la vie, du «flux de l'expérience» qu'en tant que philosophe (et physiologue
et psychologue) James n'a jamais cessé d'interroger.

Curzio Chiesa

Max Scheler, Späte Schriften (Gesammelte Werke), Bd. 9, 1976; Schriften
aus dem Nachlass (id.), Bd. 10, 1979. M. Scheler im Gegenwartsgeschehen,

hrsg. von P. Good, 1975. Les trois volumes aux éditions
Francke, Berne et Munich.

Le centième anniversaire de la naissance de M. Scheler, en 1974, a ranimé
l'intérêt pour son œuvre. A sa mort intempestive, en 1928, on ne connaissait encore
vraiment que son travail sur l'amour et sur la morale matérielle des valeurs, ainsi que
des amorces, des conférences, des exposés de circonstance d'une synthèse toujours
annoncée et jamais proposée. Les volumes en publication aux éditions Francke nous
permettent maintenant une vue un peu meilleure de ce qu'aurait été le système de
Scheler. D'une part, dans le tome 9 des Œuvres complètes, figurent pour la première
fois les deux parties terminées de son long essai sur «Idéalisme et réalisme», avec
des indications de l'éditeur sur la première (historique) et les deux dernières, sa
version personnelle de la phénoménologie et sa doctrine, très orientale, de la réalité.
D'autre part, dans le volume 10, on trouvera, tirés des papiers déjà rédigés à la date
de sa mort, des ébauches poussées de son anthropologie et de sa métaphysique. De
ces fragments étendus, on peut retracer les grandes lignes d'une construction philosophique

audacieuse, plus traditionnelle certes que les synthèses à peu près de la même
date, celles de Heidegger, de N. Hartmann, ou de Jaspers, mais tout aussi
ambitieuse. Pas question là d'une « déconstruction » de la métaphysique occidentale: au
contraire, le fait même qu'on puisse croire se passer de la métaphysique apparaît
comme un grief majeur à faire à notre époque et à la demi-culture agitée qui nous
tient lieu de pensée moderne. Le besoin métaphysique exprime en profondeur
l'homme, en venant prendre le contre-pied, en lui, de ce qui l'adapte vitalement à son
milieu (et la science même, avec son outillage et ses ambitions, n'est rien de plus que
le prolongement de notre «intérêt» à dominer notre milieu d'espèce vivante). L'accès
à l'essentiel nous est ainsi ménagé par une sorte d'ascèse vitale, qui nous libère du

temps et de l'espace, de la causalité, de toute autre relation que la pure diversité des
choses enfin abordées dans leur essentialité.



BIBLIOGRAPHIE 93

On ajoutera à la méditation de ces échos d'une voix trop vite disparue le livre
d'hommages édité par P. Good, avec des réminiscences de Scheler par les aînés de la
scène philosophique allemande, Heidegger, Gadamer, Plessner, Kuhn, Dempf, divers
essais des puînés, et quelques compléments sur la biographie, les publications, et
l'état des écrits encore en manuscrits. Un choix d'une quarantaine de titres parmi les
livres consacrés à Scheler permet une première orientation dans la «réception» de
cette œuvre multiple, ouverte sur les problèmes contemporains, et cependant fermement

ancrée dans la tradition de la métaphysique occidentale.

Philippe Miller

Peter Seidmann, Der Mensch im Widerstand, Studien zur anthropologi- Philosophie
sehen Psychologie; Francke Verlag Bern und München 1974; 315 p. + contem-
70 p. de notes et de registres. poraine

Cet ouvrage nous propose une étude des comportements (humains) de refus ou
de résistance à partir d'enquêtes historiques et psychanalytiques. L'auteur entend
inscrire ses analyses et réflexions dans l'aire de recherche d'une discipline nouvelle, qu'il
appelle de ses vœux, la «résistologie». La jaquette de l'ouvrage présente ce livre
comme un «Standardwerk» d'une psychologie des profondeurs orientée à une
anthropologie néoanalytique, adressé non seulement aux psychanalystes, mais aussi

aux politologues et aux philosophes.
Peut-être n'est-il pas inutile de situer, d'abord, pour le lecteur de langue française,

le livre à côté de ceux qui, de ce côté-ci du Rhin, ont abordé des sujets analogues,
voire identiques, et firent parler d'eux. On se rappelle le livre d'Emmanuel Todd:
«Le fou et le prolétaire» (R. Laffont, 1978), et celui, plus récent, d'André Haynal,
de Miklôs Molnâr et de Gérard de Puymegen sur: «Le fanatisme — histoire et

psychanalyse» (Stock, 1980). E. Todd étudie la tentation totalitaire comme «un phénomène

de pathologie sociale, au même titre que le suicide, l'alcoolisme, la

schizophrénie et les accidents de la route ». L'ouvrage collectif sur « Le fanatisme — histoire
et psychanalyse» traite en fait du même problème, mais distingue rigoureusement ia
réflexion anthropologique de l'interprétation psychanalytique et de l'étude psychosociale

du phénomène. Le livre de Todd est une thèse qui se crie sur le ton de la
découverte radieuse et impertinente. Le livre collectif de Haynal, Molnâr et

Puymegen est plus académique, plus prudent: les auteurs savent qu'ils avancent sur un
terrain miné. L'ouvrage de P. Seidmann, dont nous rendons compte ici, marie les

deux attitudes: il avance prudemment dans ses analyses, mais il n'en proclame pas
moins la certitude d'avoir fait une découverte capitale dans la compréhension de

l'homme: le complexe d'Héraclès, sa légitimité, la folie qu'il peut engendrer, comment

il importe de s'en délivrer.
L'ouvrage de P. Seidmann comporte trois grandes parties. La première traite de

la résistance des hommes aux opinions, aux mœurs, aux pressions que leur environnement

leur impose, dans le contexte de l'histoire des idées de la culture européenne
(Geistesgeschichte). La seconde partie illustre cette résistance par des exemples pris
de cures psychanalytiques où patient et thérapeute développent des comportements
de résistance l'un vis-à-vis de l'autre, voire face au projet de guérison en jeu. La
troisième partie tente une triple démarche: élaborer une phénoménologie des conduites
de résistance, en mesurer l'impact sur l'anthropologie existentialiste classique et,

enfin, mobiliser les consciences contemporaines, provoquer une nouvelle «conscien-
tisation», plus psychanalytique que politique, afin que naisse une «raison résistan-
tielle» capable de résoudre les problèmes que posent à notre modernité les totalitarismes

au pouvoir, les fanatiques de toute obedience et les idéologies meurtrières.



94 BIBLIOGRAPHIE

Quelques mots sur chacune des trois parties du livre permettront au lecteur d'apercevoir,

derrière ces mots repères et termes clés, les problèmes que P. Seidmann évoque
et tente de maîtriser en « résistologue».

Dans la première partie de son livre, l'auteur groupe ses réflexions autour de

quatre situations historiques privilégiées: la résistance de Socrate et à Socrate; les

refus d'Erasme et de ceux qui lui furent opposés; la résistance des marins de Kronstadt

à Lénine et inversement; le fanatisme totalitaire de Hitler et les résistances qu'il
a rencontrées (en particulier du groupe de la «rose blanche»). La leçon de tout le

livre s'annonce déjà ici: la vie humaine se joue dans un contexte qui lui est à la fois
hétérogène et contraire: mais l'homme doit se retrouver dans ce contexte tout en s'y

opposant; la maturation de son humanité, l'équilibre de sa psyché et. par-delà, le

bien-être de la société sont à ce prix. Mais il y a — dans cette situation conflictuelle,
naturelle et constituante — une limite à ne point dépasser; qui la franchit tombe
victime d'une névrose et risque d'être emporté par la folie de l'impérialisme totalitaire
(au niveau de sa situation sociale ou socio-professionnelle) que l'auteur appelle
«Herakleswahn», la folie d'Héraclès.

Dans la seconde partie de son ouvrage, l'auteur traite de quelques cas particulièrement

typiques de malades atteints du complexe d'Héraclès. Nous apprenons ainsi

que ce complexe développe des résistances farouches et aveugles à la condition enna-
turée et ensociologisèe de l'homme (par exemple refus de l'idèe que tout homme,
toute femme, nait d'une étreinte: refus de la sexualité; refus des différences caractérielles,

sociales, raciales, etc.). et que cette résistance peut se manifester comme un
refus de la présence et même de la volonté thérapeutique de l'analyste (ce qui conduit
à la rupture). Nous apprenons encore que le complexe d'Héraclès enferme le malade
dans ses refus tout en les transfigurant en forteresse; le malade est. en effet, persuadé

que ses opinions sont vraies, entièrement et totalement; que les autres ont nécessairement

tort, et que, pour que triomphe la vérité, il faut les faire taire, les nier. Malheur à

la société qui voit celui (ou ceux) qui souffre d'un complexe d'Héraclès prendre les
leviers de commande d'un Etat. Continuant à refuser la leçon de la nature et de la vie
des sociétés, il transformera ses refus en millénarisme, messianisme, utopie
révolutionnaire. Il entendra purifier le monde de tous ceux qu'un jour il a refusés (juifs,
tziganes, bourgeois, koulak, intellectuels, etc.). Il les présente comme la lie de la terre,
les microbes pourrisseurs de vie, l'élément négatif dont il faut débarrasser la terre, la

purifier. Le malade atteint de la folie d'Héraclès est persuadé que le salut du monde
est au prix d'une telle purification, quel qu'il soit. Or pour être efficace, une telle
purification doit être aussi impitoyable que totale.

Lorsque l'auteur nous montre comment cette soi-disante forteresse n'est, en

somme, qu'une prison, nous sommes déjà convaincus. Et nous comprenons pourquoi
le malade, atteint du complexe d'Héraclès, refuse de suivre le thérapeute sur le

chemin de la guérison: pour guérir il faut reconnaître que sa forteresse n'est qu'une
prison; il faut accepter de perdre tout en même temps: ses certitudes, le jugement
porté sur les autres, la « Weltanschauung» socio-politique; il faut accepter de mourir
sans savoir comment renaître. Hitler s'est-il suicidé pour échapper au «déshonneur»
ou pour ne pas survivre à la découverte de la prison dans laquelle l'avait enfermé sa

folie héraclésienne?

La troisième partie de l'ouvrage est résolument systématique. Fort des résultats
des analyses de ses deux premières parties, l'auteur propose une nouvelle définition
de l'«être-dans-le-monde» de l'homme: «Menschsein ist personell verantwortliches
Dasein-in-anderem » (p. 187). Pour traduire cette définition en français il faut
recourir à une paraphrase, et dire, par exemple: on ne saurait être homme qu'en
assumant d'une manière responsable et personnelle une existence dans le contexte
naturel et social manifestement hétérogène à la conscience de soi. A partir de cette



BIBLIOGRAPHIE 95

définition fondamentale, notre auteur analyse les tensions qu'entraîne la prise de
conscience de soi en milieu hétérogène; étudie la manière de les maîtriser, et, enfin,
appelle à la naissance d'une «raison rèsistantielle» dont dépendra le salut de notre
société envahie de toute part par les fanatismes les plus divers, les plus extrêmes, les

plus aveugles, et les plus meurtriers.
Disciple de S. Freud, l'auteur place le complexe d'Héraclès (qu'il a réussi à localiser

et à analyser) à une plus grande profondeur psychologique que le complexe
d'Œdipe. Disciple de Socrate, il tient à la valeur positive et nécessaire d'une
résistance justifiée par une vision claire et raisonnable du «juste», du «vrai» et du
«bien». Disciple d'Erasme, il prêche le salut de la société en rappelant les exigences
humanistes du respect de l'autre, des droits de l'homme, du libre jeu des libertés
démocratiques. Psychologue néo-analyste, il demande que l'homme ne soit pas seulement

compris comme ennaturé et ensociologisè, mais comme un être qui prend
conscience de soi au sein d'un monde qu'il ressent comme hétérogène, dont il lui faut
assumer les différences, et dont la «raison rèsistantielle » doit dominer les tensions

que cette hétérogénéité engendre.
P. Seidmann n'est pas aveugle aux aspects socio-économiques du problème qu'il

aborde dans son livre. Mais ceux-ci n'y tiennent que des rôles de second plan. Il ne
ressent pas non plus le besoin (philosophique ou théologique) de fonder en raison le

respect de l'autre, les droits de l'individu, le jeu des lois démocratiques. Il lui suffit de

constater que ces armes sont disponibles, à portée de main de tous les hommes de
bonne volonté décidés à empêcher les malades atteints du complexe d'Héraclès, ou
frappés déjà par la folie héraclésienne, de transformer l'humanité en camp de
concentration. Par la force, mais dans le jeu des libertés démocratiques.

Il m'est difficile de dire si ce livre est vraiment le « Standardwerk » de la « rèsisto-

logie» à venir; mais il est indiscutable qu'il est le reflet de notre époque, qu'il traite
d'un des problèmes majeurs de notre société fin XXe siècle, et qu'il ouvre à notre
réflexion des perspectives éclairantes.

Une question encore à l'auteur. Si les névrosés marqués du complexe d'Héraclès
refusent de mourir à leurs fantasmes, de laisser détruire ce qui est leur forteresse et
leur prison, ne serait-ce pas parce qu'ils ignorent tout de la renaissance qui s'opère
dans cette mort? Si les fous héraclésiens ne cessent de faire des disciples et engendrent

par leur utopie des assassins-martyrs, ne serait-ce pas par manque d'une utopie
de remplacement qui soit à la fois: non-héraclésienne, opérationnelle, vraie et digne
d'engendrer des martyrs?

Pierre Bari hi i



BIBLIOGRAPHIE

I. SCIENCES BIBLIQUES

A. Wiener: Tlie Prophet Elijah in the Development of Judaism (R. Martin-
Achard) 77

O. Eissfeldt: Kleine Schriften (R. Martin-Achard) 77

R. Latourelle: L'accès à Jésus par les Evangiles. Histoire et herméneutique
(J.-L. Blondel) 78

X. Léon-Dufour: Face à la mort. Jésus et Paul (F. Baudraz) 78

2. HISTOIRE DE LA THEOLOGIE

A. Fernandez: La escatologia en el siglo II (E. Junod) 79
A. J. Festugière: La vie spirituelle en Grèce à l'époque hellénistique ou les

besoins de l'esprit dans un monde raffiné (E. Junod) 79
C. Munier: L'Eglise dans l'Empire romain (E. Junod) 79
W. H. C. Frend: Religion Popular and Unpopular in the Early Christian Centu¬

ries (iL. Junod) 80
G. Ripanti : Agostino teorico dell'interpretazione (C. Chiesa) 80
Tlie Complete Works ofSt Thomas More(}. P. Aguet) 81

S. Johnson: 77ie Yale Edition ofthe Works ofSamuel Johnson (M. Veto) 82

J. H. Schmid: Erkenntnis des geschichtlichen Christus bei Marlin Kühler und
bei AdolfSchlatter (Y. Baudraz) 83

K.-H. Weger (éd.): Religionskritik von der Aufklärung bis zur Gegenwart
(B. Reymond) 84

E. Poulat: Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste (B. Reymond) 84

A. Mellor: Histoire de l'anticléricalismefrançais (B. Reymond) 84

3. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

K. Barth: Dogmatique. Index général et textes choisis (C. F. Molla) 85

R. Mengus: Entreliens sur Bonhoeffer— Théorie et Pratique chez Dietrich Bon¬

hoeffer^. Blaser) .' 86

M. Schyns: Principes de la théologie protestante (B. Reymond) 88

«L'expérience de l'Esprit» Mélanges Schillebeeckx (P. Barthel) 88

L. Rumpf: Hegel et la théologie contemporaine. L'absolu dans l'histoire?
(P. Gisel) 89

B. Chenu: Dieu est noir (S. Molla) 90

4. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Philosophies de la Cité (J.-P. Aguet) 90
E. Voegelin: From the Enlightenment to Revolution (J.-P. Aguet) 91

Actualité de Schelling (M. Veto) 91

L. Bellatalia: Uomo e Regione in William James 92
M. Scheler: Späte Schriften — Schriften aus dem Nachlass — M. Scheler im

Gegenwartsgeschehen (P. Muller) 92

5. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

P. Seidmann: Der Mensch im Widerstand(P. Barthel) 93


	Bibliographie

