Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 4

Artikel: Buonaiuti e le comunita evangeliche svizzere
Autor: Giorgi, Lorenza

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381208

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 376-402

BUONAIUTI E LE COMUNITA
EVANGELICHE SVIZZERE

LORENZA GIORGI

Reésume

Ernesto Buonaiuti (1881-1946), historien du christianisme, condamné par
I’Eglise catholique a cause de ses idées « modernistes », victime du régime fas-
ciste qui le priva de sa chaire universitaire a l'occasion du Concordat pour
avoir refuse le serment de fidélité au fascisme, fut aidé et accueilli fraternelle-
ment parmi les Eglises évangéliques italiennes et suisses.

Dans cette étude, l'auteur essaie de reconstruire, sur le fondement de docu-
ments inédits, les périodes que Buonaiuti passa en Suisse, entre les années
1935-1939, les cours libres qu’il donna a I'Université de Lausanne, ses rela-
tions avec les colléegues de la Faculté de Théologie et de I'Université, les réac-
tions provoquées par ses conférences parmi les étudiants et le public. Sans
aucun doute cette période fut la plus heureuse de son existence tourmentée: la
libéralité, la bienveillance, la sympathie, I'hospitalité cordiale, avec laquelle
Buonaiuti fut accueilli, le vif intérét prété a ses conférences, firent réver a
l'excommunié, au professeur romain rejeté par I'Université italienne, la possibi-
lité de reprendre l'enseignement méme si cela devait étre dans une Faculté
Théologique étrangeére. Mais le projet d’'un rattachement définitif de Buonaiuti
a I’Université de Lausanne n’aboutit pas en raison des difficultés qu'il y avait
a créer un poste pour lui. D’autre part, le souci de quitter Rome et sa vieille
meére, les engagements pris en vue de la publication d’'une grande histoire du
christianisme (qui paraitra en trois volumes dans les années 1942-1943), le
retrait du passeport et 'éclatement de la guerre, empécheront Buonaiuti de se
rendre de nouveau en Suisse et a Lausanne pour y donner des cours.

Le rapprochement de ce prétre romain avec la spiritualité réformée, sa ren-
contre avec les communautés évangéliques du Canton de Vaud et sa participa-
tion a des cultes protestants constituérent pour lui une expérience extraordi-
naire, qui toucha profondément son dme.

Méme s'il ne se détacha jamais de I'Eglise au sein de laquelle il était né et
qui l'avait formé — il resta jusqu'au dernier souffle « catholiqgue romain » — sa
perspective religieuse changea. Buonaiuti comprit la nécessité d’abattre les bar-
riéres confessionnelles d l'intérieur du Corps Mystique du Christ; il voulut étre
témoin d'une « catholicité évangélique », il crut pouvoir participer @ la « nou-
velle église cecuménique », pour laquelle il avait vu travailler les dénominations
évangéliques animées par un véritable esprit de paix et de vie charismatique
dans le monde.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 377

Buonaiuti visse indubbiamente a Losanna, nel Cantone di Vaud, la sta-
gione piu felice di quello che egli chiamo «il mio ministero culturale itine-
rante» . Qui, il sacerdote scomunicato, spogliato perfino dell’abito talare,
lo studioso al quale, per non aver voluto sottostare all’imposizione del giu-
ramento fascista, era stata tolta definitivamente la cattedra universitaria?,
provo di nuovo la gioia della predicazione e dell'insegnamento. Sulle rive
del Lemano Buonaiuti venne accolto con profondo rispetto per la sua ele-
vata cultura religiosa, fu circondato da simpatia umana per le note contra-
stanti vicende nelle quali era rimasto implicato con la curia romana ed il
regime fascista; incontro un’affettuosa e concreta solidarieta che non venne
meno con il passare degli anni?.

Le conferenze all’Associazione Cristiana dei Giovani, 1 contatti sempre
piu frequenti con le comunita evangeliche italiane ed estere, ma soprattutto
i convegni all’« Eranos» di Ascona® avevano offerto a Buonaiuti possibilita
di nuove conoscenze e di molteplici esperienze, gli avevano permesso di
esprimere ad alto livello le sue capacita intellettuali, la sua straordinaria
abilita di conferenziere, costituendo un arricchimento morale e spirituale di
notevole valore.

Nella sua Autobiografia, Pellegrino di Roma’ egli dice che questa attivita
e questi contatti furono la «mediazione naturale» attraverso la quale egli
giunse ad insegnare alla Facolta di Teologia dell’Universita di Losanna. Ma
non fu questa la sola « mediazione » che permise la chiamata di Buonaiuti,
per lui «straordinariamente onorifica»® da parte di un organismo universi-
tario straniero. Tale possibilita scaturi principalmente da una situazione di
riconciliazione interna alla Chiesa evangelica del Vaud, da un atteggia-
mento di apertura ecumenica creato dal pensiero e dall’opera di un perso-
naggio di grande coerenza intellettuale e morale: René Guisan’.

L E. BuoNAIUTI, Pellegrino di Roma. La generazione dell’esodo, a cura di M. Nic-
coli, Bari, Laterza, 1964, p. 323.

2 Cfr. L. BEDESCHI, Buonaiuti, il Concordato e la Chiesa. Milano, Il Saggiatore,
1970; L. Gioral, «Il caso Buonaiuti e il Concordato», in Il Ponte, 35 (1979),
p. 293-334; F. PARENTE, « Ernesto Buonaiuti», Dizionario Biografico degli Italiani,
S.V.

3V. VINAY, Buonaiuti e I'Italia religiosa del suo tempo. Torre Pellice 1956,
p. 111-114.

4 Pellegrino di Roma, cit., p. 293; 546-547, n. 12-14. Per le conferenze tenute da
Buonaiuti ad « Eranos » cfr. Eranos-Jahrbiicher, 1933-1941, ed. E. Benz, Ernesto Buo-
naiuti. Die exkommunizierte Kirche, Zurich, Rhein-Verlag, 1966.

5 Op. cit., p. 289.

6 Ibid.

7 René Guisan (1874-1934).



378 LORENZA GIORGI

Ernesto Buonaiuti — René Guisan e '’Eglise Libre

«Tutta raccolta nei suoi confini la comunita cristiano-evangelica del Vaud ha il
privilegio di poter fare, di scorcio, tutte le esperienze a cui ¢ chiamata, nel terreno
teorico-culturale come in quello della organizzazione disciplinare, una chiesa dei
tempi nostri. C’¢, in tutte le manifestazioni di questa comunita, a cominciare dal
problema dei rapporti con lo stato che ha determinato la separazione delle chiesa
libera dalla nazionale, qualcosa di universalmente normativo. E qualcosa di ecce-
zionalmente alto e nobile. Per questo tali manifestazioni meritano di essere
conosciute su un piu vasto orizzonte. Specialmente quando su di esse spicca un
nome insigne, venerando, come quello di Guisan»8.

Cosi scriveva Buonaiuti, ricordando Guisan, poco dopo la sua morte,
sopraggiunta inaspettatamente.

René Guisan ed Ernesto Buonaiuti non si incontrarono mai. Forse
scambiarono tra di loro qualche lettera. Guisan era scomparso da piu di un
anno quando Buonaiuti tenne per la prima volta le sue lezioni all’Univer-
sita di Losanna®. Eppure Guisan puo essere considerato il principale arte-
fice dell’invito rivolto a Buonaiuti dall’antica «Schola Lausannensis».
Legame vivente tra le due chiese del Cantone di Vaud, I’Eglise Nationale e
I’Eglise Libre, Guisan era colui che meglio di ogni altro impersonava lo spi-
rito di quella chiamata. Poco prima del decesso, che lo aveva colto in piena
attivita, Guisan aveva riunito, nella sua persona, 'incarico di « Doyen»
delle due facolta teologiche, fatto veramente unico nella storia religiosa del
paese.

Pur nella evidente diversita, Buonaiuti e Guisan presentavano tratti di
singolare affinita: la rigorosa fedelta alla vocazione sacerdotale, conservata
al di 1a del distacco dalla chiesa di appartenenza (voluto e cosciente, profon-
damente motivato, per Guisan — imposto dalla scomunica e sofferto per
Buonaiuti) ed altresi ad un ideale religioso che secondo Guisan era libera
adesione ai principi evangelici e per Buonaiuti significava trasfondere quei
valori evangelici nel corpo della chiesa per una sua rinascita dall’interno.
Per entrambi la religione non poteva ridursi ad una esperienza personale,
ma si realizzava pienamente solo nella vita associata. La ricerca scientifica,
Iattivita speculativa non erano ad essi sufficienti. Guisan € Buonaiuti neces-
sitavano della pratica attuazione, dell’espressione tangibile della propria
idealita religiosa, sia che si trattasse dell’insegnamento o di conferenze,
della guida di associazioni giovanili o della direzione di riviste!?. Ma
mentre Buonaiuti risultera scrittore assai prolifico, Guisan ha lasciato poche
tracce delle sue vaste conoscenze in articoli, lettere, appunti. Gli allievi testi-

8 e.b. [E. BuonaluTl], « René Guisan», in Religio, 11 (1935), p. 550.

9 Su Guisan cfr. ancora Pellegrino di Roma, p. 342.

10 Un accostamento tra Buonaiuti e Guisan si trova in un articolo di Lydia von
Auw: L. von Auw, « Ernesto Buonaiuti», in Le Lien de I'Eglise évangélique libre du
Canton de Vaud. 53 (1946). n. 10.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 379

moniano che le sue informazioni culturali erano ampie, aggiornate; I'inte-
resse che prestava a fenomeni non ancora ben conosciuti del mondo catto-
lico, come di quello protestante, era attento, sincero. In effetti le sue intui-
zionl si rivelarono lungimiranti, aprirono campi di studi fino ad allora
inesplorati, come avvenne per il modernismo e per la teologia barthiana'!.

«Un plus grand respect pour les faits, pour I'histoire; ’horreur de tout
dogmatisme... »,questi 1 principi ai quali si ispirava il lavoro scientifico ed
anche I’azione pratica di Guisan; a cio egli univa un raro equilibrio di giu-
dizio 12,

Come Buonaiuti, Guisan riteneva che la fede non avesse niente da
temere dai risultati dell’esegesi e della critica storica, ma a differenza dello
studioso romano, egli aveva radicato il senso dell’evoluzione necessaria alla
vita della Chiesa. Riprova di questa attitudine mentale ¢ la chiarezza esposi-
tiva con la quale Guisan, insieme all’amico Arnold Reymond, scrisse La
confession de foi de I'Eglise libre du Canton de Vaud, nel 1904.

Questo opuscolo, nel quale Guisan enunciava le ragioni che lo porte-
ranno a staccarsi dalla chiesa nella quale era cresciuto ed educato, € tutto
pervaso di quell’«orrore» per ogni dogmatismo, per ogni tentativo di cri-
stallizzare la fede in un simbolo o in un sistema di segni, e dalla consapevo-
lezza della necessita, per la chiesa, di svilupparsi internamente per mante-
nere costante la sua vitalita di comunita di credenti. Coerente con le sue
scelte, Guisan restera, per piu di dieci anni, lontano dalla chiesa di origine.
Se egli, per profonde divergenze dottrinali, non si senti di accettare il pasto-
rato nell’Eglise Libre, tuttavia non rinuncio ad esprimere con altre forme la
dedizione alla comunita e la generosita del suo animo. Possiamo accennare
alla presidenza dell’Association Chrétienne des Jeunes Gens, all’organizza-
zione dei campi ecumenici di Vaumarcus, ai «Cahiers de Jeunesse» (poi
«Cahiers protestants», oltre alla redazione (dal 1913) della «Revue de
Théologie et de Philosophie» !*. Nel quotidiano contatto che Guisan ricer-
cava con i propri simili, la preferenza andava ovviamente ai giovani, per la
profonda convinzione che egli aveva del grande valore dell’educazione .
Anche questo amore per I'insegnamento € un tratto che lo avvicina moltis-
simo a Buonaiuti, il quale lo identificava con la propria vocazione sacerdo-
tale.

Nel 1917 un reciproco atto di buona volonta e di apertura permise a
Guisan di ritornare in seno all’Eglise Libre e di accettare una cattedra di

Il Cfr. René Guisan par ses lettres, t. 2, Lausanne, 1940.

12 0p. cit., t. 1, p. 295.

I3 Su Vaumarcus: M. bu PASQUIER, Le camp de Vaumarcus. Neuchatel, Victor
Attinger, 1934 (Institutions et traditions de la Suisse Romande). Guisan firmava gli
editoriali dei Cabhiers protestants con gli pseudonimi di « Pierre» e di « Valdo». Cfr.
inoltre RThPh. Tables des vingt-cinq premiéres années de la seconde série:
1913-1937, par E. Reymond, Lausanne, 1941.

14 René Guisan par ses lettres, t. 1, p. 67.



380 LORENZA GIORGI

Nuovo Testamento presso la Facolta teologica libera: la Maison des
Cedres'’. La sua opera di educatore e di studioso poté cosi dispiegarsi in
pieno attraverso corsi, conferenze, colloqui, anche se i1 suoi scritti rimasero
sempre scarsi e frammentari. Colleghi ed allievi potevano pero avvalersi dei
suoi consigli, delle sue competenze, delle informazioni bibliografiche che
egli appuntava minutamente su piccoli fogli.

Forse tra i primi a conoscere e ad illustrare nella Suisse romande la teo-
logia barthiana, Guisan prestava anche molta attenzione a quanto stava
succedendo nel mondo cattolico'®. Egli riteneva che il vero sussulto di
«rinascita» del cattolicesimo non era tanto da ricercarsi nelle clamorose
conversioni che si stavano verificando, specialmente in Francia, tra scrittori
ed artisti, quanto in un movimento di rinnovamento interno alla chiesa cat-
tolica che si denominava « modernismo» 7.

In una conferenza di Sainte-Croix, all’Association Chrétienne d’Etu-
diants de la Suisse romande: Les tendances actuelles du catholicisme'®, pro-
babilmente del 1921-22, Guisan diceva:

« Une des raisons qui me fait respecter I’Eglise catholique c’est qu’elle a donné
naissance aux modernistes et que ces hommes ont été formeés par elle, qu’ils 'ont
tendrement aimée puisqu’ils ont renoncé au modernisme pour revenir a elle».
Ma notava come «|’Eglise catholique veut I'unité intellectuelle et théologique et
va jusqu’au bout pour I'obtenir » per cui «une période brillante d’études scientifi-
ques a été terminée brusquement par I'encyclique contre le modernisme » '°.

I modernisti «du moment ou ils ne peuvent plus étre independants, ils
deviennent de pauvres historiens»: «historiens meurtris», «consciences
troublées», «ames compromises», cosi Guisan vedeva concludersi la
vicenda modernista dopo la condanna papale: «toute I’histoire du moder-
nisme n’est que cela» 0.

Ernesto Buonaiuti e Lydia von Auw: una discreta mediatrice

Allo scopo di approfondire lo studio del movimento modernista Guisan
aveva suggerito ad una sua allieva, Lydia von Auw, una delle prime donne,

IS E. VAUTIER, La maison des cédres. Faculté de Théologie de I'Eglise libre vaudoise.
Paris et Neuchatel, Attinger, 1935.

16 Cfr. SVTh, Py, 1900-1923; 1928-37.

I7BCU-L, Dm, Fonds Guisan, 1S 2001, VIIL 1 (22-23) Catholicisme-modernisme.

18 Ibid. (Della Conferenza esiste anche una ‘épreuve’ con il titolo Le catholicisme
a l'heure actuelle, sulla quale sono impresse le date: Fév.-Avr. 1922. Tuttavia essa non
risulta pubblicata nelle Conférences de Sainte-Croix. Su queste: A. BERCHTOLD, La
Suisse Romande au cap du XX¢ siécle. Portrait littéraire et morale, Lausanne, Payot,
1966, p. 122-125).

19 Ibid., p. 21; 14.

20 Ibid., p. 22-23.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 38l

nella Suisse romande, a conseguire la laurea ed il dottorato in teologia, e a
ricevere la consacrazione pastorale, una tesi sull’argomento?!.

Per compiere le ricerche necessarie allo svolgimento della dissertazione
Lydia von Auw si recod a piu riprese, in Italia, ed a Roma, dove conobbe
Buonaiuti ed il suo gruppo.

Gli anni che vanno dal 1919 al 1931 furono indubbiamente i piu trava-
ghiati nella vita dello studioso. La cattedra di storia del cristianesimo che
egli teneva all’Ateneo romano con vibrante entusiasmo ¢ che gli aveva per-
messo di creare intorno a s¢ un gruppo di allievi, collaboratori ed amici,
con i quali saliva spesso al rifugio di San Donato??, era gia oggetto di male-
vole attenzioni da parte della curia romana e del S. Uffizio.

Il saggio su S. Paolo apparso in Religio®}, la scomunica che ne segui, le
complicazioni riguardanti in modo particolare il suo insegnamento, ebbero
ripercussioni non solo sul suc morale ma anche sul fisico. Alla notizia in-
aspettata della pesante sanzione disciplinare Buonaiuti ebbe anche la prima
grave manifestazione di quel male addominale che lo tormento fino alla
morte e che si riacutizzava nei momenti di piu grave tensione con I’autorita
ecclesiastica. Veramente una ferita non chiusa che si riapriva continua-
mente, come quella dei rapporti con 'autorita gerarchica della chiesa catto-
lica, che gli procurava ansie, timori, ma non cedimenti o ripensamenti sulla
validita del suo programma di rinnovamento religioso 2%,

Lydia von Auw conobbe Buonaiuti in questo periodo, quando il primo
colpo inferto dalle autorita ecclesiastiche era giunto improvviso. Lo trovo,
comprensibilmente, in uno stato di grande agitazione. Racconta che fu col-
pita dal suo indaffaramento, dalla quantita di persone che riusciva a vedere
o di lettere che era capace di scrivere. Per un certo tempo frequentd anche
le lezioni di Buonaiuti all’Universita. Sull’argomento della tesi ebbe con
Buonaiuti diversi colloqui. La tesi, Essai d'une histoire du modernisme catho-

2l Lydia von Auw (née en 1897). Consacrata pastore dell’Eglise Libre ad Ollon
nel 1935. Da allora, fino al 1948, «aumoénier» de I'Hopital de Saint-Loup.

22 San Donato era un vecchio cenobio benedettino presso Subiaco, sui monti
Simbruini, preso in affitto da Buonaiuti nel 1920 e trasformato in una «casa di mon-
tagna»: cfr. Pellegrino di Roma, p. 161; 531, n. 104 e L. vOoN Auw, «San Donato », in
Sous les Cedres (Feuille des étudiants de la Faculté de théologie de I’Eglise libre vau-
doise), 2 (15 févr. 1934), p. 37-41.

23 E. BUONAIUTI, « Le esperienze fondamentali di Paolo», in Religio, 2 (luglio-set-
tembre 1920), p. 106-121. In esso Buonaiuti affermava che: « La dottrina agapico-
eucaristica (in san Paolo) é strettamente vincolata all’intimo suo senso dell’Unita e
della solidarieta nella ‘chiesa’ dei suoi fedeli». Nell’articolo la chiesa cattolica vide la
negazione del dogma della presenza reale di Cristo nella eucarestia. Il decreto di sco-
munica venne emesso il 14 gennaio 1921.

24 E. BUONAIUTI, Una fede e una disciplina, Foligno, Campitelli, 1925.



382 LORENZA GIORGI

liqgue en Italie, venne discussa nell’aprile del 1924; relatori, oltre a Guisan,
Philippe Bridel e Nestore Cacciapuoti®,

Dopo la laurea Lydia von Auw continuo ad interessarsi alle vicende di
Buonaiuti che nel frattempo era stato colpito da una nuova scomunica?®.
Intanto si preparava per il dottorato in teologia, con un lavoro, consigliato
dallo stesso Buonaiuti, su Angelo Clareno?’. Sollecitata da Guisan, Lydia
von Auw publico sulla « Revue de Théologie et de Philosophie» un profilo
di Buonaiuti?8, in seguito tradusse due capitoli del volume: II cristianesimo
nell’Africa romana, che recensi poco dopo per la stessa rivista?’.

A Roma per una breve vacanza tra I’aprile e 'estate del °29, Lydia von
Auw registro le ottimistiche previsioni di Buonaiuti riguardo ai discorsi pro-
nunciati da Mussolini sui Patti Lateranensi®.

Purtroppo con il Concordato stipulato tra Santa Sede e regime fascista,
la situazione universitaria del professore di storia del cristianesimo invece
di risolversi doveva aggravarsi ulteriormente. Dopo un periodo trascorso in
inutili petizioni, in vani tentativi di riprendere I'insegnamento, Buonaiuti,
per essersi rifiutato di prestare il giuramento di fedelta al fascismo, richiesto
a tutti 1 professori universitari, perdeva definitivamente la cattedra
(28 dicembre 1931)3!.

Privo di mezzi di sostentamento Buonaiuti venne fraternamente soc-
corso dalle comunita evangeliche romane, in particolare dai metodisti we-

25 BCU-L, Dm, Fonds Guisan, cit. Note di René Guisan sulla tesi di M!le von
Auw, 3.1V.1924; ELV-FTh, Py, 1918-26, 5¢ cahier, f. 138. Philippe Bridel (1852-1936).
Nestore Cacciapuoti era pastore evangelico a Ginevra.

2611 decreto di scomunica del 28 marzo era stato pubblicato sull'« Osservatore
Romano» il 31 marzo 1924. La scomunica maggiore (vitando), colpi Buonaiuti il
25 gennaio 1926.

27 Lydia von Auw consegui il dottorato in teologia nel 1949 (Cfr. Le Lien 56
(1949), n. 14). Dalla tesi sono uscite due pubblicazioni: L. voN Auw, Angelo Clareno
et les spirituels italiens, Rome, Edizioni di storia e letteratura, 1979 e Lettere di Angelo
Clareno, (Fonti per la storia d’Italia, 103), Roma, Istituto storico italiano per il medio
evo, 1981.

28 L. VON Auw, « Portraits contemporains: Ernesto Buonaiuti», in RThPh, 15
(1927), p. 66-79.

29 E. BUONAIUTI, « Le montanisme et le dogme trinitaire », in RThPh, 17 (1929),
p. 319-333; L. voN Auw, «Compte rendu a: E. Buonaiuti, Il Cristianesimo
nell’Africa Romana, Bari, Laterza, 1928, in RThPh, 17 (1929), p. 371-373.

30 Cfr. L. BEDESCHI, op. cit., p. 406-408; F. MARGIOTTA BROGLIO, « Ernesto Buo-
naiuti» in Modernismo, fascismo, comunismo, a cura di G. Rossini, Bologna, Il
Mulino, 1972, p. 146.

31 Nel Pellegrino di Roma, Buonaiuti scrisse di aver respinto 'imposizione del
giuramento fascista non tanto per motivi politici, quanto «a norma di precise pre-
scrizioni evangeliche» (Matteo, V, 34). (Ibid., p. 277 s.; 544, n. 199).



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 383

sleyani. L’Associazione Cristiana dei Giovani gli apri le sale per cicli di
conferenze in tutta Italia32.

In quei terribili mesi che videro esaurirsi le residue speranze di risalire la
cattedra romana, Buonaiuti ricevette manifestazioni di solidarieta, segni di
affettuoso interessamento per la sua sorte, non solo da parte degli amici
protestanti italiani ma anche stranieri3?.

Lydia von Auw che in quel momento, tra il 1932 e il 33, si trovava, per
un soggiorno di studio, in Italia, con una delicata opera di mediazione,
allacciava per Buonaiuti nuove amicizie e relazioni. Queste permisero, in
seguito, la sua venuta a Losanna. I primi contatti tra Buonaiuti e Henri
Meylan risalgono infatti a questa data: '

«Io debbo alla amabile premura della carissima Sig.na Von Auw e alla sua gene-
rosa bontd questo inizio di corrispondenza fra noi, che aggiungo e colloco fra i
primi posti nel novero delle grazie di cui il Padre mi ¢ stato largo distributore in
questa difficile congiuntura della mia vita»34.

Cosi scriveva Buonaiuti a Meylan, dal quale, lo scomunicato vitando, il
professore costretto ad abbandonare l'insegnamento aveva ricevuto un
«messagio cosi cristianamente fraterno» ed aggiungeva:

«il suo nome € inciso nell’anima mia, nel manipolo degli spiriti fraterni che in
questo momento mi hanno dato prova della loro comprensione e della loro soli-
darieta nel vangelo»35.

Meylan, con rara sensibilitd, non aveva offerto a Buonaiuti aiuti in
denaro, ma I’acquisto della rivista « Ricerche Religiose »: « Capisco tutto lo
squisito valore del gesto soccorrevole da Lei compiuto, nel commissionarmi
la collezione completa di «Ricerche Religiose»3... «Sono straordinaria-
mente sensibile a tanta cristiana sua amabilita». « E uno squisito conforto
per me, in questo duro e oscuro frangente della mia vita, ricevere manifesta-
zioni di solidale simpatia come questa che mi ¢ venuta dalla sua anima»3’.

La corrispondenza fra Buonaiuti e Meylan seguito ininterrottamente
fino a quando egli poté recarsi a Losanna, personalmente, per prendere gli

32 Cfr. V. VINAY, op. cit., p. 105-111; Pellegrino di Roma, p. 287-291; p. 546, n. 6-8;
La vita allo sbaraglio. Lettere di Buonaiuti a Missir (1926-1946), a cura di A. Donini.
Firenze, La Nuova Italia, 1980.

3 Durante questo periodo carico di angoscie spirituali ed anche di necessita
materiali, Buonaiuti compose con foga un volumetto assai significativo: La chiesa
romana, pubblicato a Milano da Gilardi e Noto nel 1932 (posto all’Indice nel gen-
naio del 1933). Lydia von Auw, accogliendo l'invito rivoltole da Guisan (René
Guisan a L. von Auw, Lausanne, 24.X.1932), pubblico sulla Revue de Théologie et
de Philosophie una lunga recensione: L. voN Auw, « L’Eglise romaine» in RthPh, 22
(1934), p. 80-88.

34 Buonaiuti a Henri Meylan, Roma, 22.1.1932.

35 Ibid.

36 Ibid. Ricerche Religiose (poi Religio), la rivista fondata da Buonaiuti nel 1925.

37 Buonaiuti 2 Henri Meylan, Roma, 10.11.1932.



384 LORENZA GIORGI

accordi necessari all’avvio dei corsi liberi presso la Facolta teologica
dell’Universita 38,

Nell’ Autobiografia Buonaiuti attribuisce il merito di aver creato i colle-
gamenti con la Facolta di Teologia dell’Universita di Losanna, all’amico
fraterno Franco Panza, ministro della comunita evangelica di lingua ita-
liana in quella citta:

«Il mio fratello, piu che amico, Franco Panza, ministro della comunita evange-

lica di lingua italiana di Losanna, aveva avuto modo di parlare ripetutamente di

me e della possibilita del mio insegnamento in seno alla Facolta teologica del

capoluogo del Cantone di Vaud, Losanna, al decano della Facolta, il venerando
prof. Chamorel, e ai suoi colleghi. La Facolta fece ottimo viso alla proposta ed io

fui chiamato per una serie di rispettabili semestri a svolgere corsi liberi in quelle
aule rese insigni dall'insegnamento di un Vinet e di un Guisan» 3.

Probabilmente Buonaiuti aveva conosciuto Panza attraverso gli evange-
lici italiani. Questi, effettivamente, era in stretti rapporti con Gabriel Cha-
morel*’, non in quanto Doyen della Facolta teologica (lo era stato, ma nel
1924-26), ma come Presidente della Commission Synodale dell’Eglise
Nationale del Cantone di Vaud (dal 1934 al 1938), che attraverso la sua
Commission de Gestion sovvenzionava la comunita evangelica italiana di
Losanna, insieme a quella di Vevey*'. Tuttavia pare che Panza si occupasse
molto di Buonaiuti durante 1 periodi di permanenza in Svizzera, soprattutto
per quanto riguardava i problemi pratici del soggiorno, come I'alloggio®2.
Gli offri inoltre la possibilita di predicare nella chiesa evangelica, e cid Buo-
naiuti interpretd come « provvidenziale privilegio» tale da procurargli una
vivissima gioia®.

I ‘cours libres’ di Buonaiuti all’Universita di Losanna

Nel dicembre del 34 Buonaiuti giungeva a Losanna, cordialmente
accolto da Meylan e dai colleghi della Facolta di Teologia dell’Eglise
Nationale*. Si incontrd anche con il Cancelliere, Frank Olivier*; ebbe
alcuni «entretiens» con Emile Golay, Doyen della Facolta teologica®.

38 Buonaiuti a Missir, Roma, 3.1X.’34 in La vita allo sbaraglio, p. 331; Buonaiuti a
Missir, Roma, 24.X11.’34, in Ibid., p. 334.

39 Pellegrino di Roma, p. 323.

40 Gabriel Chamorel (1870-1958).

41 Cfr. ENV-CS, Pv, Séance du 15 octobre 1934.

42 Buonaiuti 4 H. Meylan, Rome, 16 avril 1935.

43 Pellegrino di Roma, p. 327.

4 Buonaiuti 4 H. Meylan, Rome, 14 décembre 1934.

45 Frank Olivier (1869-1964). 11 Cancelliere aveva chiesto informazioni su Buo-
naiuti a Roma, al suo amico Franz Cumont (1868-1947) storico delle religioni: cfr.
Franz Cumont a Frank Olivier, Rome, 8 décembre 1934.

4 Emile Golay (1875-1970).



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 385

Furono cosi stabiliti ’argomento del corso e le ore di lezione che Buonaiuti
avrebbe tenuto nel semestre estivo dell’anno seguente (1935)%’. A questo
primo incontro segui un fitto scambio di lettere nelle quali vennero precisati
i dettagli dell’attivita di Buonaiuti presso I'Universita*s. Al corso: « Les ori-
gines et le développement des communautés chrétiennes pendant les pre-
miers siécles », venne affiancato un ciclo di letture di testi cristiani latini, in
particolare 1l « De Poenitentia» di Tertulliano ed il « De doctrina chris-
tiana» di Sant’Agostino. La Commission Universitaire messa al corrente
della cosa dette, all’'unanimita, il suo «assentiment »*?. La data d’inizio delle
lezioni fu fissata per il 25 aprile (1935) all’apertura del « semestre d’été» 0.

Buonaiuti veniva ad insegnare in una Facolta illustre dove vigeva una
grande liberalita negli studi come nei rapporti umani che il passaggio di
René Guisan aveva favorito ed accentuato’!. I professori della Facolta teo-
logica che Buonaiuti avrebbe avuto come colleghi rispondevano ai nomi di
Gabriel Chamorel, Henri Meylan, Edmond Grin, Henri Germond, Charles
Masson, oltre ad Arnold Reymond, docente di Filosofia alla Facolta di Let-
tere.

Anche se sui programmi ufficiali i corsi di Buonaiuti non figurarono
mai>®?, tuttavia I'Universita si dette da fare per assicurare una numerosa pre-
senza alle lezioni dell’insigne ospite; furono anche invitati gli studenti della
Facolta di Teologia dell’Eglise Libre. I professori stessi della facolta si reca-
rono ad ascoltare le conferenze di Buonaiuti, alcune delle quali furono
aperte al publico.

La personalita e I'opera del professore romano non erano sconosciuti
nella Suisse romande: gli articoli di Lydia von Auw sulla « Revue de Théo-
logie et de Philosohie», le recensionti, le traduzioni degli scritti di Buonaiuti
avevano contribuito a diffondere rispetto e comprensione per la sua posi-
zione e le sue vicende?3.

In un articolo apparso su La Gazette de Lausanne il giorno precedente
I'inizio del corso, Henri Meylan presentava al publico e agli studiosi la

47 Buonaiuti 4 Emile Golay, 14 décembre 1934.

48 Golay a Buonaiuti, 3 février 1935; Buonaiuti a Golay, 9 février 1935; Golay a
Buonaiuti, 13 février 1935; Buonaiuti a Golay, 16 février 1935; Golay a Buonaiuti,
7 mars 1935; Buonaiuti a Golay, 10 mars 1935; Buonaiuti a Golay, 16 avril 1935.

499 CUn-L, Pv, Séance du 17 janvier 1935, f. 374-375.

50 E. Golay a Buonaiuti, 7 mars 1935, cit.

51 Cfr. Rapport de la Faculté de Théologie de I'Université de Lausanne au Synode
de I'’Eglise Nationale Evangelique réformée du Canton de Vaud, année 1933-34, p.
53-60.

52 Cfr. Université de Lausanne, Programme des cours, 1935-1939, Faculté de
Théologie protestante.

53 Cfr. anche L. vON Auw, « Portraits contemporains. Ernesto Buonaiuti» in Foi
et Vie, 35 (mai 1934), p. 342-352; sullo stesso numero apparve un articolo di Buo-
naiuti: « Le mystére de I'impiété» tratto dal libro Il messaggio di Paolo, Roma, Cal-
zone, 1933.



386 LORENZA GIORGI

figura di Buonaiuti, tracciandone un succinto quanto efficace profilo bio-
grafico”*.

In quel breve scorcio primaverile, tra I'aprile e il maggio del "35, Iattivita
di Buonaiuti in Svizzera fu intensa. Altri impegni si erano aggiunti alle
lezioni universitarie®. Venne invitato a tenere conferenze a Ginevra?®®, si
reco in visita al Sanatorio Universitario di Leysin:

«Sono quassu — scriveva all’allievo Mario Niccoli a Roma — in una
delle molteplici tappe inattese che sono venute a complicare e a rendere piu
gravosa la mia tournée. Stasera sono di ritorno a Losanna e in settimana
dovro andare all’Universita di Ginevra che mi ha invitato per due lezioni:
un lavoro intenso e vario quanto mai»>’,

«Qui 1l mio lavoro procede meravigliosamente. Ti ho gia detto che
anche I'Universita di Ginevra mi ha invitato. Oggi terro li la mia prima
lezione » *®. Ancora pochi giorni dopo:

« Ho gia fatto una lezione a Ginevra: un ottimo successo. E oggi terro la
per una riunione del circolo Séderblom che mi ha invitato, una conferenza
su La Chiesa, Erasmo e i movimenti erasmiani. Un lavoro improbo ma
straordinariamente produttivo » *°.

Questa esperienza si impresse fortemente nel suo spirito tormentato, lo

indusse a confronti e riflessioni:

« Ecco. Una universita e una facolta teologica mi aprono i loro battenti. Quelle di
Losanna. Non mi hanno chiesto tessere di riconoscimento. Non mi hanno chiesto
professioni di fede. Semplicemente fraternamente hanno convocato nella loro
aula piu capace giovani e adulti per ascoltare la mia parola»...

E se qui i fratelli che con occhi sorridenti e abbraccio fiducioso mi dischiudono le
aule universitarie e mi invitano a parlare liberamente dalla loro cattedra, vivono e
impersonano le ispirazioni e le aspirazioni della Riforma, diciamo pure che le
ispirazioni ¢ le aspirazioni della Riforma sono quelle del Vangelo: spontanea
aggregazione di anime nell’organismo divino del Cristo, che € Spirito, Liberta e
Vita » 60,

34 H. MEYLAN, « Ernesto Buonaiuti» in la Gazette de Lausanne, 24 avril 1935.

35 Cfr. La vita allo sharaglio, p. 344, n. 2.

36 Su invito di Auguste Gampert, Doyen de la Faculté de Théologie de I'Univer-
sit¢ de Genéve: A. Gampert a H. Meylan, Genéve, 3 mai 1935. Cfr. anche Procés-ver-
baux de la Faculté de Théologie de I'Université de Geneéve, 1¢f, 29 mai 1935.

37 BNF, C.V., 466.32: Buonaiuti a Mario Niccoli, Leysin, 11.5 1935.

38 Ibid. Buonaiuti a M. Niccoli, 15 maggio 1935. Le lezioni di Buonaiuti ebbero
come soggetti: « La visione paulinienne de I’'Eglise» e « L’Eglise postapostolique »
cfr. « Chronique religieuse» in La semaine religieuse de Genéve, 18 mai 1935.

59 BNF, C.V., 466.32: Buonaiuti a M. Niccoli, Losanna, 17 maggio 1935. 1l cir-
colo Soderblom era una specie di club che si riuniva a Rue de Montchoisy a Ginevra
dove molte organizzazioni ecumeniche avevano i loro uffici (Informazioni di W. A.
Wisser 't Hooft, segretario del Consiglio ecumenico delle Chiese).

60 E. BuoNaIuTI, « Confronti universitari» in Religio, 11 (1935), p. 377-78. L’Uni-
versita di Losanna si preoccupo anche di far avere un adeguato compenso allo stu-
dioso (cfr. ACV, IPC [KXIII|C,, 1935, 38/5). Buonaiuti era incaricato di tenere
lezioni di « Lectures de textes des Péres de I'Eglise latine ».



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 387

Buonaiuti rievoco con accenti entusiastici nel Pellegrino di Roma, questo
periodo losannese, durante il quale egli si senti circondato dalla « cordiale e
schietta benevolenza di un mondo intellettuale tutto pervaso di spiritualita e
di senso cristiano» sperimento la calorosa ospitalita dei colleghi dell’Uni-
versita: «Tutti fecero a gara per addimostrare (sic) allo scomunicato e
all’espulso dall’Universita romana il sentimento della piu cordiale simpatia
e della piu cristiana fraternita » 6",

Non solo I'ambiente culturale vaudois, e quello universitario in partico-
lare, impressionarono vivamente I'ospite, ma tutta la vita religiosa della
citta e del paese. L’esaltazione sentimentale che egli provo nell’udire il
gioioso scampanio della Cattedrale di Losanna, richiamante i cittadini
all’austero culto domenicale®? o nell’assistere alla liturgia protestante, non
gli impedi di cogliere attraverso gli aspetti esterni, formali, la realta sostan-
ziale della religiosita riformata notando il grande senso di liberta esistente
nella pratica della fede:

«Quante volte nei giorni di culto, richiamato dal solenne e gioioso
scampanio di quella cattedrale che domina con le sue meravigliose cuspidi
gotiche la citta del Lemano, io mi sono inteso trasalire, riflettendo il grande
senso di libertd in cui la Svizzera riformata ha imparato a praticare la sua
fede e a vivere 1 suoi valori cristiani. La, nel Cantone di Vaud, a non molti
chilometri da Losanna, vi sono paesetti montani dove il culto cattolico e il
culto riformato coabitano e si avvicendano nel medesimo edificio di culto.
Quale meravigliosa lezione »...9%. _

Buonaiuti respingeva percio sdegnosamente 'accusa di «freddezza»
rivolta contro il culto evangelico, dicendo di aver potuto sperimentare
quanto essa fosse «insulsa e superficiale »:

« Certo manca alla liturgia delle chiese protestanti quel senso profondo
del prodigio sacramentale, cosi atto a tacitare il senso magico, sepolto
sempre nelle radici del nostro essere di fronte alle forze irriconoscibili ope-
ranti nel mondo. Ma c¢’é nel culto associato della liturgia protestante una
forza di seduzione e d’incanto di cui potei avvertire a Losanna la stupenda
efficienza e la incalcolabile capacita edificativa »®+.

Buonaiuti sentiva nel canto associato la «risonanza sensibile» della
gioia che, tra gli aggregagati al Corpo mistico del Cristo», scaturisce,
dall’intimo dei loro cuori, quando essi se ne fanno cooperatori in un rap-
porto d’amore fraterno.

61 Pellegrino di Roma, p. 323; 325.

62 Religio, 11 (1935), p. 372: V. VINAY, op. cit., p. 112.

63 Pellegrino di Roma, p. 324-325. Lo stesso episodio ¢ riferito da Edmond Grin
nei suoi Souvenirs: cfr. E. GriN, « Le Professeur Ernesto Buonaiuti a Lausanne. Sou-
venirs » in Ricordi su Ernesto Buonaiuti a cura di F. Sciuto, Torino 1968, p. 33-38.

64 Pellegrino di Roma, p. 326.



388 LORENZA GIORGI

Losanna offri a Buonaiuti il modo di riprendere quelle « comunicazioni
carismatiche » che gli erano state cosi «brutalmente precluse» nell’ambito
dell’organismo cattolico romano »; qui ebbe modo di trovare una «corro-
borante convalida» alla sua profonda convinzione che non esisteva «nulla
di piu arbitrario e piu anticristiano che il presumere di apporre limiti alla
circolazione della grazia, innalzando barriere confessionali tra parte e parte
dell’organismo vivente di Cristo». Buonaiuti ricercava nelle comunita
evangeliche il senso della Chiesa come societa carismatica di credenti, uniti
dal vincolo della carita:

« Cacciato dalla chiesa cattolica io avrei potuto soltanto trovare rifugio e
focolare in una comunita dove la Chiesa fosse veramente luogo di raccolta
per anime tremanti di fronte all’enigmatico segreto della vita e cercanti in
una associazione di realta trascendenti il coraggio necessario e la luce suffi-
ciente per affrontare, in un’ora di rovinoso uragano, I'orientamento ¢ la
visuale del porto»%.

Losanna riservava a Buonaiuti anche un’altra straordinaria esperienza
che gli permise di dar voce alla sua «incancellabile » vocazione sacerdotale.
Il pastore della comunita evangelica (locale) di lingua italiana I’amico
Franco Panza, volle che nel corso della liturgia domenicale, fosse Buonaiuti
a tenere il sermone:

«Quelle domeniche sono state tra le piu ricche della mia vita. Perche
veramente chi parla ai fratelli ¢ il piu felice degli «accattoni»®, annoto nel
Pellegrino di Roma.

La predicazione unita all’insegnamento universitario tanto desiderato,
non ebbero soltanto ripercussioni benefiche sul suo spirito « esangue e rat-
trappito », ma gli procurarono momenti di gioia e di serenita che ad anni di
distanza egli annoverava tra i «ricordi piu luminosi» della sua travagliata
esistenza.

« Mi sembrava effettivamente di aver trovato lassu, a Losanna, — scrisse
— pur nella novita dell’ambiente, una vera e proficua armonia fra le mie
attivita di insegnante e di ministro della parola in grembo alla comunita
degli evangelici di lingua italiana. Mi sembrava di respirare un’aura per me
inconsueta in quella fraterna larghezza, in quella composta finezza di spiriti
che contraddistinguevano cola ’'ambiente accademico e il mondo ecclesia-
stico» 7,

Il sentimento di questa «finezza di spirito» Buonaiuti portava con sé,
ritornando a Roma, dopo il primo soggiorno losannese: « Mon ame est

65 Ibid.

66 Ibid., p. 327. Secondo Buonaiuti 'uomo & un «accattone» dinanzi a Dio e ai
suoi simili. Egli va chiedendo amore, perdono, conforto, ricordo. Per cui I'esperienza
soteriologica non si compie nell’individualismo religioso mistico, ma nella vita asso-
ciata, nella comunione con Dio e con i fratelli. Questo «accattonaggio» d’amore che

pervade tutta la vita cristiana ¢ una condizione di beatitudine che porta alla salvezza.
67 Pellegrino di Roma, p. 329-330.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 389

comme enveloppée de I'atmosphére des doux souvenirs si récents de vous
tous... de ma parenthése trop bréve — de Lausanne» scriveva a Meylan; e
passando dal ‘vous’ cerimonioso delle prime lettere ad un affettuoso ‘tu’
ricordava: « Tu m’as dit, le soir des adieux, des paroles d’une finesse rare,
inoubliables » 8.

Nella memoria del professore, insieme ai « doux souvenirs» dei colleghi
della Facolta teologica, rimanevano i volti degli studenti intervenuti alle sue
lezioni: «Je revois tous leurs visages devant mes yeux! Tous» .

Le impressioni suscitate nei giovani dal passaggio di Buonaiuti possono
essere testimoniate da queste annotazioni degli studenti della Facolta di
Teologia dell’Eglise Libre: « Nous avons été gagnés dés le premier jour par
cet homme dont la personne, la voix, le regard, le geste, respiraient la cha-
rité » 79,

I commenti ufficiali a questa prima venuta di Buonaiuti a Losanna
furono quanto mai favorevoli; venivano espressi apprezzamenti non sol-
tanto per la cultura, le capacita oratorie del professore romano, ma soprat-
tutto per le sue qualita umane, come risulta dai Procés-verbaux de la
Faculté de Théologie de I’Université:

« Au cours du semestre d’été 1935 M. le professeur Ernesto Buonaiuti de
la Faculté des Lettres de Rome, a fait, sous les auspices de I'Université et de
notre faculté, un cours public en 10 legons (25 avril-28 mai) sur «les ori-
gines de I'Eglise chrétienne jusqu’a Constantin». En méme temps M. Buo-
naiuti voulait bien consacrer 2 heures par semaine a la lecture du «de Poe-
nitentia» de Tertullien et du «doctrina christiana» de saint Augustin avec
nos étudiants des deux divisions. Il nous reste un lumineux souvenir de ces
magistrales conférences qui seront, nous ’espérons, publiées ultérieurement.
Un auditoire nombreux et fidéle les a suivies avec un intérét croissant et a
témoigne, chaque fois avec plus de chaleur, sa reconnaissance et son admi-
ration & M. Buonaiuti. Nous lui renouvelons ici I’expression de notre grati-
tude pour tout ce qu’il nous a donné non seulement de sa vaste science mais
aussi de son cceur. Nous ne pouvons qu’exprimer l’espoir que cette pre-
miére manifestation soit suivie d’autres rencontres et d’'une collaboration
dont nous mesurons d’avance tout le bénéfice pour nous et nous vous hono-
rons» 71,

Cosi dal Rapport de la Facult¢e de Théologie au Synode de I'Eglise
Nationale:

« La science de M. Buonaiuti et sa piété, I'originalité de ses vues et la lar-
geur de son esprit, sa faculté de compréhension et son brilant souci de
vérité, la reconnaissance qu’il garde a sa mére spirituelle et les critiques irré-

68 Buonaiuti 4 H. Meylan, Rome, 30 mai 1935.

89 Ibid.

0 E. BUONAIUTI, « Impressions» in Sous les Cédres 3 (Juin 1935).
"I ENV-FTh, Pv, Séance du 23 avril 1935, f. 133-134.



390 LORENZA GIORGI

ductibles qu’il porte sur le syst¢tme de celle-ci et qui I’ont conduit lui-méme
a la mise au ban de I’Eglise, tout cela, joint a une délicatesse de cceur et a
une humilité touchante chez un homme de cette envergure, était bien fait
pour lui gagner les sympathies enthousiastes de ceux qui ont eu le bonheur
de I’entendre dans ses cours ou dans les nombreux entretiens qu’il a
consenti a accorder» .

Un rapporto di stima, di affettuosa simpatia, di cordialita si era ormai
stabilito tra i membri dell’Universita di Losanna e Buonaiuti, alimentato da
frequenti scambi epistolari, da incontri personali, che in breve tempo lo
avrebbero riportato sulle pacifiche sponde del Lemano ™.

[1 Cancelliere, Frank Olivier, appassionato di antichita romane, si recava
spesso nella «citta eterna», ospite di amici, dove sovente incontrava anche
Buonaiuti, per quanto lo consentissero i suoi frequenti spostamenti 74,

Nell’agosto del "36 Buonaiuti ritornava a Losanna per concordare con
Golay i corsi futuri”. Infatti la Facolta teologica, su proposta di Meylan,
aveva progettato di chiamare nuovamente Buonaiuti per il semestre
d’inverno dell’anno accademico 1936-37 o per quello estivo del 3776, La
decisione veniva discussa in seno alla Commission Universitaire e tras-
messa al Département de I'Instruction publique et des cultes per la neces-
saria autorizzazione’’. Golay riferendo al Consiglio di Facolta un suo
«entretien » con Buonaiuti diceva che questi si era mostrato «tout disposé a
venir », e nell’ottobre (’36) dava comunicazione di una lettera con la quale
egli confermava questa sua disponibilita € annunciava I'argomento delle
lezioni che avrebbe tenuto: su Eusebio di Cesarea e su Sant’Agostino’s.
Anche il Département aveva dato «son assentiment a l’appel». Tutto
quindi sembrava «en ordre» da questo lato; si poteva cominciare a orga-
nizzare il corso per il gennaio (*37) come suggeriva Golay — divenuto Ret-
tore — al nuovo Doyen della Facolta di Teologia, Henri Meylan .

72 Rapport... (Année 1934-35), p. 66.

73 Gia nel luglio 1935 si pensava: « D’entreprendre des démarches auprés de
Monsieur le professeur Ernesto Buonaiuti & Rome, en vue de lui confier... [des]
heures, au semestre d’été (1936), pour lectures de textes des Péres de I’Eglise» (ACV,
IPC [KXIII]C,, 1935, 38/11: E. Golay a la Commission Universitaire de Lausanne,
13 juillet 1935). La ‘proposition’ avanzata dalla Facolta di Teologia incontro qualche
difficolta in seno alla Commission Universitaire (CUn-L, Pv, Séance du 15 juillet
1935, f. 408) e forse per questo decadde.

4 BCU-L, Dm, Fonds Olivier (IS 1905, XIII A — Notes personnelles, Carnets
intimes, 1934-36).

S BNF, C.V., 466.33: Buonaiuti a M. Niccoli, 19 agosto 1936.

6 ENV-FTh, Py, Séance du 17 juillet 1936, f. 154-155; CUn-L, Pv, Séance du
22 juillet 1936, f. 35-36.

T ACV, IPC [KXIII]C,, 1936, 38/4.

78 ENV-FTh, Py, Séance du 8 septembre 1936, f. 156; Séance du 21 octobre 1936,
f. 157.

9 E. Golay a H. Meylan, 18 nov. 1936.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 391

Ma nel dicembre del 36 giungeva a Meylan una lettera di Buonaiuti
nella quale egli diceva di non potersi recare, per quell’anno, a Losanna, in
quanto impegnato a redigere una grandiosa storia del cristianesimo?®,
un’opera che avrebbe assorbito tutto il suo tempo e tutte le sue energie.
Esprimeva altresi ’augurio di poter venire, in seguito, se I’'Universita avesse
confermato la sua «bienveillance» verso di lui®!. Meylan metteva a cono-
scenza della lettera 1 colleghi della Facolta e della Commission Universi-
taire e il Cancelliere Olivier®:,

Per tutto quell’anno accademico 1936-37 quindi Buonaiuti non si reco a
Losanna. Era I’'anno del IV centenario de la Réformation de I’Eglise vau-
doise e della fondazione dell’Ecole de Lausanne®. In quell’occasione
venne anche conferito un discusso dottorato hornoris causa a Mussolini, che
non poche polemiche suscito all’'interno della stessa Universita e fuori, in
quel momento e poi in seguito?*.

Sono da mettere in relazione il conferimento del dottorato a Mussolini e
la scomparsa di Buonaiuti da Losanna in quell’anno cosi solenne? In occa-
sione di una delle tante questioni suscitate dall’avvenimento e periodica-
mente rinfocolantesi, uno de1 sette professori universitari che dissentirono
dall’iniziativa, Edmond Grin, in una lettera indirizzata al Rettore dell’Uni-
versita, ricordava:

«En avril/mai 1935 avec l'appui financier de I'Université, notre faculté
avait invité et accueilli une des nombreuses victimes (universitaires) du
régime Mussolini, le professeur Buonaiuti, un savant de premier ordre. Cela
pour apaiser une souffrance immense et selon nous immeéritée. Et un an et
demi plus tard la méme université « couronnait» le persécuteur des libertés
académiques en Italie! Appuyé par mon collégue Masson, j'avais protesté,
en Conseil de faculté, contre cette attitude « double» !9,

Tuttavia lo sfogo della limpida coscienza di Grin, la sua rude fran-
chezza, non autorizzano, allo stato attuale della documentazione raccolta,
ad interpretare I’assenza di Buonaiuti da Losanna, come una tacita protesta
per I'onorificienza concessa a Mussolini. Innanzi tutto poiché non sap-
piamo se egli era al corrente della cosa quando scrisse la lettera a Meylan

80 Cfr. Pellegrino di Roma, p. 291-292; Buonaiuti a Missir, Roma, 25.V1. 36 in La
vita allo sbaraglio, p. 372. La Storia del Cristianesimo, (Milano, Corbaccio, vol. 3),
usci nel 1942-43.

81 Buonaiuti 4 H. Meylan, Rome, 30 décembre 1936.

82 CUn-L, Pv, Séance du 13.1.1937, f. 66; ENV-FTh, Pv, Séance du 26 janvier
1937, f. 160-161; F. Olivier a H. Meylan, 11 janvier 1937; cfr. anche Rapport... (Année
1936-37), p. 35-41.

8 Cfr. e.b. [E. BuonaluTi], « La Riforma nel Cantone di Vaud» in Religio 12
(1936), p. 469-470; « Schola Lausannensis» in Religio 13 (1937), p. 383.

84 CUn-L, Pv, mars 1937; ACV, IPC [KXIII|C,, 37/4.

85 Edmond Grin au Rectorat de 'Université de Lausanne, 2 novembre 1976; cfr.
anche ENV-FTh, Py, Séance du 16 mars 1937.



392 LORENZA GIORGI

(nella quale non ¢ contenuto nessun accenno alla questione) e poi percheé la
giustificazione addotta appare plausibile; il redigere una grande storia del
cristianesimo doveva certamente sembrargli, all’inizio del lavoro, come
impresa onerosa ed impegnativa, tanto da mettere a dura prova le sue
risorse fisiche ed intellettuali®.

Ricordando I'incontro romano con il Cancelliere Frank Olivier, giunto a
Roma con una delegazione universitaria, nell’aprile del "37, per consegnare
I'onorificenza a Mussolini®’, Buonaiuti riassunse in termini pacati
quell'intreccio di avvenimenti, spostando I'accento sulla «comunanza di
legami» che lo univa a questo Vaudois (Olivier) che conosceva a menadito
la letteratura di Roma antica, la sua storia; che aveva un senso profondo
della «sacralita delle tradizioni romane». L’ammirazione e la simpatia che
sentiva verso il «sapiente classicista» erano rivolte anche a cio che egli rap-
presentava:

«Quando ci trovammo insieme per le vie di Roma, dove egli era venuto a portare
il dottorato honoris causa conferito dall’Universita losannese a Mussolini, in
ricordo dei giorni nei quali questi aveva frequentato cola le lezioni di Vilfredo
Pareto, io potei con la piu gradita e la piu ammirata delle sorprese constatare che
cosa possa essere il fascino esercitato da Roma su un’anima aperta a tutte le cose
grandi ed auguste. Quella Universita losannese che aveva cosi voluto ricordare a
Mussolini i giorni del suo esilio oltralpe, aveva voluto anche, con non comune
larghezza di spirito, che un espulso dalla Universita italiana come me trovasse
nelle aule della sua storica sede la cattedra adatta al suo libero ministero didat-
tico» 88,

Nonostante il forte impegno per la storia del cristianesimo, anche
quell’anno Buonaiuti non volle rinunciare al suo « ministero itinerante di
propaganda culturale e religiosa »: Napoli, Firenze, Ascona, per i raduni di
« Eranos»#, e poi Oxford per il « Congress of Faith» dove Buonaiuti parlo
su Il bisogno mondiale della religiosita®. Viaggi in Italia ed in Europa, e poi
il ritorno al suo pressante lavoro.

All'inizio dell’autunno del *37 I'Universita di Losanna rinnovava a Buo-
naiuti il suo invito:

«Meylan mi ha scritto una amabilissima lettera, veramente molto cara
— comunicava a Lydia von Auw — rinnovandomi a nome di tutta la

86 Buonaiuti a Lydia von Auw, 28 aprile 1937; Buonaiuti a Missir, Roma, 20.1.37
in La vita allo sbaraglio, p. 383. Altri motivi trattenevano Buonaiuti a Roma, come le
precarie condizioni di salute della madre: Buonaiuti a Missir, Roma, | ottobre 1937,
Ibid., p. 397.

87 BCU-L, Dm, Fonds Olivier, cit.: Cronaca (autografa) del viaggio della delega-
zione universitaria a Roma, aprile 1937.

88 Pellegrino di Roma, p. 340.

8 Dal 1933 al 1939 Buonaiuti si reco ogni anno, puntualmente ai convegni di
«Eranos». I suoi soggiorni ad Ascona erano controllati dalle autorita consolari ita-
liane e dalla polizia politica fascista: cfr. F. MARGIOTTA BROGLIO, art. cit., p. 148-149.

Din Religio 14 (1938), p. 161-168.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 393

facolta I'invito di dare’a Losanna il mio corso di patristica durante il
semestre invernale. Io ho molto pensato alla cosa e ho risposto che una
lunga permanenza di un mese ¢ mezzo a Losanna non potrei farla, ma che
un rapido corso di 5 lezioni, in una dozzina di giorni, lo darei molto, ma
molto volentieri. Spero che si combini cosi»?!.

E poco dopo:

«Si credo che per I'insegnamento di Losanna si combinera qualche
cosa. Meylan mi ha scritto una carissima e amabilissima lettera dalla quale
appare che la Facolta di teologia, gentilissima, non ha fatto cattivo viso alla
mia proposta di un corso straordinario di lezioni da tenersi cola durante il
semestre invernale. E io accettero, felicissimo di venire»%2. Infine: «Con
Meylan ci siamo messi d’accordo in questo modo. lo verro a Losanna a
mezzo febbraio e vi rimarrd quindici giorni. Dard cosi dieci lezioni. Sono
molto contento » %3,

Se pur per un breve periodo di tempo (dal 13 al 26 febbraio 1938) Buo-
naiuti tornava a vedere Losanna, ritrovando la stessa amabile accoglienza
del primo periodo, la medesima affabilita nei colleghi, ai quali ormai era
legato da profonda amicizia®.

Buonaiuti era ansiosissimo di essere a Losanna: « Grande gioia € per me
riprendere contatto con la Facolta e grande gioia di riparlare nelle aule
dell’Universita » %

Finalmente giungeva sul suolo elvetico: « Eccomi in terra svizzera. Dio
sia benedetto! che magnificenza di viaggio, che «numinosita» di luoghi,
che silenzio infinito da questo immenso dominio della neve e della mon-
tagna. Sono tutto preso dal senso ineffabile di questa natura maestosa e
sacrale » %

Il corso si svolse normalmente; le conferenze pubbliche e gratuite su
Sant’ Agostino, che Buonaiuti tenne nei locali della Facolta teologica furono
seguite da numerose persone, come risulta dal Rapport di Meylan al
Sinodo:

« La Faculté a bénéficié pendant quinze jours, au mois de février 1938,
de la présence de M. Ernesto Buonaiuti de Rome, qui a commenté pour nos
étudiants les textes grecs relatifs au montanisme, ce mouvement de réveil de
I’Eglise du II°¢ siécle, tandis qu’il donnait au grand public une série de
quatre conférences sur saint Augustin»... « L’empressement avec lequel le

I Buonaiuti a Lydia von Auw, Firenze, 17 settembre 1937.

92 Buonaiuti a Lydia von Auw, 8 ottobre 1937.

93 Buonaiuti a Lydia von Auw, | novembre 1937; Buonaiuti a Missir, Roma,
13 gennaio 1938-16.11.1938 in La vita allo sbaraglio, p. 403-405.

94 ENV-FTh, Pv, Séance du 25 janvier 1938, f. 175-177; CUn-L, Py, Séance du
261738, 1. 152 '

95 Buonaiuti a Lydia von Auw, 8 febbraio 1938; Buonaiuti a Missir, 16.11.1938,
cit.

9 Buonaiuti a Lydia von Auw, St. Moritz, 10 febbraio 1938.



394 LORENZA GIORGI

public de notre ville a accueilli les conférences gratuites de M. Buonaiuti,
organisees par la Faculté — empressement tel que I'auditoire XVI avec ses
cent-cinquante places s’est trouvé trop petit — nous parait significatif.

Meylan faceva notare come « La Faculté tout entiére, professeurs et étu-
diants, s’est enrichie spirituellement au contact de ce maitre que des liens
tres forts d’amitié et de reconnaissance attachent... a notre cité», ed espri-
meva I'augurio che la visita « trop bréve » di Buonaiuti non fosse I'ultima?’.

In una calorosa lettera scritta poco dopo il suo ritorno a Roma, Buo-
naiuti manifestava a Meylan la sua riconoscenza ed il suo rincrescimento
per la «troppo breve parentesi losannese»; si poneva a «piena disposi-
zione» della Facolta per tutto quello che gli sarebbe stato richiesto:

«Dopo 1 lunghi tormentosi anni di sospensione forzata dal mio inse-
gnamento universitario, questa ripresa della mia attivita accademica in una
universitd come quella di Losanna mi ha dato una gioia spirituale che io
non so esprimere. Oggi pit che mai, dico meglio: oggi come mai, sento che
¢ la volonta di Dio che io mi ponga a piena vostra disposizione per tutto
quello che voi vorrete da me» %,

La questione del «rattachement définitif» di Buonaiuti all'Universita di
Losanna

La necessita di un incarico stabile di insegnamento presso I’Universita di
Losanna cominciava ad essere avvertito sia da Buonaiuti che dai professori
della Facolta teologica®.

Henri Meylan ed Edmond Grin si adoprarono moltissimo per creare
questa possibilita, prima cercando di far ricoprire al professore romano
I'insegnamento di patristica'%, poi proponendolo per la sostituzione di
Arnold Reymond alla cattedra di storia della filosofia!®!. A causa della

97 Rapport de la Faculté de Théologie au Synode, année 1937-38, p. 40-42. Buo-
naiuti partecipo anche alle riunioni della Société Vaudoise de Théologie, tenendo
una conferenza sull’ecumenismo (cfr. « Semeur Vaudois», 26 février 1938, p. 2).

% Buonaiuti a H. Meylan, Roma, 28 febbraio 1938; Buonaiuti a Missir, Roma,
2 marzo 1938, in La vita allo sbaraglio, p. 406-407.

% Buonaiuti era ottimista riguardo alla possibilita di ottenere una sistemazione
definitiva a Losanna, anche perché si sentiva molto piu sicuro riguardo alla lingua:
cfr. Buonaiuti a Missir, 2 marzo 1938, cit., n. 2 e 22 marzo 1938 in La vita allo sbara-
glio, p. 408.

100 ENV-FTh, Py, Séance du 17 mars 1938, f. 178: «On examine la possibilité
d’attacher durablement M. Buonaiuti au corps enseignant de la Faculté». Si pensava
di assegnare a Buonaiuti I'incarico di patristica (Lecture de textes des Péres de
I'Eglise et des Réformateurs) sospeso dopo le dimissioni di Goumaz. Nel frattempo
Meylan avrebbe svolto un seminario di tale materia nell’ambito del suo insegna-
mento di storia della chiesa e storia dei dommi (cfr. CUn-L, Py, Séance du 4 mai
1938, f. 168).

193;0' %NV-FT‘n, Pv, Séance du 29 nov. 1938, f. 191-192; ACV, IPC [KXIII] C),
, 38/7.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 395

serietd della malattia che aveva colpito Reymond questa eventualita sem-
brava la piu probabile. Per contribuire al «remplacement» dell’illustre filo-
sofo Buonaiuti venne nuovamente chiamato a Losanna nel gennaio del *39
dove svolse un corso di storia della filosofia del medio evo:

« Votre invitation de remplacer le professeur Reymond pendant son
absence temporaire a la chaire de lhistoire de Philosophie des deux
Facultés de Lettres et de Philosophie — scriveva ad Edmond Grin, nuovo
Doyen della Facolta di Teologia — me flatte et me trouble. Je sais quel
maitre de sa Maticre est le Prof. Reymond. Mais je ne puis faire & moins
que d’accepter avec enthousiasme et reconnaissance votre offre. Je ferai de
mon mieux pour répondre a la confiance que Vous, Monsieur le Doyen, me
démontrez » 102,

Il corso, iniziato alla meta di gennaio si protrassse fino ai primi di
marzo; in questo periodo Buonaiuti tenne conferenze anche a Basilea e a
Parigi 103,

L’invito a tornare a Losanna per dare un corso sulla filosofia del Rina-
scimento venne rinnovato nel semestre estivo di quello stesso anno %4,

La questione di una sistemazione stabile di Buonaiuti presso la presti-
giosa Universita losannese fu affrontata durante questi soggiorni che dove-
vano essere gli ultimi per lo studioso, a causa del ritiro del passaporto e
dello scoppio della guerra.

Dai Procés-verbaux du Conseil de la Faculté de Théologie risulta che fu
lo stesso Buonaiuti a porre la questione esplicitamente al Doyen, Edmond
Grin:

« Le Doyen fait part au Conseil d’'une question que lui a posée M. Buo-
naiuti: avant d’accepter un nouveau remplacement, notre distingué collégue
de Rome, qui éprouve bien des difficultés a interrompre fréquemment son
activité en Italie pour venir chez nous, se demande si son établissement défi-
nitif a Lausanne pourrait étre envisagé. De notre entretien ressortent deux
conclusions: notre vif désir de nous attacher complétement le Rédacteur de
Religio; les difficultés auxquelles nous nous heurterions. Chacun est prié de
réfléchir a cette grave question. Le Doyen fera comprendre & M. Buonaiuti
'impossibilité dans laquelle nous sommes de lui répondre tout de suite » 1%,

In sedute successive si parlo ancora del problema:

«Le Conseil examine ensuite la possibilité de rattacher définitivement
notre collégue de Rome a notre Université. Aprés un entretien trés franc et

102 Buonaiuti 4 E. Grin, Rome, 7 décembre 1938.

103 ENV-FTh, Py, Séance du 7 janvier 1939, f. 195; CUn-L, Py, Séance du 18.1.
1939. Cfr. anche Buonaiuti a Missir, Lausanne, 19.1."39, 1.111."39 in La vita allo sbara-
glio, p. 435-438, ¢ Buonaiuti a Missir, Roma, 15 marzo 1939, ibid., p. 493.

104 ENV, FTh, Pv, Séance du 9 février, 9 mars 1939, f. 203; 207-208; CUn-L, Py,
Séance du 16.111.°39; ACV, IPC [KXIII] C,, 1939, 44/8-9.

105 ENV, FTh, Py, Séance du 9 février 1939, cit.



396 LORENZA GIORGI

treés fraternel, le doyen est chargé d’adresser, si possible le jour méme, une
lettre au doyen de la Faculté des Lettres pour lui faire part de nos désirs et
pour le prier d’envisager une démarche paralleéle de sa Faculté.

Cette lettre, dont voici le texte, a été lue et approuvée par tous les mem-
bres du Conseil, I'aprés-midi du 9 mars, avant la séance du Sénat.

Lausanne, le 9 mars 1939

Monsieur le Doyen de la Faculté des Lettres
M. le Doyen, mon cher Collegue,

Dans la séance de ce matin, le Conseil de notre Faculté, unanime, m’a
chargé de vous écrire ceci:

Ces deux derniers mois, nous avons pu appreécier une fois de plus les
dons exceptionnels de M. le professeur Buonaiuti. Et nous nous demandons
si le moment n’est pas venu d’essayer de le rattacher définitivement a notre
Université.

Nous le savons de fagon certaine, M. Buonaiuti serait tout disposé a
venir se fixer a Lausanne, a condition de pouvoir y vivre.

Notre Faculté est préte a demander au Département de créer pour lui un
poste de chargé de cours. M. B. reprendrait chez nous la succession de
M. Goumaz, prise partiellement et momentanément dés I’hiver 1938-39 par
Henri Meylan: 2 heures hebdomadaires de Patristique.

La Fac. des Lettres serait-elle disposée a confier a M. Buonaiuti — éga-
lement a titre de chargé de cours — 2 heures hebdomadaires de la Philo-
sophie du Moyen Age? Cela déchargerait le titulaire (actuel et futur) de la
chaire de philosophie, sans engager en rien, pourtant, la succession de M. le
professeur Reymond. Et il y aurait 14, pour notre Université tout entiére, un
enrichissement intellectuel et spirituel incontestable.

Bien entendu, nos étudiants de I™ et de II® années (une vingtaine en
moyenne, au total) seraient astreints a suivre ce cours.

Nous vous serions trés reconnaissants de vouloir bien faire part de notre
proposition au prochain Conseil de la Faculté des Lettres et de nous donner
une réponse dés qu’il sera possible.

Croyez, je vous prie, M. le Doyen, & mes sentiments les meilleurs.

Le Doyen de la Faculte de théologie
Edmond Grin 1%

La Facolta di Lettere tardava a rispondere ed a prendere una decisione
in proposito. Cosi, constatata I'impossibilita di giungere ad una conclusione

106 Ipid., Séance du 9 mars 1939, cit.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 397

positiva, le Doyen della Facolta teologica sospendeva le trattative con la
Facolta di Lettere:

«La demande adressée a la Fac. des Lettres concernant le rartachement
définitif de M. Buonaiuti a notre Université a été suspendue par le Doyen. Il
s’est rendu compte que cette demande poserait dés maintenant la question
de la succession de M. Reymond, ce qui compliquerait inutilement une
situation déja délicate» '07.

Le dimissioni rassegnate da Reymond nel maggio del "39 non chiarifica-
rono la situazione né offrirono ulteriori possibilitd a Buonaiuti per un inca-
rico stabile di insegnamento. Infatti Arnold Reymond conservo il suo titolo
di professore universitario ed il suo posto alla Facolta di Lettere, pur
essendo messo in congedo a tempo illimitato ',

Cosi quando Buonaiuti ritornd a Losanna alla fine di maggio del "39 per
quello che doveva essere il suo ultimo corso, tutte le possibilita reali di
creare per lui un posto di insegnamento sembravano definitivamente sfu-
mate, come risulta dai verbali della Facolta di Teologia:

«Nous reparlons du rattachement définitif de M. B. a notre maison.
Comme notre collégue aimerait poursuivre sa mission spirituelle et intellec-
tuelle en Italie, le Conseil envisage de le faire venir chaque hiver, 2 4 3 mois,
pour des lectures de textes des Péres, p. ex. Le Doyen est chargé de voir
avec la Fac. des Lett., et éventuellement avec Genéve »!%9,

Le dodici lezioni del corso sulla Philosophie de la Renaissance si svolsero
con grande affluenza di studenti delle due Facolta di Lettere e di Teologia,
dal 30 maggio al 27 giugno''’.

Buonaiuti sarebbe ancora tornato a Losanna, 'anno seguente, per un
corso pubblico su San Francesco e Gioacchino da Fiore,'!! se il ritiro del
passaporto prima e poi lo scoppio della guerra non glielo avessero impe-
dito ',

La malattia e la morte della madre lo costrinsero in seguito a restare a
Roma. Le comunicazioni con il Cantone di Vaud e I’Universita losannese si

fecero piu difficili''3.

107 Ibid., Séance du 28 avril 1939, f. 214.

108 CUn-L, Pv, Séance du 26.V.’39; 2 e 23. VI. ‘39, f. 258, 266, 270.

109 ENV-FTh, Py, Séance du 6 juin 1939, f. 218; cfr. Auguste Lemaitre [Doyen de
la Faculté de Théologie de I'Université de Geneve], a E. Grin, (s.d.).

10 ENV-FTh, Py, f. 220. Cfr. E. BuonaiuTi, « La filosofia religiosa del Rinasci-
mento» in Religio 15 (1939), p. 335-355.

I ENV-FTh, Pv, Séance du 27 novembre 1939, f. 235.

112 1] passaporto scadeva il 17 luglio *39 e gli fu ritirato pochi giorni prima della
scadenza (Buonaiuti a Lydia von Auw, 3.VIIL’39). Non gli fu restituito che, dopo
ripetute richieste e, sembra, per intercessione del Rettore dell’Universita di Losanna,
agli inizi del 1940. Cfr. F. MARGIOTTA BROGLIO, art. cit., p. 150-151.

113 Cfr. Hugh Sartorius Whitaker a E. Grin, 1, 6 maggio 1940; Buonaiuti a H. S.
Whitaker, 3 maggio 1940; ENV, FTh, Py, Séance du 10 mai 1940; Buonaiuti a Missir,
Roma, 12.4.1940 in La vita allo sbaraglio, p. 464-465.



398 LORENZA GIORGI

Le notizie di Buonaiuti giunsero ai colleghi della facolta teologica per
mezzo di Lydia von Auw, la quale, avendo ricevuto un congedo, per termi-
nare la tesi di dottorato, si trovava a Roma, dove ascoltd «tremblante de
peur, de colére, et d’indignation» la dichiarazione di guerra di Hitler alla
Polonia.

Lydia von Auw dovette rientrare precipitosamente in Svizzera senza
avere la possibilita di salutare Buonaiuti altro che per telefono. Ritornando
a Saint-Loup informava le Doyen della Facolta di Teologia, Grin, che a
Buonaiuti ere stato ritirato il passaporto e non poteva percid muoversi
dall'Italia''4. _

Il felice periodo losannese si concludeva con eventi tragici. Alla guerra e
alla scomparsa della madre si aggiungeva per B. I’amarezza di aver visto,
ancora una volta, svanire la possibilita di riprendere 1l tanto desiderato
insegnamento universitario. Con il ritiro del passaporto veniva anche inter-
rotto, al di fuori dell’Italia, quel « ministero culturale itinerante » che era la
sola forma che gli era rimasta di scambio e di espressione intellettuale; oltre
ad essere mezzo di sostentamento materiale e spirituale, dopo che anche la
rivista Religio era stata sospesa!l>.

Secondo le ricerche compiute da Margiotta Broglio all’Archivio di Stato
di Roma, il ritiro del passaporto a Buonaiuti era proprio connesso all’even-
tualita che, da parte dell’Universita di Losanna, venisse conferito al profes-
sore romano un incarico stabile di insegnamento!'®. Sembra che la Segre-
teria di Stato, informata della cosa, avesse cercato di «impedire tale
nomina» e non riuscendo ad avere «risultati chiaramente favorevoli» !’ si
fosse rivolta al Ministero degli Esteri perche, con il ritiro del passaporto,
Buonaiuti venisse messo nella pratica impossibilita di espatriare, come
infatti avvenne.

Non si sa chi fece pervenire in Vaticano la notizia che il « Ministero
dell’Istruzione del Cantone di Vaud aveva in animo di dare al noto prete
spretato prof. Buonaiuti una cattedra in quella Universita» (di Losanna),
forse il Consolato o la stessa Ambasciata italiana in Svizzera? Non appare
poi del tutto comprensibile come ancora nel luglio del 39 una simile even-
tualitd venisse ritenuta probabile dopo la rinuncia delle due facolta, che
avrebbero dovuto accogliere Buonaiuti nel loro corpo insegnante (quella di
Teologia e quella di Lettere), ad avanzare richieste in tal senso al Départe-
ment de I'Instruction publique et des cultes, e si cercava solo un dignitoso
accomodamento per permettere a Buonaiuti di ritornare a tenere corsi liberi

114 Lydia von Auw & E. Grin, Saint-Loup, 7 septembre 1939.

l15 Buonaiuti a Lydia von Auw, Roma, 17.IX.39; 22.1X.’39; 26.X.39. Cfr.
F. MARGIOTTA BRrOGLIO, art. cit, p. 146; E. GRIN, Souvenirs, cit., p. 38.

116 F. MARGIOTTA BROGLIO, op. cit., p. 150-151, n. 60.

17 Ibid.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 399

a Losanna!'®, Quindi ancora cosi grande era negli ambienti vaticani la
preoccupazione per l'attivita di Buonaiuti, anche fuori d’Italia, cosi forte
I'«odio teologico» verso il professore scomunicato? Se non fosse nota
I'avversione di alcuni personaggi della Curia romana per il sacerdote
modernista s1 dovrebbe credere a timore misto a risentimento per uno stu-
dioso tanto apprezzato nel mondo protestante.

Il problema dell'adesione di Buonaiuti all’Eglise nationale évangélique
réformée du Canton de Vaud: una condizione mai formulata?

Ben diversamente, nella sua Autobiografia, Buonaiuti presenta tutta la
vicenda del mancato «rattachement définitif» all’Universita di Losanna.
Secondo il racconto del Pellegrino di Roma, 'offerta di trasformare i corsi
liberi in incarico stabile di insegnamento gli fu rivolta dallo stesso Cancel-
liere Frank Olivier, 1l quale pose come condizione preliminare I’adesione di
Buonaiuti alla Chiesa Nazionale riformata del Vaud'"?

Ma nella documentazione da me raccolta non si trova traccia di una
simile condizione preliminare da assolvere per 'ottenimento della cattedra
losannese. Nessun accenno nei Procés-verbaux de la Faculté de Théologie,
come in quelli della Commisssion Universitaire, ¢ della Commission Syno-
dale, come nei Rapports de la Faculté de Théologie au Synode. Dunque
I'unica fonte di tutto I’episodio € lo stesso Buonaiuti. Risulta credibile la
versione buonaiutiana? Nella corrispondenza privata di Frank Olivier non
esiste alcun riferimento al colloquio che avrebbe avuto con Buonaiuti!Z0,
Tuttavia non si puo escludere in maniera assoluta che esso sia avvenuto, sia
pure in forma strettamente confidenziale. Anche le preoccupazioni espresse
da Frank Olivier appaiono legittime. Egli infatti non era solo Cancelliere
dell’Universita di Losanna, ma anche Delegato di Stato in seno alla Com-
mission de Consacration.

Ma cio che stupisce nel racconto buonaiutiano € proprio la richiesta di
adesione alla Chiesa Nazionale riformata del Vaud. Infatti i professori
losannesi ben conoscevano I'attaccamento di Buonaiuti alla chiesa romana
e rispettavano questa sua posizione, oserei dire che I'apprezzavano come
atteggiamento di coerenza '?!. In ogni caso mai essi avevano cercato di atti-
rare Buonaiuti nell’area del protestantesimo. Ritengo che essi sapessero che
formulare una simile proposta avrebbe significato ricevere automatica-
mente un deciso rifiuto, oltre ad incrinare un rapporto di leale amicizia.

118 Cfr. ENV-FTh, Pv, Séance du 6 juin 1939, cit.

19 Pellegrino di Roma, p. 340-341; 551, n. 87. Buonaiuti colloca la vicenda nel
1936 mentre essa, molto probabilmente si svolse tra il febbraio e il maggio 1939.

120 BCU-L, Dm, Fonds Olivier (IS 1905 XIII P,: Correspondance privée 235).

121 E. GRrIN, « Prophéte de notre temps: Ernesto Buonaiuti» in Semeur Vaudois,
23 avril 1966.



400 LORENZA GIORGI

Si puo allora ipotizzare che se il confidenziale colloquio realmente
avvenne, esso si svolse in altri termini'?2. Probabilmente il Cancelliere fu
incaricato di far presente a Buonaiuti le difficolta che si frapponevano
all’accoglimento della sua richiesta di avere un incarico stabile di insegna-
mento presso I'Universita di Losanna. In seguito si constatd 'impossibilita
pratica di concedere una cattedra a Buonaiuti, con un emolumento che gli
permettesse di vivere in terra svizzera, e la questione venne cosi risolta
negativamente '3,

Nel Pellegrino di Roma, tutto I’episodio appare trasfigurato. Sono note le
riflessioni di Buonaiuti di fronte alla «richiesta di adesione alla chiesa rifor-
mata», le motivazioni del suo rifiuto, la dichiarata fedelta alla chiesa nella
quale era nato, era stato educato, ed in cui aveva ricevuto il sacerdozio, il
proposito, riaffermato, « di mantenere intatto, fino all’'ultimo respiro della
vita il collegamento ideale con la chiesa della sua tradizione» !,

Da queste pagine appare evidente come l'interlocutrice principale del
Pellegrino di Roma, e sempre lei, la Chiesa Madre, la Chiesa romana, che lo
aveva esiliato, ma nel cui seno B. sperava sempre di ritornare, sognando
una sua «reviviscenza», in una temperie nuova della cristianita del mondo,
pervasa di liberta e di tolleranza, suscitata da «una rinascita spirituale e
religiosa» che prescindesse completamente da etichette ecclesiastiche e da
delimitazioni confessionali'?>.

Buonaiuti, perseguitato dal «duplice ostracismo» della Curia e
dell’autorita statale e per questo costretto a vagare per piu di un decennio in
Italia e in Europa, per la scelta di quel «ministero itinerante» con il quale
cercava di esprimere, nelle forme piu varie, la sua insopprimibile vocazione
sacerdotale %6, volle cosi essere «testimone» di una cattolicita evangelica,
realizzatore, insieme ad altri spiriti lungimiranti, di quella civilta ecumenica
di cui la sua «sofferente generazione» aveva visto profilarsi all’orizzonte i
primi incerti chiarori!?’,

Anche se Buonaiuti rimase fino all’ultimo «cattolico romano », attac-
cato alla chiesa della sua nascita, I'incontro con le comunita evangeliche
italiane e svizzere contribui in maniera determinate ad allargare la sua
visuale religiosa, a trasformarla in una visione «ecumenica» della cristia-
nita nel mondo. I positivi contatti che egli ebbe con gli ambienti protestanti,
la calorosa accoglienza che vi trovo, le amicizie che poté allacciare, per la

122 1 'unica notizia del colloquio pare sia contenuta in una lettera di Buonaiuti a
F.Z. (Fausta Zucchetti) da Losanna del 23 febbraio 1939: cfr. Pellegrino di Roma,
p. 551, n. 87.

123 Cfr. note 105-109.

124 Pellegrino di Roma, p. 341-344.

125 Ihid., p. 343.

126 A. DE Micco, « Il ministero itinerante di Ernesto Buonaiuti» in 4/i 27 (marzo-
aprile 1956), p. 37-40.

127 Testamento spirituale in Pellegrino di Roma, p. 512-513.



BUONAIUTI E LE COMUNITA EVANGELICHE SVIZZERE 401

sua naturale espansivita di latino, la viva simpatia da cui «I’eretico», cac-
ciato dalla sua chiesa venne circondato, lo confermarono sempre piu nella
necessita di abbattere quelle barriere confessionali che impedivano la libera
circolazione della grazia e dei carismi nell’organismo vivente del Cristo.

Al di 1a delle convinzioni teologiche e delle posizioni dommatiche, Buo-
naiuti rivendicava il « primato della Carita », sovente richiamandosi a quel
capitolo XIII della Prima epistola ai Corinti, dove I’Apostolo aveva cosi
felicemente spiegato la supremazia dell’amore su ogni altra virtu. Le diffe-
renze, le incomprensioni esistenti tra le varie chiese potevano essere
superate in uno spirito di carita, per ricomporre, attraverso la riunione di
tutte le membra del Cristo, la «vera chiesa», la Koinonia, la « comunione
dei santi», dove i fedeli vivono le realta sacrali in una tensione escatologica,
nell’attesa dell’avvento del Regno dello Spirito, nella speranza di una uma-
nita rinnovata, di una palingenesi universale.

Buonaiuti sperava che anche la Chiesa cattolica potesse partecipare a
questa aspirazione ecumenica, al trionfo dello spirito cristiano di bonta, di
giustizia, d’amore nel mondo. Invece essa rimaneva immobile, incapace di
assorbire 1 movimenti di rinnovamento che si verificavano al suo interno, di
modificare il suo orientamento intellettuale e spirituale. La sua delusione fu
grande, ma non rinnegd mai il suo ideale religioso, rifiutandosi di ritrattare
o sconfessare il suo operato anche nel momento supremo, nonostante le
pesanti pressioni che su di lui furono fatte da parte di dignitari ecclesistici.
Mori scomunicato, persuaso che «vi sono scomuniche salutari e che la revi-
viscenza religiosa ¢ affidata agli esuli da tutte le chiese costituite che sap-
piano vivere e bandire parole di universalita spirituale» '?%. Nel suo Testa-
mento spirituale lascio scritto:

« Nelle mie molteplici esperienze ho tratto un ammaestramento cui
debbo dare, qui, precisa testimonianza: mi sento partecipe in speranze € in
comunione con quella nuova Chiesa Cristiana ecumenica a cui ho veduto
lavorare quelle denominazioni evangeliche che mi sono sempre apparse
salutarmente travagliate da un autentico spirito di fraternita, di pace e di
vita carismatica nel mondo.

Una parola di fraterna gratitudine io debbo a quei rappresentanti di
questi movimenti ecumenici, della cui cordiale solidarieta la Provvidenza
del Padre mi ha concesso il privilegio» '%.

Questa ricerca € stata compiuta con il contributo dell’Istituto di Storia della
Facolta di Magistero dell’Universita di Firenze, e della societa « Pro Hel-
vetia» di Zurigo, per interessamento del Prof. Giorgio Spini e del Prof.

128 1 bisogno mondiale della religiosita, cit.
129 Testamento spirituale, cit.



402 LORENZA GIORGI

Sven Stelling-Michaud, che ringrazio vivamente. Un particolare ringrazia-
mento alla Dott. ssa. Lydia von Auw per la documentazione che ha messo a
mia disposizione, per i1 consigli e la cura con cui ha seguito questo lavoro.

FONTI e sigle: Archives Cantonales Vaudoises, Département de I’Instruc-
tion publique et des cultes — Service de I’enseignement supérieur (ACV,
IPC [KXIIIIC)); Eglise Nationale évangelique réformée du Canton de
Vaud, Commission Synodale, Procés-verbaux des séances (ENV-CS, Pv);
Eglise Libre évangélique réeformée du Canton de Vaud (ELV); Commission
Universitaire de I'Université de Lausanne, Procés-verbaux des séances
(CUn-L, Pv); Faculté de Théologie de I’Eglise Nationale du Canton de
Vaud, Procés-verbaux des séances (ENV-FTh, Pv); Faculté de Théologie de
I’Eglise Libre du Canton de Vaud, Proces-verbaux des séances (ELV-FTh,
Pv); Société Vaudoise de Théologie, Procés-verbaux (SVTh, Pv); Rapports
de la Faculté de Théologie de I'Université de Lausanne au Synode de
I’Eglise Nationale évangélique réformée du Canton de Vaud, années
1935-39 (Rapports); Bibliothéque Cantonale et Universitaire de Lausanne,
Département des manuscrits, Fonds... (BCU-L, Dm, Fonds); Bibliotheque
des Pasteurs — (de la Faculté de Théologie de I’Eglise Libre du Canton de
Vaud): (BP); Revue de Théologie et de Philosophie (RThPh); Biblioteca
Nazionale di Firenze, Carteggi Vari (BNF, C. V.).



	Buonaiuti e le comunità evangeliche svizzere

