
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 4

Artikel: Buonaiuti e le comunità evangeliche svizzere

Autor: Giorgi, Lorenza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 376-402

BUONAIUTI E LE COMUNITÀ
EVANGELICHE SVIZZERE

LORENZA GIORGI

Résumé

Ernesto Buonaiuti (1881-1946), historien du christianisme, condamné par
l'Eglise catholique à cause de ses idées «modernistes», victime du régime
fasciste qui le priva de sa chaire universitaire à l'occasion du Concordat pour
avoir refusé le serment de fidélité au fascisme, fut aidé et accueilli fraternellement

parmi les Eglises évangéliques italiennes et suisses.

Dans cette étude, l'auteur essaie de reconstruire, sur le fondement de

documents inédits, les périodes que Buonaiuti passa en Suisse, entre les années

1935-1939, les cours libres qu'il donna à l'Université de Lausanne, ses
relations avec les collègues de la Faculté de Théologie et de l'Université, les réactions

provoquées par ses conférences parmi les étudiants et le public. Sans

aucun doute cette période fut la plus heureuse de son existence tourmentée: la
libéralité, la bienveillance, la sympathie, l'hospitalité cordiale, avec laquelle
Buonaiuti fut accueilli, le vif intérêt prêté à ses conférences, firent rêver à

l'excommunié, au professeur romain rejeté par l'Université italienne, la possibilité

de reprendre l'enseignement même si cela devait être dans une Faculté

Théologique étrangère. Mais le projet d'un rattachement définitifde Buonaiuti
à l'Université de Lausanne n'aboutit pas en raison des difficultés qu'il y avait
à créer un poste pour lui. D'autre part, le souci de quitter Rome et sa vieille
mère, les engagements pris en vue de la publication d'une grande histoire du
christianisme (qui paraîtra en trois volumes dans les années 1942-1943), le

retrait du passeport et l'éclatement de la guerre, empêcheront Buonaiuti de se

rendre de nouveau en Suisse et à Lausanne pour y donner des cours.
Le rapprochement de ce prêtre romain avec la spiritualité réformée, sa

rencontre avec les communautés évangéliques du Canton de Vaud et sa participation

à des cultes protestants constituèrent pour lui une expérience extraordinaire,

qui toucha profondément son âme.
Même s'il ne se détacha jamais de l'Eglise au sein de laquelle il était né et

qui l'avait formé — il resta jusqu 'au dernier souffle « catholique romain » — sa

perspective religieuse changea. Buonaiuti comprit la nécessité d'abattre les
barrières confessionnelles à l'intérieur du Corps Mystique du Christ; il voulut être
témoin d'une «catholicité évangélique», il crut pouvoir participer à la «nouvelle

église œcuménique», pour laquelle il avait vu travailler les dénominations
évangéliques animées par un véritable esprit de paix et de vie charismatique
dans le monde.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 377

Buonaiuti visse indubbiamente a Losanna, nel Cantone di Vaud, la
stagione più felice di quello che egli chiamò « il mio ministero culturale
itinerante»1. Qui, il sacerdote scomunicato, spogliato perfino dell'abito talare,
lo studioso al quale, per non aver voluto sottostare all'imposizione del
giuramento fascista, era stata tolta definitivamente la cattedra universitaria2,
provò di nuovo la gioia della predicazione e dell'insegnamento. Sulle rive
del Lemano Buonaiuti venne accolto con profondo rispetto per la sua
elevata cultura religiosa, fu circondato da simpatia umana per le note contrastanti

vicende nelle quali era rimasto implicato con la curia romana ed il
regime fascista; incontrò un'affettuosa e concreta solidarietà che non venne
meno con il passare degli anni3.

Le conferenze all'Associazione Cristiana dei Giovani, i contatti sempre
più frequenti con le comunità evangeliche italiane ed estere, ma soprattutto
i convegni all'« Eranos» di Ascona4 avevano offerto a Buonaiuti possibilità
di nuove conoscenze e di molteplici esperienze, gli avevano permesso di
esprimere ad alto livello le sue capacità intellettuali, la sua straordinaria
abilità di conferenziere, costituendo un arricchimento morale e spirituale di
notevole valore.

Nella sua Autobiografia, Pellegrino di Roma5 egli dice che questa attività
e questi contatti furono la «mediazione naturale» attraverso la quale egli
giunse ad insegnare alla Facoltà di Teologia dell'Università di Losanna. Ma
non fu questa la sola « mediazione » che permise la chiamata di Buonaiuti,

per lui «straordinariamente onorifica»6 da parte di un organismo universitario

straniero. Tale possibilità scaturì principalmente da una situazione di
riconciliazione interna alla Chiesa evangelica del Vaud, da un atteggiamento

di apertura ecumenica creato dal pensiero e dall'opera di un
personaggio di grande coerenza intellettuale e morale: René Guisan7.

1 E. Buonaiuti, Pellegrino di Roma. La generazione dell'esodo, a cura di M. Niccoli,

Bari, Laterza, 1964, p. 323.
2 Cfr. L. Bedeschi, Buonaiuti. il Concordato e la Chiesa. Milano, Il Saggiatore,

1970; L. Giorgi, «Il caso Buonaiuti e il Concordato», in // Ponte, 35 (1979),
p. 293-334; F. Parente, «Ernesto Buonaiuti», Dizionario Biografico degli Italiani,
s.v.

3 V. Vinay, Buonaiuti e l'Italia religiosa del suo tempo. Torre Pellice 1956,

p. 111-114.
4 Pellegrino di Roma, cit., p. 293; 546-547, n. 12-14. Per le conferenze tenute da

Buonaiuti ad «Eranos» cfr. Eranos-Jahrbücher, 1933-1941, ed. E. Benz, Ernesto
Buonaiuti. Die exkommunizierte Kirche, Zurich, Rhein-Verlag, 1966.

5 Op. cit., p. 289.
6 Ibid.
7 René Guisan (1874-1934).



378 LORENZA GIORGI

Emesto Buonaiuti — René Guisan e l'Eglise Libre

«Tutta raccolta nei suoi confini la comunità cristiano-evangelica del Vaud ha il
privilegio di poter fare, di scorcio, tutte le esperienze a cui è chiamata, nel terreno
teorico-culturale come in quello della organizzazione disciplinare, una chiesa dei
tempi nostri. C'è, in tutte le manifestazioni di questa comunità, a cominciare dal
problema dei rapporti con lo stato che ha determinato la separazione delle chiesa
libera dalla nazionale, qualcosa di universalmente normativo. È qualcosa di
eccezionalmente alto e nobile. Per questo tali manifestazioni meritano di essere
conosciute su un più vasto orizzonte. Specialmente quando su di esse spicca un
nome insigne, venerando, come quello di Guisan»8.

Così scriveva Buonaiuti, ricordando Guisan, poco dopo la sua morte,
sopraggiunta inaspettatamente.

René Guisan ed Ernesto Buonaiuti non si incontrarono mai. Forse
scambiarono tra di loro qualche lettera. Guisan era scomparso da più di un
anno quando Buonaiuti tenne per la prima volta le sue lezioni all'Università

di Losanna9. Eppure Guisan può essere considerato il principale artefice

dell'invito rivolto a Buonaiuti dall'antica «Schola Lausannensis ».

Legame vivente tra le due chiese del Cantone di Vaud, l'Eglise Nationale e

l'Eglise Libre, Guisan era colui che meglio di ogni altro impersonava lo spirito

di quella chiamata. Poco prima del decesso, che lo aveva colto in piena
attività, Guisan aveva riunito, nella sua persona, l'incarico di « Doyen »

delle due facoltà teologiche, fatto veramente unico nella storia religiosa del

paese.
Pur nella evidente diversità, Buonaiuti e Guisan presentavano tratti di

singolare affinità: la rigorosa fedeltà alla vocazione sacerdotale, conservata
al di là del distacco dalla chiesa di appartenenza (voluto e cosciente,
profondamente motivato, per Guisan — imposto dalla scomunica e sofferto per
Buonaiuti) ed altresì ad un ideale religioso che secondo Guisan era libera
adesione ai principi evangelici e per Buonaiuti significava trasfondere quei
valori evangelici nel corpo della chiesa per una sua rinascita dall'interno.
Per entrambi la religione non poteva ridursi ad una esperienza personale,
ma si realizzava pienamente solo nella vita associata. La ricerca scientifica,
l'attività speculativa non erano ad essi sufficienti. Guisan e Buonaiuti
necessitavano della pratica attuazione, dell'espressione tangibile della propria
idealità religiosa, sia che si trattasse dell'insegnamento o di conferenze,
della guida di associazioni giovanili o della direzione di riviste10. Ma
mentre Buonaiuti risulterà scrittore assai prolifico, Guisan ha lasciato poche
tracce delle sue vaste conoscenze in articoli, lettere, appunti. Gli allievi testi-

8e.b. [E. Buonaiuti], «René Guisan», in Religio, 11 (1935), p. 550.
9 Su Guisan cfr. ancora Pellegrino di Roma, p. 342.
10 Un accostamento tra Buonaiuti e Guisan si trova in un articolo di Lydia von

Auw: L. von Auw, « Ernesto Buonaiuti », in Le Lien de l'Eglise évangélique libre du
Canton de Vaud. 53 fi9461. n. 10.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 379

moniano che le sue informazioni culturali erano ampie, aggiornate; l'interesse

che prestava a fenomeni non ancora ben conosciuti del mondo cattolico,

come di quello protestante, era attento, sincero. In effetti le sue intuizioni

si rivelarono lungimiranti, aprirono campi di studi fino ad allora
inesplorati, come avvenne per il modernismo e per la teologia barthiana".

«Un plus grand respect pour les faits, pour l'histoire; l'horreur de tout
dogmatisme... ».questi i principi ai quali si ispirava il lavoro scientifico ed
anche l'azione pratica di Guisan; a ciò egli univa un raro equilibrio di
giudizio12.

Come Buonaiuti, Guisan riteneva che la fede non avesse niente da

temere dai risultati dell'esegesi e della critica storica, ma a differenza dello
studioso romano, egli aveva radicato il senso dell'evoluzione necessaria alla
vita della Chiesa. Riprova di questa attitudine mentale è la chiarezza espositiva

con la quale Guisan, insieme all'amico Arnold Reymond, scrisse La
confession de foi de l'Eglise libre du Canton de Vaud, nel 1904.

Questo opuscolo, nel quale Guisan enunciava le ragioni che lo porteranno

a staccarsi dalla chiesa nella quale era cresciuto ed educato, è tutto
pervaso di quell'« orrore » per ogni dogmatismo, per ogni tentativo di
cristallizzare la fede in un simbolo o in un sistema di segni, e dalla consapevolezza

della necessità, per la chiesa, di svilupparsi internamente per mantenere

costante la sua vitalità di comunità di credenti. Coerente con le sue
scelte, Guisan resterà, per più di dieci anni, lontano dalla chiesa di origine.
Se egli, per profonde divergenze dottrinali, non si senti di accettare il pasto-
rato nell'Eglise Libre, tuttavia non rinunciò ad esprimere con altre forme la
dedizione alla comunità e la generosità del suo animo. Possiamo accennare
alla presidenza dell'Association Chrétienne des Jeunes Gens, all'organizzazione

dei campi ecumenici di Vaumarcus, ai «Cahiers de Jeunesse» (poi
«Cahiers protestants», oltre alla redazione (dal 1913) della «Revue de

Théologie et de Philosophie»13. Nel quotidiano contatto che Guisan ricercava

con i propri simili, la preferenza andava ovviamente ai giovani, per la

profonda convinzione che egli aveva del grande valore dell'educazione14.
Anche questo amore per l'insegnamento è un tratto che lo avvicina moltissimo

a Buonaiuti, il quale lo identificava con la propria vocazione sacerdotale.

Nel 1917 un reciproco atto di buona volontà e di apertura permise a

Guisan di ritornare in seno all'Eglise Libre e di accettare una cattedra di
11 Cfr. René Guisan par ses lettres, t. 2, Lausanne, 1940.
12 Op. cit., t. I, p. 295.
13 Su Vaumarcus: M. du Pasquier, Le camp de Vaumarcus. Neuchâtel, Victor

Attinger, 1934 (Institutions et traditions de la Suisse Romande). Guisan firmava gli
editoriali dei Cahiers protestants con gli pseudonimi di «Pierre» e di «Valdo». Cfr.
inoltre RnPh. Tables des vingt-cinq premières années de la seconde série:
1913-1937, par E. Reymond, Lausanne, 1941.

14 René Guisan par ses lettres, t. I, p. 67.



380 LORENZA GIORGI

Nuovo Testamento presso la Facoltà teologica libera: la Maison des

Cèdres15. La sua opera di educatore e di studioso potè così dispiegarsi in

pieno attraverso corsi, conferenze, colloqui, anche se i suoi scritti rimasero

sempre scarsi e frammentari. Colleghi ed allievi potevano però avvalersi dei
suoi consigli, delle sue competenze, delle informazioni bibliografiche che

egli appuntava minutamente su piccoli fogli.
Forse tra i primi a conoscere e ad illustrare nella Suisse romande la

teologia barthiana, Guisan prestava anche molta attenzione a quanto stava
succedendo nel mondo cattolico16. Egli riteneva che il vero sussulto di
«rinascita» del cattolicesimo non era tanto da ricercarsi nelle clamorose
conversioni che si stavano verificando, specialmente in Francia, tra scrittori
ed artisti, quanto in un movimento di rinnovamento interno alla chiesa
cattolica che si denominava «modernismo»17.

In una conferenza di Sainte-Croix, all'Association Chrétienne d'Etudiants

de la Suisse romande: Les tendances actuelles du catholicisme^,
probabilmente del 1921-22, Guisan diceva:

« Une des raisons qui me fait respecter l'Eglise catholique c'est qu'elle a donné
naissance aux modernistes et que ces hommes ont été formés par elle, qu'ils l'ont
tendrement aimée puisqu'ils ont renoncé au modernisme pour revenir à elle».
Ma notava come «l'Eglise catholique veut l'unité intellectuelle et théologique et

va jusqu'au bout pour l'obtenir» per cui «une période brillante d'études scientifiques

a été terminée brusquement par l'encyclique contre le modernisme» 19.

I modernisti « du moment où ils ne peuvent plus être indépendants, ils
deviennent de pauvres historiens»: «historiens meurtris», «consciences

troublées», «âmes compromises», così Guisan vedeva concludersi la
vicenda modernista dopo la condanna papale: «toute l'histoire du modernisme

n'est que cela»20.

Ernesto Buonaiuti e Lydia von Auw: una discreta mediatrice

Allo scopo di approfondire lo studio del movimento modernista Guisan
aveva suggerito ad una sua allieva, Lydia von Auw, una delle prime donne,

15 E. Vautier, La maison des cèdres. Faculté de néologie de l'Eglise libre vaudoise.
Paris et Neuchâtel, Attinger, 1935.

l6Cfr. SVTh, Pv, 1900-1923; 1928-37.
17 BCU-L, Dm, Fonds Guisan, IS 2001, Vili. 1 (22-23) Catholicisme-modernisme.
18 Ibid. (Della Conferenza esiste anche una 'épreuve' con il titolo Le catholicisme

à l'heure actuelle, sulla quale sono impresse le date: Fév.-Avr. 1922. Tuttavia essa non
risulta pubblicata nelle Conférences de Sainte-Croix. Su queste: A. Berchtold, La
Suisse Romande au cap du XXe siècle. Portrait littéraire et morale, Lausanne, Payot,
1966, p. 122-125).

19 Ibid., p. 21; 14.
20 Ibid., p. 22-23.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 381

nella Suisse romande, a conseguire la laurea ed il dottorato in teologia, e a

ricevere la consacrazione pastorale, una tesi sull'argomento21.
Per compiere le ricerche necessarie allo svolgimento della dissertazione

Lydia von Auw si recò a più riprese, in Italia, ed a Roma, dove conobbe
Buonaiuti ed il suo gruppo.

Gli anni che vanno dal 1919 al 1931 furono indubbiamente i più travagliati

nella vita dello studioso. La cattedra di storia del cristianesimo che

egli teneva all'Ateneo romano con vibrante entusiasmo e che gli aveva
permesso di creare intorno a sé un gruppo di allievi, collaboratori ed amici,
con i quali saliva spesso al rifugio di San Donato22, era già oggetto di malevole

attenzioni da parte della curia romana e del S. Uffizio.
Il saggio su S. Paolo apparso in Religio23, la scomunica che ne seguì, le

complicazioni riguardanti in modo particolare il suo insegnamento, ebbero

ripercussioni non solo sul suo morale ma anche sul fisico. Alla notizia
inaspettata della pesante sanzione disciplinare Buonaiuti ebbe anche la prima
grave manifestazione di quel male addominale che lo tormentò fino alla
morte e che si riacutizzava nei momenti di più grave tensione con l'autorità
ecclesiastica. Veramente una ferita non chiusa che si riapriva continuamente,

come quella dei rapporti con l'autorità gerarchica della chiesa cattolica,

che gli procurava ansie, timori, ma non cedimenti o ripensamenti sulla
validità del suo programma di rinnovamento religioso24.

Lydia von Auw conobbe Buonaiuti in questo periodo, quando il primo
colpo infetto dalle autorità ecclesiastiche era giunto improvviso. Lo trovò,
comprensibilmente, in uno stato di grande agitazione. Racconta che fu
colpita dal suo indaffaramento, dalla quantità di persone che riusciva a vedere

o di lettere che era capace di scrivere. Per un certo tempo frequentò anche
le lezioni di Buonaiuti all'Università. Sull'argomento della tesi ebbe con
Buonaiuti diversi colloqui. La tesi, Essai d'une histoire du modernisme catho-

21 Lydia von Auw (née en 1897). Consacrata pastore dell'Eglise Libre ad Ollon
nel 1935. Da allora, fino al 1948, «aumônier» de l'Hôpital de Saint-Loup.

22 San Donato era un vecchio cenobio benedettino presso Subiaco, sui monti
Simbruini, preso in affitto da Buonaiuti nel 1920 e trasformato in una «casa di
montagna»: cfr. Pellegrino di Roma, p. 161 ; 531, n. 104 e L. von Auw, «San Donato», in
Sous les Cèdres (Feuille des étudiants de la Faculté de théologie de l'Eglise libre
vaudoise), 2 (15 févr. 1934), p. 37-41.

23 E. Buonaiuti, « Le esperienze fondamentali di Paolo », in Religio, 2 (luglio-settembre

1920), p. 106-121. In esso Buonaiuti affermava che: «La dottrina agapico-
eucaristica (in san Paolo) è strettamente vincolata all'intimo suo senso dell'Unità e

della solidarietà nella 'chiesa' dei suoi fedeli». Nell'articolo la chiesa cattolica vide la

negazione del dogma della presenza reale di Cristo nella eucarestia. Il decreto di
scomunica venne emesso il 14 gennaio 1921.

24 E. Buonaiuti, Una fede e una disciplina, Foligno, Campitelli, 1925.



382 LORENZA GIORGI

lique en Italie, venne discussa nell'aprile del 1924; relatori, oltre a Guisan,
Philippe Bridel e Nestore Cacciapuoti25.

Dopo la laurea Lydia von Auw continuò ad interessarsi alle vicende di
Buonaiuti che nel frattempo era stato colpito da una nuova scomunica26.

Intanto si preparava per il dottorato in teologia, con un lavoro, consigliato
dallo stesso Buonaiuti, su Angelo Clareno27. Sollecitata da Guisan, Lydia
von Auw publico sulla « Revue de Théologie et de Philosophie » un profilo
di Buonaiuti28, in seguito tradusse due capitoli del volume: // cristianesimo

nell'Africa romana, che recensì poco dopo per la stessa rivista29.

A Roma per una breve vacanza tra l'aprile e l'estate del '29, Lydia von
Auw registrò le ottimistiche previsioni di Buonaiuti riguardo ai discorsi
pronunciati da Mussolini sui Patti Lateranensi30.

Purtroppo con il Concordato stipulato tra Santa Sede e regime fascista,
la situazione universitaria del professore di storia del cristianesimo invece
di risolversi doveva aggravarsi ulteriormente. Dopo un periodo trascorso in
inutili petizioni, in vani tentativi di riprendere l'insegnamento, Buonaiuti,
per essersi rifiutato di prestare il giuramento di fedeltà al fascismo, richiesto
a tutti i professori universitari, perdeva definitivamente la cattedra
(28 dicembre 1931)31.

Privo di mezzi di sostentamento Buonaiuti venne fraternamente
soccorso dalle comunità evangeliche romane, in particolare dai metodisti we-

25 BCU-L, Dm, Fonds Guisan, cit. Note di René Guisan sulla tesi di Mlle von
Auw, 3.IV.1924; ELV-FTh, Pv, 1918-26, 5e cahier, f. 138. Philippe Bridel (1852-1936).
Nestore Cacciapuoti era pastore evangelico a Ginevra.

26 II decreto di scomunica del 28 marzo era stato pubblicato sufi'« Osservatore
Romano» il 31 marzo 1924. La scomunica maggiore (vitando), colpì Buonaiuti il
25 gennaio 1926.

27 Lydia von Auw conseguì il dottorato in teologia nel 1949 (Cfr. Le Lien 56

(1949), n. 14). Dalla tesi sono uscite due pubblicazioni: L. von Auw, Angelo Clareno
et les spirituels italiens, Rome, Edizioni di storia e letteratura, 1979 e Lettere di Angelo
Clareno, (Fonti per la storia d'Italia, 103), Roma, Istituto storico italiano per il medio
evo, 1981.

28 L. von Auw, «Portraits contemporains: Ernesto Buonaiuti», in RnPh, 15

(1927), p. 66-79.
29 E. Buonaiuti, «Le montanisme et le dogme trinitaire», in RnPh, 17 (1929),

p. 319-333; L. von Auw, «Compte rendu à: E. Buonaiuti, // Cristianesimo
nell'Africa Romana, Bari, Laterza, 1928, in RnPh, 17 (1929), p. 371-373.

30Cfr. L. Bedeschi, op. cit., p. 406-408; F. Margiotta Broglio, «Ernesto
Buonaiuti» in Modernismo, fascismo, comunismo, a cura di G. Rossini, Bologna, Il
Mulino, 1972, p. 146.

31 Nel Pellegrino di Roma, Buonaiuti scrisse di aver respinto l'imposizione del
giuramento fascista non tanto per motivi politici, quanto « a norma di precise
prescrizioni evangeliche» (Matteo, V, 34). (Ibid., p. 277 s.; 544, n. 199).



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 383

sleyani. L'Associazione Cristiana dei Giovani gli aprì le sale per cicli di
conferenze in tutta Italia32.

In quei terribili mesi che videro esaurirsi le residue speranze di risalire la
cattedra romana, Buonaiuti ricevette manifestazioni di solidarietà, segni di
affettuoso interessamento per la sua sorte, non solo da parte degli amici
protestanti italiani ma anche stranieri33.

Lydia von Auw che in quel momento, tra il 1932 e il '33, si trovava, per
un soggiorno di studio, in Italia, con una delicata opera di mediazione,
allacciava per Buonaiuti nuove amicizie e relazioni. Queste permisero, in
seguito, la sua venuta a Losanna. I primi contatti tra Buonaiuti e Henri
Meylan risalgono infatti a questa data:

« Io debbo alla amabile premura della carissima Sig.na Von Auw e alla sua generosa

bontà questo inizio di corrispondenza fra noi, che aggiungo e colloco fra i

primi posti nel novero delle grazie di cui il Padre mi è stato largo distributore in
questa difficile congiuntura della mia vita»34.

Così scriveva Buonaiuti a Meylan, dal quale, lo scomunicato vitando, il
professore costretto ad abbandonare l'insegnamento aveva ricevuto un
«messagio così cristianamente fraterno» ed aggiungeva:

«il suo nome è inciso nell'anima mia, nel manipolo degli spiriti fraterni che in
questo momento mi hanno dato prova della loro comprensione e della loro
solidarietà nel vangelo»35.

Meylan, con rara sensibilità, non aveva offerto a Buonaiuti aiuti in
denaro, ma l'acquisto della rivista « Ricerche Religiose » : « Capisco tutto lo
squisito valore del gesto soccorrevole da Lei compiuto, nel commissionarmi
la collezione completa di «Ricerche Religiose»36... «Sono straordinariamente

sensibile a tanta cristiana sua amabilità ». « È uno squisito conforto

per me, in questo duro e oscuro frangente della mia vita, ricevere manifestazioni

di solidale simpatia come questa che mi è venuta dalla sua anima»37.

La corrispondenza fra Buonaiuti e Meylan seguitò ininterrottamente
fino a quando egli potè recarsi a Losanna, personalmente, per prendere gli

32 Cfr. V. Vinay, op. cit., p. 105-111 ; Pellegrino di Roma, p. 287-291 ; p. 546, n. 6-8;
La vita allo sbaraglio. Lettere di Buonaiuti a Missir (1926-1946), a cura di A. Donini.
Firenze, La Nuova Italia, 1980.

33 Durante questo periodo carico di angoscie spirituali ed anche di necessità

materiali, Buonaiuti compose con foga un volumetto assai significativo: La chiesa

romana, pubblicato a Milano da Guardi e Noto nel 1932 (posto all'Indice nel
gennaio del 1933). Lydia von Auw, accogliendo l'invito rivoltole da Guisan (René
Guisan à L. von Auw, Lausanne, 24.X.1932), pubblicò sulla Revue de Théologie et
de Philosophie una lunga recensione: L. von Auw, « L'Eglise romaine» in RthPh, 22

(1934), p. 80-88.
34 Buonaiuti a Henri Meylan, Roma, 22.1.1932.
35 Ibid.
36 Ibid. Ricerche Religiose (poi Religio), la rivista fondata da Buonaiuti nel 1925.
37 Buonaiuti à Henri Meylan, Roma, 10.11.1932.



384 LORENZA GIORGI

accordi necessari all'avvio dei corsi liberi presso la Facoltà teologica
dell'Università38.

Nell'Autobiografia Buonaiuti attribuisce il merito di aver creato i

collegamenti con la Facoltà di Teologia dell'Università di Losanna, all'amico
fraterno Franco Panza, ministro della comunità evangelica di lingua
italiana in quella città:

« Il mio fratello, più che amico, Franco Panza, ministro della comunità evangelica

di lingua italiana di Losanna, aveva avuto modo di parlare ripetutamente di
me e della possibilità del mio insegnamento in seno alla Facoltà teologica del
capoluogo del Cantone di Vaud, Losanna, al decano della Facoltà, il venerando
prof. Chamorel, e ai suoi colleghi. La Facoltà fece ottimo viso alla proposta ed io
fui chiamato per una serie di rispettabili semestri a svolgere corsi liberi in quelle
aule rese insigni dall'insegnamento di un Vinet e di un Guisan»39.

Probabilmente Buonaiuti aveva conosciuto Panza attraverso gli evangelici

italiani. Questi, effettivamente, era in stretti rapporti con Gabriel
Chamorel40, non in quanto Doyen della Facoltà teologica (lo era stato, ma nel

1924-26), ma come Presidente della Commission Synodale dell'Eglise
Nationale del Cantone di Vaud (dal 1934 al 1938), che attraverso la sua
Commission de Gestion sovvenzionava la comunità evangelica italiana di
Losanna, insieme a quella di Vevey41. Tuttavia pare che Panza si occupasse
molto di Buonaiuti durante i periodi di permanenza in Svizzera, soprattutto
per quanto riguardava i problemi pratici del soggiorno, come l'alloggio42.
Gli offrì inoltre la possibilità di predicare nella chiesa evangelica, e ciò
Buonaiuti interpretò come « provvidenziale privilegio » tale da procurargli una
vivissima gioia43.

I 'cours libres' di Buonaiuti all'Università di Losanna

Nel dicembre del '34 Buonaiuti giungeva a Losanna, cordialmente
accolto da Meylan e dai colleghi della Facoltà di Teologia dell'Eglise
Nationale44. Si incontrò anche con il Cancelliere, Frank Olivier45; ebbe
alcuni «entretiens» con Emile Golay, Doyen della Facoltà teologica46.

38 Buonaiuti a Missir, Roma, 3.IX.'34 in La vita allo sbaraglio, p. 331 ; Buonaiuti a
Missir, Roma, 24.XII.'34, in Ibid., p. 334.

39 Pellegrino di Roma, p. 323.
'«Gabriel Chamorel (1870-19581.
41 Cfr. ENV-CS, Pv, Séance du 15 octobre 1934.
42 Buonaiuti à H. Meylan, Rome, 16 avril 1935.
43 Pellegrino di Roma, p. 327.
44 Buonaiuti à H. Meylan, Rome, 14 décembre 1934.
45 Frank Olivier (1869-1964). Il Cancelliere aveva chiesto informazioni su

Buonaiuti a Roma, al suo amico Franz Cumont (1868-1947) storico delle religioni: cfr.
Franz Cumont à Frank Olivier, Rome, 8 décembre 1934.

46 Emile Golay (1875-1970).



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 385

Furono così stabiliti l'argomento del corso e le ore di lezione che Buonaiuti
avrebbe tenuto nel semestre estivo dell'anno seguente (1935)47. A questo
primo incontro seguì un fitto scambio di lettere nelle quali vennero precisati
i dettagli dell'attività di Buonaiuti presso l'Università48. Al corso: «Les
origines et le développement des communautés chrétiennes pendant les
premiers siècles », venne affiancato un ciclo di letture di testi cristiani latini, in
particolare il « De Poenitentia » di Tertulliano ed il « De doctrina
Christiana» di Sant'Agostino. La Commission Universitaire messa al corrente
della cosa dette, all'unanimità, il suo «assentiment»49. La data d'inizio delle
lezioni fu fissata per il 25 aprile (1935) all'apertura del «semestre d'été»30.

Buonaiuti veniva ad insegnare in una Facoltà illustre dove vigeva una
grande liberalità negli studi come nei rapporti umani che il passaggio di
René Guisan aveva favorito ed accentuato51. I professori della Facoltà
teologica che Buonaiuti avrebbe avuto come colleghi rispondevano ai nomi di
Gabriel Chamorel, Henri Meylan, Edmond Grin, Henri Germond, Charles
Masson, oltre ad Arnold Reymond, docente di Filosofia alla Facoltà di
Lettere.

Anche se sui programmi ufficiali i corsi di Buonaiuti non figurarono
mai52, tuttavia l'Università si dette da fare per assicurare una numerosa
presenza alle lezioni dell'insigne ospite; furono anche invitati gli studenti della
Facoltà di Teologia dell'Eglise Libre. I professori stessi della facoltà si

recarono ad ascoltare le conferenze di Buonaiuti, alcune delle quali furono
aperte al publico.

La personalità e l'opera del professore romano non erano sconosciuti
nella Suisse romande: gli articoli di Lydia von Auw sulla « Revue de Théologie

et de Philosohie», le recensioni, le traduzioni degli scritti di Buonaiuti
avevano contribuito a diffondere rispetto e comprensione per la sua
posizione e le sue vicende53.

In un articolo apparso su La Gazette de Lausanne il giorno precedente
l'inizio del corso, Henri Meylan presentava al publico e agli studiosi la

47 Buonaiuti à Emile Golay, 14 décembre 1934.
48 Golay à Buonaiuti, 3 février 1935; Buonaiuti à Golay, 9 février 1935; Golay à

Buonaiuti, 13 février 1935; Buonaiuti à Golay, 16 février 1935; Golay à Buonaiuti,
7 mars 1935; Buonaiuti à Golay, 10 mars 1935; Buonaiuti à Golay, 16 avril 1935.

49 CUn-L, Pv, Séance du 17 janvier 1935, f. 374-375.
50 E. Golay à Buonaiuti, 7 mars 1935, cit.
51 Cfr. Rapport de la Faculté de Théologie de l'Université de Lausanne au Synode

de l'Eglise Nationale Evangélique réformée du Canton de Vaud, année 1933-34, p.
53-60.

52 Cfr. Université de Lausanne, Programme des cours, 1935-1939, Faculté de
Théologie protestante.

53 Cfr. anche L. von Auw, « Portraits contemporains. Ernesto Buonaiuti » in Foi
et Vie, 35 (mai 1934), p. 342-352; sullo stesso numero apparve un articolo di
Buonaiuti: « Le mystère de l'impiété» tratto dal libro // messaggio di Paolo, Roma,
Calzone, 1933.



386 LORENZA GIORGI

figura di Buonaiuti, tracciandone un succinto quanto efficace profilo
biografico 54.

In quel breve scorcio primaverile, tra l'aprile e il maggio del '35, l'attività
di Buonaiuti in Svizzera fu intensa. Altri impegni si erano aggiunti alle
lezioni universitarie55. Venne invitato a tenere conferenze a Ginevra56, si

recò in visita al Sanatorio Universitario di Leysin:
« Sono quassù — scriveva all'allievo Mario Niccoli a Roma — in una

delle molteplici tappe inattese che sono venute a complicare e a rendere più
gravosa la mia tournée. Stasera sono di ritorno a Losanna e in settimana
dovrò andare all'Università di Ginevra che mi ha invitato per due lezioni:
un lavoro intenso e vario quanto mai »57.

«Qui il mio lavoro procede meravigliosamente. Ti ho già detto che
anche l'Università di Ginevra mi ha invitato. Oggi terrò lì la mia prima
lezione»58. Ancora pochi giorni dopo:

« Ho già fatto una lezione a Ginevra: un ottimo successo. E oggi terrò là

per una riunione del circolo Söderblom che mi ha invitato, una conferenza
su La Chiesa, Erasmo e i movimenti erasmiani. Un lavoro improbo ma
straordinariamente produttivo »59.

Questa esperienza si impresse fortemente nel suo spirito tormentato, lo
indusse a confronti e riflessioni:

« Ecco. Una università e una facoltà teologica mi aprono i loro battenti. Quelle di
Losanna. Non mi hanno chiesto tessere di riconoscimento. Non mi hanno chiesto
professioni di fede. Semplicemente fraternamente hanno convocato nella loro
aula più capace giovani e adulti per ascoltare la mia parola»...
E se qui i fratelli che con occhi sorridenti e abbraccio fiducioso mi dischiudono le
aule universitarie e mi invitano a parlare liberamente dalla loro cattedra, vivono e

impersonano le ispirazioni e le aspirazioni della Riforma, diciamo pure che le

ispirazioni e le aspirazioni della Riforma sono quelle del Vangelo: spontanea
aggregazione di anime nell'organismo divino del Cristo, che è Spirito, Libertà e

Vita»60.

54 H. Meylan, «Ernesto Buonaiuti» in la Gazette de Lausanne, 24 avril 1935.
55 Cfr. La vita allo sbaraglio, p. 344, n. 2.
56 Su invito di Auguste Gampert, Doyen de la Faculté de Théologie de l'Université

de Genève: A. Gampert à H. Meylan, Genève, 3 mai 1935. Cfr. anche Procès-verbaux

de la Faculté de Théologie de l'Université de Genève, Ier, 29 mai 1935.
57 BNF, C.V., 466.32: Buonaiuti a Mario Niccoli, Leysin, 11.5 1935.
58 Ibid. Buonaiuti a M. Niccoli, 15 maggio 1935. Le lezioni di Buonaiuti ebbero

come soggetti: «La visione paulinienne de l'Eglise» e «L'Eglise postapostolique»
cfr. «Chronique religieuse» in La semaine religieuse de Genève, 18 mai 1935.

59 BNF, C.V., 466.32: Buonaiuti a M. Niccoli, Losanna, 17 maggio 1935. Il
circolo Söderblom era una specie di club che si riuniva a Rue de Montchoisy a Ginevra
dove molte organizzazioni ecumeniche avevano i loro uffici (Informazioni di W. A.
Wisser 't Hooft, segretario del Consiglio ecumenico delle Chiese).

60 E. Buonaiuti, «Confronti universitari» in Religio, 11 (1935), p. 377-78.
L'Università di Losanna si preoccupò anche di far avere un adeguato compenso allo
studioso (cfr. ACV, IPC [KXIII]C|, 1935, 38/5). Buonaiuti era incaricato di tenere
lezioni di «Lectures de textes des Pères de l'Eglise latine».



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 387

Buonaiuti rievocò con accenti entusiastici nel Pellegrino di Roma, questo
periodo losannese, durante il quale egli si senti circondato dalla « cordiale e

schietta benevolenza di un mondo intellettuale tutto pervaso di spiritualità e

di senso cristiano» sperimentò la calorosa ospitalità dei colleghi dell'Università:

«Tutti fecero a gara per addimostrare (sic) allo scomunicato e

all'espulso dall'Università romana il sentimento della più cordiale simpatia
e della più cristiana fraternità»61.

Non solo l'ambiente culturale vaudois, e quello universitario in particolare,

impressionarono vivamente l'ospite, ma tutta la vita religiosa della
città e del paese. L'esaltazione sentimentale che egli provò nell'udire il
gioioso scampanio della Cattedrale di Losanna, richiamante i cittadini
all'austero culto domenicale62 o nell'assistere alla liturgia protestante, non
gli impedì di cogliere attraverso gli aspetti esterni, formali, la realtà sostanziale

della religiosità riformata notando il grande senso di libertà esistente
nella pratica della fede:

«Quante volte nei giorni di culto, richiamato dal solenne e gioioso
scampanio di quella cattedrale che domina con le sue meravigliose cuspidi
gotiche la città del Lemano, io mi sono inteso trasalire, riflettendo il grande
senso di libertà in cui la Svizzera riformata ha imparato a praticare la sua
fede e a vivere i suoi valori cristiani. Là, nel Cantone di Vaud, a non molti
chilometri da Losanna, vi sono paesetti montani dove il culto cattolico e il
culto riformato coabitano e si avvicendano nel medesimo edificio di culto.

Quale meravigliosa lezione»...63.

Buonaiuti respingeva perciò sdegnosamente l'accusa di «freddezza»
rivolta contro il culto evangelico, dicendo di aver potuto sperimentare
quanto essa fosse « insulsa e superficiale » :

« Certo manca alla liturgia delle chiese protestanti quel senso profondo
del prodigio sacramentale, così atto a tacitare il senso magico, sepolto

sempre nelle radici del nostro essere di fronte alle forze irriconoscibili
operanti nel mondo. Ma c'è nel culto associato della liturgia protestante una
forza di seduzione e d'incanto di cui potei avvertire a Losanna la stupenda
efficienza e la incalcolabile capacità edificativa»64.

Buonaiuti sentiva nel canto associato la «risonanza sensibile» della

gioia che, tra gli aggregagati al Corpo mistico del Cristo», scaturisce,
dall'intimo dei loro cuori, quando essi se ne fanno cooperatori in un
rapporto d'amore fraterno.

61 Pellegrino di Roma, p. 323; 325.
62 Religio, 11 (1935), p. 372; V. Vinay, op. cit., p. 112.
63 Pellegrino di Roma, p. 324-325. Lo stesso episodio è riferito da Edmond Grin

nei suoi Souvenirs: cfr. E. Grin, « Le Professeur Ernesto Buonaiuti à Lausanne.
Souvenirs» in Ricordi su Emesto Buonaiuti a cura di F. Sciuto, Torino 1968, p. 33-38.

64 Pellegrino di Roma, p. 326.



388 LORENZA GIORGI

Losanna offrì a Buonaiuti il modo di riprendere quelle «comunicazioni
carismatiche» che gli erano state così «brutalmente precluse» nell'ambito
dell'organismo cattolico romano»; qui ebbe modo di trovare una
«corroborante convalida » alla sua profonda convinzione che non esisteva « nulla
di più arbitrario e più anticristiano che il presumere di apporre limiti alla
circolazione della grazia, innalzando barriere confessionali tra parte e parte
dell'organismo vivente di Cristo». Buonaiuti ricercava nelle comunità
evangeliche il senso della Chiesa come società carismatica di credenti, uniti
dal vincolo della carità:

« Cacciato dalla chiesa cattolica io avrei potuto soltanto trovare rifugio e

focolare in una comunità dove la Chiesa fosse veramente luogo di raccolta

per anime tremanti di fronte all'enigmatico segreto della vita e cercanti in

una associazione di realtà trascendenti il coraggio necessario e la luce
sufficiente per affrontare, in un'ora di rovinoso uragano, l'orientamento e la

visuale del porto»65.
Losanna riservava a Buonaiuti anche un'altra straordinaria esperienza

che gli permise di dar voce alla sua « incancellabile » vocazione sacerdotale.

Il pastore della comunità evangelica (locale) di lingua italiana l'amico
Franco Panza, volle che nel corso della liturgia domenicale, fosse Buonaiuti
a tenere il sermone:

«Quelle domeniche sono state tra le più ricche della mia vita. Perchè

veramente chi parla ai fratelli è il più felice degli «accattoni»66, annotò nel

Pellegrino di Roma.
La predicazione unita all'insegnamento universitario tanto desiderato,

non ebbero soltanto ripercussioni benefiche sul suo spirito « esangue e

rattrappito», ma gli procurarono momenti di gioia e di serenità che ad anni di
distanza egli annoverava tra i « ricordi più luminosi » della sua travagliata
esistenza.

« Mi sembrava effettivamente di aver trovato lassù, a Losanna, — scrisse

— pur nella novità dell'ambiente, una vera e proficua armonia fra le mie
attività di insegnante e di ministro della parola in grembo alla comunità
degli evangelici di lingua italiana. Mi sembrava di respirare un'aura per me
inconsueta in quella fraterna larghezza, in quella composta finezza di spiriti
che contraddistinguevano colà l'ambiente accademico e il mondo
ecclesiastico»67.

Il sentimento di questa «finezza di spirito» Buonaiuti portava con sé,

ritornando a Roma, dopo il primo soggiorno losannese: «Mon âme est

65 Ibid.
66 Ibid., p. 327. Secondo Buonaiuti l'uomo è un « accattone » dinanzi a Dio e ai

suoi simili. Egli va chiedendo amore, perdono, conforto, ricordo. Per cui l'esperienza
soteriologica non si compie nell'individualismo religioso mistico, ma nella vita
associata, nella comunione con Dio e con i fratelli. Questo « accattonaggio » d'amore che
pervade tutta la vita cristiana è una condizione di beatitudine che porta alla salvezza.

67 Pellegrino di Roma, p. 329-330.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 389

comme enveloppée de l'atmosphère des doux souvenirs si récents de vous
tous... de ma parenthèse trop brève — de Lausanne» scriveva a Meylan; e

passando dal 'vous' cerimonioso delle prime lettere ad un affettuoso 'tu'
ricordava: «Tu m'as dit, le soir des adieux, des paroles d'une finesse rare,
inoubliables»68.

Nella memoria del professore, insieme ai « doux souvenirs » dei colleghi
della Facoltà teologica, rimanevano i volti degli studenti intervenuti alle sue
lezioni: «Je revois tous leurs visages devant mes yeux! Tous»69.

Le impressioni suscitate nei giovani dal passaggio di Buonaiuti possono
essere testimoniate da queste annotazioni degli studenti della Facoltà di
Teologia dell'Eglise Libre: « Nous avons été gagnés dès le premier jour par
cet homme dont la personne, la voix, le regard, le geste, respiraient la
charité»70.

I commenti ufficiali a questa prima venuta di Buonaiuti a Losanna
furono quanto mai favorevoli; venivano espressi apprezzamenti non
soltanto per la cultura, le capacità oratorie del professore romano, ma soprattutto

per le sue qualità umane, come risulta dai Procès-verbaux de la
Faculté de Théologie de l'Université:

«Au cours du semestre d'été 1935 M. le professeur Emesto Buonaiuti de
la Faculté des Lettres de Rome, a fait, sous les auspices de l'Université et de

notre faculté, un cours public en 10 leçons (25 avril-28 mai) sur «les
origines de l'Eglise chrétienne jusqu'à Constantin». En même temps M.
Buonaiuti voulait bien consacrer 2 heures par semaine à la lecture du « de Poe-

nitentia » de Tertullien et du « doctrina Christiana » de saint Augustin avec
nos étudiants des deux divisions. Il nous reste un lumineux souvenir de ces

magistrales conférences qui seront, nous l'espérons, publiées ultérieurement.
Un auditoire nombreux et fidèle les a suivies avec un intérêt croissant et a

témoigné, chaque fois avec plus de chaleur, sa reconnaissance et son
admiration à M. Buonaiuti. Nous lui renouvelons ici l'expression de notre gratitude

pour tout ce qu'il nous a donné non seulement de sa vaste science mais
aussi de son cœur. Nous ne pouvons qu'exprimer l'espoir que cette
première manifestation soit suivie d'autres rencontres et d'une collaboration
dont nous mesurons d'avance tout le bénéfice pour nous et nous vous
honorons»71.

Così dal Rapport de la Faculté de Théologie au Synode de l'Eglise
Nationale:

« La science de M. Buonaiuti et sa piété, l'originalité de ses vues et la

largeur de son esprit, sa faculté de compréhension et son brûlant souci de

vérité, la reconnaissance qu'il garde à sa mère spirituelle et les critiques irré-

68 Buonaiuti à H. Meylan, Rome, 30 mai 1935.
69 Ibid.
70 E. Buonaiuti, «Impressions» in Sous les Cèdres 3 (Juin 1935).
71 ENV-FTh, Pv, Séance du 23 avril 1935, f. 133-134.



390 LORENZA GIORGI

ductibles qu'il porte sur le système de celle-ci et qui l'ont conduit lui-même
à la mise au ban de l'Eglise, tout cela, joint à une délicatesse de cœur et à

une humilité touchante chez un homme de cette envergure, était bien fait

pour lui gagner les sympathies enthousiastes de ceux qui ont eu le bonheur
de l'entendre dans ses cours ou dans les nombreux entretiens qu'il a

consenti à accorder»72.

Un rapporto di stima, di affettuosa simpatia, di cordialità si era ormai
stabilito tra i membri dell'Università di Losanna e Buonaiuti, alimentato da

frequenti scambi epistolari, da incontri personali, che in breve tempo lo
avrebbero riportato sulle pacifiche sponde del Lemano73.

Il Cancelliere, Frank Olivier, appassionato di antichità romane, si recava

spesso nella « città eterna », ospite di amici, dove sovente incontrava anche

Buonaiuti, per quanto lo consentissero i suoi frequenti spostamenti74.

Nell'agosto del '36 Buonaiuti ritornava a Losanna per concordare con
Golay i corsi futuri75. Infatti la Facoltà teologica, su proposta di Meylan,
aveva progettato di chiamare nuovamente Buonaiuti per il semestre

d'inverno dell'anno accademico 1936-37 o per quello estivo del '3776. La
decisione veniva discussa in seno alla Commission Universitaire e

trasmessa al Département de l'Instruction publique et des cultes per la necessaria

autorizzazione77. Golay riferendo al Consiglio di Facoltà un suo
« entretien » con Buonaiuti diceva che questi si era mostrato « tout disposé à

venir», e nell'ottobre ('36) dava comunicazione di una lettera con la quale
egli confermava questa sua disponibilità e annunciava l'argomento delle
lezioni che avrebbe tenuto: su Eusebio di Cesarea e su Sant'Agostino78.
Anche il Département aveva dato «son assentiment à l'appel». Tutto
quindi sembrava «en ordre» da questo lato; si poteva cominciare a
organizzare il corso per il gennaio ('37) come suggeriva Golay — divenuto Rettore

— al nuovo Doyen della Facoltà di Teologia, Henri Meylan79.

72 Rapport... (Année 1934-35), p. 66.
73 Già nel luglio 1935 si pensava: «D'entreprendre des démarches auprès de

Monsieur le professeur Ernesto Buonaiuti à Rome, en vue de lui confier... [des]
heures, au semestre d'été (1936), pour lectures de textes des Pères de l'Eglise» (ACV,
IPC [KXIIIJCi, 1935, 38/11: E. Golay à la Commission Universitaire de Lausanne,
13 juillet 1935). La 'proposition' avanzata dalla Facoltà di Teologia incontrò qualche
difficoltà in seno alla Commission Universitaire (CUn-L, Pv, Séance du 15 juillet
1935, f. 408) e forse per questo decadde.

74 BCU-L, Dm, Fonds Olivier (IS 1905, XIII A — Notes personnelles, Carnets
intimes, 1934-36).

75 BNF, C.V., 466.33: Buonaiuti a M. Niccoli, 19 agosto 1936.

76ENV-FTh, Pv, Séance du 17 juillet 1936, f. 154-155; CUn-L, Pv, Séance du
22 juillet 1936, f. 35-36.

77 ACV, IPC [KXIII]Ci, 1936, 38/4.
78 ENV-FTh, Pv, Séance du 8 septembre 1936, f. 156; Séance du 21 octobre 1936,

f. 157.
79 E. Golay à H. Meylan, 18 nov. 1936.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 391

Ma nel dicembre del '36 giungeva a Meylan una lettera di Buonaiuti
nella quale egli diceva di non potersi recare, per quell'anno, a Losanna, in

quanto impegnato a redigere una grandiosa storia del cristianesimo80,

un'opera che avrebbe assorbito tutto il suo tempo e tutte le sue energie.
Esprimeva altresì l'augurio di poter venire, in seguito, se l'Università avesse
confermato la sua «bienveillance» verso di lui81. Meylan metteva a
conoscenza della lettera i colleghi della Facoltà e della Commission Universi-
taire e il Cancelliere Olivier82.

Per tutto quell'anno accademico 1936-37 quindi Buonaiuti non si recò a

Losanna. Era l'anno del IV centenario de la Réformation de l'Eglise
vaudoise e della fondazione dell'Ecole de Lausanne83. In quell'occasione
venne anche conferito un discusso dottorato honoris causa a Mussolini, che

non poche polemiche suscitò all'interno della stessa Università e fuori, in
quel momento e poi in seguito84.

Sono da mettere in relazione il conferimento del dottorato a Mussolini e

la scomparsa di Buonaiuti da Losanna in quell'anno così solenne? In
occasione di una delle tante questioni suscitate dall'avvenimento e periodicamente

rinfocolantesi, uno dei sette professori universitari che dissentirono
dall'iniziativa, Edmond Grin, in una lettera indirizzata al Rettore dell'Università,

ricordava:
«En avril/mai 1935 avec l'appui financier de l'Université, notre faculté

avait invité et accueilli une des nombreuses victimes (universitaires) du

régime Mussolini, le professeur Buonaiuti, un savant de premier ordre. Cela

pour apaiser une souffrance immense et selon nous imméritée. Et un an et

demi plus tard la même université « couronnait » le persécuteur des libertés

académiques en Italie! Appuyé par mon collègue Masson, j'avais protesté,
en Conseil de faculté, contre cette attitude «double»!85.

Tuttavia lo sfogo della limpida coscienza di Grin, la sua rude
franchezza, non autorizzano, allo stato attuale della documentazione raccolta,
ad interpretare l'assenza di Buonaiuti da Losanna, come una tacita protesta
per l'onorificienza concessa a Mussolini. Innanzi tutto poiché non
sappiamo se egli era al corrente della cosa quando scrisse la lettera a Meylan

80 Cfr. Pellegrino di Roma, p. 291-292; Buonaiuti a Missir, Roma, 25.VI. '36 in La
vita allo sbaraglio, p. 372. La Storia del Cristianesimo, (Milano, Corbaccio, voi. 3),
uscì nel 1942-43.

81 Buonaiuti à H. Meylan, Rome, 30 décembre 1936.

82CUn-L, Pv, Séance du 13.1.1937, f. 66; ENV-FTh, Pv, Séance du 26 janvier
1937, f. 160-161 ; F. Olivier à H. Meylan, 11 janvier 1937; cfr. anche Rapport... (Année
1936-37), p. 35-41.

83 Cfr. e.b. [E. Buonaiuti], «La Riforma nel Cantone di Vaud» in Religio 12

(1936), p. 469-470; «Schola Lausannensis» in Religio 13 (1937), p. 383.

84CUn-L, Pv, mars 1937; ACV, IPC [KXIII]C,, 37/4.
85 Edmond Grin au Rectorat de l'Université de Lausanne, 2 novembre 1976; cfr.

anche ENV-FTh, Pv, Séance du 16 mars 1937.



392 LORENZA GIORGI

(nella quale non è contenuto nessun accenno alla questione) e poi perchè la

giustificazione addotta appare plausibile; il redigere una grande storia del
cristianesimo doveva certamente sembrargli, all'inizio del lavoro, come
impresa onerosa ed impegnativa, tanto da mettere a dura prova le sue
risorse fisiche ed intellettuali86.

Ricordando l'incontro romano con il Cancelliere Frank Olivier, giunto a

Roma con una delegazione universitaria, nell'aprile del '37, per consegnare
l'onorificenza a Mussolini87, Buonaiuti riassunse in termini pacati
quell'intreccio di avvenimenti, spostando l'accento sulla «comunanza di

legami » che lo univa a questo Vaudois (Olivier) che conosceva a menadito
la letteratura di Roma antica, la sua storia; che aveva un senso profondo
della «sacralità delle tradizioni romane». L'ammirazione e la simpatia che

sentiva verso il « sapiente classicista » erano rivolte anche a ciò che egli
rappresentava :

« Quando ci trovammo insieme per le vie di Roma, dove egli era venuto a portare
il dottorato honoris causa conferito dall'Università losannese a Mussolini, in
ricordo dei giorni nei quali questi aveva frequentato colà le lezioni di Vilfredo
Pareto, io potei con la più gradita e la più ammirata delle sorprese constatare che

cosa possa essere il fascino esercitato da Roma su un'anima aperta a tutte le cose
grandi ed auguste. Quella Università losannese che aveva così voluto ricordare a
Mussolini i giorni del suo esilio oltralpe, aveva voluto anche, con non comune
larghezza di spirito, che un espulso dalla Università italiana come me trovasse
nelle aule della sua storica sede la cattedra adatta al suo libero ministero
didattico»88.

Nonostante il forte impegno per la storia del cristianesimo, anche

quell'anno Buonaiuti non volle rinunciare al suo «ministero itinerante di
propaganda culturale e religiosa » : Napoli, Firenze, Ascona, per i raduni di
« Eranos »89, e poi Oxford per il « Congress of Faith » dove Buonaiuti parlò
su // bisogno mondiale della religiosità90. Viaggi in Italia ed in Europa, e poi
il ritorno al suo pressante lavoro.

All'inizio dell'autunno del '37 l'Università di Losanna rinnovava a
Buonaiuti il suo invito:

« Meylan mi ha scritto una amabilissima lettera, veramente molto cara
— comunicava a Lydia von Auw — rinnovandomi a nome di tutta la

86 Buonaiuti a Lydia von Auw, 28 aprile 1937; Buonaiuti a Missir, Roma, 20.1.37
in La vita allo sbaraglio, p. 383. Altri motivi trattenevano Buonaiuti a Roma, come le
precarie condizioni di salute della madre: Buonaiuti a Missir, Roma, 1 ottobre 1937,
Ibid., p. 397.

87 BCU-L, Dm, Fonds Olivier, cit.: Cronaca (autografa) del viaggio della delegazione

universitaria a Roma, aprile 1937.
88 Pellegrino di Roma, p. 340.
89 Dal 1933 al 1939 Buonaiuti si recò ogni anno, puntualmente ai convegni di

« Eranos ». I suoi soggiorni ad Ascona erano controllati dalle autorità consolari
italiane e dalla polizia politica fascista: cfr. F. Margiotta Broglio, art. cit., p. 148-149.

90 in Religio 14 (1938), p. 161-168.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 393

facoltà l'invito di dare a Losanna il mio corso di patristica durante il
semestre invernale. Io ho molto pensato alla cosa e ho risposto che una
lunga permanenza di un mese e mezzo a Losanna non potrei farla, ma che

un rapido corso di 5 lezioni, in una dozzina di giorni, lo darei molto, ma
molto volentieri. Spero che si combini così»91.

E poco dopo:
«Sì credo che per l'insegnamento di Losanna si combinerà qualche

cosa. Meylan mi ha scritto una carissima e amabilissima lettera dalla quale

appare che la Facoltà di teologia, gentilissima, non ha fatto cattivo viso alla
mia proposta di un corso straordinario di lezioni da tenersi colà durante il
semestre invernale. E io accetterò, felicissimo di venire»92. Infine: «Con
Meylan ci siamo messi d'accordo in questo modo. Io verrò a Losanna a

mezzo febbraio e vi rimarrò quindici giorni. Darò così dieci lezioni. Sono
molto contento»93.

Se pur per un breve periodo di tempo (dal 13 al 26 febbraio 1938)
Buonaiuti tornava a vedere Losanna, ritrovando la stessa amabile accoglienza
del primo periodo, la medesima affabilità nei colleghi, ai quali ormai era

legato da profonda amicizia94.

Buonaiuti era ansiosissimo di essere a Losanna: «Grande gioia è per me

riprendere contatto con la Facoltà e grande gioia di riparlare nelle aule
dell'Università»95.

Finalmente giungeva sul suolo elvetico: «Eccomi in terra svizzera. Dio
sia benedetto! che magnificenza di viaggio, che «numinosità» di luoghi,
che silenzio infinito da questo immenso dominio della neve e della
montagna. Sono tutto preso dal senso ineffabile di questa natura maestosa e

sacrale»96

Il corso si svolse normalmente; le conferenze pubbliche e gratuite su

Sant'Agostino, che Buonaiuti tenne nei locali della Facoltà teologica furono
seguite da numerose persone, come risulta dal Rapport di Meylan al

Sinodo:
«La Faculté a bénéficié pendant quinze jours, au mois de février 1938,

de la présence de M. Ernesto Buonaiuti de Rome, qui a commenté pour nos
étudiants les textes grecs relatifs au montanisme, ce mouvement de réveil de

l'Eglise du IIe siècle, tandis qu'il donnait au grand public une série de

quatre conférences sur saint Augustin»... «L'empressement avec lequel le

91 Buonaiuti a Lydia von Auw, Firenze, 17 settembre 1937.
92 Buonaiuti a Lydia von Auw, 8 ottobre 1937.
93 Buonaiuti a Lydia von Auw, 1 novembre 1937; Buonaiuti a Missir, Roma,

13 gennaio 1938-16.11.1938 in La vita allo sbaraglio, p. 403-405.
94 ENV-FTh, Pv, Séance du 25 janvier 1938, f. 175-177; CUn-L, Pv, Séance du

26.1/38, f. 152.
95 Buonaiuti a Lydia von Auw, 8 febbraio 1938; Buonaiuti a Missir, 16.11.1938,

cit.
96 Buonaiuti a Lydia von Auw, St. Moritz, 10 febbraio 1938.



394 LORENZA GIORGI

public de notre ville a accueilli les conférences gratuites de M. Buonaiuti,
organisées par la Faculté — empressement tel que l'auditoire XVI avec ses

cent-cinquante places s'est trouvé trop petit — nous paraît significatif.
Meylan faceva notare come « La Faculté tout entière, professeurs et

étudiants, s'est enrichie spirituellement au contact de ce maître que des liens
très forts d'amitié et de reconnaissance attachent... à notre cité», ed esprimeva

l'augurio che la visita «trop brève» di Buonaiuti non fosse l'ultima97.
In una calorosa lettera scritta poco dopo il suo ritorno a Roma,

Buonaiuti manifestava a Meylan la sua riconoscenza ed il suo rincrescimento

per la «troppo breve parentesi losannese»; si poneva a «piena disposizione

» della Facoltà per tutto quello che gli sarebbe stato richiesto :

« Dopo i lunghi tormentosi anni di sospensione forzata dal mio
insegnamento universitario, questa ripresa della mia attività accademica in una
università come quella di Losanna mi ha dato una gioia spirituale che io

non so esprimere. Oggi più che mai, dico meglio: oggi come mai, sento che
è la volontà di Dio che io mi ponga a piena vostra disposizione per tutto
quello che voi vorrete da me»98.

La questione del «rattachement définitif» di Buonaiuti all'Università di
Losanna

La necessità di un incarico stabile di insegnamento presso l'Università di
Losanna cominciava ad essere avvertito sia da Buonaiuti che dai professori
della Facoltà teologica99.

Henri Meylan ed Edmond Grin si adoprarono moltissimo per creare

questa possibilità, prima cercando di far ricoprire al professore romano
l'insegnamento di patristica100, poi proponendolo per la sostituzione di
Arnold Reymond alla cattedra di storia della filosofia101. A causa della

97 Rapport de la Faculté de Théologie au Synode, année 1937-38, p. 40-42.
Buonaiuti partecipò anche alle riunioni della Société Vaudoise de Théologie, tenendo
una conferenza sull'ecumenismo (cfr. «Semeur Vaudois», 26 février 1938, p. 2).

98 Buonaiuti a H. Meylan, Roma, 28 febbraio 1938; Buonaiuti a Missir, Roma,
2 marzo 1938, in La vita allo sbaraglio, p. 406-407.

99 Buonaiuti era ottimista riguardo alla possibilità di ottenere una sistemazione
definitiva a Losanna, anche perchè si sentiva molto più sicuro riguardo alla lingua:
cfr. Buonaiuti a Missir, 2 marzo 1938, cit., n. 2 e 22 marzo 1938 in La vita allo sbaraglio,

p. 408.
100 ENV-FTh, Pv, Séance du 17 mars 1938, f. 178: «On examine la possibilité

d'attacher durablement M. Buonaiuti au corps enseignant de la Faculté». Si pensava
di assegnare a Buonaiuti l'incarico di patristica (Lecture de textes des Pères de
l'Eglise et des Réformateurs) sospeso dopo le dimissioni di Goumaz. Nel frattempo
Meylan avrebbe svolto un seminario di tale materia nell'ambito del suo insegnamento

di storia della chiesa e storia dei dommi (cfr. CUn-L, Pv, Séance du 4 mai
1938, f. 168).

101 ENV-FTh, Pv, Séance du 29 nov. 1938, f. 191-192; ACV, IPC [KXIII] Ci,
1938, 38/7.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 395

serietà della malattia che aveva colpito Reymond questa eventualità
sembrava la più probabile. Per contribuire al « remplacement » dell'illustre
filosofo Buonaiuti venne nuovamente chiamato a Losanna nel gennaio del '39
dove svolse un corso di storia della filosofia del medio evo:

«Votre invitation de remplacer le professeur Reymond pendant son
absence temporaire à la chaire de l'histoire de Philosophie des deux
Facultés de Lettres et de Philosophie — scriveva ad Edmond Grin, nuovo
Doyen della Facoltà di Teologia — me flatte et me trouble. Je sais quel
maître de sa Matière est le Prof. Reymond. Mais je ne puis faire à moins

que d'accepter avec enthousiasme et reconnaissance votre offre. Je ferai de

mon mieux pour répondre à la confiance que Vous, Monsieur le Doyen, me
démontrez»102.

Il corso, iniziato alla metà di gennaio si protrassse fino ai primi di

marzo; in questo periodo Buonaiuti tenne conferenze anche a Basilea e a

Parigi103.

L'invito a tornare a Losanna per dare un corso sulla filosofia del
Rinascimento venne rinnovato nel semestre estivo di quello stesso anno104.

La questione di una sistemazione stabile di Buonaiuti presso la prestigiosa

Università losannese fu affrontata durante questi soggiorni che dovevano

essere gli ultimi per lo studioso, a causa del ritiro del passaporto e

dello scoppio della guerra.
Dai Procès-verbaux du Conseil de la Faculté de Théologie risulta che fu

lo stesso Buonaiuti a porre la questione esplicitamente al Doyen, Edmond
Grin:

« Le Doyen fait part au Conseil d'une question que lui a posée M.
Buonaiuti: avant d'accepter un nouveau remplacement, notre distingué collègue
de Rome, qui éprouve bien des difficultés à interrompre fréquemment son
activité en Italie pour venir chez nous, se demande si son établissement
définitif à Lausanne pourrait être envisagé. De notre entretien ressortent deux
conclusions : notre vif désir de nous attacher complètement le Rédacteur de

Religio; les difficultés auxquelles nous nous heurterions. Chacun est prié de

réfléchir à cette grave question. Le Doyen fera comprendre à M. Buonaiuti
l'impossibilité dans laquelle nous sommes de lui répondre tout de suite»105.

In sedute successive si parlò ancora del problema:
«Le Conseil examine ensuite la possibilité de rattacher définitivement

notre collègue de Rome à notre Université. Après un entretien très franc et

102 Buonaiuti à E. Grin, Rome, 7 décembre 1938.
103 ENV-FTh, Pv, Séance du 7 janvier 1939, f. 195; CUn-L, Pv, Séance du 18.1.

1939. Cfr. anche Buonaiuti a Missir, Lausanne, 19.1.'39, LUI.'39 in La vita allo sbaraglio,

p. 435-438, e Buonaiuti a Missir, Roma, 15 marzo 1939, ibid., p. 493.
104 ENV, FTh, Pv, Séance du 9 février, 9 mars 1939, f. 203; 207-208; CUn-L, Pv,

Séance du 16.III'39; ACV, IPC [KXIII] C,, 1939, 44/8-9.
105 ENV, FTh, Pv, Séance du 9 février 1939, cit.



396 LORENZA GIORGI

très fraternel, le doyen est chargé d'adresser, si possible le jour même, une
lettre au doyen de la Faculté des Lettres pour lui faire part de nos désirs et

pour le prier d'envisager une démarche parallèle de sa Faculté.
Cette lettre, dont voici le texte, a été lue et approuvée par tous les membres

du Conseil, l'après-midi du 9 mars, avant la séance du Sénat.

Lausanne, le 9 mars 1939

Monsieur le Doyen de la Faculté des Lettres
M. le Doyen, mon cher Collègue,

Dans la séance de ce matin, le Conseil de notre Faculté, unanime, m'a
chargé de vous écrire ceci:

Ces deux derniers mois, nous avons pu apprécier une fois de plus les

dons exceptionnels de M. le professeur Buonaiuti. Et nous nous demandons
si le moment n'est pas venu d'essayer de le rattacher définitivement à notre
Université.

Nous le savons de façon certaine, M. Buonaiuti serait tout disposé à

venir se fixer à Lausanne, à condition de pouvoir y vivre.
Notre Faculté est prête à demander au Département de créer pour lui un

poste de chargé de cours. M. B. reprendrait chez nous la succession de

M. Goumaz, prise partiellement et momentanément dès l'hiver 1938-39 par
Henri Meylan: 2 heures hebdomadaires de Patristique.

La Fac. des Lettres serait-elle disposée à confier à M. Buonaiuti —
également à titre de chargé de cours — 2 heures hebdomadaires de la
Philosophie du Moyen Age? Cela déchargerait le titulaire (actuel et futur) de la
chaire de philosophie, sans engager en rien, pourtant, la succession de M. le

professeur Reymond. Et il y aurait là, pour notre Université tout entière, un
enrichissement intellectuel et spirituel incontestable.

Bien entendu, nos étudiants de Ire et de IIe années (une vingtaine en

moyenne, au total) seraient astreints à suivre ce cours.
Nous vous serions très reconnaissants de vouloir bien faire part de notre

proposition au prochain Conseil de la Faculté des Lettres et de nous donner
une réponse dès qu'il sera possible.

Croyez, je vous prie, M. le Doyen, à mes sentiments les meilleurs.

Le Doyen de la Faculté de théologie
Edmond Grin106

La Facoltà di Lettere tardava a rispondere ed a prendere una decisione
in proposito. Così, constatata l'impossibilità di giungere ad una conclusione

106 Ibid., Séance du 9 mars 1939, cit.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 397

positiva, le Doyen della Facoltà teologica sospendeva le trattative con la
Facoltà di Lettere:

« La demande adressée à la Fac. des Lettres concernant le rattachement

définitifde M. Buonaiuti à notre Université a été suspendue par le Doyen. Il
s'est rendu compte que cette demande poserait dès maintenant la question
de la succession de M. Reymond, ce qui compliquerait inutilement une
situation déjà délicate»107.

Le dimissioni rassegnate da Reymond nel maggio del '39 non chiarificarono

la situazione né offrirono ulteriori possibilità a Buonaiuti per un incarico

stabile di insegnamento. Infatti Arnold Reymond conservò il suo titolo
di professore universitario ed il suo posto alla Facoltà di Lettere, pur
essendo messo in congedo a tempo illimitato108.

Così quando Buonaiuti ritornò a Losanna alla fine di maggio del '39 per
quello che doveva essere il suo ultimo corso, tutte le possibilità reali di

creare per lui un posto di insegnamento sembravano definitivamente
sfumate, come risulta dai verbali della Facoltà di Teologia:

«Nous reparlons du rattachement définitif de M. B. à notre maison.
Comme notre collègue aimerait poursuivre sa mission spirituelle et intellectuelle

en Italie, le Conseil envisage de le faire venir chaque hiver, 2 à 3 mois,

pour des lectures de textes des Pères, p. ex. Le Doyen est chargé de voir
avec la Fac. des Lett., et éventuellement avec Genève»109.

Le dodici lezioni del corso sulla Philosophie de la Renaissance si svolsero

con grande affluenza di studenti delle due Facoltà di Lettere e di Teologia,
dal 30 maggio al 27 giugno110.

Buonaiuti sarebbe ancora tornato a Losanna, l'anno seguente, per un
corso pubblico su San Francesco e Gioacchino da Fiore, ' ' ' se il ritiro del

passaporto prima e poi lo scoppio della guerra non glielo avessero
impedito112.

La malattia e la morte della madre lo costrinsero in seguito a restare a

Roma. Le comunicazioni con il Cantone di Vaud e l'Università losannese si

fecero più difficili"3.
107 Ibid., Séance du 28 avril 1939, f. 214.
>°8 CUn-L, Pv, Séance du 26.V/39; 2 e 23. VI. '39, f. 258, 266, 270.
109 ENV-FTh, Pv, Séance du 6 juin 1939, f. 218; cfr. Auguste Lemaître [Doyen de

la Faculté de Théologie de l'Université de Genève], à E. Grin, (s.d.).
110 ENV-FTh, Pv, f. 220. Cfr. E. Buonaiuti, «La filosofia religiosa del Rinascimento»

in Religio 15 (1939), p. 335-355.
111 ENV-FTh, Pv, Séance du 27 novembre 1939, f. 235.
112 II passaporto scadeva il 17 luglio '39 e gli fu ritirato pochi giorni prima della

scadenza (Buonaiuti a Lydia von Auw, 3.VIII.'39). Non gli fu restituito che, dopo
ripetute richieste e, sembra, per intercessione del Rettore dell'Università di Losanna,
agli inizi del 1940. Cfr. F. Margiotta Broglio, art. cit., p. 150-151.

113 Cfr. Hugh Sartorius Whitaker a E. Grin, 1, 6 maggio 1940; Buonaiuti a H. S.

Whitaker, 3 maggio 1940; ENV, FTh, Pv, Séance du 10 mai 1940; Buonaiuti a Missir,
Roma, 12.4.1940 in La vita allo sbaraglio, p. 464-465.



398 LORENZA GIORGI

Le notizie di Buonaiuti giunsero ai colleghi della facoltà teologica per
mezzo di Lydia von Auw, la quale, avendo ricevuto un congedo, per terminare

la tesi di dottorato, si trovava a Roma, dove ascoltò «tremblante de

peur, de colère, et d'indignation» la dichiarazione di guerra di Hitler alla
Polonia.

Lydia von Auw dovette rientrare precipitosamente in Svizzera senza

avere la possibilità di salutare Buonaiuti altro che per telefono. Ritornando
a Saint-Loup informava le Doyen della Facoltà di Teologia, Grin, che a

Buonaiuti ere stato ritirato il passaporto e non poteva perciò muoversi
dall'Italia114.

Il felice periodo losannese si concludeva con eventi tragici. Alla guerra e

alla scomparsa della madre si aggiungeva per B. l'amarezza di aver visto,
ancora una volta, svanire la possibilità di riprendere il tanto desiderato
insegnamento universitario. Con il ritiro del passaporto veniva anche
interrotto, al di fuori dell'Italia, quel «ministero culturale itinerante» che era la
sola forma che gli era rimasta di scambio e di espressione intellettuale; oltre
ad essere mezzo di sostentamento materiale e spirituale, dopo che anche la

rivista Religio era stata sospesa"5.
Secondo le ricerche compiute da Margiotta Broglio all'Archivio di Stato

di Roma, il ritiro del passaporto a Buonaiuti era proprio connesso all'eventualità

che, da parte dell'Università di Losanna, venisse conferito al professore

romano un incarico stabile di insegnamento '16. Sembra che la Segreteria

di Stato, informata della cosa, avesse cercato di «impedire tale
nomina» e non riuscendo ad avere «risultati chiaramente favorevoli»117 si

fosse rivolta al Ministero degli Esteri perchè, con il ritiro del passaporto,
Buonaiuti venisse messo nella pratica impossibilità di espatriare, come
infatti avvenne.

Non si sa chi fece pervenire in Vaticano la notizia che il « Ministero
dell'Istruzione del Cantone di Vaud aveva in animo di dare al noto prete
spretato prof. Buonaiuti una cattedra in quella Università» (di Losanna),
forse il Consolato o la stessa Ambasciata italiana in Svizzera? Non appare
poi del tutto comprensibile come ancora nel luglio del '39 una simile
eventualità venisse ritenuta probabile dopo la rinuncia delle due facoltà, che

avrebbero dovuto accogliere Buonaiuti nel loro corpo insegnante (quella di
Teologia e quella di Lettere), ad avanzare richieste in tal senso al Département

de l'Instruction publique et des cultes, e si cercava solo un dignitoso
accomodamento per permettere a Buonaiuti di ritornare a tenere corsi liberi

114 Lydia von Auw à E. Grin, Saint-Loup, 7 septembre 1939.
115 Buonaiuti à Lydia von Auw, Roma, 17.IX.'39; 22.IX/39; 26.X.39. Cfr.

Margiotta Broglio, art. cit, p. 146; E. Grin, Souvenirs, cit., p. 38.
116 F. Margiotta Broglio, op. cit., p. 150-151, n. 60.
117 Ibid.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 399

a Losanna118. Quindi ancora così grande era negli ambienti vaticani la

preoccupazione per l'attività di Buonaiuti, anche fuori d'Italia, così forte
l'«odio teologico» verso il professore scomunicato? Se non fosse nota
l'avversione di alcuni personaggi della Curia romana per il sacerdote
modernista si dovrebbe credere a timore misto a risentimento per uno
studioso tanto apprezzato nel mondo protestante.

// problema dell'adesione di Buonaiuti all'Eglise nationale évangélique
réformée du Canton de Vaud: una condizione mai formulata?

Ben diversamente, nella sua Autobiografia, Buonaiuti presenta tutta la
vicenda del mancato «rattachement définitif» all'Università di Losanna.
Secondo il racconto del Pellegrino di Roma, l'offerta di trasformare i corsi
liberi in incarico stabile di insegnamento gli fu rivolta dallo stesso Cancelliere

Frank Olivier, il quale pose come condizione preliminare l'adesione di
Buonaiuti alla Chiesa Nazionale riformata del Vaud"9

Ma nella documentazione da me raccolta non si trova traccia di una
simile condizione preliminare da assolvere per l'ottenimento della cattedra
losannese. Nessun accenno nei Procès-verbaux de la Faculté de Théologie,
come in quelli della Commisssion Universitaire, e della Commission Synodale,

come nei Rapports de la Faculté de Théologie au Synode. Dunque
l'unica fonte di tutto l'episodio è lo stesso Buonaiuti. Risulta credibile la

versione buonaiutiana? Nella corrispondenza privata di Frank Olivier non
esiste alcun riferimento al colloquio che avrebbe avuto con Buonaiuti120.

Tuttavia non si può escludere in maniera assoluta che esso sia avvenuto, sia

pure in forma strettamente confidenziale. Anche le preoccupazioni espresse
da Frank Olivier appaiono legittime. Egli infatti non era solo Cancelliere
dell'Università di Losanna, ma anche Delegato di Stato in seno alla
Commission de Consacration.

Ma ciò che stupisce nel racconto buonaiutiano è proprio la richiesta di
adesione alla Chiesa Nazionale riformata del Vaud. Infatti i professori
losannesi ben conoscevano l'attaccamento di Buonaiuti alla chiesa romana
e rispettavano questa sua posizione, oserei dire che l'apprezzavano come
atteggiamento di coerenza121. In ogni caso mai essi avevano cercato di
attirare Buonaiuti nell'area del protestantesimo. Ritengo che essi sapessero che

formulare una simile proposta avrebbe significato ricevere automaticamente

un deciso rifiuto, oltre ad incrinare un rapporto di leale amicizia.

118 Cfr. ENV-FTh, Pv, Séance du 6 juin 1939, cit.
119 Pellegrino di Roma, p. 340-341; 551, n. 87. Buonaiuti colloca la vicenda nel

1936 mentre essa, molto probabilmente si svolse tra il febbraio e il maggio 1939.

I20BCU-L, Dm, Fonds Olivier (IS 1905 XIII P,: Correspondance privée 235).
121 E. Grin, «Prophète de notre temps: Ernesto Buonaiuti» in Semeur Vaudois,

23 avril 1966.



400 LORENZA GIORGI

Si può allora ipotizzare che se il confidenziale colloquio realmente

avvenne, esso si svolse in altri terminil22. Probabilmente il Cancelliere fu
incaricato di far presente a Buonaiuti le difficoltà che si frapponevano
all'accoglimento della sua richiesta di avere un incarico stabile di insegnamento

presso l'Università di Losanna. In seguito si constatò l'impossibilità
pratica di concedere una cattedra a Buonaiuti, con un emolumento che gli
permettesse di vivere in terra svizzera, e la questione venne così risolta
negativamente123.

Nel Pellegrino di Roma, tutto l'episodio appare trasfigurato. Sono note le

riflessioni di Buonaiuti di fronte alla « richiesta di adesione alla chiesa

riformata», le motivazioni del suo rifiuto, la dichiarata fedeltà alla chiesa nella

quale era nato, era stato educato, ed in cui aveva ricevuto il sacerdozio, il
proposito, riaffermato, «di mantenere intatto, fino all'ultimo respiro della
vita il collegamento ideale con la chiesa della sua tradizione»124.

Da queste pagine appare evidente come l'interlocutrice principale del

Pellegrino di Roma, è sempre lei, la Chiesa Madre, la Chiesa romana, che lo

aveva esiliato, ma nel cui seno B. sperava sempre di ritornare, sognando
una sua « reviviscenza », in una temperie nuova della cristianità del mondo,

pervasa di libertà e di tolleranza, suscitata da «una rinascita spirituale e

religiosa» che prescindesse completamente da etichette ecclesiastiche e da

delimitazioni confessionali125.

Buonaiuti, perseguitato dal «duplice ostracismo» della Curia e

dell'autorità statale e per questo costretto a vagare per più di un decennio in
Italia e in Europa, per la scelta di quel « ministero itinerante » con il quale
cercava di esprimere, nelle forme più varie, la sua insopprimibile vocazione
sacerdotale126, volle cosi essere «testimone» di una cattolicità evangelica,
realizzatore, insieme ad altri spiriti lungimiranti, di quella civiltà ecumenica
di cui la sua « sofferente generazione » aveva visto profilarsi all'orizzonte i

primi incerti chiarori 127.

Anche se Buonaiuti rimase fino all'ultimo «cattolico romano», attaccato

alla chiesa della sua nascita, l'incontro con le comunità evangeliche
italiane e svizzere contribuì in maniera determinate ad allargare la sua
visuale religiosa, a trasformarla in una visione «ecumenica» della cristianità

nel mondo. I positivi contatti che egli ebbe con gli ambienti protestanti,
la calorosa accoglienza che vi trovò, le amicizie che potè allacciare, per la

122 L'unica notizia del colloquio pare sia contenuta in una lettera di Buonaiuti a
F.Z. (Fausta Zucchetti) da Losanna del 23 febbraio 1939: cfr. Pellegrino di Roma,
p. 551, n. 87.

123 Cfr. note 105-109.
124 Pellegrino di Roma, p. 341-344.
125 Ibid., p. 343.
126 A. de Micco, «Il ministero itinerante di Ernesto Buonaiuti» in Ali21 (marzo-

aprile 1956), p. 37-40.
127 Testamento spirituale in Pellegrino di Roma, p. 512-513.



BUONAIUTI E LE COMUNITÀ EVANGELICHE SVIZZERE 401

sua naturale espansività di latino, la viva simpatia da cui «l'eretico»,
cacciato dalla sua chiesa venne circondato, lo confermarono sempre più nella
necessità di abbattere quelle barriere confessionali che impedivano la libera
circolazione della grazia e dei carismi nell'organismo vivente del Cristo.

Al di là delle convinzioni teologiche e delle posizioni dommatiche,
Buonaiuti rivendicava il «primato della Carità», sovente richiamandosi a quel
capitolo XIII della Prima epistola ai Corinti, dove l'Apostolo aveva così

felicemente spiegato la supremazia dell'amore su ogni altra virtù. Le

differenze, le incomprensioni esistenti tra le varie chiese potevano essere

superate in uno spirito di carità, per ricomporre, attraverso la riunione di
tutte le membra del Cristo, la «vera chiesa», la Koìnonia, la «comunione
dei santi », dove i fedeli vivono le realtà sacrali in una tensione escatologica,
nell'attesa dell'avvento del Regno dello Spirito, nella speranza di una umanità

rinnovata, di una palingenesi universale.
Buonaiuti sperava che anche la Chiesa cattolica potesse partecipare a

questa aspirazione ecumenica, al trionfo dello spirito cristiano di bontà, di

giustizia, d'amore nel mondo. Invece essa rimaneva immobile, incapace di
assorbire i movimenti di rinnovamento che si verificavano al suo interno, di
modificare il suo orientamento intellettuale e spirituale. La sua delusione fu
grande, ma non rinnegò mai il suo ideale religioso, rifiutandosi di ritrattare
o sconfessare il suo operato anche nel momento supremo, nonostante le

pesanti pressioni che su di lui furono fatte da parte di dignitari ecclesistici.

Morì scomunicato, persuaso che « vi sono scomuniche salutari e che la
reviviscenza religiosa è affidata agli esuli da tutte le chiese costituite che

sappiano vivere e bandire parole di universalità spirituale» 128. Nel suo
Testamento spirituale lasciò scritto :

« Nelle mie molteplici esperienze ho tratto un ammaestramento cui
debbo dare, qui, precisa testimonianza: mi sento partecipe in speranze e in
comunione con quella nuova Chiesa Cristiana ecumenica a cui ho veduto
lavorare quelle denominazioni evangeliche che mi sono sempre apparse
salutarmente travagliate da un autentico spirito di fraternità, di pace e di
vita carismatica nel mondo.

Una parola di fraterna gratitudine io debbo a quei rappresentanti di
questi movimenti ecumenici, della cui cordiale solidarietà la Provvidenza
del Padre mi ha concesso il privilegio»129.

Questa ricerca è stata compiuta con il contributo dell'Istituto di Storia della
Facoltà di Magistero dell'Università di Firenze, e della società « Pro
Helvetia» di Zurigo, per interessamento del Prof. Giorgio Spini e del Prof.

128 // bisogno mondiale della religiosità, cit.
129 Testamento spirituale, cit.



402 LORENZA GIORGI

Sven Stelling-Michaud, che ringrazio vivamente. Un particolare ringraziamento

alla Dott. ssa. Lydia von Auw per la documentazione che ha messo a

mia disposizione, per i consigli e la cura con cui ha seguito questo lavoro.

FONTI e sigle: Archives Cantonales Vaudoises, Département de l'Instruction

publique et des cultes — Service de l'enseignement supérieur (ACV,
IPC [KXIII]Cj); Eglise Nationale évangélique réformée du Canton de

Vaud, Commission Synodale, Procès-verbaux des séances (ENV-CS, Pv);

Eglise Libre évangélique réformée du Canton de Vaud (ELV); Commission
Universitaire de l'Université de Lausanne, Procès-verbaux des séances

(CUn-L, Pv); Faculté de Théologie de l'Eglise Nationale du Canton de

Vaud, Procès-verbaux des séances (ENV-FTh, Pv); Faculté de Théologie de

l'Eglise Libre du Canton de Vaud, Procès-verbaux des séances (ELV-FTh,
Pv); Société Vaudoise de Théologie, Procès-verbaux (SVTh, Pv); Rapports
de la Faculté de Théologie de l'Université de Lausanne au Synode de

l'Eglise Nationale évangélique réformée du Canton de Vaud, années

1935-39 (Rapports); Bibliothèque Cantonale et Universitaire de Lausanne,
Département des manuscrits, Fonds... (BCU-L, Dm, Fonds); Bibliothèque
des Pasteurs — (de la Faculté de Théologie de l'Eglise Libre du Canton de

Vaud): (BP); Revue de Théologie et de Philosophie (RThPh); Biblioteca
Nazionale di Firenze, Carteggi Vari (BNF, C. V.).


	Buonaiuti e le comunità evangeliche svizzere

