Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 4

Artikel: Du cercle de la compréhension
Autor: Gadamer, Hans-Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381206

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 363-373

DU CERCLE DE LA COMPREHENSION

HANS-GEORG GADAMER

I. Introduction
par Jacques Schouwey

«DE NOBIS IPSIS SILEMUS »

C’est par cette épigraphe étonnante que débute I’autobiographie philoso-
phique que Hans-Georg Gadamer a fait paraitre en 1977: Philosophische
Lehrjahre . Autant dire que dans ce qui devrait passer pour une autobiogra-
phie, notre auteur fait silence sur sa propre personne, pour nous faire
découvrir les penseurs avec lesquels il a été en relation — directe ou indi-
recte — au cours de sa longue carriére de philosophe. Cette introduction
respectera I’attitude du philosophe et ne visera, par conséquent, qu’a souli-
gner I'apport considérable de son ceuvre a la pensée contemporaine.
Gadamer, disciple, mais aussi lecteur critique de Martin Heidegger, a
contribué, en Allemagne, 4 la mise en valeur de ['herméneutique philoso-
phique. Dans la préface a la deuxiéme édition de son ouvrage principal,
Wahrheit und Methode?, il situe son projet relativement a ce que I'on a
I’habitude d’entendre sous le vocable herméneutique. L’herméneutique
gadamerienne ne veut pas étre I’élaboration d’un systéme de régles d’inter-
pretation, pas plus que la recherche du fondement théorique du travail des
sciences humaines. La conception de Schleiermacher, précurseur de I’her-
méneutique philosophique, selon laquelle I’herméneutique est I’art d’éviter
les malentendus dans la compréhension et de «comprendre un auteur
mieux qu’il ne s’est compris lui-mé&me », ne correspond ainsi pas du tout a
I'optique de notre auteur. Quelle est alors son intention en cherchant a éla-
borer une herméneutique philosophique? Gadamer vise a dépasser le point
de vue épistémologique de l'interprétation, et celui psychologique du rap-
port des méthodes des sciences humaines aux méthodes des sciences de la
nature, dans un point de vue plus fondamental, ontologique: celui du tout
de l'expérience humaine du monde. La question qui va diriger toute sa
recherche sera alors: comment la compréhension est-elle possible? Il recon-
naitra ici sa dette envers Heidegger qui a montré que la compréhension

1 1977, Klostermann, Frankfurt.
21965, Mohr, Tiibingen.



364 HANS-GEORG GADAMER

n’est pas uniquement un comportement humain parmi d’autres, mais avant
tout la maniére d’étre de I’homme lui-méme, cet homme frappé de finitude
et soumis a un destin. Mais si Heidegger a insisté sur le caractére de destin
et a décrit ’homme comme un projet vers la mort, a, par conséquent, mis
’accent sur le futur, il revient en propre a Gadamer — en bon continuateur
de son maitre a penser — d’avoir porté I’accent sur ’appropriation du passé
et de la tradition. Dans le texte que nous traduisons ici — texte qui est un
raccourci fort intéressant de la pensée exprimée en détail dans Wahrheit
und Methode — Gadamer réfléchit a la possibilité de la compréhension
d’un texte: comment peut-on comprendre un texte du passé? Cette ques-
tion, en apparence anodine et a laquelle I’histoire répond en affirmant que
c’est en dégageant objectivement le contexte historique du texte, est & vrai
dire le point de départ d’une véritable ontologie. Comprendre un texte ou
quoi que ce soit d’autre, en effet, ne sera pas simplement [’assimilation
objective et neutre — a la maniére d’'un ordinateur — d’un ensemble de
données, mais mettra en jeu ce qu’il y a a comprendre et celui qui cherche a
comprendre. Ce jeu aura pour terrain le langage et, pour régle, la concilia-
tion des deux partenaires par le biais de la fusion de leurs horizons de sens.
Dans la mesure ou les questions de 1’'un obtiennent une réponse de la part
de TI'autre, il y a compréhension. Comprendre sera toujours comprendre
quelque chose ou quelqu’un, mais avant tout s’engager dans un dialogue
avec ce qui est & comprendre, ¢’est-a-dire reconnaitre une communauté fon-
damentale entre soi et ce qui est & comprendre.

Gréce a la traduction de certains textes de Gadamer, et notamment a
celle — partielle — de I'ouvrage de référence, Wahrheit und Methode, on
commence, dans le monde francophone, a découvrir la richesse de cette
pensee, et a la confronter a d’autres courants philosohiques contemporains.
Jean Greisch a consacré un ouvrage a la comparaison de I’herméneutique
de Gadamer et de la grammatologie de Derrida®. Pierre Fruchon, profes-
seur a Bordeaux, a également écrit plusieurs articles, dans lesquels il tente
de souligner I'importance et les limites de ’herméneutique gadamerienne:
— «compréhension et vérité dans les sciences de I’esprit »4;

— «ressources et limites d’'une herméneutique philosophique »?;
— «herméneutique, langage et ontologie. Un discernement du platonisme
chez Hans-Georg Gadamer »©

Les traductions annoncées de certaines conférences et de certains textes
recueillis, en allemand, sous le nom de « Kleine Schriften », devraient faci-
liter le dialogue avec ce penseur dont 'originalité est dans la fagon qu’il a

3 Jean GREISCH — Herméneutique et grammatologie, 1977, CNRS, Paris.

4in: Archives de Philosophie, Paris, n° 29 1966, p. 281-302.

3 in: Archives de Philosophie, Paris, n® 30 1967, p. 411-438.

¢in: Archives de Philosophie, Paris, n°® 36 1973, p. 529-568; n° 37 1974,
p. 233-242, p. 353-375, p. 533-571.



DU CERCLE DE LA COMPREHENSION 365

d’assumer la tradition: non pas poids mort dont il faudrait se délester ou
qu’il s’agirait de vénérer sans conditions, mais élément constitutif de notre
étre qui nous questionne et que nous questionnons.

I1. Traduction

DU CERCLE DE LA COMPREHENSION *

La régle herméneutique, selon laquelle on doit comprendre le tout en
fonction de la partie et la partie en fonction du tout, est issue de la rhéto-
rique antique, et a été transposée de I’art oratoire a I'art de la compréhen-
sion par I'intermédiaire de ’herméneutique moderne. On trouve, ici comme
1a, un rapport circulaire; I’anticipation de sens qui permet de penser le tout
s’explicite en effet ainsi: les parties, déterminées par le tout, déterminent, de
leur coté, le tout.

Nous expérimentons ce fait dans 'apprentissage d’une langue étrangére;
nous y apprenons en effet que nous devons d’abord «construire» une
phrase avant d’essayer de comprendre la signification langagiére des diffeé-
rentes parties de cette phrase. Mais ce phénomene de la construction est
déja dirigé par une attente de sens provenant du contexte de ce qui I’a pré-
cédeée. Il faut cependant corriger cette attente lorsque le texte I’exige; ce qui
signifie qu’il faut transformer I’attente et unifier le point de vue sur le texte
par une autre attente de sens. En conséquence, le mouvement de la compré-
hension va toujours du tout a la partie et retourne au tout. Il s’agit alors
d’¢largir en cercles concentriques l'unité du sens compris. L’accord de
toutes les parties au tout est & chaque fois le critére du bien-fondé de la
compréhension; I’absence d’un tel critere marque [’échec de la compréhen-
sion. Schleiermacher distingue, dans ce cercle herméneutique de la partie et
du tout, un co6té objectif et un coté subjectif. De méme que le mot isolé
appartient a ’ensemble de la phrase, de méme le texte isolé appartient a
I’ensemble de I’ceuvre d’un écrivain, et celle-ci, & son tour, appartient au
tout du genre littéraire en question, selon les cas a la littérature. Mais, d’un
autre cdté, ce texte appartient, en tant que manifestation d'un moment créa-
teur, au tout de la vie spirituelle de son auteur. Ce n’est que dans un tel tout

* Kleine Schriften, 4, Tiibingen, Mohr 1977, p. 54-61. Cette étude repose sur les
résultats de mes réflexions exposées dans « Wahrheit und Methode», et constitue
bien plus une version abrégée des pensées que I'on trouve dans cet ouvrage qu'un
apport original. Comme ce travail a déja paru le 26.9.1959 dans le mélange offert a
Heidegger a I'occasion de son septantiéme anniversaire, et qu'il a, depuis cette pre-
mieére parution, été réédité, il ne devait pas étre absent de mes Kleine Schriften.



366 HANS-GEORG GADAMER

— objectif ou subjectif — que la compréhension peut s’accomplir chaque
fois. Dilthey parle, a la suite de cette théorie, de «structure» et de « centrage
en un point central» d’ou résulte la compréhension du tout. Il applique
ainsi au monde historique ce qui, depuis toujours, est un principe fonda-
mental de toute interprétation: le principe d’aprés lequel on doit com-
prendre le texte a partir de lui-méme.

Mais il faut se demander si le mouvement circulaire de la compréhen-
sion est ainsi convenablement compris. Nous pouvons assurément laisser
de coté ce que Schleiermacher a exposé comme interprétation subjective,
car lorsque nous tentons de comprendre un texte, nous ne nous transpor-
tons pas dans I’état d’dme de son auteur; mais si I’on veut parler d’'un «se
transporter », nous pouvons dire que nous nous transportons dans son
point de vue. Cela ne signifie cependant rien d’autre que: nous cherchons a
admettre la légitimité réelle de ce que I'autre dit. Nous chercherons méme,
si nous voulons comprendre, a renforcer encore ses arguments. Dans le dia-
logue dé¢ja, et bien davantage encore dans la compréhension d’un texte
ecrit, il en va de telle sorte que nous nous mouvons dans une dimension
d’ouverture au sens compréhensible en soi et qui ne justifie aucun recours a
la subjectivité de ’autre. La tache de ’herméneutique consiste a reconnaitre
ce prodige de la compréhension: la compréhension n’est pas une communi-
cation mystérieuse des ames, mais une participation a un sens qui nous est
commun.

Mais l’aspect objectif de ce cercle, tel que le décrit Schleiermacher,
n’atteint pas non plus le fond du probléme, car le but de toute entente et de
toute comprehension est ’accord sur la chose (Sache). C’est pourquoi la
tiche de ’herméneutique a, de tout temps, été de rétablir un accord absent
ou interrompu. L’histoire de I’herméneutique peut le confirmer: que ’on
pense, par exemple, a Augustin pour qui il s’agit de concilier I’Ancien Tes-
tament et le message chrétien; que ’on pense encore au protestantisme des
débuts auquel était posé le méme probléme; que I'on pense finalement a
I’éepoque des Lumiéres ou I’on en arrivait 4 une renonciation a 1’accord,
puisque I'on ne devait, aux yeux de cette époque, parvenir a la « parfaite
compréhension» d’un texte que par la voie de I'interprétation historique.
Quelque chose de qualitativement nouveau surgit lorsque le Romantisme et
Schleiermacher, en instituant une. conscience historique d’étendue univer-
selle, n’admettent plus comme fondement de tout effort herméneutique la
forme obligatoire de la tradition dont ils proviennent et a I'intérieur de
laquelle ils se tiennent. L'un des précurseurs immédiats de Schleiermacher,
le philologue Friedrich Ast, avait encore une compréhension tout a fait
résolue quant au fond de la tdche de I'herméneutique, lorsqu’il exigeait
qu’elle produise 'accord entre I’Antiquité et le christianisme, entre une véri-
table Antiquité vue sous un jour nouveau et la tradition chrétienne. C’est
quelque chose de nouveau par rapport aux Lumiéres, dans la mesure ou,



DU CERCLE DE LA COMPREHENSION 367

maintenant, il ne s’agit plus de la conciliation de I'autorité de la tradition et
de la raison naturelle, mais de la conciliation de deux éléements de tradition
qui, devenus tous deux conscients grace aux Lumieéres, imposent la tiche de
les réconcilier.

Mais il me semble qu'une telle doctrine de I'unité de I’Antiquité et du
christianisme contient un moment de vérité du phénoméne herméneutique,
que Schleiermacher et ses disciples ont abandonné a tort. Ast s’est ici gardé,
grace a sa force de spéculation, de rechercher dans I’histoire un simple
passé et non pas plutdt la vérité du présent. En présence de cet arriére-plan,
I’herméneutique issue de Schleiermacher me parait étre un affadissement
parce qu’elle sombre dans le méthodique.

Cela devient encore plus évident si on considére I’herméneutique issue
de Schleiermacher a la lumi¢re du probléme développé par Heidegger. La
structure circulaire de la compréhension regoit en effet de ’analyse existen-
tiale faite par Heidegger son contenu de signification. Heidegger écrit: « Le
cercle ne peut pas étre réduit a un cercle vicieux, fit-ce en tolérant ce vice.
En lui se cache une possibilité positive de connaissance tout a fait originelle
qui n’est saisie de fagon authentique que lorsque I'interprétation a compris
que sa tache premicre, constante et derniere demeure de ne pas se laisser
pré-donner son acquis, sa vue préalable et son anticipation par les idées
subites et les concepts courants, mais de confirmer. son théme scientifique
par leur élaboration a partir des choses elles-mémes »’.

Ce que formule ici Heidegger, ce n’est pas d’abord une exigence
adressée a la pratique de la compréhension, mais il décrit la forme d’accam-
plissement de I'interprétation compréhensive elle-méme. La fine pointe de
la réflexion herméneutique de Heidegger ne réside pas du tout dans la
démonstration de I’existence d’'un cercle herméneutique, mais dans celle du
sens ontologiquement positif que posséde un tel cercle. La description
comme telle paraitra évidente a tout interpréte qui sait ce qu’il fait3. Toute
interprétation convenable doit se protéger contre l'arbitraire des idées
subites et des habitudes de pensée imperceptibles, et diriger son regard sur
les « choses elles-mé&mes » (qui, pour le philologue, sont des textes sensés qui
traitent, de leur c6té, a nouveau des choses).

Se laisser déterminer de la sorte par la chose n’est manifestement pas
pour l'interpréte une résolution «raisonnable» unique, mais véritablement
sa «premiere, constante et derniére tdche». L’interpréte doit, en effet, se
concentrer sur la chose, en poursuivant son cheminement sans se laisser
égarer par lui-méme. Qui veut comprendre un texte accomplit toujours une
projection; il pro-jette devant lui un sens pour le tout, dés que se montre,
dans le texte, un premier sens. Mais, un pareil sens ne se montre que parce

7 Sein und Zeit, p. 153.
8 Cf., par exemple, I’exposé correspondant de E. STAIGER, dans Die Kiinste der
Interpretation, p. 11 ss.



368 HANS-GEORG GADAMER

qu’on lit déja le texte dans une attente certaine d’un sens déterminé. C’est
dans I’¢laboration d’un tel avant-pro-jet — qui sera bien entendu constam-
ment revu par ce qui résulte d’'une plus ample pénétration du sens — que
consiste la compréhension de ce qui est écrit.

Cette description est naturellement une grossiere réduction; chaque révi-
sion de I'avant-pro-jet laisse la possibilité d’'une nouvelle pro-jection d'un
pro-jet de sens; des pro-jets rivaux peuvent -s’¢laborer les uns a coté des
autres jusqu’a ce que l'unité du sens se dégage clairement; I'interprétation
commence avec des pré-concepts que remplaceront des concepts plus adé-
quats: tout cela, c’est justement le phénomene de cette continuelle re-pro-
jection, constituant le mouvement de sens de la compréhension et de 'inter-
prétation, que décrit Heidegger. Qui cherche a4 comprendre est exposé au
risque de se laisser égarer par les pré-jugés qui ne se justifient pas dans les
choses mémes. La tache de la compréhension revient ainsi a élaborer des
pro-jets justes, conformes aux choses, ce qui veut dire a hasarder des antici-
pations qui doivent d’abord se justifier dans les « choses». Il n’y a donc pas
ici d’autre objectivité que celle de I’élaboration d’un pré-jugé qui fait ses
preuves. Il est de bon sens que l'interpréte n’aille pas directement au
«texte» en partant des pré-jugés qui I’habitent, mais que plutét il examine
explicitement leur légitimation, c’est-a-dire leur origine et leur validité.

L’on doit concevoir cette exigence fondamentale comme la radicalisa-
tion d’'un procédé que nous mettons, a vrai dire, toujours en application. Au
lieu de dire que celui qui écoute quelqu’un ou qui commence une lecture ne
doit apporter aucune pré-conception relative au contenu du texte et doit
oublier tous ses points de vue personnels, il faut bien plutot affirmer que
I'ouverture au point de vue de I'autre ou du texte inclut toujours le fait que
’on met ce point de vue en relation avec le tout de nos propres points de
vue, ou que nous nous mettons en rapport avec lui. Ou autrement dit: les
points de vue sont, en vérité, une multiplicité de possibilités en mouvement;
mais a 'intérieur de cette multiplicité de points de vue, c’est-a-dire a I'inté-
rieur de ce qu’un lecteur peut trouver sensé et, par 1a, attendre, tout n’est
cependant pas possible; et celui qui n’écoute pas ce que I’autre dit en réalité
ne pourra finalement pas classer ce qui est dit selon ses diverses attentes de
sens. Il y a donc ici aussi une norme. La tiche herméneutique, en effet, se
transforme d’elle-méme en une fagon de poser la question qui se référe aux
choses et qui la détermine depuis toujours. Ainsi I’entreprise herméneutique
acquiert-elle un sol ferme sous ses pieds. Qui veut comprendre ne s’aban-
donnera pas a priori au hasard de ses pré-conceptions personnelles qui ne
lui laisseraient pas entendre le point de vue du texte avec le plus de suite et
de ténacité possible, jusqu’a ce que peut-étre ce point de vue devienne inau-
dible et renverse la compréhension présumée. Au contraire, qui veut com-
prendre un texte est prét a se laisser dire quelque chose par ce texte. Pour
cette raison, une conscience herméneutique formée doit étre, dés le début,



DU CERCLE DE LA COMPREHENSION 369

sensible a l'altérite du texte. Une pareille réceptivité ne présuppose cepen-
dant ni «neutralité » objective ni effacement du soi, mais elle requiert une
assimilation consciente des pré-conceptions et des pré-jugés personnels. 1l
faut alors se rendre compte de ses propres idées pré-congues; des lors le
texte se présentera dans son altérité et pourra se servir de sa veérité objective
contre les pré-conceptions personnelles.

Heidegger a donné une description phénoménologique tout a fait cor-
recte de la compréhension, en découvrant la structure préalable du com-
prendre dans la «lecture» présumée de ce qui est écrit. L’exemple qu’il en a
donné montre qu’il en résulte une tiche. Dans « Sein und Zeit », en effet, il
a concrétisé dans la question de I’étre I’énonceé general qu’il fait & propos du
probleme herméneutique. Pour expliquer la situation herméneutique de la
question de I’étre selon 'acquis, la vue préalable et I'anticipation, il a, de
fagon critique, confronté la question qu’il adresse a la métaphysique aux
tournants essentiels de I’histoire. Il a ainsi accompli ce qu’exige, dans
chaque cas, la conscience historico-herméneutique. Une compréhension
effectuée dans une conscience méthodique sera, des lors, obligée, non pas
uniquement d’accomplir ses anticipations, mais de les rendre elles-mémes
conscientes pour les contrdler, et ainsi pour obtenir a partir des choses elles-
mémes une comprehension correcte. C’est ce que pense Heidegger lorsqu’il
demande de «garantir» le théme scientifique dans I’élaboration de ’acquis,
de la vue prealable et de I'anticipation a partir des choses elles-mémes.

Grace a I’analyse heideggerienne, le cercle herméneutique acquiert une
signification entiérement nouvelle. La structure circulaire du comprendre,
dans les théories qui ont précédé celle de Heidegger, se tenait toujours dans
le cadre d’une relation formelle de la partie et du tout, ou, selon le cas, de
son reflet subjectif: dans le cadre de la relation de I’anticipation présumeée
du tout et de son explication consécutive dans la partie. Le mouvement cir-
culaire, selon cette théorie, faisait un mouvement de va-et-vient vers le texte,
et était annulé lors de la compréhension exhaustive du texte. La théorie du
comprendre culminait alors dans un acte divinatoire qui se plagait entiére-
ment dans 'auteur et qui, de la, dissolvait tout ce qui, dans un texte, est
étrange et étonnant. Face a cela, Heidegger découvre que la compréhension
du texte demeure déterminée par le mouvement préalable de la pré-compré-
hension. Ce que décrit ici Heidegger n’est rien d’autre que la tache de
concrétiser la conscience historique. Cette tiche exige en méme temps de
reconnaitre les pré-conceptions et les pré-jugés personnels et d’effectuer
chaque fois le comprendre dans une conscience historique de telle sorte que
la saisie de I'autre dans son historicité et, par 1a, I'application répétée de
methodes historiques ne rendent pas simplement compte de ce que I'on y a
mis.

Le sens matériel du cercle du tout et de la partie, qui est a I'origine de
tout comprendre, doit cependant, a ce qu’'il me semble, étre complété par



370 HANS-GEORG GADAMER

une détermination plus vaste que je voudrais appeler «’anticipation de la
perfection ». Cette expression est la formulation d’un pré-supposé qui pré-
side a tout comprendre; elle signifie, en effet, que n’est compréhensible que
ce qui se présente avec une parfaite unité de sens. Nous faisons ce pré-sup-
posé de la perfection lorsque, par exemple, nous lisons un texte. C’est seule-
ment lorsque ce pré-supposé se révele irréalisable, c’est-a-dire lorsque le
texte ne devient pas compréhensible, que nous le mettons en question, que
nous doutons, par exemple, de la tradition du texte et que nous cherchons a
restituer cette tradition. Les régles que nous suivons dans de telles réflexions
de critique textuelle peuvent ici étre laissées de coté: il s’agit en effet ici
aussi du fait que la légitimation de leur application n’est pas séparable de la
comprehension matérielle du texte.

L’anticipation de la perfection qui préside a tout notre pouvoir de com-
prendre se révéele elle-méme a chaque fois déterminée quant a son contenu.
On ne présupposera pas simplement une unité de sens immanente qui indi-
quera au lecteur la direction a prendre, mais la compréhension du lecteur
s'accompagnera constamment d’attentes transcendantes de sens qui pro-
viennent du rapport a la vérité de ce qui est visé. De méme que le destina-
taire d’une lettre comprend les nouvelles qu’elle contient et que, d’abord, il
voit les choses avec les yeux de son auteur, c’est-a-dire qu’il tient pour vrai
ce que celui-ci écrit — et qu’il ne cherche pas, par exemple, 4 comprendre
comme telle 'opinion de 'auteur de la lettre — de méme comprenons-nous
les textes de la tradition sur le fond d’attentes de sens qui sont tirées de
notre rapport a la chose. Et de méme que nous croyons les nouvelles d’un
correspondant parce qu’il était présent a I’événement ou parce que d’habi-
tude il sait mieux que nous, de méme sommes-nous, en présence d’un texte
de la tradition, ouverts par principe a la possibilité qu’il connait mieux la
chose qu’il nous communique que ne peut la connaitre notre propre pré-
conception. C’est seulement I’échec de la tentative d’admettre ce qui est dit
comme vrai qui conduit a I'effort de « comprendre » — psychologiquement
ou historiquement — le texte comme opinion d'un autre®. Le pré-jugé de la
perfection ne renferme donc pas simplement le fait qu’un texte doit parfai-
tement exprimer son point de vue, mais également le fait que ce qu’il dit est
la parfaite vérité. Comprendre signifie en premier lieu: se comprendre sur
la chose, et seulement ensuite: relever en tant que tel le point de vue de
lautre et le comprendre. La toute premiére condition herméneutique
demeure ainsi 'accord sur la chose, 'avoir-a-faire avec la méme chose. Ce
qui peut étre accompli comme sens matériel et, avec lui, I'application de
Ianticipation de la perfection sont déterminés par cet accord. Ainsi se réa-
lise, par la communauté des pré-jugés fondamentaux qui le soutiennent, le

? I’ai essayé de montrer, a Venise en 1958, lors d*un congrés sur le jugement esthé-
tique, que — comme le jugement historique — le jugement esthétique a un caractére
secondaire et confirme I’anticipation de la perfection.



DU CERCLE DE LA COMPREHENSION 371

sens de I'appartenance, c’est-a-dire le moment de la tradition dans un com-
portement historico-herméneutique. L’herméneutique doit partir du fait que
celui qui veut comprendre est lié a la chose qui s’exprime dans la tradition,
et est rattaché a la tradition, ou se rattache a la tradition a partir de laquelle
parle ce qui est rapporté. D’un autre c6té, la conscience herméneutique sait
qu’elle ne peut pas étre liée a cette chose dans une unité incontestable et
allant de soi comme celle qui est valable pour la survie ininterrompue d’une
tradition. Il existe une polarité entre la familiarité et I’étrangeté, sur laquelle
se fonde la tdche de 'herméneutique, mais elle n’est pas a comprendre psy-
chologiquement, a la maniére de Schleiermacher, comme une étendue qui
cache le secret de I'individualité mais véritablement de fagon herméneu-
tique, c’est-a-dire qu’elle concerne quelque chose qui est dit: le langage dans
lequel la tradition nous adresse la parole, le dire qu’elle nous dit. La posi-
tion qu’occupe pour nous la tradition entre I’étrangeté et la familiarité est
alors I’entre-deux qui se situe entre ’objectivité distante que I’on pense his-
torique et 'appartenance a une tradition. C’est dans cet entre-deux qu’est le
véritable lieu de I’herméneutique.

I1 suit de cette position intermédiaire, dans laquelle prend place I'’hermé-
neutique, que son centre constitue ce qui, dans I’herméneutique antérieure,
est resté en marge: l'intervalle des temps et sa signification pour la compré-
hension. Le temps n’est pas, en premier lieu, un abime qui doit étre franchi
parce qu’il sépare et tient €éloigné, mais il est, a vrai dire, le fond qui porte
I’événement dans lequel la compréhension actuelle prend racine. L'inter-
valle des temps n’est pas, pour cette raison, quelque chose qui doit étre sur-
monté. C’était bien plutdt le naif présupposé de I'historicisme qui voulait
que l'on se transporte dans l’esprit du temps, que 'on pense avec les
concepts et les représentations du temps et non pas avec les siens propres, et
que, de cette maniére, on progresse vers I’objectivité historique.

Il importe, a vrai dire, de reconnaitre dans l'intervalle des temps une
possibilité positive et productrice de la compréhension. Cet intervalle est
comblé par la continuité de la provenance et de la tradition a la lumiére de
laquelle toute tradition se montre a nous. Ce n’est pas peu de chose que de
parler ici d’une véritable productivit¢é de I’événement. Chacun connait
I'impuissance particuliére de notre jugement la ou I'intervalle des temps ne
nous a pas confié de normes certaines. C’est pourquoi le jugement sur Iart
actuel est, pour la conscience scientifique, d’'une incertitude désespérée. Il y
a manifestement des pré-jugés incontrolables avec lesquels nous nous
approchons de telles créations, et qui peuvent leur conférer une sur-réso-
nance non conforme a leur vraie valeur et a leur vraie signification. Seule la
disparition de tous ces rapports actuels laisse leur propre forme devenir
visible et rend ainsi possible une compréhension de ce qui, en eux, est dit et
qui peut contraindre a 'universalité. La filtration du vrai sens qui se trouve
dans un texte ou dans une création artistique est, du reste, elle-méme un



312 HANS-GEORG GADAMER

processus sans fin. L’intervalle qui préside a cette filtration est compris dans
un continuel mouvement et élargissement: c’est cela le c6té productif qu’il
posséde pour le pouvoir de comprendre. Il fait disparaitre les pré-jugés de
nature particuliére et laisse apparaitre ceux qui rendent possible une véri-
table compréhension.

Seul cet intervalle des temps permet de résoudre la tache critique propre
a ’herméneutique, permet de séparer les vrais pré-jugés des faux.

Pour cette raison, la conscience herméneutique formée comportera une
conscience historique. Elle devra rendre conscients les pré-jugés qui prési-
dent 4 la compréhension; par 13, la tradition, en tant que point de vue d’un
autre, se distinguera de son coté et se mettra en valeur. Porter en retrait un
pré-jugé comme tel exige manifestement d’en suspendre la validité, car
aussi longtemps qu’un pré-jugé nous détermine, nous ne le connaissons ni
ne le pensons en tant que jugement. Apporter pour ainsi dire un pré-juge
devant moi ne peut réussir aussi longtemps que ce pré-jugé reste constam-
ment en jeu sans étre apergu; c’est seulement lorsqu’il est, pour ainsi dire,
stimulé que je peux I'apporter devant moi. Ce qui permet de le stimuler,
c’est la rencontre avec la tradition, car ce qui engage a la compréhension
doit, au préalable, s’étre mis lui-méme en valeur dans son étre autre. Le pre-
mier moment par lequel commence la compréhension est le fait que
quelque chose nous appelle. C’est la plus haute de toutes les conditions her-
meéneutiques. Nous pouvons maintenant constater ce qui est ainsi exigeé:
une suspension fondamentale de nos propres pré-jugés. Mais toute suspen-
sion des jugements, et par conséquent et a plus forte raison toute suspension
des pré-jugés, considérés logiquement, posséde la structure de la question.

L’essence de la question réside dans I’exposer et dans le laisser-ouvert de
possibilités. Qu’un pré-jugé devienne problématique — en vue de ce qu'un
autre ou un texte nous dit — ne signifie donc pas que ce pré-jugé sera sim-
plement mis de coté et qu'un autre ou quelque chose d’autre se mettra
immédiatement en valeur a sa place. Admettre un tel acte d’abstraction de
soi-méme reléve bien plutdt de la naiveté de I'objectivisme historique. A
vrai dire, le pré-jugé personnel entrera vraiment a bon droit en jeu du fait
qu’il est lui-méme en jeu. C’est seulement en commengant a jouer qu'il
s’exerce a jouer avec l'autre de telle sorte que ce dernier peut, a son tour,
commencer a jouer.

La naiveté de ce qu’on appelle historicisme consiste en ceci qu’il se sous-
trait a une telle réflexion et, confiant dans la méthodologie de son procédé,
il oublie sa propre historicité. On doit ici faire appel, en lieu et place d’une
pensee historique mal comprise, @ une pensée historique mieux comprise:
une véritable pensée historique doit penser sa propre historicité. C’est seule-
ment si elle remplit cette condition qu’elle ne poursuivra pas le fantdme
d’un objet historique, objet d’une investigation progressive, mais qu’elle
apprendra a reconnaitre dans I'objet 'autre d’elle-méme et, ainsi, 'un et



DU CERCLE DE LA COMPREHENSION 373

I'autre. Le vrai objet historique n’est pas un ob-jet, mais 'unité de cet un et
de cet autre, un rapport dans lequel consiste la réalité de I’histoire comme
celle de la compréhension historique. Une herméneutique conforme a la
chose devrait montrer cette réalité propre de Ihistoire dans la compréhen-
sion elle-méme. J'appelle cela « Wirkungsgeschichte » !°. Comprendre est un
processus de la « Wirkungsgeschichte » et 'on pourrait démontrer que c’est
dans le langage, auquel appartient toute compréhension, que ’herméneu-
tique trace son chemin.

9
10

BIBLIOGRAPHIE FRANCAISE DES (EUVRES
DE HANS-GEORG GADAMER

La philosophie dans la société moderne, Archives de Philosophie 31, 1968, Paris,
p. 5-16.

Le probléme herméneutique, Archives de Philosophie 33, 1970, Paris, p. 3-27.
Signification de la logique de Hegel, Archives de Philosophie 33, 1970, Paris,
p. 675-700.

Rhétorique, herméneutique et critique de I'idéologie, Archives de Philosophie 34,
1971, Paris, p. 207-230.

Sur la possibilité d’'une éthique philosophique, Archives de Philosophie 34, 1971,
Paris, p. 393-408.

Heidegger et le langage de la métaphysique, Archives de Philosophie 36, 1973,
Paris, p. 3-13.

Le probléme de la conscience historigue, Louvain, Publications universitaires de
Louvain, 1973.

Vérité et méthode. Les grandes lignes d'une herméneutique philosophique, Paris,
Seuil, 1976.

Herméneutique et théologie, Revue des Sciences religieuses 1977, Paris, p. 385-397.
L’expérience intérieure du temps et I’échec de la réflexion dans la pensée occiden-
tale, Le temps et les philosophes, Paris, Payot, 1978, p. 39-53.

Les Editions Aubier-Montaigne préparent deux recueils de textes relatifs a I’hermé-
neutique philosophique, extraits des quatre volumes de « Kleine Schriften ».

011 est difficile de rendre ce terme en frangais. Nous avons dii nous résigner a

laisser I'expression allemande. Wirkungsgeschichte désigne I’action exercée dans
I'histoire, dans le devenir historique, par les ceuvres du passé. Note du traducteur.]



	Du cercle de la compréhension

