
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 3

Artikel: Introduction à une théologie chrétienne de la récapitulation : remarques
sur le contenu dogmatique du prologue de Jean

Autor: Gérard Siegwalt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 259-278

INTRODUCTION A UNE THEOLOGIE
CHRÉTIENNE

DE LA RÉCAPITULATION

(Remarques sur le contenu dogmatique du prologue de Jean)

GÉRARD SIEGWALT

Nous parlons de récapitulation. Ce terme est employé dans sa forme
verbale par saint Paul, dans Ep 1,10. Il y est question de l'accomplissement des

temps, par quoi est désigné le temps de la révélation de Dieu en Christ.
Dieu, est-il dit, réalise en ce temps son dessein de salut qui est de « récapituler

toutes choses dans le Christ» (àvaKEtpaXatcbaaaSai xà Jtàvxa èv T(p

Xptatcp). «Récapituler» qui contient «caput» comme àvaKEipccA-atcb-

aaaSai contient KE<paÀ.f| tête, et qui rend ainsi de très près le terme grec,
signifie littéralement: re-(àva)donner une tête, d'où la traduction suivante
de la phrase: «réunir toutes choses sous un seul chef, le Christ». Il est

affirmé que ce dernier est la tête, le chef de tout et que cela se manifeste
dans son œuvre rédemptrice qui consiste en cela: ramener l'univers entier
sous sa seigneurie, autrement dit: détrôner les critères différents et opposés
de la réalité empirique dans leur prétention dernière, pour les restituer dans
leur vraie relativité et ainsi pour les ouvrir à leur plénitude qu'ils trouvent
dans le Christ. La récapitulation implique ainsi une négation, une assumption

et un dépassement. « Récapitulation » désigne la triple fonction de la
vérité révélée qui est le Christ. La trinité de la vérité qui tient à son caractère

pléromatique, fonde à travers le jugement sur la réalité, et à travers
l'assomption de la réalité, la transfiguration de la réalité dans le sens de son
accomplissement. Rejetée dans sa perversion ou son erreur, assumée dans
son intégrité ou sa vérité, la réalité est ouverte par la vérité à sa propre
transcendance, à son dépassement. Elle apparaît ainsi comme étant proprement

relative, provisoire, en tant qu'avant-dernière; elle annonce plus
grand qu'elle. Par là elle est désabsolutisée et ainsi libérée de toute prétention

propre. Mais en même temps elle est chargée de sens. Elle n'est pas
rien, elle est quelque chose; elle est signifiante de la vérité. La récapitulation
de toutes choses dans le Christ donne à celles-ci leur vrai statut. Aussi le

thème de la récapitulation, qui est caractéristique de la théologie des Pères

grecs qui l'ont repris d'irénée de Lyon, est-il lié chez eux à celui de la
transfiguration. La réalité est transfigurée dès lors qu'elle est récapitulée en
Christ.



260 GERARD SIEGWALT

La méthode de la récapitulation n'est que l'implication de ce qui est à

vrai dire une théologie (dogmatique) de la récapitulation. Car comme
méthode elle est fondée dans la vérité. Si Dieu récapitule toutes choses dans
le Christ, la vérité révélée, c'est parce qu'elles sont toutes fondées en lui, la
vérité essentielle. Le Nouveau Testament explicite cette affirmation dans un
double sens.

D'abord dans sa portée cosmique. Le Christ révélé comme le Rédempteur,

celui en qui Dieu récapitule l'univers, est déjà,avant le monde, celui

par qui le monde a été créé. / Co 8,6: « Il y a pour nous un seul Dieu, le

Père, de qui viennent toutes choses et vers qui nous allons, et un seul

Seigneur, Jésus-Christ, par qui sont toutes choses et par qui nous sommes».
Col 1,15-17: « Il (le Fils de Dieu, celui en qui nous avons la rédemption, le

pardon des péchés, donc celui qui est le Rédempteur; cf. v. 13-14) est

l'image du Dieu invisible, premier-né de toutes créatures, car en lui ont été

créées toutes choses, dans les cieux et sur la terre... Tout a été créé par lui et

pour lui, et il est, lui, par devant toutes choses, et toutes choses subsistent en

lui». He 1,2-3: «Dieu, dans ces temps derniers où nous sommes, nous a

parlé par le Fils, qu'il a établi héritier de toutes choses, par qui aussi il a créé

les éons (le monde). Ce Fils est resplendissement de sa gloire et expression
de sa personne (de son être), et il porte toutes choses par sa parole
puissante». Jn l.Iss (en particulier v. 1-3 et 14): «Au commencement était le

Logos, et le Logos était tourné vers Dieu, et le Logos était Dieu. Il était au

commencement tourné vers Dieu. Toutes choses ont été faites par lui, et

rien de ce qui fut ne fut sans lui... Et le Logos fut chair, et il a habité parmi
nous...» Dans Ap 3,14, le Christ est désigné comme «le commencement (ou
principe) de la création de Dieu». Le Nouveau Testament renvoie ainsi du
Christ Rédempteur de toutes choses au Christ Créateur de toutes choses,

d'une théologie de la rédemption comprise dans le sens de la récapitulation,
à une théologie de la création.

Ensuite dans sa portée œcuménique. Le mot «œcuménique» est pris ici
non simplement dans son sens ecclésial selon lequel il renvoie à l'unité et à

l'universalité (catholicité) de l'Eglise, mais plus généralement dans son sens

étymologique selon lequel l'oikouménè, c'est la terre habitée. «Œcuménique»

se rapporte alors à l'humanité, dans toute son histoire. Parler de la

portée œcuménique de l'affirmation de la vérité essentielle en tant qu'elle
fonde la vérité révélée, ou du Christ Créateur en tant qu'il précède le Christ
Rédempteur, c'est appliquer cette affirmation d'une manière spécifique, au-
delà du cosmos (et de la nature), à l'humanité (dans son histoire). Tous les

textes cités à propos du cosmos en général peuvent être repris ici pour
l'oikouménè. Le prologue de Jean ' marque d'ailleurs expressément ce pas-

1 Nous n'entrons pas, dans notre lecture du prologue, dans les problèmes de
critique historique et littéraire. En parlant du prologue de Jean, nous ne voulons pas



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 261

sage du général (cosmos) au particulier (humanité), lorsqu'il précise (Jn 1,4-

5): « En lui (le Logos) était la vie, et la vie était la lumière des hommes, et la
lumière brille dans les ténèbres, et les ténèbres ne l'ont pas reçue». Cela

signifie: les hommes n'ont pas accueilli l'action du Logos qui s'est faite dans
la création, quoi qu'il soit vrai que (c'est ainsi qu'on peut lire les v. 9-11, en
leur faisant expliciter ce qui est déjà dit dans les deux versets cités) «le
Logos était la vraie lumière qui illumine tout homme qui vient dans le
monde. Il était dans le monde, et le monde fut par lui, et le monde ne l'a

pas connu. Il est venu dans son propre bien, et les siens ne l'ont pas reçu ».

Compris ainsi, le texte parle de la manifestation, de l'action, à travers toute
l'histoire de l'humanité, du Logos créateur: fondant ou supportant (portant
par en-dessous: sub-portant) la réalité empirique, il est concomitant de

celle-ci aussi bien dans son extension spatiale et temporelle cosmique qu'en
particulier dans son extension (également spatiale et temporelle) œcuménique.

Cela signifie pour l'homme dans son existence personnelle et collective

que le Logos créateur est concomitant de la réalité empirique dans ce

qu'elle devient au sein de l'expérience présente, hic et nunc, de l'homme.2 Et

trancher le problème de l'auteur de cet évangile. Nous ne discutons pas non plus
l'hypothèse selon laquelle le prologue utilise un hymne des milieux proches de Jean-
Baptiste et présentant ce dernier comme Logos. Cette hypothèse a été récemment
reprise sous une forme originale par notre collègue E. Trocmé, « Jean-Baptiste dans
le 4e evangile», RHPR 20 (1980), 132-134 en particulier: Jésus prend la place que le

Baptiste tient dans l'hymne primitif. Si, l'hypothèse indiquée étant retenue, on ne

peut qu'être d'accord là-dessus, E. Trocmé voit-il cependant juste lorsque, à la question:

« Le contenu des v. 9 à 13, appliqué à Jean dans l'hymne baptiste, est-il transféré

sur Jésus, comme on l'admet d'ordinaire, ou bien demeure-t-il une description de
l'œuvre de Jean-Baptiste?», il répond — et là réside l'originalité de la thèse d'E.
Trocmé —: « Le passage de 1,9-13 résume l'œuvre décisive d'un Jean dont la préexistence

et le ministère terrestre ne le cèdent en importance qu'à ceux de Jésus»? Mais
l'hypothèse suivant laquelle les v. 9-13 s'appliquent, dans le prologue actuel, non au
Logos mais à Jean-Baptiste, conduit à une telle invraisemblance théologique (Jean
Baptiste préexistant comme agent de formation de l'humanité, le Logos préexistant
comme agent de formation de l'univers) qu'il vaut mieux y renoncer.

2 S. Kierkegaard a affirmé la contemporanéité de Jésus avec l'humanité
présente, et le caractère d'instant, de moment de décision, qu'en reçoit le temps pour
l'homme. Mais on ne saurait limiter la contemporanéité au Logos incarné, et même,
pour en rendre compte, c'est-à-dire pour donner la raison de cette contemporanéité,
il faut la fonder dans le Logos créateur. C'est parce que lui, il est contemporain de
tout moment de l'histoire (comme également du cosmos), que le Logos incarné —
qui est le même Logos — l'est aussi. Si on ne fonde pas le Logos incarné dans le

Logos créateur, on ne peut en rendre compte, comme Kierkegaard le fait, que par le
refus d'en rendre compte. L'affirmation de la contemporanéité de Jésus devient alors
l'expression d'un saut — celui de la foi — qui, pour Kierkegaard, est un saut dans le
vide, dans l'absurde (aux yeux précisément de la raison), tandis que pour le Nouveau
Testament il est un saut en Celui qui, Rédempteur, est déjà le Créateur. Au Credo
quia absurdum que Kierkegaard reprend de Tertullien, il faut opposer le Credo ut
inlelligam (qui implique un intelligo ut credam) de saint Anselme.



262 GERARD SIEGWALT

il est ce qui donne à l'attitude de l'homme, dans son expérience de la réalité,
le caractère de la décision: v. 5: «les ténèbres ne l'ont (la lumière) pas

reçue», v. 10: «le monde ne l'a (le Logos) pas connu», v. 11 : «les siens ne
l'ont pas reçu». C'est là la décision de la non-foi. Il y a aussi, apparaissant
dans l'histoire des hommes (aussi bien dans l'histoire particulière d'Israël, le

peuple de Dieu de l'Ancien Testament, que dans l'histoire de toute l'humanité,

donc dans l'oikouménè), la décision de la foi: v. 12-13: « Mais à tous
ceux qui l'ont reçu, à ceux qui croient en son nom, il a donné le pouvoir de
devenir enfants de Dieu. Ceux-là ne sont pas nés du sang, ni d'un vouloir
de chair ni d'un vouloir d'homme, mais de Dieu». Le prologue culmine
alors dans l'affirmation que le Logos créateur, fondement co-extensif et

con-temporain du cosmos et de l'oikouménè et donc co-prèsent de chaque
instant de l'homme, s'est manifesté d'une manière unique dans l'histoire,
dans un homme, Jésus, de l'unicité duquel il rend compte en disant qu'il est

le Logos incarné; v. 14: « Et le Logos fut chair, et il a habité parmi nous».
Autrement dit: le Logos créateur, universel (aussi bien dans le sens de

«cosmique» que d'«œcuménique») devient, dans une histoire particulière,
Logos rédempteur, concret. Le Christ Jésus est l'universel concret (Hegel).
Certains exégètes appliquent déjà les v. 4 et 9-13 au Logos incarné dont il
est parlé au v. 14 et rendent alors le v. 9 comme suit: «Le Logos était la

vraie lumière qui, en venant dans le monde, illumine tout homme». Les v.
11-13 prennent alors une signification plus précise, se rapportant à la décision

des hommes qui intervient à l'égard du Christ Jésus: « Il est venu dans

son propre bien (parce qu'il est déjà le Logos créateur), et les siens ne l'ont
pas reçu. Mais à tous ceux qui l'ont reçu, à ceux qui croient en son nom, il a

donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu... » Cette compréhension du

prologue est tout à fait possible (et conforme à l'ensemble de l'évangile de

Jean). L'interprétation donnée en premier lieu n'est pas exclusive de cette
dernière compréhension, et en fait elles sont fondées toutes deux dans le

texte: la première s'impose quand on va du début jusqu'à l'affirmation
culminante du v. 14: «Et le Logos fut chair»: on passe alors de la manifestation

du Logos dans la création à sa manifestation dans la personne et

l'œuvre du Christ Jésus rédempteur. La deuxième signification du prologue
se dégage lorsqu'on relit le texte à partir du v. 14 et de tout ce que le reste de

l'évangile de Jean relate et atteste au sujet du Logos incarné. Mais on ne

peut, avec cette deuxième lecture, réduire la première, dans son affirmation
fondamentale, fondée de manière claire dans les trois premiers versets du
prologue, du Logos créateur. Les versets suivants, s'ils sont compris comme
s'appliquant déjà au Logos incarné, le situent expressément par rapport au
Logos créateur: v. 10: «le monde fut par lui», v. 11 : «il est venu dans son

propre bien (c'est-à-dire dans ce qui lui appartient du fait qu'il en est le

créateur), et les siens (appelés ainsi parce qu'ils lui appartiennent, étant
crées par lui) ne l'ont pas reçu ». Cela suppose clairement l'affirmation qui



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RÉCAPITULATION 263

se dégage à la première lecture du prologue, quand on va du début au v. 14,

à savoir que le monde dans lequel entre le Logos par l'incarnation, lui
appartient déjà dès le commencement puisqu'il en est le créateur et que le

Logos en est le fondement permanent; à ce titre il peut déjà être appréhendé

à travers la réalité, fût-ce de manière non univoque à cause de
l'ambivalence de celle-ci.

1. Ce texte est remarquable par la coordination étroite, voire l'unité
dialectique — autrement dit: une unité sans confusion d'un côté, sans séparation

de l'autre côté — qu'il pose entre le cosmos et l'oikouménè d'une part, le

Créateur et le Rédempteur et, partant, la création et la rédemption d'autre
part.

Coordination entre le cosmos et l'oikouménè: Du cosmos en général —
«toutes choses» (Tttxvxa) désignant l'univers, au sens le plus général et aussi
le plus inclusif— le prologue passe à l'humanité et applique à celle-ci ce qui
est vrai d'une manière générale, universelle: cela place les hommes devant
la décision de la foi. En passant du cosmos à l'humanité, dans toute son
histoire, le prologue affirme la dépendance de l'humanité par rapport au

cosmos, son insertion en lui: il n'y a d'humanité en particulier que parce
qu'il y a cosmos en général; autrement dit: l'anthropologie dépend de la

cosmologie; la première est un cas d'espèce de la seconde. En affirmant que
le cosmos et l'humanité sont fondés dans le même Logos créateur, ce qui
établit leur unité dernière, le texte fait apparaître la spécificité de l'homme

par rapport au cosmos. L'homme est pour ainsi dire la fine pointe
«morale» de «toutes choses», celui en qui leur fondement, le Logos créateur,

cherche la «reconnaissance», c'est-à-dire à être reconnu comme ce

qu'il est et alors sans doute aussi à rendre l'homme reconnaissant, autrement

dit: il cherche en l'homme la réponse de la foi. L'homme n'est donc

pas réductible au cosmos, l'anthropologie à la cosmologie, «toutes» choses

dépendent à leur tour de l'homme, et non l'homme simplement d'elles. Il y
a ainsi une corrélation entre les deux, dans le sens d'une interrelation
réciproque. Cela signifie que la création — ce terme désigne « toutes choses»
en tant que fondées dans le Logos créateur — est une et que cosmos et

oikouménè, univers naturel et humanité «responsable» (c'est-à-dire
caractérisée par sa qualité d'être de réponse et donc d'être moral dans le sens
d'être de décision) en sont les deux pôles. Ils doivent certes être distingués,
parce qu'ils sont respectivement «transcendants» l'un pour l'autre: le

cosmos transcende l'humanité, mais l'humanité de son côté transcende
également le cosmos. Ils ont ainsi chacun une autonomie relative, c'est-à-dire
référée à l'autre; elle est relative plus fondamentalement encore, étant
fondée dans ce qui la porte: le Logos créateur. Cela signifie également que
leur transcendance respective et donc relative est aussi relative fondamentalement:

la transcendance de l'un et de l'autre, de l'un par rapport à l'autre,
est dépassée par la transcendance absolue — non absolutiste — qui les



264 GERARD SIEGWALT

porte tous deux, celle du Logos créateur. S'ils ne doivent pas être

confondus, ils ne peuvent être séparés l'un de l'autre à cause précisément de

ce commun et unique fondement qui est le leur. Aussi onùils, en tout cas

tant qu'ils durent l'un et l'autre dans leur interrelation réciproque (on peut
imaginer un cosmos sans oikouménè, non cependant l'inverse), un même

destin et dans ce sens-là une même histoire. Mais l'unité de leur destin

dépasse l'histoire (on peut imaginer qu'elle peut prendre fin d'une manière

provisoire avec la disparition de l'humanité et d'une manière définitive avec
la dissolution du cosmos) du fait de leur fondement, le Logos créateur, qui,

portant l'histoire, la transcende par là même.

Coordination entre le Créateur et le Rédempteur, et entre la création et la

rédemption: le prologue passe du Logos créateur au Logos incarné. C'est un
seul et même Logos. L'action du Logos dans la création se manifeste dans

la réalité empirique à laquelle il est co-présent. Il est dans celle-ci la vie, et

quand l'homme s'ouvre à elle qui est le principe agissant dans la réalité

empirique, la vie devient pour lui la lumière qui l'illumine, c'est-à-dire qui le

fait émerger de sa propre ambivalence et de l'ambivalence des choses dans

l'univocité de la relation de foi au Logos. C'est là le sens premier (celui de

la première lecture) des v. 4 et 9: « En lui (le Logos) était la vie, et la vie était
la lumière des hommes. Le Logos était la vraie lumière qui illumine tout
homme qui vient dans le monde». Par l'ouverture à la vie, l'homme accède

à la lumière de la foi, à la pleine intelligence de la foi, si on ne limite pas le

mot «intelligence» à son sens intellectualiste qu'il a pris couramment: la

lumière est pour l'intelligence ce que la vie est pour l'être de l'homme; elle

est une répétition, un prolongement, sur le plan cognitif de la conscience, de

la vie sur le plan ontique de la totalité de l'homme. La lumière est la lumière
de la vie, la vie est la source de la lumière. L'accueil fait à la lumière est

l'accueil fait à la vie. C'est pourquoi il restitue l'homme dans son intégrité,
le guérit de son ambivalence, le rend «juste», dans le sens que ce mot a

chez saint Paul où il ne désigne pas une justice de la moralité, mais la juste
relation essentielle de l'homme à Dieu. Celle-ci est donnée à l'homme
lorsqu'il «reçoit» la lumière de la vie, ou le Logos créateur. Ce dernier,
quand il est appréhendé comme tel, est donc rédempteur. Le prologue situe
entre l'action ontique du Logos créateur et son appréhension, sa réception
consciente par l'homme, la réalité ambivalente, aussi bien cosmique
qu'œcuménique. Cette ambivalence n'est dépassée que lorsque la vie qui est

le fondement, le principe de la réalité, vient inonder l'homme jusque dans

sa conscience, lorsque l'homme lui répond dans la décision de la foi. La
rédemption de l'homme s'opère par sa mise en relation avec le Logos créateur,

immanent, comme Logos transcendant, à la réalité empirique. Le

Rédempteur, c'est le Logos créateur en tant qu'il devient conscient en

l'homme dans la lumière de la foi. Le Logos créateur est rédempteur dans
ce sens-là à travers toute l'histoire de l'humanité depuis les origines, là où



UNE THÉOLOGIE CHRÉTIENNE DE LA RÉCAPITULATION 265

des hommes accèdent à la lucidité (lumière) de la foi. Et il devient rédempteur

d'une manière unique dans l'homme Jésus qui, par sa personne et son

œuvre, place les hommes devant la décision de la foi et dont on ne peut à

cause de cela qu'attester que, tout homme qu'il soit, il est Dieu, le Logos
devenu chair. Le Rédempteur n'est pas différent du Créateur, il est le Créateur

de toutes choses en tant qu'il est appréhendé comme tel et donc comme
source de vie par l'humanité, et ce à travers la réalité empirique et d'une
manière unique et décisive dans la personne du Christ Jésus. Le Rédempteur,

c'est le Créateur du cosmos en tant qu'il est le Créateur aussi de

l'oikouménè, de l'histoire des hommes, plus précisément: en tant qu'il est

dans cette histoire la lumière des hommes qui leur fait comprendre, recevoir
la vie qu'il est lui-même, au principe, au fondement des choses.

Cette coordination, en fait cette unité dialectique entre le Créateur et le

Rédempteur fonde celle entre la création et la rédemption. Ce ne sont pas là
deux œuvres du Logos, mais c'est la même œuvre considérée tantôt dans

son «en-soi», tantôt dans son «pour nous»: la première fois, comme création,

elle est considérée dans sa structure essentielle, ontologique, comme
fondée dans le Logos créateur, l'Etre lui-même qui à la fois transcende tout
ce qui est (tout étant) et qui est le principe de tout ce qui est, immanent en

tout; l'autre fois, comme rédemption, elle est considérée dans sa signification

pour l'homme, dans son caractère d'offre pour l'homme empêtré dans

son ambivalence et dans l'ambivalence de la réalité empirique, c'est-à-dire
considérée dans sa portée personnaliste, pour l'homme que cette offre
constitue en personne, en être responsable ou de décision3. L'unité entre la

création et la rédemption va ainsi de pair avec elle entre le cosmos et

l'oikouménè: ce qui est création pour «toutes choses», le cosmos, devient

rédemption pour la fine pointe morale de toutes choses qu'est l'oikouménè,
l'humanité dans son histoire.

2. Mais le prologue de Jean n'affirme pas seulement l'unité dans le sens
de la continuité entre Créateur et Rédempteur, et création et rédemption. Le

texte est remarquable encore par son affirmation de la discontinuité entre les

deux. Elle est liée au refus des hommes à accueillir, dans la lumière de la

conscience ou dans la foi, l'offre de la vie qui leur est faite par le Logos
créateur à travers la création: v. 5: «la lumière brille dans les ténèbres, et les

ténèbres ne l'ont pas reçue»; v. 10 et 11 : «... le monde ne l'a (le Logos) pas

connu..., les siens ne l'ont pas reçu». La vie, qui pourtant est le principe de

toutes choses et qui également fait vivre les hommes, est, dans sa plénitude
rédemptrice, refusée par eux. La discontinuité entre le Logos créateur et le

Logos rédempteur, entre la création et la rédemption, tient à l'ambivalence
de l'homme et de la réalité empirique. Celle-ci ne peut être surmontée que

3 Pour cette différenciation entre ontologie et personnalisme, voir P. Tillich,
Religion biblique et ontologie. P.U.F., Paris, 1960.



266 GÉRARD SIEGWALT

là où l'homme laisse la vie inonder comme lumière sa conscience. Mais
cette décision de la foi est ce qui coûte le plus à l'homme, ce devant quoi il
se refuse avec le plus de persistance. Il crucifie la lumière de la vie. Cela ne

vaut pas seulement pour le Logos incarné, le Christ Jésus; cela vaut déjà

pour le Logos créateur qui est rédempteur dans l'histoire des hommes ante
Christum natum, avant l'incarnation. Le sort fait par les hommes à Jésus, le

Christ terrestre, est précédé déjà par le sort fait, à la lumière de la vie,
toujours et partout dans l'humanité. La croix du Christ Jésus est la concrétion
historique particulière d'une réalité «œcuménique»: elle est, comme le

Christ terrestre lui-même, un «universel concret»; elle a, dans sa particularité

et son unicité, une typicité ou exemplarité générale. Il y a une theologia
crucis non seulement depuis Golgotha ou, d'une manière plus générale,
depuis l'incarnation du Logos, mais depuis le commencement du monde,
depuis qu'il y a des hommes qui ne reçoivent pas la lumière qui est celle de

la vie, principe de toutes choses. La croix est dressée sur toutes les collines
du monde, qui se trouvent en dehors du camp des hommes (dans l'Ancien
Israël, les corps des animaux sacrifiés le jour du Grand Pardon, Yom Kip-
pour, étaient brûlés hors du camp. He 13.12 y voit un parallèle, un tûtcoç
(type) de la mort de Jésus qui, «afin de sanctifier le peuple par son propre
sang, a souffert hors de la porte»): la croix est ainsi le signe de l'exclusion,
du rejet. Elle est un signe dressé par tout homme, partout et toujours, ce qui
fait comprendre qu'elle est un symbole attesté universellement, dans toutes
les grandes cultures, dès avant l'ère chrétienne. Le Logos créateur souffre la

mort dans l'oikouménè depuis l'origine. Il la souffre non certes en tant que,
transcendant, il est immanent à «toutes choses», car comment autrement
subsisteraient-elles sans leur fondement?, mais en tant qu'il est une offre à

la conscience humaine, en vue de son intégrité, de sa plénitude. Les

hommes rejettent cette offre et par là ils crucifient non le Logos « en soi »,
ontologique, mais le Logos «pour nous», personnaliste. On peut aussi dire
qu'ils crucifient le Logos, non de la toute-puissance créatrice mais de la
miséricorde rédemptrice, le Logos par conséquent en tant qu'il veut faire
accéder l'homme, hors de son ambivalence, à son intégrité d'homme.

Que le Logos rédempteur est crucifié depuis l'origine, c'est là l'affirmation

claire, se situant tout à fait dans la ligne du prologue de Jean, de Apoc.
13,8, lorsqu'on la prend dans son énoncé littéral. Il y est parlé de «ceux
dont le nom n'a pas été écrit dans le livre de vie de l'agneau immolé dès la

fondation du monde». En général, on rapporte, dans nos versions occidentales,

l'expression «dès la fondation du monde» au début de la phrase, et

on lit alors: «ceux dont le nom n'a pas été écrit, dès la fondation du monde,
dans le livre de vie de l'agneau qui a été immolé». Il s'agit alors nettement
du Logos incarné, désigné, dans l'évangile de Jean, comme «agneau de
Dieu », dans la bouche de Jean, le Baptiste, proclamant à propos de Jésus,
Jn 1,29: «Voici l'agneau de Dieu qui porte (enlève) le péché du monde».



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 267

Tel est également le sens habituel que «agneau» prend dans l'Apocalypse:
il désigne le Christ Jésus terrestre, dans l'événement de la croix de
Golgotha. Par ailleurs, l'affirmation d'une élection des hommes ou celle de leur
non-élection, de toute éternité, dès avant même la fondation du monde ou
dès la fondation du monde — par quoi il faut entendre une élection fondée
en Dieu — est attestée ailleurs dans le Nouveau Testament, en particulier
dans un sens négatif, dans Apoc. 17,8: «ceux dont le nom n'a pas été écrit
dès la fondation du monde dans le livre de vie», et, dans un sens positif,
dans Mt 25,34 où, lors du jugement dernier, le Fils de l'homme juge dira
aux uns: «Venez, les bénis de mon Père, recevez en partage le royaume qui
vous a été préparé dès la fondation du monde»; de même Ep 1,4: « En lui
(le Christ) Dieu nous a élus avant la fondation du monde». Cette affirmation

de la «double prédestination» ne peut pas être entendue dans un sens

déterministe ou fataliste, mais comme signifiant qu'il y a, fondé en Dieu,
mieux: fondé dans le fondement que l'homme a en Dieu et donc dans la

relation entre Dieu et l'homme — relation dont l'homme est partie prenante
par la décision à laquelle elle le provoque, l'appelle — la double possibilité

pour l'homme de la décision de la foi et de celle de la non-foi. Ainsi la

phrase d'Ap 13,8, lorsqu'elle est lue, avec la grande majorité de la tradition
occidentale de la chrétienté, comme affirmant la non-élection éternelle de

certains (fondée dans la décision de non-foi qu'ils opposent à leur fondement

en Dieu), est pleine de sens et corroborée dans ce sens par d'autres
textes. Mais la lecture plus difficile de ce passage, tenue par une forte tradition

de la chrétienté orientale, qui laisse le texte tel quel et donc, sans

changer la succession de l'énoncé, ajoute l'expression « dès la fondation du

monde» à «agneau immolé», affirmant ainsi que l'agneau a été immolé
dès la fondation du monde, est également corroborée par un autre texte, / P
1,19-20, où il est question du sang de l'agneau, du Christ, «prédestiné avant
la fondation du monde et manifesté à la fin des temps à cause de vous».
L'affirmation ainsi faite se trouve certes en tension avec celle d'He 9,25-26

où, parlant de la mort du Christ terrestre et la situant par rapport au sacrifice

annuel que le grand prêtre offrait dans l'Israël de l'Ancien Testament

pour le pardon des péchés, l'auteur souligne le caractère unique (ÈipcotaÇ)

de cette mort. Le Christ s'est présenté devant Dieu (dans sa mort), «non
afin de s'offrir lui-même plusieurs fois, comme le grand prêtre entre chaque
année dans le sanctuaire avec du sang étranger; autrement il aurait dû souffrir

plusieurs fois depuis la fondation du monde. Mais maintenant c'est une
seule fois, à la fin des éons (temps), qu'il a été manifesté pour abolir le

péché par son sacrifice ». En fait, la tension signalée tient simplement à ce

que le point de départ d'He est différent de celui d'Ap (si on suit la lectio

difficilior) et de 1 P; He part de la mort terrestre du Christ Jésus et affirme
sa portée unique, une portée pour tous les hommes. Ce qui est dit dans / P

3,19ss et 4,6 sur le fait que le Christ est descendu aux enfers et que la bonne



268 GERARD SIEGWALT

nouvelle a été annoncée même aux morts, est dans le prolongement logique
du passage d'He et une implication de l'affirmation du caractère «une fois

pour toutes» de la mort du Christ, l'autre implication étant que cette mort
vaut également pour toute la suite de l'histoire. A partir de la croix comme
événement dans la vie de Jésus, il y a une irradiation aussi bien vers le passé

que vers le futur. Dans la croix, Dieu ou, dans la terminologie du prologue
de Jean, le Logos rédempteur était présent dans un événement de l'histoire
des hommes. He 9,24 dit que le Christ, par sa mort, «est entré dans le ciel
même, afin de comparaître maintenant pour nous devant la face de Dieu ».

Cela signifie que dans la croix terre et ciel, temps et éternité, l'humanité et

son fondement en Dieu se touchent; à cause de cela, la croix de Golgotha
est «une fois pour toutes». Si He part ainsi de la mort terrestre du Christ
Jésus et la relie à Dieu, la fonde en lui, lui attribuant de ce fait sa signification

unique, Ap et 1 P partent de l'éternité de Dieu et voient à partir d'elle,
fondent en elle la mort particulière de l'agneau de Dieu, de Jésus, sur la

croix; ils la fondent dans l'éternité qui est co-présente au temps, dans la

transcendance co-présente de l'immanance, et ils voient dans la croix de

Golgotha la concrétisation particulière, l'aboutissement ponctuel, dans un
événement historique nettement circonscrit, d'une immolation de l'agneau
comme fait universel, «dès la fondation du monde», ou même «avant la

fondation du monde».
Ces deux expressions «avant la fondation du monde» et «dès la fondation

du monde» n'ont finalement pas, malgré la formulation, un sens

chronologique, temporel, mais un sens fondamental, ontologique. Parler d'un
«avant la création», au sens temporel, c'est parler à partir du temps et

prolonger le point de vue du temps jusque dans l'éternité, en temporalisant
alors inévitablement cette dernière, c'est-à-dire en la faisant un temps sans

fin; mais cette représentation Vorstellung) de l'éternité informée par la
catégorie du temps soumet l'éternité au temps, au lieu que l'éternité transcende
le temps. «Avant la fondation du monde» ou «dès la fondation du
monde» dépassent le sens temporel immédiat de ces expressions: «avant»,
«dès» (depuis), en renvoyant le temps, le monde, au fondement non
simplement chronologique (ce qui serait emprisonner ce fondement ou Dieu
dans le temps et donc nier ce fondement comme tel) mais fondamental,
permanent qu'ils ont en Dieu. En ce sens chaque moment du temps dans son
écoulement, chaque partie du monde dans son extension, sont dans une
relation d'immédiateté à l'éternité, à Dieu. «Avant la fondation du monde»
signifie: plus profond que le monde dans son extension spatiale et temporelle,

par conséquent co-présent du monde dans chacune de ses parties et

dans chacun de ses moments. Et «dès la fondation du monde» signifie:
depuis que le monde existe, mais aussi, puisque cette expression a un sens

plus profond que son sens premier, apparent: jusqu'à la fin du monde. De
la même manière, la croix de Golgotha, dressée dans le monde, dans un lieu



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RÉCAPITULATION 269

et un moment précis, dépasse, comme le passage d'He le montre, ce lieu et

ce moment, étant «È(pàpa|», «une fois pour toutes». Aussi est-il légitime
de dire avec Pascal que Jésus sera en agonie jusqu'à la fin du monde tant

que dure le péché des hommes, et d'ajouter: il a été en agonie depuis le

commencement du monde, depuis que dure le péché des hommes. Ante
Christum natum veut dire aussi: post Christum natum et réciproquement,
comme cela ressort du témoignage du Baptiste, à propos de Jésus, selon le

prologue de Jean, v. 15: «Celui-ci était celui dont j'ai dit: il est celui qui
vient après moi, lui qui a été (est devenu) avant moi; car premier avant moi
il était», «il a été avant moi», «il était premier»: cela est dit de celui qui est

maintenant là, qui est chronologiquement contemporain de Jean, le Baptiste.

A propos de celui qui est le contemporain chronologique s'impose
l'affirmation: «il était», pour dire que, présent dans ce temps particulier, il
dépasse en même temps tout temps particulier, il est, dans le temps particulier,

la présence particulière de celui qui est le contemporain de chaque
temps, au point qu'«il était» n'a pas simplement un sens chronologique,
mais dépasse ce sens chronologique et signifie en même temps: «il est celui
qui vient après moi ». Tout est dit, tant sa contemporanéité passée que sa

contemporanéité future, avec l'affirmation «vévovev», «il a été», qui est

un païfait et correspond au parfait hébraïque, à la fois un passé et un futur.
Que le sens chronologique n'est pas le sens dernier de ces affirmations
ressort du fait que «après» (ôrtiaco) est immédiatement contrebalancé par
« avant » (é\xnpooSev), et que tous deux sont repris et interprétés par «

premier» (TtpcÔTOç) «il était» (et cela veut dire également: il sera comme «celui
qui vient» —- ò èp^op-Evoç) prôtos, ce qui veut dire: il «est» premier, avant,
plus profond que, au-dessus du temps présent, tout en y étant présent d'une
manière particulière. C'est dans ce sens que le Christ johannique — celui

présenté par l'évangile de Jean — se désigne lui-même comme «Je Suis»
(èyco e'ilù); l'affirmation particulière, donnée dans Jn 8,58: «Avant
qu'Abraham fut, Je Suis», ne fait qu'expliciter cet éternel présent. La
désignation de Dieu et aussi plus particulièrement du Christ dans l'Apocalypse,
«Je suis l'Alpha et l'Omega, celui 'étant' (qui est) et celui 'il était' (qui était)
et celui 'venant' (qui vient)» (1,8), «Je Suis le premier et le dernier et le

vivant» (1,17) — se situe tout à fait dans la ligne de l'évangile de Jean.

Aussi, en parlant de «l'agneau immolé dès la fondation du monde»,
l'Apocalypse exprime que la croix est la condition fondamentale de celui que le

prologue de Jean appelle le Logos; elle est sa condition partout et toujours,
y compris jusqu'à la fin du monde. On peut comprendre cela dans deux
sens différents.

Premièrement, le fait que le Logos devienne créateur peut impliquer
pour lui une crucifixion. Formulé dans la terminologie classique de la théologie

qui distingue entre la vie interne (ad intra) de Dieu et son œuvre qu'il
pose en dehors de lui (ad extra) et qui est fondamentalement son œuvre de



270 GÉRARD SIEGWALT

création et, partant, de rédemption, cela veut dire que Dieu se dépasse, se

transcende dans son œuvre, se nie dans son unicité en posant une altérité en
dehors de lui. Dieu se crucifie dans son unicité, dans son auto-suffisance,
dans son absoluité absolue, en la rendant relative à autre chose que lui et

que par là même il pose. Le don de soi, le sacrifice, autrement dit l'amour
est ainsi la condition même, 1'«attribut» essentiel, fondamental, de Dieu
comme créateur. Le Logos créateur est Dieu comme se crucifiant. Dieu,
certes, reste Dieu, car comment autrement serait-il créateur?, mais en

créant, il sort de lui-même: il le fait dans le Logos créateur qui est ainsi
Dieu comme amour, Dieu comme sacrifié. Nous touchons là au mystère
trinitaire de Dieu ainsi qu'au mystère du monde en tant que création de Dieu.

Deuxièmement, la croix est la condition fondamentale du Logos dans
l'histoire. L'«agneau» est «immolé depuis la fondation du monde», ce qui
signifie alors: le Logos créateur s'offre comme Rédempteur, la vie s'offre
comme lumière aux hommes. Le Logos, crucifié par Dieu comme Logos
créateur, se crucifie, s'offre lui-même comme Rédempteur; éaipayLiévov
peut aussi bien être, en grec, un passif et signifier: «ayant été immolé»,
qu'un moyen et signifier: «s'étant immolé». Le Logos créateur du cosmos
s'offre comme Rédempteur à l'humanité prisonnière de son ambivalence et
de la réalité empirique ambivalente. La croix est ainsi le fait non seulement
de Dieu qui se crucifie dans le Logos en tant que créateur et qui ainsi se

manifeste comme amour, mais du Logos créateur lui-même qui se donne à

la réalité ambivalente pour la redimer, la conduire à sa plénitude et qui
témoigne par là qu'il n'est pas seulement la manifestation de l'amour de

Dieu, mais l'amour de Dieu «en personne». Il s'offre lui-même, il n'est pas
seulement offert. Cela est vrai du Christ Jésus terrestre, Logos incarné; cela

est déjà vrai du Christ « pré-existant », éternel, Logos créateur. Il se livre à la

liberté des hommes. On peut parler de processus d'auto-dépouillement
(kénose) de Dieu qui se fait dans l'être éternel de Dieu du fait que dans le

Logos il devient créateur du monde, et qui se poursuit dans le Logos créateur

lui-même en tant que vie s'offrant comme lumière aux hommes, pour
s'accomplir dans l'incarnation et dans la mort de Golgotha, marque
suprême de la kénose de Dieu en Christ, le Logos de Dieu. Phil. 2,6-8: « Lui
(le Christ Jésus) qui étant en forme de Dieu (de condition divine), n'a pas
considéré comme une proie (du point de vue de sa divinité préexistante:
une proie à garder; du point de vue de son humanité incarnée: une proie à

arracher) d'être l'égal de Dieu, mais s'est dépouillé (èauxòv èKÉvcooEv) en

prenant une forme de serviteur (la condition de serviteur), en devenant
semblable aux hommes; et, par son aspect, étant reconnu comme un homme, il
s'est abaissé en devenant obéissant jusqu'à la mort, même à la mort de la
croix ». Le Logos créateur est rédempteur dans l'histoire par son don de lui-
même aux hommes, et ce «dès la fondation du monde», depuis qu'il y a



UNE THEOLOGIE CHRÉTIENNE DE LA RECAPITULATION 271

une histoire et donc une humanité, et pour toute la durée de cette humanité
et de son histoire.

Mais dire que la croix est la condition fondamentale du Logos dans
l'histoire a un autre sens encore. Car l'offre du Logos, par laquelle il se livre
à la liberté des hommes, est refusée par eux: «les siens ne l'ont pas reçu».
L'«agneau» est «immolé depuis la fondation du monde», jusqu'à la fin du

monde, à cause du refus, de la décision de non-foi, opposée par les hommes
à la lumière de la vie. Il s'agit ici d'une crucifixion du Logos non par le fait
de Dieu ni par celui du Logos lui-même, mais par le fait de l'homme. C'est
là la souffrance subie de Dieu ; l'autre, celle de la croix choisie, est sa
souffrance active. La souffrance passive de Dieu, celle qu'il subit du fait du rejet

par l'homme de sa croix en tant que Logos créateur et rédempteur dans

l'histoire, tient à ce que l'homme rend inopérante l'offre rédemptrice du

Logos dans l'histoire. L'homme, certes, ne peut rendre inopérant le Logos
créateur de « toutes choses», y compris l'oikouménè, et il vit à son insu de

la vie qui en est le principe alors même qu'il en refuse la lumière pour sa

conscience; c'est elle qu'il rend inopérante, restant ainsi dans son ambivalence.

En crucifiant le Logos rédempteur, l'homme se crucifie soi-même,
mais la crucifixion a ici le sens du refus de soi, non du don de soi; le refus
de soi implique le refus de l'autre, en l'occurrence du Logos rédempteur, et

réciproquement. La croix dressée sur toutes les collines du monde, depuis la
fondation et jusqu'à l'achèvement du monde, est tout à la fois celle du

Logos dans l'histoire des hommes et celle des hommes dans l'histoire du

Logos. Le Logos, en se heurtant au refus des hommes, est crucifié par eux,
comme eux-mêmes par là crucifient, tuent leur plénitude, leur intégrité qui
leur est offerte par le Logos.

En cela apparaît clairement la discontinuité entre le Créateur et le

Rédempteur, la création et la rédemption. Elle est le fait de l'homme. Le

Créateur est coupé par l'homme du Rédempteur, la création de la rédemption.

L'homme se met au bénéfice du créateur et de sa création, mais refuse

de les reconnaître et par là de leur laisser prendre leur plénitude dans le

Rédempteur et la rédemption. Il coupe, si l'on peut dire, les ailes au Créateur

et à la création, et les rejette dans leur dynamisme, leur élan qui les fait
se projeter — le créateur se pro-jette, la création est pro-jetée par lui — vers
leur plein accomplissement qui réside dans la lumière, la foi de l'homme. Il
y a discontinuité, rupture entre Dieu et l'homme du fait de ce refus de

l'homme.
3. C'est ici que le prologue de Jean est remarquable une nouvelle fois,

en donnant à entendre que la souffrance passive de Dieu, celle qu'il subit
du fait du refus de l'homme, et, partant, la crucifixion de l'homme dans sa

vocation de plénitude, celle dont encore l'homme est l'auteur du fait de son

refus, sont des «passages» et non des achèvements terminaux. Le Logos,
qui est rédempteur dans l'histoire de l'humanité et que les hommes ne reçoi-



272 GÉRARD SIEGWALT

vent pas, est le Logos éternel, celui qui fonde éternellement «toutes
choses». Il est fondamentalement, ontologiquement, vie, et si les hommes

peuvent se fermer sur le plan de leur personne et donc de leur conscience à

sa lumière, ils ne peuvent l'atteindre dans sa réalité ontologique; ils né

l'atteignent que dans sa réalité personnaliste, autrement dit: non dans son
être transcendant ni même dans son amour créateur, mais dans son amour
rédempteur. Le prologue de Jean, tout en affirmant une première fois aux
v. 4-5: « En lui (le Logos) était la vie, et la vie était la lumière des hommes,
et la lumière brille dans les ténèbres, et les ténèbres ne l'ont pas reçue», tout
en parlant donc de la mise en échec par les hommes du projet rédempteur
du Logos, reprend la même affirmation aux v. 9-10: «Le Logos était la

vraie lumière qui illumine tout homme qui vient dans le monde (c'est-à-dire
qu'il est contemporain de tout homme, à quelque lieu et à quelque moment
qu'il vive: c'est chaque homme qui le crucifie). Il était dans le monde (dans

toute son extension spatiale et temporelle), et le monde fut par lui, et le

monde ne l'a pas connu». Et comme pour montrer que cette mise en échec

du Logos rédempteur se répète indéfiniment, et qu'elle n'arrive pas à avoir
raison de lui, qu'il ressuscite de toute mise à mort, le v. 11 fait une nouvelle
fois la même affirmation: « Il est venu dans son propre bien, et les siens ne

l'ont pas reçu». C'est parce que le Logos rédempteur est le même que le

Logos créateur, parce que, pour le dire ainsi, il se renouvelle indéfiniment
en lui-même en tant que Logos créateur de Dieu, qu'en tant que crucifié,
«immolé dès la fondation du monde» et dans tous les temps, il est éternellement

vivant et source de vie, offre éternelle, dans le temps, de la lumière
de la vie des hommes. La croix est bien la condition fondamentale du

Logos dans l'histoire, elle est la croix du Vivant. Le Logos incarné dont
parle le v. 14 — « Et le Logos fut chair, et il a habité parmi nous» — est la

manifestation historique ponctuelle, dans un lieu et un temps donnés, dans

la personne de Jésus, de cette condition fondamentale de la crucifixion du

Logos par les hommes. Jésus à cause de sa mise à mort apparaît être le

Christ, le Logos rédempteur de Dieu. L'évangile de Jean, tout comme le

texte cité de Ph 2, lie incarnation et mort. Le Logos incarné est désigné, par
la voix de Jean le Baptiste, comme 1'« agneau de Dieu qui porte (enlève) le

péché du monde» (1,29). Mais tout comme pour le Logos ante Christum

natum — ce qui veut dire aussi : post Christum natum -—, la mort n'a pas le

dernier mot: c'est là le sens de l'affirmation du prologue qui suit immédiatement

celle de l'incarnation du Logos, au v. 14: «Nous avons vu sa gloire
(dans sa présence sur terre qui fut son chemin de croix, et particulièrement
dans l'événement pascal de la résurrection qui est pour ainsi dire précédée

par la gloire de sa vie terrestre, vie «glorieuse» parce que chargée de la
présence — ôoÇa — de Dieu), une gloire comme celle du Fils unique (venu)
d'auprès du Père, plein (le Fils ou le Père ou la Gloire, cela revient au
même) de grâce et de vérité». Certes, par là la mort n'est pas bagatellisée, il



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RÉCAPITULATION 273

n'y a ici aucun docétisme qui considérerait la passion du Christ comme
seulement apparente. La mort est réelle; pas plus que les autres évangiles, celui
de Jean ne laisse planer le moindre doute à ce propos. L'évangile de Jean

fait même coïncider la mort de Jésus avec la préparation de la Pâque
(Pesach) juive (19,14): il est condamné et exécuté au moment même où,
dans le temple de Jérusalem, on immolait les agneaux en vue de la Pâque; il
apparaît par là comme celui qui accomplit la rédemption annoncée par la

libération d'Israël de la servitude en Egypte qui est la Pâque, le passage —
Pesach signifie «passage» — d'Israël de l'esclavage à la liberté, d'une mort
à la vie. La première Pâque s'est faite avec le sang des agneaux (Ex 12), la

Pâque définitive s'est faite par la mort du Christ, ainsi que le proclame saint
Paul dans / Co 5.7: « Le Christ, notre Pâque, a été immolé». Mais l'évangile
de Jean, dès le prologue, insiste sur la gloire qui transfigure cette mort. La
mise à mort du Logos incarné fait éclater la surabondance de la vie telle

qu'elle se manifeste dans sa résurrection. La mort n'est pas sa fin, elle est

irradiée, comme fin, par la vie sur laquelle elle s'ouvre. Aussi le Logos
incarné est-il «Je Suis», sa croix par le dépouillement total auquel elle le

réduit, manifeste, a contrario, comme en creux, sa gloire, sa mort est la
douloureuse matrice de sa résurrection. Ainsi, parlant dans Jn 12,23 de sa mort,
le Christ Jésus dit: «Elle est venue, l'heure (de la mort), afin que le Fils de

l'homme soit glorifié (où le Fils de l'homme doit être glorifié)», et encore au
v. 32: « Et moi, quand je serai élevé de la terre (par la croix comprise
comme une élévation dans ia gloire), j'attirerai tous (les hommes) à moi ».

En pleine connivence avec l'évangile de Jean, Ap 1. 18-19 exprime l'éclatement

de la vie à travers la mort: «Je suis le premier et le dernier et le

vivant; et je fus mort, et voici, je suis vivant pour les éons des éons (pour les

siècles des siècles: pour toute éternité) et j'ai les clefs de la mort et de

l'Hadès». La croix est un passage pour le Christ terrestre comme pour le

Logos rédempteur dans l'histoire des hommes ante et post Christum natum;
un passage qui montre que la passion de Dieu, sa souffrance passive du fait
des hommes, n'est que la face apparente de sa passion active, de son action

rédemptrice dans le Logos. La mort subie du Logos rédempteur dans
l'histoire, et finalement du Logos incarné, fait apparaître la mort consentie du

Logos, l'offrande de lui-même aux hommes pour leur rédemption. A travers
la mort subie se manifeste la mort offerte: l'offre de rédemption vaut encore

pour l'homme qui refuse le Logos rédempteur. La mort du Christ manifeste
la souveraineté de la grâce.

De ce fait, le refus de l'homme à l'égard de l'offre du Logos rédempteur
à travers l'histoire et dans le Christ Jésus, et donc l'autocrucifixion de

l'homme dans sa vocation de plénitude, sont susceptibles d'être eux-mêmes

un passage. Le prologue de Jean place côte à côte l'affirmation du refus de
la lumière du Logos par les hommes et celle de l'accueil qui lui est fait.
V. 11 : « Il est venu dans son propre bien, et les siens ne l'ont pas reçu. » V.



274 GÉRARD SIEGWALT

12: «Mais à tous ceux qui l'ont reçu, à ceux qui croient en son nom, il a

donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu...» Certes, on peut penser à

première vue qu'il ne s'agit pas dans l'un et l'autre cas des mêmes hommes.

L'homme peut demeurer dans son refus, et il reste alors dans son ambivalence,

ce que le prologue nomme les ténèbres (v. 5). Mais qui d'autres sont

ceux qui accueillent le Logos si ce n'est ceux qui ne l'avaient pas reçu et qui
(maintenant) le reçoivent? Tous les hommes sont marqués par le refus de la
lumière qui définit leur ambivalence même. Celle-ci, dit à sa façon le

prologue, n'est pas définitive: le refus consommé du Logos par l'homme et

donc le refus de soi-même en tant qu'appelé à l'intégrité (refus de l'amour
envers Dieu et de l'amour envers soi-même), ce refus peut être brisé par un
amour plus grand, celui de Dieu pour l'homme, amour qui le sollicite à la

fois avec puissance et dans la liberté. La croix sur laquelle l'homme se

crucifie lui-même, sa propre humanité, en y crucifiant le Logos rédempteur de

Dieu, place l'homme devant l'ultime limite de sa propre liberté, là où il
touche, fasciné et tremblant en même temps, à son propre mystère, à sa

propre transcendance et où il en est rejeté dans sa finitude et dans son refus,
dans son autonomie. Et sa croix, qu'il est pour lui-même, peut se dévoiler à

lui comme la croix d'un Autre en lui, du Logos en lui qu'il crucifie en se

crucifiant soi-même. Et la croix du Logos crucifié par lui peut se dévoiler à

lui comme la croix du Logos qui s'offre à lui; elle peut avoir raison de la

croix dont il se crucifie lui-même, de son refus, et de l'intérieur de lui-même
le vaincre et ainsi l'enfanter pour Dieu, l'éclairer de la lumière de la vie. Il
en est ainsi du pouvoir du Logos qui est éternellement dans le temps «Je

Suis», et du Logos incarné. La naissance à soi-même à travers une mort à

soi par la (ré)surrection en soi du divin, toutes les religions l'affirment —
chacune à sa manière, avec une clarté différente — comme la destinée de

l'homme, et à la lumière du Logos incarné, du Christ Jésus, ce mystère de la

vie est reconnu comme le mystère du Logos de la vie qui est « au
commencement», au fondement premier et dernier de tout. La crucifixion de

l'homme par lui-même, dans sa vocation de plénitude, et donc son refus de

la lumière de la vie qui est celle du Logos rédempteur, est suceptible d'être
un passage, non une fin, à cause de la puissance du Logos. L'homme est

rédimé à travers la propre croix qui est son refus, par la croix du Logos
refusé, en raison de la croix du Logos offert, lorsqu'elle a raison du refus de

l'homme.
Le prologue de Jean ne limite cependant pas à l'homme la puissance de

rédemption du Logos, qui est dans le cas de l'homme son pouvoir de transmuer

un refus de plénitude et donc une mort en une résurrection. La
coordination caractéristique du prologue entre le cosmos et l'oikouménè étend à

toute la réalité la promesse de changement (métamorphose), dans le sens du

passage de la réalité de son ambivalence à son intégrité plénière. V. 1 et 3 :

«Au commencement était le Logos... Toutes choses ont été faites par lui».



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RÉCAPITULATION 275

Le commencement, entendu dans son sens fondamental, ontologique, est

identique avec le Logos: c'est lui qui est le Commencement, le fondement
éternel de tout et ainsi la dimension d'éternité de toutes choses, c'est-à-dire
l'éternité qui, tout en transcendant toutes choses, est immanente à elles, en

ouvrant par là même les choses à leur au-delà, leur transcendance qu'elles
ont dans le Logos éternel. La différence entre le Logos créateur et la création,

cosmos et oikouménè, est certes nettement affirmée: le monde (cosmos
et oikouménè) n'est pas éternel. Il n'y a d'histoire qu'à cause de cette non-
éternité à la fois spatiale et temporelle du monde. L'extension spatiale et

temporelle, aussi bien dans le cosmos que dans l'oikouménè, implique la

distance, celle dans l'espace et dans le temps, entre ici et là, hier,
aujourd'hui et demain, celle fondamentalement entre le monde et Dieu.
C'est dans ces distances qu'il y a «place» pour les tensions qui font qu'il y a
histoire. L'éternité, elle, est présence. Elle l'est dans ces distances et donc
dans les tensions du monde, du fait que le monde est fondé en elle, même si

cette présence est aussi au-delà de tout ce qui en est donné dans le monde.
Par cette immanence de l'éternité dans le monde, l'histoire qui est à base

d'extension prend un sens, une direction, elle n'est pas un pur chaos. Mais

par ce sens qu'elle prend du fait de son enracinement dans l'éternité, elle
n'est pas seulement non-éternité, elle est aussi porteuse et annonciatrice
d'éternité: porteuse en tant que fondée dans l'éternité, annonciatrice d'éternité

en tant qu'orientée vers elle. Il n'y a pas seulement extension du

monde, mais histoire, à cause du «sens» du monde, de la présence en lui de

l'éternité. Ce sens, cette présence sont perçus par l'homme, ou du moins
offerts à la perception de l'homme; c'est cela que le prologue nomme la

lumière qui éclaire tout homme. La perception ou la non-perception par
l'homme de cette lumière qualifient l'histoire de l'homme, comme histoire
de la foi ou comme histoire de la non-foi. C'est en l'homme que le caractère

historique du monde devient conscient, c'est lui qui en perçoit ou n'en perçoit

pas le fondement et donc le sens.

Cependant, il n'y a pas seulement histoire parce qu'il y a distance dans
le monde et entre le monde et l'éternité; il n'y a pas seulement une histoire
du monde avec l'éternité, il y a également une histoire de l'éternité avec le

monde. L'éternité est engagée dans le monde, dans l'extension et donc dans
la distance qui en sont les caractéristiques. Le Logos créateur affirmé dans
les premiers versets du prologue est le Logos rédempteur affirmé peu après.
Le Logos du commencement, du fondement, est celui d'une histoire; il est

le créateur de l'histoire en étant le créateur du monde; il se révèle dans l'histoire

comme lumière, jusqu'à s'incarner dans l'histoire dans l'homme Jésus

de Nazareth. L'éternité n'est pas le fondement immuable du monde, elle est
le fondement vivant du monde, étant « la vie» (v. 4). Il y a, dans la création,
processus de kénose, de don de la vie à ce qui n'est pas elle. La présence de

l'éternité dans le monde est don de vie; ce don s'accomplit, c'est-à-dire cul-



276 GÉRARD SIEGWALT

mine concrètement au sein de l'histoire humaine dans l'incarnation du

Logos. C'est pourquoi le «sens» de l'histoire, ce n'est pas simplement un
«retour» dans le commencement du fondement qui est toujours contemporain

du monde, car ce serait la négation même de l'histoire; le sens de l'histoire

serait sa suppression, son anéantissement. Le sens de l'histoire, à cause
de la kénose du logos dans le monde, dans l'extension de l'espace et du

temps, cosmique et œcuménique, c'est le passage du monde, fondé dans le

Logos, à travers sa distance d'avec le Logos, vers sa finalisation dans le

Logos. « Finalisation » est un autre mot pour « récapitulation » et désigne
l'accomplissement, la plénitude dernière, eschatologique, du monde en
Dieu4.

Le monde, l'histoire se situent entre un commencement et une fin, entre
une protologie et une eschatologie. Le «sens» du monde c'est de devenir,
de création du Logos qu'il est, offrande au Logos. Il ne le peut que par
l'homme, capable de réponse — responsable — parce que capable d'accueil
du Logos. Par l'homme par qui le Logos est reçu et qu'ainsi il illumine
(v. 9), le monde, fondé dans le Logos, veut être offert au Logos. C'est cela la

consommation Vollendung), l'accomplissement du monde et du même

coup du Logos créateur lui-même. Le prologue de Jean dit que l'homme ne

reçoit pas le Logos. Mais il laisse aussi entendre que le Logos rédempteur
peut vaincre le refus de l'homme. L'offrande du monde au Logos n'est pas
alors d'abord le fait de l'homme, mais le fait du Logos lui-même, du Logos
rédempteur. Le Logos créateur est tendu à travers le Logos rédempteur,
dans l'histoire, vers le Logos consommateur, qui est l'accomplissement du

Logos. Le Logos rédempteur, qui est le Logos créateur dans l'histoire, pour
la conscience, pour 1'« l'illumination » (v. 9) de l'homme, et qui est le fait de

la kénose du Logos, de son offrande de soi au monde et aux hommes, porte
— sup-porte — déjà en lui la réponse de l'offrande à lui-même, le Logos,
du monde et des hommes, du monde par les hommes. Le Logos rédempteur
incarné dans Jésus, le Christ est à la fois la concrétisation accomplie de

l'offrande du Logos au monde, aux hommes du monde, et celle de

l'offrande de l'homme et, par l'homme, du monde au Logos. Dans le Logos
rédempteur, ce n'est pas seulement le commencement créateur qui est

présent dans l'histoire, mais aussi la fin, pas seulement la kénose du fondement
ontologique dans son offre rédemptrice, personnaliste, à l'homme, mais
aussi la plénitude de l'accomplissement de l'histoire du Logos rédempteur
avec le monde et du monde avec le Logos rédempteur. Il y a ainsi concomi-

4 P. Tillich parle ici d'« essentialisation » du monde. S'il entend bien par là
l'intégration eschatologique du monde en Dieu, le terme «essentialisation», inspiré de
Schelling, évoque par lui-même plutôt le retour dans le fondement ontologique
premier. Celui-ci coïncide bien avec la « fin », mais n'est pas transparent par lui-même,
en tant que terme, à l'histoire de ce fondement dans le temps et dans l'espace, jusqu'à
son accomplissement dans la plénitude eschatologique.



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RÉCAPITULATION 277

tance du Logos créateur, protologique, et du Logos consommateur, eschatologique,

avec le Logos rédempteur, historique. Il s'agit du même Logos,
considéré dans ses caractères protologique, eschatologique et historique. Le
Logos rédempteur, en tant qu'historique, est le passage du Logos créateur
au Logos consommateur. Et le monde en tant qu'historique est, du fait du
Logos rédempteur et donc aussi du fait de l'homme redime, le passage de la

distance qui le caractérise, en lui-même et par rapport au Logos, à sa

présence dans le Logos. «Toutes choses ont été faites par lui (le Logos)» (v. 3),

cette affirmation implique l'autre, complémentaire de celle-là: elles ont été

faites pour lui, comme le dit en particulier Col 1,16: «Toutes choses ont été

créées par lui et en vue de lui». L'histoire humaine, à cause de la présence
en elle du Logos rédempteur, a ainsi pour sens l'accomplissement du
monde dans le Logos consommateur, ce que les évangiles appellent « le

royaume de Dieu». Cet accomplissement consiste dans l'offrande, par les

hommes, du monde à Dieu. Le sens du monde est ainsi la culture, en tant
que par sa médiation, par ce que l'homme fait du monde, celui-ci est offert
à Dieu. Ce sens est exprimé dans Ap 21,24-26, où il est parlé de la nouvelle
Jérusalem comme symbole de l'accomplissement de l'histoire: «Les nations
marcheront à la lumière (de la cité céleste), et les rois de la terre y apporteront

leur gloire. On y apportera la gloire et l'honneur des nations». Ce qui
signifie que la culture, dans la mesure où elle est une transfiguration du
monde par suite de sa finalisation dans le Logos eschatologique, est elle-
même engrangée dans l'éternité du Logos.

La théologie chrétienne de la récapitulation, à laquelle le prologue de

Jean est une introduction éclairant tout le Nouveau Testament et éclairée

par lui, est ainsi une théologie de l'éternité comme du monde cosmique et

œcuménique, dans leur coordination réciproque. Elle est à ce titre une théologie

de l'histoire de l'éternité (du Logos) dans le monde, avec le monde,

par le monde, et de l'histoire du monde avec l'éternité, dans laquelle il est

fondé, et vers laquelle il va, du fait du «sens» que l'éternité, à cause de son
histoire avec le monde, donne au monde. La théologie de la récapitulation
est une théologie de la finalisation du monde en Dieu sur la base d'une

théologie de la fondation du monde en Dieu. Elle est une théologie de la

consommation, c'est-à-dire de l'accomplissement, comme «sens» d'une
théologie de la rédemption fondée dans une théologie de la création. On

peut aussi dire, avec l'expression donnée dans Ac 3,21, qu'elle est une théologie

de la restitution universelle — ànoKaTàcrcaaiç, tlcxvtcov —: cette

expression, qui semble tournée vers le fondement originaire de toutes
choses et appelle ainsi l'idée d'un retour, prend dans le contexte où elle est

employée la signification de ce vers quoi toutes choses vont: «jusqu'aux
temps de la restitution de toutes choses» (äxpi xpóvcov ànoKaTaaTàaECOÇ

nâvTtov); elle appelle donc l'idée d'une progression vers un accomplissement,

mais dans lequel le fondement est présent. Elle corrobore ainsi ce que



278 GERARD SIEGWALT

nous avons dit. Commencement, fondement et fin, accomplissement, sont
un en lui, le Logos, devenu manifeste concrètement au sein de l'histoire
dans le Christ Jésus; ils sont un dialectiquement, c'est-à-dire sans séparation
comme aussi sans confusion, dans l'éternité du vivant, de celui qui est «Je
Suis», dont l'éternel présent — nunc aeternum — est fondateur et consommateur

de tout.


	Introduction à une théologie chrétienne de la récapitulation : remarques sur le contenu dogmatique du prologue de Jean

