Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 3

Artikel: Introduction a une théologie chrétienne de la récapitulation : remarques
sur le contenu dogmatique du prologue de Jean

Autor: Gérard Siegwalt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381200

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 259-278

INTRODUCTION A UNE THEOLOGIE
CHRETIENNE
DE LA RECAPITULATION

(Remarques sur le contenu dogmatique du prologue de Jean)

GERARD SIEGWALT

Nous parlons de récapitulation. Ce terme est employé dans sa forme ver-
bale par saint Paul, dans Ep 1,10. Il y est question de I’accomplissement des
temps, par quoi est désigné le temps de la révélation de Dieu en Christ.
Dieu, est-il dit, réalise en ce temps son dessein de salut qui est de «récapi-
tuler toutes choses dans le Christ» (dvakepoaraidoacdol Té mavia &v @
Xpwot®). «Récapituler» qui contient «caput» comme GVOKEPUAOLED-
cacdal contient kepaAn = téte, et qui rend ainsi de trés prés le terme grec,
signifie littéralement: re-(dvo)donner une téte, d’ou la traduction suivante
de la phrase: «réunir toutes choses sous un seul chef, le Christ». Il est
affirmé que ce dernier est la téte, le chef de tout et que cela se manifeste
dans son ceuvre rédemptrice qui consiste en cela: ramener 'univers entier
sous sa seigneurie, autrement dit: détroner les critéres différents et opposés
de la réalité empirique dans leur prétention derniére, pour les restituer dans
leur vraie relativité et ainsi pour les ouvrir a leur plénitude qu'ils trouvent
dans le Christ. La récapitulation implique ainsi une négation, une assomp-
tion et un dépassement. « Récapitulation» désigne la triple fonction de la
verité révélée qui est le Christ. La trinité de la vérité qui tient a son caractére
pléromatique, fonde a travers le jugement sur la réalité, et & travers
I'assomption de la réalité, la rransfiguration de la réalité dans le sens de son
accomplissement. Rejetée dans sa perversion ou son erreur, assumeée dans
son intégrité ou sa vérité, la réalité est ouverte par la vérité a sa propre
transcendance, 4 son dépassement. Elle apparait ainsi comme étant propre-
ment relative, provisoire, en tant qu’avant-derniére; elle annonce plus
grand qu’elle. Par la elle est désabsolutisée et ainsi libérée de toute préten-
tion propre. Mais en méme temps elle est chargée de sens. Elle n’est pas
rien, elle est quelque chose; elle est signifiante de la vérité. La récapitulation
de toutes choses dans le Christ donne a celles-ci leur vrai statut. Aussi le
théme de la récapitulation, qui est caractéristique de la théologie des Péres
grecs qui 'ont repris d’Irénée de Lyon, est-il lié chez eux a celui de la trans-
figuration. La réalité est transfigurée dés lors qu’elle est récapitulée en
Christ.



260 GERARD SIEGWALT

La méthode de la récapitulation n’est que I'implication de ce qui est a
vrai dire une théologie (dogmatique) de la récapitulation. Car comme
méthode elle est fondée dans la vérité. Si Dieu récapitule toutes choses dans
le Christ, la vérité révélée, c’est parce qu’elles sont toutes fondées en lui, la
veérite essentielle. Le Nouveau Testament explicite cette affirmation dans un
double sens.

D’abord dans sa portée cosmique. Le Christ révélé comme le Rédemp-
teur, celui en qui Dieu récapitule I'univers, est déja_avant le monde, celui
par qui le monde a été crée. I Co 8,6: «Il y a pour nous un seul Dieu, le
Pére, de qui viennent toutes choses et vers qui nous allons, et un seul Sei-
gneur, Jesus-Christ, par qui sont toutes choses et par qui nous sommes ».
Col 1,15-17: «11 (le Fils de Dieu, celui en qui nous avons la redemption, le
pardon des péchés, donc celui qui est le Rédempteur; cf. v. 13-14) est
I'image du Dieu invisible, premier-né de toutes créatures, car en lui ont éte
créées toutes choses, dans les cieux et sur la terre... Tout a été créé par lut et
pour lui, et il est, lui, par devant toutes choses, et toutes choses subsistent en
lui». He 1,2-3: « Dieu, dans ces temps derniers ou nous sommes, nous a
parlé par le Fils, qu’il a établi héritier de toutes choses, par qui aussi il a crée
les ¢ons (le monde). Ce Fils est resplendissement de sa gloire et expression
de sa personne (de son étre), et il porte toutes choses par sa parole puis-
sante». Jn 1,1ss (en particulier v. 1-3 et 14): « Au commencement était le
Logos, et le Logos était tourné vers Dieu, et le Logos était Dieu. Il était au
commencement tourné vers Dieu. Toutes choses ont été faites par lui, et
rien de ce qui fut ne fut sans lui... Et le Logos fut chair, et il a habité parmi
nous...» Dans Ap 3,14, le Christ est désigné comme «le commencement (ou
principe) de la création de Dieu». Le Nouveau Testament renvoie ainsi du
Christ Rédempteur de toutes choses au Christ Créateur de toutes choses,
d’une théologie de la rédemption comprise dans le sens de la récapitulation,
a une théologie de la création.

Ensuite dans sa portée cecuménique. Le mot « cecuménique» est pris ici
non simplement dans son sens ecclésial selon lequel il renvoie a 'unité et a
'universalité (catholicité) de I'Eglise, mais plus généralement dans son sens
étymologique selon lequel I'oikouméne, c’est la terre habitée. « (Ecumé-
nique» se rapporte alors a ’humanité, dans toute son histoire. Parler de la
portée cecumeénique de I'affirmation de la vérité essentielle en tant qu’elle
fonde la veérité révélée, ou du Christ Créateur en tant qu’il précéde le Christ
Redempteur, c’est appliquer cette affirmation d’'une maniére spécifique, au-
dela du cosmos (et de la nature), a 'humanité (dans son histoire). Tous les
textes cités a propos du cosmos en général peuvent étre repris ici pour
I'oikouméné. Le prologue de Jean' marque d’ailleurs expressément ce pas-

! Nous n’entrons pas, dans notre lecture du prologue, dans les problémes de cri-
tique historique et littéraire. En parlant du prologue de Jean, nous ne voulons pas



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 261

sage du général (cosmos) au particulier (humanité), lorsqu’il précise (Jn 1,4-
5): « En lui (le Logos) était la vie, et la vie était la lumiére des hommes, et la
lumiére brille dans les ténébres, et les ténébres ne I'ont pas recue». Cela
signifie: les hommes n’ont pas accueilli I'action du Logos qui s’est faite dans
la création, quoi qu’il soit vrai que (c’est ainsi qu’on peut lire les v. 9-11, en
leur faisant expliciter ce qui est déja dit dans les deux versets cités) «le
Logos était la vraie lumiére qui illumine tout homme qui vient dans le
monde. Il était dans le monde, et le monde fut par lui, et le monde ne I'a
pas connu. Il est venu dans son propre bien, et les siens ne ['ont pas recu ».
Compris ainsi, le texte parle de la manifestation, de I’action, a travers toute
I’histoire de ’humanité, du Logos créateur: fondant ou supportant (portant
par en-dessous: sub-portant) la réalité empirique, il est concomitant de
celle-ci aussi bien dans son extension spatiale et temporelle cosmique qu’en
particulier dans son extension (également spatiale et temporelle) cecumé-
nique. Cela signifie pour ’homme dans son existence personnelle et collec-
tive que le Logos créateur est concomitant de la réalité empirique dans ce
qu’elle devient au sein de I’expérience présente, hic et nunc, de 'homme.? Et

trancher le probléme de 'auteur de cet évangile. Nous ne discutons pas non plus
’hypothése selon laquelle le prologue utilise un hymne des milieux proches de Jean-
Baptiste et présentant ce dernier comme Logos. Cette hypothése a été récemment
reprise sous une forme originale par notre collegue E. TROCME, « Jean-Baptiste dans
le 4¢ évangile», RHPR 20 (1980), 132-134 en particulier: Jésus prend la place que le
Baptiste tient dans I'hymne primitif. Si, 'hypotheése indiquée étant retenue, on ne
peut qu'étre d’accord la-dessus, E. Trocmé voit-il cependant juste lorsque, a la ques-
tion: « Le contenu des v. 9 4 13, appliqué a Jean dans ’hymne baptiste, est-il trans-
féré sur Jésus, comme on I'admet d’ordinaire, ou bien demeure-t-il une description de
I'euvre de Jean-Baptiste?», il répond — et la réside I'originalité de la thése d’E.
Trocmé —: « Le passage de 1,9-13 résume I'ceuvre décisive d’un Jean dont la préexis-
tence et le ministére terrestre ne le cédent en importance qu'a ceux de Jésus»? Mais
I'hypothése suivant laquelle les v. 9-13 s’appliquent, dans le prologue actuel, non au
Logos mais a Jean-Baptiste, conduit a une telle invraisemblance théologique (Jean
Baptiste préexistant comme agent de formation de ’humanité, le Logos préexistant
comme agent de formation de ['univers) qu'il vaut mieux y renoncer.

2S. KIERKEGAARD a affirmé la contemporanéité de Jésus avec I'humanité preé-
sente, et le caractére d’instant, de moment de décision, qu'en regoit le temps pour
'lhomme. Mais on ne saurait limiter la contemporanéité au Logos incarné, et méme,
pour en rendre compte, c’est-a-dire pour donner la raison de cette contemporangité,
il faut la fonder dans le Logos créateur. C’est parce que lui, il est contemporain de
tout moment de I'histoire (comme également du cosmos), que le Logos incarné —
qui est le méme Logos — I'est aussi. Si on ne fonde pas le Logos incarné dans le
Logos créateur, on ne peut en rendre compte, comme Kierkegaard le fait, que par le
refus d’en rendre compte. L’affirmation de la contemporanéité de Jésus devient alors
I'expression d’un saut — celui de la foi — qui, pour Kierkegaard, est un saut dans le
vide, dans I’absurde (aux yeux précisément de la raison), tandis que pour le Nouveau
Testament il est un saut en Celui qui, Rédempteur, est déja le Créateur. Au Credo
quia absurdum que Kierkegaard reprend de Tertullien, il faut opposer le Credo ut
intelligam (qui implique un intelligo ut credam) de saint Anselme,



262 GERARD SIEGWALT

il est ce qui donne a I'attitude de 'homme, dans son expérience de la réalité,
le caractere de la décision: v. 5: «les ténébres ne I'ont (la lumiére) pas
recue», v. 10: «le monde ne I'a (le Logos) pas connu», v. 11: «les siens ne
I'ont pas regu». C’est 1a la décision de la non-foi. Il y a aussi, apparaissant
dans I'histoire des hommes (aussi bien dans I'histoire particuliere d’Israél, le
peuple de Dieu de ’Ancien Testament, que dans I'histoire de toute I’huma-
nité, donc dans I'oikouméne), la décision de la foi: v. 12-13: « Mais a tous
ceux qui I'ont regu, a ceux qui croient en son nom, il a donné le pouvoir de
devenir enfants de Dieu. Ceux-la ne sont pas nés du sang, ni d’'un vouloir
de chair ni d’un vouloir d’homme, mais de Dieu». Le prologue culmine
alors dans I'affirmation que le Logos créateur, fondement co-extensif et
con-temporain du cosmos et de 'oikouméné et donc co-présent de chaque
instant de ’homme, s’est manifesté d’'une maniere unique dans [’histoire,
dans un homme, Jésus, de I'unicité duquel il rend compte en disant qu’il est
le Logos incarné; v. 14: « Et le Logos fut chair, et il a habité parmi nous».
Autrement dit: le Logos créateur, universel (aussi bien dans le sens de « cos-
mique» que d’«ecumeénique») devient, dans une histoire particuliére,
Logos rédempteur, concret. Le Christ Jésus est I'universel concret (Hegel).
Certains exégétes appliquent déja les v. 4 et 9-13 au Logos incarné dont il
est parlé au v. 14 et rendent alors le v. 9 comme suit: « Le Logos était la
vraie lumiére qui, en venant dans le monde, illumine tout homme». Les v.
11-13 prennent alors une signification plus précise, se rapportant a la déci-
sion des hommes qui intervient a I’égard du Christ Jésus: « Il est venu dans
son propre bien (parce qu’il est déja le Logos créateur), et les siens ne 'ont
pas regu. Mais a tous ceux qui 'ont regu, a ceux qui croient en son nom, il a
donneé le pouvoir de devenir enfants de Dieu...» Cette compréhension du
prologue est tout a fait possible (et conforme a ’ensemble de I’évangile de
Jean). L’interprétation donnée en premier lieu n’est pas exclusive de cette
derniere compréhension, et en fait elles sont fondées toutes deux dans le
texte: la premiére s’impose quand on va du début jusqu’a 'affirmation cul-
minante du v. 14: « Et le Logos fut chair»: on passe alors de la manifesta-
tion du Logos dans la création a sa manifestation dans la personne et
I'ceuvre du Christ Jésus rédempteur. La deuxiéme signification du prologue
se degage lorsqu’on relit le texte a partir du v. 14 et de tout ce que le reste de
I’évangile de Jean relate et atteste au sujet du Logos incarné. Mais on ne
peut, avec cette deuxiéme lecture, réduire la premiére, dans son affirmation
fondamentale, fondée de maniére claire dans les trois premiers versets du
prologue, du Logos créateur. Les versets suivants, s’ils sont compris comme
s’appliquant déja au Logos incarné, le situent expressément par rapport au
Logos creéateur: v. 10: «le monde fut par lui», v. 11: «il est venu dans son
propre bien (c’est-a-dire dans ce qui lui appartient du fait qu’il en est le
créateur), et les siens (appelés ainsi parce qu’ils lui appartiennent, étant
crées par lui) ne 'ont pas regu». Cela suppose clairement 'affirmation qui



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 263

se dégage a la premiére lecture du prologue, quand on va du début au v. 14,
a savoir que le monde dans lequel entre le Logos par I'incarnation, lui
appartient déja dés le commencement puisqu’il en est le créateur et que le
Logos en est le fondement permanent; a ce titre il peut déja étre appré-
hendé a travers la réalité, flit-ce de maniére non univoque a cause de
’'ambivalence de celle-ci.

1. Ce texte est remarquable par la coordination étroite, voire I'unité dia-
lectique — autrement dit: une unité sans confusion d’un coté, sans sépara-
tion de I'autre cdté — qu’il pose entre le cosmos et l'oikouméné d’une part, le
Créateur et le Rédempteur et, partant, la création et la rédemption d’autre
part. :
Coordination entre le cosmos et 'oikouméné: Du cosmos en général —
«toutes choses» (navto) désignant I'univers, au sens le plus général et aussi
le plus inclusif — le prologue passe a ’humanité et applique a celle-ci ce qui
est vrai d'une maniére générale, universelle: cela place les hommes devant
la décision de la foi. En passant du cosmos a ’humanité, dans toute son his-
toire, le prologue affirme la dépendance de I'humanité par rapport au
cosmos, son insertion en lui: il n’y a d’humanité en particulier que parce
qu’il y a cosmos en général; autrement dit: I'anthropologie dépend de la
cosmologie; la premiére est un cas d’espece de la seconde. En affirmant que
le cosmos et I'humanité sont fondés dans le méme Logos créateur, ce qui
établit leur unité dernieére, le texte fait apparaitre la spécificité de ’homme
par rapport au cosmos. L’homme est pour ainsi dire la fine pointe
«morale» de «toutes choses», celul en qui leur fondement, le Logos créa-
teur, cherche la «reconnaissance », c’est-a-dire a étre reconnu comme ce
qu’il est et alors sans doute aussi a rendre ’homme reconnaissant, autre-
ment dit: il cherche en ’homme la réponse de la foi. L’homme n’est donc
pas réductible au cosmos, ’anthropologie a la cosmologie, «toutes» choses
dépendent a leur tour de ’'homme, et non I’homme simplement d’elles. 11 y
a ainsi une corrélation entre les deux, dans le sens d’une interrelation réci-
proque. Cela signifie que la création — ce terme désigne « toutes choses»
en tant que fondées dans le Logos créateur — est une et que cosmos et
oitkouméne, univers naturel et humanité « responsable» (c’est-a-dire carac-
terisée par sa qualité d’étre de réponse et donc d’étre moral dans le sens
d’étre de décision) en sont les deux poéles. Ils doivent certes étre distingués,
parce qu’ils sont respectivement «transcendants» l'un pour l'autre: le
cosmos transcende I’humanité, mais I’humanité de son coté transcende éga-
lement le cosmos. Ils ont ainsi chacun une autonomie relative, c’est-a-dire
reféerée a l'autre; elle est relative plus fondamentalement encore, étant
fondée dans ce qui la porte: le Logos créateur. Cela signifie également que
leur transcendance respective et donc relative est aussi relative fondamenta-
lement: la transcendance de I'un et de I'autre, de 'un par rapport a l'autre,
est dépassée par la transcendance absolue — non absolutiste — qui les



264 GERARD SIEGWALT

porte tous deux, celle du Logos créateur. S’ils ne doivent pas étre
confondus, ils ne peuvent étre séparés I'un de I'autre a cause précisément de
ce commun et unique fondement qui est le leur. Aussi ont-ils, en tout cas
tant qu'ils durent I'un et I'autre dans leur interrelation réciproque (on peut
imaginer un cosmos sans oikoumeéne, non cependant l'inverse), un méme
destin et dans ce sens-la une méme histoire. Mais l'unité de leur destin
dépasse I'histoire (on peut imaginer qu’elle peut prendre fin d’'une maniere
provisoire avec la disparition de ’humanité et d’'une maniere définitive avec
la dissolution du cosmos) du fait de leur fondement, le Logos créateur, qui,
portant I’histoire, la transcende par la méme.

Coordination entre le Créateur et le Rédempteur, et entre la création et la
rédemption: le prologue passe du Logos créateur au Logos incarné. C’est un
seul et méme Logos. L’action du Logos dans la création se manifeste dans
la réalité empirique a laquelle il est co-présent. Il est dans celle-ci la vie, et
quand I'homme s’ouvre a elle qui est le principe agissant dans la realité
empirique, la vie devient pour lui la lumiére qui I'illumine, c’est-a-dire qui le
fait émerger de sa propre ambivalence et de 'ambivalence des choses dans
I'univocité de la relation de foi au Logos. C’est 1a le sens premier (celui de
la premiére lecture) des v. 4 et 9: « En lui (le Logos) était la vie, et la vie était
la lumiére des hommes. Le Logos était la vraie lumiére qui illumine tout
homme qui vient dans le monde». Par 'ouverture a la vie, ’homme acceéde
a la lumiére de la foi, a la pleine intelligence de la foi, si on ne limite pas le
mot «intelligence» a son sens intellectualiste qu’il a pris couramment: la
lumiere est pour 'intelligence ce que la vie est pour I'étre de 'homme; elle
est une répétition, un prolongement, sur le plan cognitif de la conscience, de
la vie sur le plan ontique de la totalité de ’homme. La lumiére est la lumiére
de la vie, la vie est la source de la lumiére. L’accueil fait a la lumiére est
'accueil fait a la vie. C’est pourquoi il restitue I’homme dans son intégrite,
le guérit de son ambivalence, le rend « juste», dans le sens que ce mot a
chez saint Paul ou il ne désigne pas une justice de la moralité, mais la juste
relation essentielle de I'hnomme & Dieu. Celle-ci est donnée a 'homme
lorsqu’il «recoit» la lumiére de la vie, ou le Logos créateur. Ce dernier,
quand il est appréhendé comme tel, est donc rédempteur. Le prologue situe
entre I’action ontique du Logos créateur et son appréhension, sa réception
consciente par I’homme, la réalité ambivalente, aussi bien cosmique
qu'eecumenique. Cette ambivalence n’est dépassée que lorsque la vie qui est
le fondement, le principe de la réalité, vient inonder I’homme jusque dans
sa conscience, lorsque I’homme lui répond dans la décision de la foi. La
rédemption de I'homme s’opére par sa mise en relation avec le Logos créa-
teur, immanent, comme Logos transcendant, a la réalité empirique. Le
Reédempteur, c’est le Logos créateur en tant qu’il devient conscient en
I'homme dans la lumiére de la foi. Le Logos créateur est redempteur dans
ce sens-la a travers toute I'histoire de I'humanité depuis les origines, la ou



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 265

des hommes accedent a la lucidité (lumiere) de la foi. Et il devient rédemp-
teur d’'une maniére unique dans I’homme Jésus qui, par sa personne et son
ceuvre, place les hommes devant la décision de la foi et dont on ne peut a
cause de cela qu’attester que, tout homme qu’il soit, il est Dieu, le Logos
devenu chair. Le Rédempteur n’est pas différent du Créateur, il est le Créa-
teur de toutes choses en tant qu’il est apprehendé comme tel et donc comme
source de vie par ’humanité, et ce a travers la réalité empirique et d’une
manieére unique et décisive dans la personne du Christ Jésus. Le Rédemp-
teur, c’est le Créateur du cosmos en tant qu’il est le Créateur aussi de
'otkoumeéne, de I'histoire des hommes, plus précisément: en tant qu’il est
dans cette histoire la lumiere des hommes qui leur fait comprendre, recevoir
la vie qu’il est lui-méme, au principe, au fondement des choses.

Cette coordination, en fait cette unité dialectique entre le Créateur et le
Rédempteur fonde celle entre la création et la rédemption. Ce ne sont pas la
deux ceuvres du Logos, mais c’est la méme ceuvre considérée tantot dans
son « en-soi», tantdt dans son « pour nous»: la premiére fois, comme créa-
tion, elle est considérée dans sa structure essentielle, ontologique, comme
fondée dans le Logos créateur, I'Etre lui-méme qui a la fois transcende tout
ce qui est (tout étant) et qui est le principe de tout ce qui est, immanent en
tout; I'autre fois, comme rédemption, elle est considérée dans sa significa-
tion pour I'homme, dans son caractére d’offre pour I’homme empétré dans
son ambivalence et dans I'ambivalence de la réalité empirique, c’est-a-dire
considérée dans sa portée personnaliste, pour ’homme que cette offre
constitue en personne, en étre responsable ou de décision?. L'unité entre la
création et la rédemption va ainsi de pair avec elle entre le cosmos et
'otkoumeéné: ce qui est création pour «toutes choses», le cosmos, devient
redemption pour la fine pointe morale de toutes choses qu’est I'oikoumene,
I’humanité dans son histoire.

2. Mais le prologue de Jean n’affirme pas seulement I'unité dans le sens
de la continuité entre Créateur et Rédempteur, et création et redemption. Le
texte est remarquable encore par son affirmation de la discontinuité entre les
deux. Elle est liée au refus des hommes a accueillir, dans la lumiére de la
conscience ou dans la foi, 'offre de la vie qui leur est faite par le Logos
créateur a travers la création: v. 5: «la lumiére brille dans les ténebres, et les
ténébres ne 'ont pas recue»; v. 10 et 11: «... le monde ne I'a (le Logos) pas
connu..., les siens ne I’ont pas regu». La vie, qui pourtant est le principe de
toutes choses et qui également fait vivre les hommes, est, dans sa plénitude
rédemptrice, refusée par eux. La discontinuité entre le Logos créateur et le
Logos rédempteur, entre la création et la rédemption, tient a 'ambivalence
de 'homme et de la réalité empirique. Celle-ci ne peut étre surmontée que

3 Pour cette différenciation entre ontologie et personnalisme, voir P. TILLICH,
Religion biblique et ontologie. P.U.F., Paris, 1960.



266 GERARD SIEGWALT

la ou 'homme laisse la vie inonder comme lumiere sa conscience. Mais
cette decision de la foi est ce qui cotite le plus a I’homme, ce devant quoi il
se refuse avec le plus de persistance. Il crucifie la lumiére de la vie. Cela ne
vaut pas seulement pour le Logos incarné, le Christ Jésus; cela vaut déja
pour le Logos créateur qui est redempteur dans I'histoire des hommes ante
Christum natum, avant I'incarnation. Le sort fait par les hommes a Jésus, le
Christ terrestre, est précédé déja par le sort fait, a la lumiere de la vie, tou-
jours et partout dans I’humanité. La croix du Christ Jésus est la concrétion
historique particuliére d’une réalité « cecuménique»: elle est, comme le
Christ terrestre lui-méme, un «universel concret»; elle a, dans sa particula-
rité et son unicité, une typicité ou exemplarité générale. Il y a une theologia
crucis non seulement depuis Golgotha ou, d’'une maniére plus générale,
depuis I'incarnation du Logos, mais depuis le commencement du monde,
depuis qu’il y a des hommes qui ne recoivent pas la lumiére qui est celle de
la vie, principe de toutes choses. La croix est dressée sur toutes les collines
du monde, qui se trouvent en dehors du camp des hommes (dans I’Ancien
Israél, les corps des animaux sacrifiés le jour du Grand Pardon, Yom Kip-
pour, étaient brilés hors du camp. He 13,12 y voit un paralléle, un tOMOg
(type) de la mort de Jésus qui, «afin de sanctifier le peuple par son propre
sang, a souffert hors de la porte»): la croix est ainsi le signe de I’exclusion,
du rejet. Elle est un signe dressé par tout homme, partout et toujours, ce qui
fait comprendre qu’elle est un symbole attesté universellement, dans toutes
les grandes cultures, dés avant I’ére chrétienne. Le Logos créateur souffre la
mort dans 'oikouméné depuis I'origine. Il la souffre non certes en tant que,
transcendant, il est immanent & «toutes choses», car comment autrement
subsisteraient-elles sans leur fondement?, mais en tant qu’il est une offre a
la conscience humaine, en vue de son intégrite, de sa plénitude. Les
hommes rejettent cette offre et par la ils crucifient non le Logos «en soi»,
ontologique, mais le Logos « pour nous», personnaliste. On peut aussi dire
qu’ils crucifient le Logos, non de la toute-puissance créatrice mais de la
misericorde rédemptrice, le Logos par conséquent en tant qu’il veut faire
accéder I’homme, hors de son ambivalence, a son intégrité d’homme.

Que le Logos rédempteur est crucifié depuis I'origine, c’est 1a ['affirma-
tion claire, se situant tout a fait dans la ligne du prologue de Jean, de Apoc.
13,8, lorsqu’on la prend dans son énonceé littéral. Il y est parlé de «ceux
dont le nom n’a pas été écrit dans le livre de vie de I’agneau immolé dés la
fondation du monde». En général, on rapporte, dans nos versions occiden-
tales, I'expression «dés la fondation du monde» au début de la phrase, et
on lit alors: « ceux dont le nom n’a pas été écrit, dés la fondation du monde,
dans le livre de vie de ’agneau qui a été immolé». Il s’agit alors nettement
du Logos incarné, désigné, dans I’évangile de Jean, comme «agneau de
Dieu», dans la bouche de Jean, le Baptiste, proclamant a propos de Jésus,
Jn 1,29: «Voici I'agneau de Dieu qui porte (enléve) le péché du monde».



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 267

Tel est également le sens habituel que «agneau» prend dans I’Apocalypse:
il désigne le Christ Jésus terrestre, dans I’événement de la croix de Gol-
gotha. Par ailleurs, I’affirmation d’une élection des hommes ou celle de leur
non-¢élection, de toute éternité, dés avant méme la fondation du monde ou
des la fondation du monde — par quoi il faut entendre une élection fondée
en Dieu — est attestée ailleurs dans le Nouveau Testament, en particulier
dans un sens négatif, dans Apoc. 17,8: «ceux dont le nom n’a pas été écrit
dés la fondation du monde dans le livre de vie», et, dans un sens positif,
dans Mt 25,34 ou, lors du jugement dernier, le Fils de 'homme juge dira
aux uns: « Venez, les bénis de mon Pére, recevez en partage le royaume qui
vous a eté préepare des la fondation du monde»; de méme Ep 1,4: « En lui
(Ie Christ) Dieu nous a élus avant la fondation du monde». Cette affirma-
tion de la «double prédestination » ne peut pas étre entendue dans un sens
déterministe ou fataliste, mais comme signifiant qu’il y a, fondé en Dieu,
mieux: fondé dans le fondement que 'homme a en Dieu et donc dans la
relation entre Dieu et ’homme — relation dont ’homme est partie prenante
par la décision a laquelle elle le provoque, I'appelle — la double possibilité
pour 'homme de la décision de la foi et de celle de la non-foi. Ainsi la
phrase d’Ap 13,8, lorsqu’elle est lue, avec la grande majorité de la tradition
occidentale de la chrétienté, comme affirmant la non-élection éternelle de
certains (fondée dans la décision de non-foi qu’ils opposent a leur fonde-
ment en Dieu), est pleine de sens et corroborée dans ce sens par d’autres
textes. Mais la lecture plus difficile de ce passage, tenue par une forte tradi-
tion de la chrétienté orientale, qui laisse le texte tel quel et donc, sans
changer la succession de I’énoncé, ajoute I'expression «des la fondation du
monde» a «agneau immolé», affirmant ainsi que I’agneau a été immolé
dés la fondation du monde, est également corroborée par un autre texte, / P
1,19-20, ou il est question du sang de I'agneau, du Christ, « prédestiné avant
la fondation du monde et manifesté a la fin des temps a cause de vous».
L’affirmation ainsi faite se trouve certes en tension avec celle d’He 9,25-26
ou, parlant de la mort du Christ terrestre et la situant par rapport au sacri-
fice annuel que le grand prétre offrait dans I'Israél de ’Ancien Testament
pour le pardon des péchés, I'auteur souligne le caractére unique (Epamnaf)
de cette mort. Le Christ s’est présenté devant Dieu (dans sa mort), «non
afin de s’offrir lui-méme plusieurs fois, comme le grand prétre entre chaque
année dans le sanctuaire avec du sang étranger; autrement il aurait di souf-
frir plusieurs fois depuis la fondation du monde. Mais maintenant c’est une
seule fois, a la fin des éons (temps), qu’il a été manifesté pour abolir le
péché par son sacrifice ». En fait, la tension signalée tient simplement a ce
que le point de départ d’He est différent de celui d’Ap (si on suit la lectio
difficilior) et de 1 P; He part de la mort terrestre du Christ Jésus et affirme
sa portée unique, une portée pour tous les hommes. Ce qui est dit dans / P
3,19ss et 4,6 sur le fait que le Christ est descendu aux enfers et que la bonne



268 GERARD SIEGWALT

nouvelle a été annoncée méme aux morts, est dans le prolongement logique
du passage d’He et une implication de I'affirmation du caractére «une fois
pour toutes» de la mort du Christ, 'autre implication étant que cette mort
vaut également pour toute la suite de I’histoire. A partir de la croix comme
evenement dans la vie de Jésus, il y a une irradiation aussi bien vers le passé
que vers le futur. Dans la croix, Dieu ou, dans la terminologie du prologue
de Jean, le Logos rédempteur était présent dans un événement de I'histoire
des hommes. He 9,24 dit que le Christ, par sa mort, «est entré dans le ciel
méme, afin de comparaitre maintenant pour nous devant la face de Dieu».
Cela signifie que dans la croix terre et ciel, temps et éternité, I"’humanité et
son fondement en Dieu se touchent; a cause de cela, la croix de Golgotha
est «une fois pour toutes». Si He part ainsi de la mort terrestre du Christ
Jésus et la relie & Dieu, la fonde en lui, lui attribuant de ce fait sa significa-
tion unique, Ap et | P partent de I’éternité de Dieu et voient & partir d’elle,
fondent en elle la mort particuliére de 'agneau de Dieu, de Jésus, sur la
croix; ils la fondent dans I’éternité qui est co-présente au temps, dans la
transcendance co-présente de I'immanance, et ils voient dans la croix de
Golgotha la concrétisation particuliere, I'aboutissement ponctuel, dans un
eévénement historique nettement circonscrit, d'une immolation de I'agneau
comme fait universel, «dés la fondation du monde», ou méme «avant la
fondation du monde ».

Ces deux expressions «avant la fondation du monde » et «dés la fonda-
tion du monde» n’ont finalement pas, malgré la formulation, un sens chro-
nologique, temporel, mais un sens fondamental, ontologique. Parler d’'un
«avant la création », au sens temporel, c’est parler a partir du temps et pro-
longer le point de vue du temps jusque dans I’éternité, en temporalisant
alors inévitablement cette derniére, c’est-a-dire en la faisant un temps sans
fin; mais cette représentation ( Vorstellung) de I'éternité informée par la cate-
gorie du temps soumet I’éternité au temps, au lieu que I’éternité transcende
le temps. «Avant la fondation du monde» ou «deés la fondation du
monde» dépassent le sens temporel immédiat de ces expressions: «avant»,
«des» (depuis), en renvoyant le temps, le monde, au fondement non sim-
plement chronologique (ce qui serait emprisonner ce fondement ou Dieu
dans le temps et donc nier ce fondement comme tel) mais fondamental, per-
manent qu’ils ont en Dieu. En ce sens chaque moment du temps dans son
ecoulement, chaque partie du monde dans son extension, sont dans une
relation d’immédiateté a I’éternité, a Dieu. « Avant la fondation du monde »
signifie: plus profond que le monde dans son extension spatiale et tempo-
relle, par conséquent co-présent du monde dans chacune de ses parties et
dans chacun de ses moments. Et «dés la fondation du monde» signifie:
depuis que le monde existe, mais aussi, puisque cette expression a un sens
plus profond que son sens premier, apparent: jusqu’a la fin du monde. De
la méme maniére, la croix de Golgotha, dressée dans le monde, dans un lieu



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 269

et un moment précis, dépasse, comme le passage d’He le montre, ce lieu et
ce moment, étant «&@dpal», «une fois pour toutes». Aussi est-il légitime
de dire avec Pascal que Jésus sera en agonie jusqu’a la fin du monde tant
que dure le péché des hommes, et d’ajouter: il a été en agonie depuis le
commencement du monde, depuis que dure le péché des hommes. Ante
Christum natum veut dire aussi: post Christum natum et réciproquement,
comme cela ressort du témoignage du Baptiste, a propos de Jésus, selon le
prologue de Jean, v. 15: «Celui-ci était celui dont j’ai dit: il est celui qui
vient aprés moi, lui qui a été (est devenu) avant moi; car premier avant moi
il était», «il a été avant moi», «il était premier »: cela est dit de celui qui est
maintenant 13, qui est chronologiquement contemporain de Jean, le Bap-
tiste. A propos de celui qui est le contemporain chronologique s’impose
affirmation: «il était», pour dire que, présent dans ce temps particulier, il
dépasse en méme temps tout temps particulier, il est, dans le temps particu-
lier, la présence particuliére de celui qui est le contemporain de chaque
temps, au point qu’«il était» n’a pas simplement un sens chronologique,
mais dépasse ce sens chronologique et signifie en méme temps: «il est celui
qui vient aprés moi». Tout est dit, tant sa contemporanéité passée que sa
contemporaneité future, avec I'affirmation «y&yovev», «il a été», qui est
un pdrfait et correspond au parfait hébraique, a la fois un passé et un futur.
Que le sens chronologique n’est pas le sens dernier de ces affirmations res-
sort du fait que «aprés» (dnicw) est immédiatement contrebalancé par
«avant» (unpoodev), et que tous deux sont repris et interprétés par « pre-
mier » (mpdTOQ) « il était » (et cela veut dire également: il sera comme « celui
qui vient» — O &pyOUEVOC) protos, ce qui veut dire: il «est» premier, avant,
plus profond que, au-dessus du temps présent, tout en y étant présent d’'une
'maniére particuliére. C’est dans ce sens que le Christ johannique — celui
présenté par I’évangile de Jean — se désigne lui-méme comme «Je Suis»
(¢yow gwil); laffirmation particuliére, donnée dans Jn 8,58 «Avant
qu’Abraham fut, Je Suis», ne fait qu’expliciter cet éternel présent. La dési-
gnation de Dieu et aussi plus particulierement du Christ dans I’Apocalypse,
«Je suis I’Alpha et 'Omega, celui ‘étant’ (qui est) et celui ‘il etait’ (qui était)
et celui ‘venant’ (qui vient)» (1,8), «Je Suis le premier et le dernier et le
vivant» (1,17) — se situe tout a fait dans la ligne de I’évangile de Jean.
Aussi, en parlant de «I’agneau immolé dés la fondation du monde», ’Apo-
calypse exprime que la croix est la condition fondamentale de celui que le
prologue de Jean appelle le Logos; elle est sa condition partout et toujours,
y compris jusqu'a la fin du monde. On peut comprendre cela dans deux
sens différents. :

Premiérement, le fait que le Logos devienne créateur peut impliquer
pour lui une crucifixion. Formulé dans la terminologie classique de la théo-
logie qui distingue entre la vie interne (ad intra) de Dieu et son ceuvre qu’il
pose en dehors de lui (ad extra) et qui est fondamentalement son ceuvre de



270 GERARD SIEGWALT

création et, partant, de rédemption, cela veut dire que Dieu se dépasse, se
transcende dans son ceuvre, se nie dans son unicité en posant une altérité en
dehors de lui. Dieu se crucifie dans son unicité, dans son auto-suffisance,
dans son absoluité absolue, en la rendant relative a autre chose que lui et
que par la méme il pose. Le don de soi, le sacrifice, autrement dit ’amour
est ainsi la condition méme, '« attribut» essentiel, fondamental, de Dieu
comme créateur. Le Logos créateur est Dieu comme se crucifiant. Dieu,
certes, reste Dieu, car comment autrement serait-il créateur?, mais en
créant, il sort de lui-méme: il le fait dans le Logos créateur qui est ainsi
Dieu comme amour, Dieu comme sacrifié. Nous touchons la au mysteére tri-
nitaire de Dieu ainsi qu’au mystére du monde en tant que création de Dieu.

Deuxiémement, la croix est la condition fondamentale du Logos dans
Ihistoire. L’«agneau» est «immolé depuis la fondation du monde », ce qui
signifie alors: le Logos créateur s’offre comme Rédempteur, la vie s’offre
comme lumieére aux hommes. Le Logos, crucifié par Dieu comme Logos
créateur, se crucifie, s’offre lui-méme comme Rédempteur; éocpayuévov
peut aussi bien étre, en grec, un passif et signifier: «ayant été immolé»,
qu’un moyen et signifier: «s’étant immolé». Le Logos créateur du cosmos
s’offre comme Rédempteur a ’humanité prisonniére de son ambivalence et
de la réalité empirique ambivalente. La croix est ainsi le fait non seulement
de Dieu qui se crucifie dans le Logos en tant que créateur et qui ainsi se
manifeste comme amour, mais du Logos créateur lui-méme qui se donne a
la réalité ambivalente pour la rédimer, la conduire a sa plénitude et qui
témoigne par la qu’il n’est pas seulement la manifestation de I’'amour de
Dieu, mais ’amour de Dieu «en personne ». Il s’offre lui-méme, il n’est pas
seulement offert. Cela est vrai du Christ Jésus terrestre, Logos incarné; cela
est déja vrai du Christ « pré-existant », éternel, Logos créateur. Il se livre a la
liberté des hommes. On peut parler de processus d’auto-dépouillement
(kénose) de Dieu qui se fait dans I’étre éternel de Dieu du fait que dans le
Logos il devient créateur du monde, et qui se poursuit dans le Logos créa-
teur lui-méme en tant que vie s’offrant comme lumiére aux hommes, pour
s’accomplir dans l'incarnation et dans la mort de Golgotha, marque
supréme de la kénose de Dieu en Christ, le Logos de Dieu. Phil. 2,6-8: « Lui
(le Christ Jésus) qui étant en forme de Dieu (de condition divine), n’a pas
considéré comme une proie (du point de vue de sa divinité préexistante:
une proie a garder; du point de vue de son humanité incarnée: une proie a
arracher) d’étre ’égal de Dieu, mais s’est dépouillé (Bavtov Ekévwoev) en
prenant une forme de serviteur (la condition de serviteur), en devenant sem-
blable aux hommes; et, par son aspect, étant reconnu comme un homme, il
s'est abaissé en devenant obéissant jusqu’a la mort, méme a la mort de la
croix». Le Logos createur est réedempteur dans I’histoire par son don de lui-
méme aux hommes, et ce «dés la fondation du monde», depuis qu’il y a



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 271

une histoire et donc une humanité, et pour toute la durée de cette humanité
et de son histoire. |

Mais dire que la croix est la condition fondamentale du Logos dans
I’histoire a un autre sens encore. Car 'offre du Logos, par laquelle il se livre
a la liberté des hommes, est refusée par eux: «les siens ne I'ont pas regu».
L’«agneau» est «immolé depuis la fondation du monde », jusqu’a la fin du
monde, a cause du refus, de la décision de non-foi, opposée par les hommes
a la lumiére de la vie. Il s’agit ici d’une crucifixion du Logos non par le fait
de Dieu ni par celui du Logos lui-méme, mais par le fait de ’homme. C’est
la la souffrance subie de Dieu; 'autre, celle de la croix choisie, est sa souf-
france active. La souffrance passive de Dieu, celle qu’il subit du fait du rejet
par 'homme de sa croix en tant que Logos créateur et redempteur dans
I’histoire, tient & ce que 'homme rend inopérante 'offre rédemptrice du
Logos dans I'histoire. L’homme, certes, ne peut rendre inopérant le Logos
créateur de « toutes choses», y compris 'oikouméneé, et il vit a son insu de
la vie qui en est le principe alors méme qu’il en refuse la lumiére pour sa
conscience; C'est elle qu’il rend inopérante, restant ainsi dans son ambiva-
lence. En crucifiant le Logos rédempteur, ’homme se crucifie soi-méme,
mais la crucifixion a ici le sens du refus de soi, non du don de soi; le refus
de soi implique le refus de I’autre, en I'occurrence du Logos rédempteur, et
réciproquement. La croix dressée sur toutes les collines du monde, depuis la
fondation et jusqu'a I’achévement du monde, est tout a la fois celle du
Logos dans I'histoire des hommes et celle des hommes dans I'histoire du
Logos. Le Logos, en se heurtant au refus des hommes, est crucifié par eux,
comme eux-mémes par la crucifient, tuent leur plénitude, leur intégrité qui
leur est offerte par le Logos.

En cela apparait clairement la discontinuité entre le Créateur et le
Rédempteur, la création et la rédemption. Elle est le fait de '’homme. Le
Créateur est coupé par I'homme du Rédempteur, la création de la rédemp-
tion. L’homme se met au bénéfice du créateur et de sa création, mais refuse
de les reconnaitre et par 1a de leur laisser prendre leur plénitude dans le
Rédempteur et la redemption. Il coupe, si 'on peut dire, les ailes au Creéa-
teur et a la création, et les rejette dans leur dynamisme, leur €lan qui les fait
se projeter — le créateur se pro-jette, la création est pro-jetée par lui — vers
leur plein accomplissement qui réside dans la lumiére, la foi de ’'homme. Il
y a discontinuité, rupture entre Dieu et 'homme du fait de ce refus de
"homme.

3. C’est ici que le prologue de Jean est remarquable une nouvelle fois,
en donnant a entendre que la souffrance passive de Dieu, celle qu’il subit
du fait du refus de ’homme, et, partant, la crucifixion de ’homme dans sa
vocation de plénitude, celle dont encore ’homme est 'auteur du fait de son
refus, sont des «passages» et non des achévements terminaux. Le Logos,
qui est rédempteur dans I’histoire de ’humanité et que les hommes ne regoi-



272 GERARD SIEGWALT

vent pas, est le Logos éternel, celui qui fonde éternellement «toutes
choses». Il est fondamentalement, ontologiquement, vie, et si les hommes
peuvent se fermer sur le plan de leur personne et donc de leur conscience a
sa lumiere, ils ne peuvent I'atteindre dans sa realit¢ ontologique; ils ne
I’atteignent que dans sa réalité personnaliste, autrement dit: non dans son
étre transcendant ni méme dans son amour créateur, mais dans son amour
redempteur. Le prologue de Jean, tout en affirmant une premiere fois aux
v. 4-5: « En lui (le Logos) était la vie, et la vie était la lumiere des hommes,
et la lumiere brille dans les ténebres, et les ténebres ne 'ont pas regue », tout
en parlant donc de la mise en échec par les hommes du projet rédempteur
du Logos, reprend la méme affirmation aux v. 9-10: «Le Logos était la
vraie lumiere qui illumine tout homme qui vient dans le monde (c’est-a-dire
qu’il est contemporain de tout homme, a quelque lieu et a quelque moment
qu’il vive: c’est chaque homme qui le crucifie). Il etait dans le monde (dans
toute son extension spatiale et temporelle), et le monde fut par lui, et le
monde ne I’a pas connu». Et comme pour montrer que cette mise en échec
du Logos rédempteur se répeéte indéfiniment, et qu’elle n’arrive pas a avoir
raison de lui, qu’il ressuscite de toute mise a mort, le v. 11 fait une nouvelle
fois la méme affirmation: « Il est venu dans son propre bien, et les siens ne
I'ont pas recu». C’est parce que le Logos rédempteur est le méme que le
Logos créateur, parce que, pour le dire ainsi, il se renouvelle indéfiniment
en lui-méme en tant que Logos créateur de Dieu, qu'en tant que crucifie,
«immolé des la fondation du monde» et dans tous les temps, il est éternel-
lement vivant et source de vie, offre éternelle, dans le temps, de la lumiere
de la vie des hommes. La croix est bien la condition fondamentale du
Logos dans I'histoire, elle est la croix du Vivant. Le Logos incarné dont
parle le v. 14 — « Et le Logos fut chair, et il a habité parmi nous» — est la
manifestation historique ponctuelle, dans un lieu et un temps donnés, dans
la personne de Jésus, de cette condition fondamentale de la crucifixion du
Logos par les hommes. Jésus a cause de sa mise a mort apparait étre le
Christ, le Logos rédempteur de Dieu. L’évangile de Jean, tout comme le
texte cité de Ph 2, lie incarnation et mort. Le Logos incarné est désigne, par
la voix de Jean le Baptiste, comme '« agneau de Dieu qui porte (enléve) le
péché du monde» (1,29). Mais tout comme pour le Logos ante Christum
natum — ce qui veut dire aussi: post Christum natum —, la mort n’a pas le
dernier mot: c’est la le sens de I'affirmation du prologue qui suit immeédiate-
ment celle de 'incarnation du Logos, au v. 14: « Nous avons vu sa gloire
(dans sa présence sur terre qui fut son chemin de croix, et particuliérement
dans I'événement pascal de la résurrection qui est pour ainsi dire précédée
par la gloire de sa vie terrestre, vie « glorieuse » parce que chargée de la preé-
sence — 00&a — de Dieu), une gloire comme celle du Fils unique (venu)
d’aupres du Peére, plein (le Fils ou le Pére ou la Gloire, cela revient au
méme) de grace et de veérité». Certes, par la la mort n’est pas bagatellisée, il



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 273

n’y a ici aucun docétisme qui considérerait la passion du Christ comme seu-
lement apparente. La mort est réelle; pas plus que les autres évangiles, celui
de Jean ne laisse planer le moindre doute a ce propos. L’évangile de Jean
fait méme coincider la mort de Jésus avec la préparation de la Paque
(Peésach) juive (19,14): il est condamné et exécuté au moment méme ou,
dans le temple de Jérusalem, on immolait les agneaux en vue de la Pique; il
apparait par la comme celui qui accomplit la rédemption annoncée par la
libération d’Israél de la servitude en Egypte qui est la Paque, le passage —
Pesach signifie « passage» — d’Israél de I'esclavage a la liberté, d’'une mort
a la vie. La premiére Paque s’est faite avec le sang des agneaux (Ex 12), la
Paque définitive s’est faite par la mort du Christ, ainsi que le proclame saint
Paul dans / Co 5,7: « Le Christ, notre Paque, a été immolé». Mais I'évangile
de Jean, des le prologue, insiste sur la gloire qui transfigure cette mort. La
mise a mort du Logos incarné fait éclater la surabondance de la vie telle
qu’elle se manifeste dans sa résurrection. La mort n’est pas sa fin, elle est
irradiée, comme fin, par la vie sur laquelle elle s’ouvre. Aussi le Logos
incarné est-il «Je Suis», sa croix par le dépouillement total auquel elle le
reduit, manifeste, a contrario, comme en creux, sa gloire, sa mort est la dou-
loureuse matrice de sa résurrection. Ainsi, parlant dans Jn 12,23 de sa mort,
le Christ Jésus dit: « Elle est venue, I’heure (de la mort), afin que le Fils de
I’lhdmme soit glorifié (ou le Fils de ’'homme doit étre glorifié) », et encore au
v. 32: « Et moi, quand je serai élevé de la terre (par la croix comprise
comme une élévation dans la gloire), jattirerai tous (les hommes) a4 moi».
En pleine connivence avec I’évangile de Jean, Ap 1, 18-19 exprime I'éclate-
ment de la vie a travers la mort: «Je suis le premier et le dernier et le
vivant; et je fus mort, et voici, je suis vivant pour les éons des éons (pour les
siécles des siécles: pour toute éternite) et j'ai les clefs de la mort et de
’'Hadés». La croix est un passage pour le Christ terrestre comme pour le
Logos rédempteur dans I’histoire des hommes ante et post Christum natum,
un passage qui montre que la passion de Dieu, sa souffrance passive du fait
des hommes, n’est que la face apparente de sa passioh active, de son action
rédemptrice dans le Logos. La mort subie du Logos rédempteur dans I’his-
toire, et finalement du Logos incarné¢, fait apparaitre la mort consentie du
Logos, I'offrande de lui-méme aux hommes pour leur rédemption. A travers
la mort subie se manifeste la mort offerte: I'offre de rédemption vaut encore
pour ’homme qui refuse le Logos réedempteur. La mort du Christ manifeste
la souveraineté de la grace.

De ce fait, le refus de I'homme a I’égard de ’offre du Logos rédempteur
a travers I’histoire et dans le Christ Jésus, et donc I'autocrucifixion de
’homme dans sa vocation de plénitude, sont susceptibles d’étre eux-mémes
un passage. Le prologue de Jean place cote a cote I'affirmation du refus de
la lumiére du Logos par les hommes et celle de I'accueil qui lui est fait.
V. 11: «Il est venu dans son propre bien, et les siens ne 1'ont pas regu.» V.



274 GERARD SIEGWALT

12: « Mais a tous ceux qui I'ont regu, & ceux qui croient en son nom, il a
donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu...» Certes, on peut penser a
premiére vue qu’il ne s’agit pas dans 'un et I'autre cas des mémes hommes.
L’homme peut demeurer dans son refus, et il reste alors dans son ambiva-
lence, ce que le prologue nomme les ténebres (v. 5). Mais qui d’autres sont
ceux qui accueillent le Logos si ce n’est ceux qui ne I’avaient pas regu et qui
(maintenant) le recoivent? Tous les hommes sont marqués par le refus de la
lumiére qui définit leur ambivalence méme. Celle-ci, dit a sa fagon le pro-
logue, n’est pas définitive: le refus consommé du Logos par I’homme et
donc le refus de soi-méme en tant qu’appelé a 'intégrité (refus de I'amour
envers Dieu et de 'amour envers soi-méme), ce refus peut étre brisé par un
amour plus grand, celui de Dieu pour 'homme, amour qui le sollicite a la
fois avec puissance et dans la liberté. La croix sur laquelle ’homme se cru-
cifie lui-méme, sa propre humanité, en y crucifiant le Logos rédempteur de
Dieu, place 'homme devant I'ultime limite de sa propre liberté, 1a ou il
touche, fasciné et tremblant en méme temps, a son propre mystére, a sa
propre transcendance et ou il en est rejeté dans sa finitude et dans son refus,
dans son autonomie. Et sa croix, qu’il est pour lui-méme, peut se dévoiler a
lui comme la croix d’un Autre en lui, du Logos en lui qu’il crucifie en se
crucifiant soi-méme. Et la croix du Logos crucifi¢ par lui peut se dévoiler a
lui comme la croix du Logos qui s’offre a lui; elle peut avoir raison de la
croix dont il se crucifie lui-méme, de son refus, et de l'intérieur de lui-méme
le vaincre et ainsi I’enfanter pour Dieu, I’éclairer de la lumiere de la vie. Il
en est ainsi du pouvoir du Logos qui est éternellement dans le temps «Je
Suis», et du Logos incarné. La naissance a soi-méme a travers une mort a
soi par la (ré)surrection en soi du divin, toutes les religions I'affirment —
chacune 4 sa maniére, avec une clarté différente — comme la destinée de
’homme, et a la lumiére du Logos incarné, du Christ Jésus, ce mystere de la
vie est reconnu comme le mystére du Logos de la vie qui est «au commen-
cement», au fondement premier et dernier de tout. La crucifixion de
I’homme par lui-méme, dans sa vocation de plénitude, et donc son refus de
la lumiere de la vie qui est celle du Logos rédempteur, est suceptible d’étre
un passage, non une fin, a cause de la puissance du Logos. L’homme est
rédimé a travers la propre croix qui est son refus, par la croix du Logos
refusé, en raison de la croix du Logos offert, lorsqu’elle a raison du refus de
’lhomme.

Le prologue de Jean ne limite cependant pas a I'homme la puissance de
rédemption du Logos, qui est dans le cas de ’homme son pouvoir de trans-
muer un refus de plénitude et donc une mort en une résurrection. La coor-
dination caractéristique du prologue entre le cosmos et I'oikouméné étend a
toute la réalité la promesse de changement (métamorphose), dans le sens du
passage de la réalité de son ambivalence a son intégrité pléniére. V. 1 et 3:
« Au commencement était le Logos... Toutes choses ont été faites par lui».



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 275

Le commencement, entendu dans son sens fondamental, ontologique, est
identique avec le Logos: c’est lui qui est le Commencement, le fondement
éternel de tout et ainsi la dimension d’éternité de toutes choses, ¢’est-a-dire
I'éternité qui, tout en transcendant toutes choses, est immanente a elles, en
ouvrant par la méme les choses a leur au-dela, leur transcendance qu’elles
ont dans le Logos ¢éternel. La différence entre le Logos créateur et la créa-
tion, cosmos et oikoumeéné, est certes nettement affirmée: le monde (cosmos
et otkoumeéne) n’est pas éternel. Il n’y a d’histoire qu’a cause de cette non-
éternité a la fois spatiale et temporelle du monde. L’extension spatiale et
temporelle, aussi bien dans le cosmos que dans I'oikouméne, implique la
distance, celle dans I'espace et dans le temps, entre ici et la, hier,
aujourd’hui et demain, celle fondamentalement entre le monde et Dieu.
C’est dans ces distances qu’il y a « place » pour les tensions qui font qu’il y a
histoire. L’éternité, elle, est présence. Elle I'est dans ces distances et donc
dans les tensions du monde, du fait que le monde est fondeé en elle, méme si
cette présence est aussi au-dela de tout ce qui en est donné dans le monde.
Par cette immanence de I’éternité dans le monde, I'histoire qui est a base
d’extension prend un sens, une direction, elle n’est pas un pur chaos. Mais
par ce sens qu’elle prend du fait de son enracinement dans I'éternité, elle
n'est pas seulement non-éternité, elle est aussi porteuse et annonciatrice
d’éternité: porteuse en tant que fondée dans I’éternité, annonciatrice d’éter-
nit¢ en tant qu'orientée vers elle. Il n’y a pas seulement extension du
monde, mais histoire, a cause du «sens» du monde, de la présence en lui de
["éternité. Ce sens, cette présence sont percus par ’homme, ou du moins
offerts a la perception de 'homme; c’est cela que le prologue nomme la
lumiére qui éclaire tout homme. La perception ou la non-perception par
’homme de cette lumiére qualifient I’histoire de 'homme, comme histoire
de la foi ou comme histoire de la non-foi. C’est en ’homme que le caractére
historique du monde devient conscient, c’est lui qui en pergoit ou n’en per-
¢oit pas le fondement et donc le sens.

Cependant, il n’y a pas seulement histoire parce qu’il y a distance dans
le monde et entre le monde et I'éternité; il n’y a pas seulement une histoire
du monde avec I'éternité, il y a également une histoire de I’éternité avec le
monde. L’éternité est engagée dans le monde, dans I’extension et donc dans
la distance qui en sont les caractéristiques. Le Logos créateur affirmé dans
les premiers versets du prologue est le Logos réedempteur affirmé peu aprés.
Le Logos du commencement, du fondement, est celui d’une histoire; il est
le créateur de I'histoire en étant le créateur du monde; il se révele-dans ['his-
toire comme lumiére, jusqu’'a s’incarner dans I’histoire dans 'homme Jésus
de Nazareth. L’éternité n’est pas le fondement immuable du monde, elle est
le fondement vivant du monde, étant «la vie» (v. 4). Il y a, dans la création,
processus de kénose, de don de la vie a ce qui n’est pas elle. La présence de
I’éternité dans le monde est don de vie; ce don s’accomplit, c’est-a-dire cul-



276 GERARD SIEGWALT

mine concretement au sein de I'histoire humaine dans I'incarnation du
Logos. C’est pourquoi le «sens» de I’histoire, ce n’est pas simplement un
«retour » dans le commencement du fondement qui est toujours contempo-
rain du monde, car ce serait la négation méme de I'histoire; le sens de I’his-
toire serait sa suppression, son anéantissement. Le sens de I’histoire, a cause
de la kénose du logos dans le monde, dans 'extension de I’espace et du
temps, cosmique et cecumeénique, c’est le passage du monde, fondé dans le
Logos, a travers sa distance d’avec le Logos, vers sa finalisation dans le
Logos. « Finalisation» est un autre mot pour «récapitulation» et désigne
'accomplissement, la plénitude derniére, eschatologique, du monde en
Dieu,

Le monde, I'histoire se situent entre un commencement et une fin, entre
une protologie et une eschatologie. Le «sens» du monde c’est de devenir,
de création du Logos qu’il est, offrande au Logos. Il ne le peut que par
I'homme, capable de réponse — responsable — parce que capable d’accueil
du Logos. Par 'homme par qui le Logos est recu et qu’ainsi il illumine
(v. 9), le monde, fondé dans le Logos, veut étre offert au Logos. C’est cela la
consommation (Vollendung), 1'accomplissement du monde et du méme
coup du Logos createur lui-méme. Le prologue de Jean dit que I'homme ne
recoit pas le Logos. Mais il laisse aussi entendre que le Logos rédempteur
peut vaincre le refus de '’homme. L’offrande du monde au Logos n’est pas
alors d’abord le fait de 'homme, mais le fait du Logos lui-méme, du Logos
redempteur. Le Logos créateur est tendu a travers le Logos rédempteur,
dans I'histoire, vers le Logos consommateur, qui est I'accomplissement du
Logos. Le Logos rédempteur, qui est le Logos créateur dans I'histoire, pour
la conscience, pour I'« I'illumination » (v. 9) de 'homme, et qui est le fait de
la kénose du Logos, de son offrande de soi au monde et aux hommes, porte
— sup-porte — déja en lui la réponse de I'offrande a lui-méme, le Logos,
du monde et des hommes, du monde par les hommes. Le Logos réedempteur
incarné dans Jésus, le Christ est a la fois la concrétisation accomplie de
'offrande du Logos au monde, aux hommes du monde, et celle de
I'offrande de 'homme et, par I'’homme, du monde au Logos. Dans le Logos
rédempteur, ce n’est pas seulement le commencement créateur qui est pré-
sent dans I’histoire, mais aussi la fin, pas seulement la kénose du fondement
ontologique dans son offre rédemptrice, personnaliste, & ’'homme, mais
aussi la plénitude de ’accomplissement de I’histoire du Logos réedempteur
avec le monde et du monde avec le Logos rédempteur. Il y a ainsi concomi-

4 P. TiLLICH parle ici d’«essentialisation » du monde. S’il entend bien par la I'inté-
gration eschatologique du monde en Dieu, le terme «essentialisation», inspiré de
Schelling, évoque par lui-méme plutdt le retour dans le fondement ontologique pre-
mier. Celui-ci coincide bien avec la «fin», mais n’est pas transparent par lui-méme,
en tant que terme, a I'histoire de ce fondement dans le temps et dans I'espace, jusqu’a
son accomplissement dans la plénitude eschatologique.



UNE THEOLOGIE CHRETIENNE DE LA RECAPITULATION 277

tance du Logos créateur, protologique, et du Logos consommateur, eschato-
logique, avec le Logos rédempteur, historique. Il s’agit du méme Logos,
considére dans ses caractéres protologique, eschatologique et historique. Le
Logos rédempteur, en tant qu’historique, est le passage du Logos créateur
au Logos consommateur. Et le monde en tant qu’historique est, du fait du
Logos redempteur et donc ausst du fait de 'homme rédimeé, le passage de la
distance qui le caractérise, en lui-méme et par rapport au Logos, a sa pré-
sence dans le Logos. « Toutes choses ont été faites par lui (le Logos)» (v. 3),
cette affirmation implique I'autre, complémentaire de celle-la: elles ont été
faites pour lui, comme le dit en particulier Col 1,16 « Toutes choses ont été
créées par lui et en vue de lui». Lhistoire humaine, a cause de la présence
en elle du Logos rédempteur, a ainsi pour sens l'accomplissement du
monde dans le Logos consommateur, ce que les évangiles appellent «le
royaume de Dieu». Cet accomplissement consiste dans I'offrande, par les
hommes, du monde a Dieu. Le sens du monde est ainsi la culture, en tant
que par sa meédiation, par ce que [’homme fait du monde, celui-ci est offert
a Dieu. Ce sens est exprimé dans Ap 2/,24-26, ou 1l est parlé de la nouvelle
Jérusalem comme symbole de I'accomplissement de I’histoire: « Les nations
marcheront a la lumiere (de la cité céleste), et les rois de la terre y apporte-
ront leur gloire. On y apportera la gloire et I’honneur des nations». Ce qui
signifie que la culture, dans la mesure ou elle est une transfiguration du
monde par suite de sa finalisation dans le Logos eschatologique, est elle-
méme engrangée dans I’éternité du Logos.

La théologie chrétienne de la récapitulation, a laquelle le prologue de
Jean est une introduction éclairant tout le Nouveau Testament et éclairée
par lui, est ainsi une théologie de I'éternité comme du monde cosmique et
ccumenique, dans leur coordination réciproque. Elle est a ce titre une théo-
logie de I'histoire de I'éternité (du Logos) dans le monde, avec le monde,
par le monde, et de I’histoire du monde avec I’éternité, dans laquelle il est
fondé, et vers laquelle il va, du fait du «sens» que I’éternité, a cause de son
histoire avec le monde, donne au monde. La théologie de la récapitulation
est une théologie de la finalisation du monde en Dieu sur la base d’une
théologie de la fondation du monde en Dieu. Elle est une théologie de la
consommation, c’est-a-dire de ['accomplissement, comme «sens» d’une
théologie de la rédemption fondée dans une théologie de la création. On
peut aussi dire, avec I'expression donnée dans Ac 3,2/, qu’elle est une théo-
logie de la restitution universelle — dmokatdoTaolg MAVIOY —: cette
expression, qui semble tournée vers le fondement originaire de toutes
choses et appelle ainsi I'idée d’un retour, prend dans le contexte ou elle est
employée la signification de ce vers quoi toutes choses vont: «jusqu’aux
temps de la restitution de toutes choses» (dypt xpOVOV ANOKATAGTACEDS
névtwov); elle appelle donc I'idée d’une progression vers un accomplisse-
ment, mais dans lequel le fondement est présent. Elle corrobore ainsi ce que



278 GERARD SIEGWALT

nous avons dit. Commencement, fondement et fin, accomplissement, sont
un en lui, le Logos, devenu manifeste concrétement au sein de I'histoire
dans le Christ Jésus; ils sont un dialectiquement, c’est-a-dire sans séparation
comme aussi sans confusion, dans I’éternité du vivant, de celui qui est «Je
Suis», dont I’éternel présent — nunc.aeternum — est fondateur et consom-
mateur de tout.



	Introduction à une théologie chrétienne de la récapitulation : remarques sur le contenu dogmatique du prologue de Jean

