Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 3

Artikel: Erkenntniskritische, asthetische und mythologische Aspekte der
"Eigenschaftslosigkeit” in Musils Roman

Autor: Frank, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 241-257

ERKENNTNISKRITISCHE, ASTHETISCHE
UND MYTHOLOGISCHE ASPEKTE DER
« EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» IN MUSILS ROMAN

MANFRED FRANK

Résumeé

« L'absence de qualités », qui est au ceeur de I'ceuvre de Musil, peut recevoir
deux sens différents. 1° Un sens négatif, qui reléve de la critique de la connais-
sance: il indique que le sujet ne peut plus étre compris comme une substance
mais comme le reflet de fonctions liées a l'expérience (les « qualités »). 2° Un
sens positif, mystique plus exactement, qui désigne '« étre sans qualités»
comme un état qui déborde infiniment tout «étre quelque-chose» et toute
«relation au monde ». Le texte qui suit cherche a préciser le point ou l'un des
sens verse dans l'autre. L'« étre sans qualités » pourrait se révéler comme la
puissance inférieure d'un « étre-au-dela-de-qualités », a laquelle Musil attribue
des vertus mythiques et dont il réserve la manifestation a la médiation esthé-
tique. A partir de cet essai d'interprétation, il est possible d'établir une relation
d’homologie a) entre la réalité du soi sans qualités et l'irréalité de son surplus
de qualité; b) entre la fonction poétique de la métaphore et l'idée inaccessible
d'une coincidence entre 'univocité et I'anarchie de nos expériences; c) entre
d'une part l'inconsistance et le manque d’attaches de la société bourgeoise et
de l'autre la légitimation, devenue impossible, de cette société. Dans les trois
cas, il s'agit de relations qui prennent leur départ a partir de données concrétes
et qui cherchent leur fondement dans I'imaginaire. De cette maniere, la poésie
— l'intermédiaire et l'instrument par excellence de I'imaginaire — devient-elle
la mémoire sociale d'une signification religieuse de la vie da condition de tenir
compte d'une sécularisation et d'une rationalité achevées.

Die Wahl des Titels fiir sein Hauptwerk hat Musil erhebliches Kopfzer-
brechen bereitet. Aus einem Biindel von Entwiirfen, die jeweils einen be-
deutenden Aspekt ins Licht riickten — Monsieur le vivisecteur, Die doppelte
Bekehrung, Der Spion, Die Katakombe, Der Erloser, Die Verbrecher, Die
Zwillingsschwester usw. —, hat er schliesslich den Gesichtspunkt der Eigen-
schaftslosigkeit ausgewihlt. Und das mit Grund, wie mir scheint, denn kein
anderes Thema ist in vergleichbarer Weise geeignet, der Interpretation des
Gesamtwerks einen Leitfaden an die Hand zu geben.

Bevor wir ihn ergreifen, ist die Frage angebracht, auf welchen Problem-
Typ wir uns damit einlassen. Einerseits handelt sich’s bei der ‘Eigenschafts-
losigkeit’ um das Leitmotiv einer Erzihlhandlung, um das sich sozialge-
schichtliche und asthetische Beziige ranken; andererseits wird damit von



242 MANFRED FRANK

Musil ein Kardinalthema neuzeitlicher Subjekt-Theorie aufgenommen, um
seine Aktualitdt unter den Bedingungen des technisch-naturwissenschaftli-
chen Fortschritts kritisch zu sondieren.

Das erschwert natiirlich den Versuch einer gattungsmaissigen Klassifika-
tion des Werks, das obendrein — und gewiss nicht nur aus dem kontingen-
ten Grund, dass sein Autor dariiber verstarb — unabgeschlossen blieb. Mu:
sil ahnte die Ausfliichte der Vertreter ‘exakter Wissenschaft’, denen die
poetische Einkleidung der « Psychologiekapitel » (5, 1941)! und der episte:
mologischen Gedanken Grund genug sein wiirde, jede Auseinandersetzung
damit zu vermeiden; und noch mehr ahnte er die Reserve der Literaturwis:
senschaftler, die «sich (...) — wie er sagt — darauf ausreden (werden) —
weil sie auf die Gedanken nicht eingehen wollen —, dass hier ebensoviel
Essay wie Roman geboten wird» (5, 1818) — ein Zwiespalt iibrigens, den
unter wenig veranderten Umstinden die ersten Reaktionen von Literatur-
wissenschaftlern auf Sartres « nicht-fiktionalen Roman »,? den Idiot de la fa-
mille, erneut belegen werden.

Ich schiage Thnen vor, den gordischen Knoten dieser heiklen Vorfragen,
aus denen, wie aus dem ersten Kapitel des Romans, «bemerkenswerter-
weise nichts hervorgeht» (1, 9), einfach zu zerhauen. Statt zu erdrtern, ob
das literarische Genre der Moderne den spekulativen Diskurs dulde oder
ausschliesse, wollen wir uns kurzerhand von jenem stoffhungrigen Leser
verabschieden, der die theoretisierenden Kapitel ‘iiberschligt’, weil er (wie
es in der Uberschrift des 28. Kapitels heisst) «von der Beschiiftigung mit
Gedanken keine besondere Meinung hat» (1, 111).

Ich werde im folgenden die ‘Eigenschaftslosigkeit’ unter drei Gesichts-
punkten erdrtern: erkenntnistheoretisch, dsthetisch und mythologisch. Ob
und wie diese Gesichtspunkte untereinander zusammenhédngen, soll eine
abschliessende Uberlegung priifen.

Im ersten Teil meines Vortrags mochte ich Ihnen meine Uberlegungen
zu der besonderen Perspektive vorstellen, unter der Musil die Wissen-
schaftslehre des Wiener Physikers und Wissenschaftstheoretikers Ernst
Mach zugeeignet hat, um sie dann allmihlich unter dem Einfluss mystischer
und romantischer Lektiiren zu revidieren. Musil hat seiner Auseinanderset-
zung mit Mach und — wie er ironisch sagt — mit der « flachen Experimen-
talpsychologie» ausdriicklich den Vorrang vor derjenigen mit Nietzsche,
Klages, Freud oder Husserl eingerdaumt.’ Die Pointe dieser Auseinanderset-
zung scheint mir aber in bisherigen Referaten zu Musil nicht treffend zur

| Zitate aus ROBERT MusiLs Gesammelten Werken, hg. von Adolf Frisé, Reinbek
1978, werden im laufenden Text belegt (erste Ziffer: Bandzahl, zweite Ziffer: Seiten-
zahl). Die ersten 5 Binde enthalten den Mann ohne Eigenschaften (zit.: McE), die
Binde 6-9 das iibrige poetische und das essayistische Werk.

2 Vgl. JEAN-PAUL SARTRE, Situations X, Paris 1976, 94 f.

3 Vgl. Musils Tagebucheintragung aus dem Jahr 1910, in: R. MusiL, Tagebiicher,
hg. von Adolf Frisé, 2 Bde (hinfort im Text zit.: TB 1/11), Reinbek 1976, hier: 1, 948.



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 243

Geltung gebracht worden zu sein und hat doch, weit iiber den Rahmen sei-
ner Dissertation hinaus, Spuren in seinem essayistischen und poetischen
Werk hinterlassen.

fa

Nun, nach Ansicht Machs setzen wir in der physikalischen Welt iiberall,
und zwar instinktiv, voraus die Bestdndigkeit und die gleichformige Wie-
derkehr gewisser Elemente und Elementar-Verbindungen (Eu/, 275).% Diese
Voraussetzung ist gerechtfertigt aus iiberlebenspraktischen Riicksichten;
dariiber hinaus tragt sie freilich nicht. Denn die Analyse jeder Konstanz-
Behauptung enthiillt den grundlegenden Sachverhalt, dass alle Tatsachen
im Wortsinne in Komplexen bestehen, d.h. in ein Gewebe allseitig aus-
ufernder und zur Giinze unabsehbarer Abhingigkeiten verschlungen sind.
Gelingt es, die in einem Ereignis auftretenden Elemente durch messbare
Grossen zu charakterisieren, so ldsst sich ihre Interdependenz durch den
Funktionsbegriff praziser und vollstdndiger darstellen als durch Begriffe wie
Kausalitdt, Substantialitit oder Wechselwirkung. Ein nachgewiesener funk-
tionaler Zusammenhang beweist nun aber gerade nichts fiir die Unverin-
derlichkeit der Verbindung; es geniigt, dass Regelmassigkeiten statistisch
nachgewiesen und pragmatisch bewéhrt sind. Da das Geflecht der Funktio-
nen unabsehbar ist und, streng genommen, ‘keine Tatsache der Erfahrung
sich vollkommen genau wiederholt’, wird jede neue Entdeckung «einen
bisher unbeachteten Rest von Abhdngigkeiten» ans Licht bringen, der un-
ter Umstinden eine Modifikation der Gesetzeshypothese verlangt ( Eul,
282/3).

Diese Dialektik von Gleichformigkeit und Transformation bildet nun
die Folie fiir das, was ich das Grund-Verhdltnis in Musils erkenntnistheoreti-
schen Uberlegungen nennen mochte: es artikuliert sich in den wiederkeh-
renden Oppositionen der «beiden Bédume» oder «Strémungen des Le-
bens» (2, 583ff.; 3, 1012), ndmlich als Wahrheit-Gleichnis, Identitdt-Analo-
gie, Wiederholung-Verdnderung, Genauigkeit-Seele, Seinesgleichen ge-
schieht-das Unversehene geschieht usw. Die ohne Zweifel bekannteste Ein-
kleidung ist die des Ratioiden und des Nicht-Ratioiden. Ratioid nennt Musil
das «wissenschaftlich Systematisierbare, in Gesetzen und Regeln Zusam-
menfassbare» (8, 1026f.), also dasjenige, das «gekennzeichnet (ist) durch
eine gewisse Monotonie der Tatsachen, durch das Vorwiegen der Wieder-
holung » (8, 1027). Obwohl sein Gebiet das der wissenschaftlichen Aussagen
ist, hat es sein Analogon in der moralischen und in der Lebenswelt. Als-
dann erscheint es unter der Form des ‘Seinesgleichen geschieht’, der Wie-

# Unter der Sigle Eul belege ich hinfort im laufenden Text Zitate aus ERNST
MACH, Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, Leipzig 1906.



244 MANFRED FRANK

derholbarkeit der Erfahrungen und der Verldsslichkeit der sozialen Werte.
Sie geben dem hinfilligen privaten und gesellschaftlichen Dasein der Men-
schen triigerischen Halt, wie denn alle « Moral» im Mann ohne Eigenschaf-
ten unter dem Zwang einer Wiederholung, eines « Nachtuns», einer «imi-
tatio» steht.> (Ich erinnere nur an Clarisse, die Nietzsches Leben, und an
die Osterreichische Parallelaktion, die das preussische Regierungsjubildum
imitiert...)

Die Basis der Wiederholung erweist sich indes als schwankend, und
zwar nicht nur im lebensweltlichen, sondern auch im wissenschaftlichen Be-
reich. Der Begriff, dessen Anwendung das Erfahrungsmaterial unter einen
Gesichtspunkt bringt und gesetzmissig anordnet, erfasst niemals die Fiille
des Erfahrbaren, die — wie Musil drastisch sich ausdriickt — die « For-
mel» der Theorie wie ein « Sieb» durchflutet (8, 1027).

Man wird diesem Sachverhalt am ehesten gerecht, wenn man die Abwei-
chung oder Ausnahme nicht negativ — als Verfehlung der Norm —, son-
dern positiv: als Vermogen einer unabsehbaren (unkontrollierbaren) Varia-
tion beschreibt. Alsdann muss man von einer Gleichmoglichkeit des Ratio-
iden und des Nicht-Ratioiden ausgehen und sie in jenem Grundverhéltnis
fundieren. Dazu wird «eine vollkommene Umkehrung der Einstellung des
Erkennenden verlangt» (8, 1028, vgl. 1393): der Tatsachensinn trigt sich ab
und entbindet den ‘Moglichkeitssinn’.

Fiir diese « Umkehr» des Blicks liefert der Mann ohne Eigenschaften
zahlreiche Illustrationen. Fast alle Figuren befinden sich in bestdndiger
Umwandlung und Verwandlung, so, als gravitierten sie gegen einen 1thnen
unbekannten Sinn, den Musil, in Opposition zur gleichformigen Wieder-
kehr des Moralischen, «ethisch» nennt.

Aber nicht erst das Leben insgesamt, sondern auch Augenblicke des Le-
bens konnen in bestimmten Konstellationen unversehens «eine umstiir-
zende Bedeutung» erhalten (1, 126). Wie an jenen «unruhigen Tagen» in
Tiecks Leberecht-Erzihlung’? verdndert die Welt plotzlich ihr Gesicht, und
zwar mit einer Heftigkeit, die dem Erlebnis der religidsen « Bekehrung» dh-
neln kann (1, 155/6). Es ist eine Art und Weise der Wirklichkeit selbst, sich
zu transzendieren, jih den Gesichtspunkt zu wechseln, unter dem sie bis da-
hin erschlossen war. « Strom und Herzschlag» der scheinbaren Abhingig-
keiten setzen dann aus, ein bestimmter Zustand des Funktionsganzen grup-
piert seine Elemente neu und demonstriert die Nicht-Notwendigkeit, das
Von-ungefdhr seines Bestehens (vgl. 1, 128).

3 « Die regierende Moral ist immer die Altersform eines Kriftesystems (implizite:
u. ist zu unterscheiden vom Ethos)» (5, 1881). « Moral ist ihrem Wesen nach an wie-
derholbare Erlebnisse gebunden» (8, 1093). Vgl. auch 5, 1930; 3, 959; 8, 1305; 3,
1021, 1024 ff.; 5, 1435, 1790.

34 Ludwig Tieck’s Schriften, Bd. 15, Berlin 1829, 30 (f.).



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 245

Von hier wende ich nun den Blick auf Machs Ansichten tber die psychi-
sche Welt, um gleich wieder zu fragen, wie Musil sie literarisch verarbeitet.

Nun, erwartungsgemdss leugnet Mach einen prinzipiellen Unterschied
zwischen physikalischen und psychologischen Befunden. Alle psychischen
Daten: « Farben, Tone, Warme, Diifte, Raume, Zeiten usw.» hidngen teils
untereinander zusammen, teils unterhalten sie Beziehungen zur «rdumli-
chen Umgrenzung U unseres Leibes» (Eul, 8). Diese letzteren — die Emp-
findungen — scheinen insofern «subjektiv» zu sein, als sie nur fiir denjeni-
gen gelten, der sie hat.

Allein, bei genauerer Analyse, enthalten auch die Empfindungen Ele-
mente der physischen Welt, indem sie teils «an die historischen Schicksale
des Grosshirns gebunden (sind), welches ein Teil der physischen Welt ist »
(Eul, 65), teils unmittelbar Befunde der physischen Welt aufnehmen (I.c.,
9). Die im engeren Sinn mentalen Akte sind davon nicht unabhingig, denn
sie bauen sich ja aus zuriickgelassenen Empfindungs-Spuren auf.

Nun gilt fir die Elemente innerhalb der Leib-Umgrenzung das gleiche
wie fiir die Elemente ausserhalb derselben, dass sie — sobald sie gewusst
werden — einem funktionalen Zusammenhang eingeschrieben sind, dessen
Elementarbestandteile ausufern und eine definitive Feststellung von Ich-
Konstanz und Ich-Identitdt nicht zulassen.

Daraus ergeben sich aufregende Konsequenzen, die etwas mit der Situ-
ation der Seele in der jiingsten Moderne zu tun zu haben scheinen. Wenn
nidmlich das Ich die Kenntnis, die es jeweils von sich hat, keiner vorgéngi-
gen « Vertrautheit mit sich» verdankt (4, 1318), sondern aus den Elementen
lernt, als deren Zusammenhalt es besteht, dann gibt es kein konstantes oder
inhaltsgleiches Selbstbewusstsein. Die Empfindungen sind auch nicht je-
mandes Empfindungen, sondern gehen, wie Mach scherzhaft sich aus-
driickt, « allein in der Welt spazieren» (Eul, 460).

Die Parallelen dieser Ansichten Machs zu Ulrichs Rdsonnements iiber
die Natur des Ich springen in die Augen.

Da ist erstens die Rede von einer Welt aus Eigenschaften ohne Mann,
d.h. «ohne jemanden, der sie erlebt»: ein freies Zitat aus Machs Sinn und
Wert der Naturgesetze. Dabei handelt sich’s um eine Konsequenz aus der
Anonymitit des Denkens, von dem Ulrich feststellt, man konne darin nie
«den Moment zwischen dem Persdnlichen und dem Unpersoénlichen erwi-
schen» (1, 112). Denn jede Erfahrung, die gedanklich verarbeitet wird, wird
eben damit einem Komplex von Elementen eingefiigt, d.h. sie hort in dem
Masse, wie sie objektiv begriindet ist, auf, die Eigenschaft einer bestimmten
Person zu sein. Im Idealfall, meint Ulrich, werde der Mensch «iiberhaupt
nichts mehr privat erleben » (1, 150), denn das (metaphysische) Ich hat seine
angestammte Bedeutung als «ein Souverdn, der Regierungsakte erldsst»,
unter den Hieben der Wissenschaft ldngst verloren und ist zu einem «ima-



246 MANFRED FRANK

gindren Treffpunkt des Unpersdonlichen» geworden (1, 150). (Heute nennt
man das — modischer — « Dezentrierung von Subjektivitdt».)

Im Mann ohne Eigenschaften jedenfalls erscheint die Substanz des Sub-
jekts aufgeldst in ein Spinnetz aus « Relationen und Funktionen» (8, 1403).
Vielleicht, werden Sie einwerfen, hat das Ich zwar keine urspriingliche 1den-
titat, erwirbt sie aber doch — wenigstens im nachhinein — als Reflex aus
der Anordnung seiner Zustinde. Dem wiirde Ulrich entgegenhalten, dass
auch der Widerschein der Erlebnis-Funktionen keine definitive Selbster-
kenntnis gestattet, weil die Erlebnisse ja weiterfliessen, weil thre Anordnung
sich aufldst, kurz: weil die Marge der Ich-lIdentitdt sich bestdndig ver-
schiebt. Der Weg der Reflexion, sagt Ulrich, fithrt nie zum Ausgangspunkt
zuriick, sondern dhnelt einem «zerbrochenen Kreis», einem offenen Ring
oder einem Kreisel ohne Achse (1, 155; 4, 1423).

Aber die Dezentrierung hat einen weiteren, ebenso beunruhigenden Ef-
fekt: sie zerstort mit der Moglichkeit, die Bewusstseinserlebnisse einem ho-
mogenen Feld zuzuordnen, auch die Moglichkeit, ihre Kontinuitédt anders
als rein statistisch zu begriinden (3, 722; 4, 1097ff.). Zur Utopie wird die
Idee eines «motivierten Lebens», das die aufbrechende Bedeutungslosig-
keit immer wieder in einen Sinnzusammenhang integrieren kann (4,
1424-6). ‘Zusammenhanglosigkeit’ ist ein Leitmotiv des Romans, ibrigens
auch dort, wo er, vor stilistisch-formalen Konsequenzen zuriickschreckend
(vgl. den Brief an G.), auf die (Un)moglichkeit seiner eigenen narrativen
Kohirenz reflektiert (2, 650; vgl. 1, 177; 2, 359f.; 5, 1936). Inkohédrenz tritt
unter verschiedenen Namen und in verschiedenen Formen auf: als unzurei-
chende Konsequenz zwischen Lebens- und Geschichtsereignissen, wie sie
Direktor Fischels « Prinzip des unzureichenden Grundes» witzig pointiert
(1, 134); als Indeterminiertheit eines psychischen Zustands, der im Dauern
seine Identitdt einbiisst (4, 1129; 1198): das erkldrt die bis zur « Zwangsvor-
stellung » reichende Sehnsucht der Figuren nach der Identifikation mit ei-
ner, und sei’s fiirchterlichen « Rolle» (2, 652; 5, 1500; 4, 1082); ferner als
Verlust eines Begriindungszusammenhangs zwischen der Person und ihren
Taten (5, 1856), Zustinden oder Eigenschaften: nichts, was Ulrich unter-
nimmt, erscheint «aus seinem Innern heraus notwendig und eindeutig» (1,
131); stets konnte alles «auch anders» geschehen sein (1, 16; 2, 664; 3, 894,
059; 4, 1182; 5, 1851; TB I, 91f.); nichts erzwingt, dass er dieses statt jenem
tue, aber nichts verhindert thn auch daran. Mit einem Wort: ein Nichts
trennt und verbindet die psychischen Zustinde. Immer fehlt dem Be-
wusstsein — wie dem zerbrochenen Kreis — etwas, um voll und ganz es
selbst zu sein; wie es vom Helden der Tonka-Erzdhlung heisst, dass ihm
«etwas Ungreifbares fehlte, um (seine) Uberzeugung zur Uberzeugung zu
machen» (6, 297). « Ein feiner Riss» spaltet seinen von Zweifeln angefres-
senen Glauben (6, 300) und macht ihn, der ganz und gar Glaube sein will,
zu einem ‘blossen Glauben’, dem die volle « Uberzeugung», das letzte



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT » 247

«Wissen» fehlt (6, 306). — Auf diese Un(ter)bestimmtheit reagiert ein zu-
weilen « panischer Schreck» (5, 1664) — eine Angst als Grundstimmung,
die in entscheidenden Augenblicken oder besser: in Augenblicken der Ent-
scheidung Musils Helden in eine Art Moglichkeitstaumel hineinreisst:
«ein(em) Hinabbeugen (dhnlich), ein(em) Schwindeln, vielleicht eine(r) Ah-
nung von menschlicher Unsicherheit, vielleicht ein(em) Bangen vor sich»
(6, 172).

‘Ohne Notwendigkeit’ und also rechtfertigungslos getroffen zu sein: das
schwebt als Schauder iiber allen Entscheidungen: Ein Nichts verhindert
und ermoglicht sie; und dieses Nichts ist das Einfallstor der Mdéglichkeiten,
die ja einen Zustand der Wirklichkeit verneinen, indem sie ihn auf das hin
iberschreiten, was er (noch) nicht ist. Darauf antwortet, was Musil den
«Moglichkeitssinn» und das Bewusstsein der Zufilligkeit aller Taten
nennt.

Ib

Bis hierher ldsst sich die ‘Eigenschaftslosigkeit’ als Literarisierung gewis-
ser Grundiiberzeugungen verstehen, die Machs Empiriokritizismus mit
Theorien der Subjektivitdat verbindet, die die Philosophiegeschichte unter
dem Titel des ‘Neutralen Monismus’ versammelt. Tatsdchlich haben wir da-
mit aber nur eine Spur, die zu Musils Ansichten iiber den Ursprung der ‘Ei-
genschaftslosigkeit’ fiihrt, freigelegt. Interessanter wére es nun zu erfahren,
an welcher Stelle und aus welchen Motiven er von dieser Spur abweicht
und sich mystischen und — noch kaum erforscht — frithromantischen Lek-
tiren zuwendet, die in verschiedenen, meist versteckten Anspielungen auf
Texte von Novalis, Fr. Schlegel, Baader, Tieck, Schleiermacher und Schel-
ling belegt sind.

Musil selbst hat zwischen seiner Krittk an Mach und seiner Beschifti-
gung mit der romantischen Spekulation keine ausdriickliche Verbindung
hergestellt. Dennoch lisst sich das Motiv erschliessen. Ich will, um der
Kiirze willen, die entscheidenden Punkte nur zu benennen versuchen.

Nun: Machs Position lasst seinerseits unentschieden, wie ich Beziehun-
gen zwischen Elementen ohne die Eigenschaft des Bewusstseins von solchen
unterscheiden kann, die bewusst sind ;° und sie kann zweitens ohne die Un-
terstellung eines irgendwie unabhidngigen Bewusstseins nicht rechtfertigen,
warum vom ‘Gegeben-’ oder ‘Erlebtsein’ der Elemente gesprochen werden
kann.”

6 Vgl. RoBERT MusIL, Beitrag zur Beurteilung der Lehren Machs und Studien zur
Technik und Psychotechnik, Reinbek 1980, 118.
7L 117 (ff)



248 MANFRED FRANK

Genau diese Unterscheidungen aber werden moglich durch das, was
Musil in einigen Fragmenten des Novalis entwickelt fand. Einerseits gestat-
ten sie, die Beziehungen, die das Bewusstsein zu sich selbst unterhilt, zu un-
terscheiden von den Beziehungen, durch die sich die Welr differenziert: und
zwar so, dass sich das Bewusstsein gegen das, von dem es Bewusstsein ist,
als relativ «nicht seiend» verhilt; andererseits denkt Novalis dies
« Nichts» des Bewusstseins gerade nicht als ‘souverdnen Urheber’ des eige-
nen oder des Seins der Welt, sondern als Grund nur ihrer Eigenschaften.
Selbst eigenschaftslos — koénnte man sagen —, differenziert und bestimmt
es die Welt.® — Der wesentliche Unterschied dieser Position zu der des
Neutralen Monismus ist, wie Sie sehen, dass hier der Eigenschaftslosigkeit
eine eigene (wenn auch negative) Seinsweise zuerkannt wird, wihrend sie
dort als metaphysisches Scheinproblem tiberhaupt verworfen wird.

Ich beeile mich, fiir diese transzendentale Wendung Belege aus dem
MoFE anzufiihren. In dem fiir Ulrichs Selbstverstindnis so aufschlussreichen
40. Kapitel des I. Buchs erscheint der Ausdruck Ich (den {ibrigens auch No-
valis fallenzulassen empfohlen hatte [NS II, 157])° ersetzt durch das
« Hauptwort Geist» (1, 152). Vom Geiste heisst es, er habe es «gleich nah
und weit zu allen Eigenschaften», gegen die er sich «in einer sonderbaren
Weise gleichgiiltig verhalte» (1, 151). Schon frither hatte Ulrich « ohne wei-
teres angenommen, dass ein Mensch, der Geist besitzt, jede Art davon be-
sitzt, so dass Geist urspriinglicher wire als Eigenschaften» (1, 116). Nun:
um sich gegen seine Eigenschaften indifferent zu verhalten, muss der Geist
zuvor irgendwie dasein; und um seinen Eigenschaften zuvorzukommen,
muss er sich im Wechsel seiner Zustinde irgendwie behaupten. Was sich da
behauptet, kann und muss freilich keine Substanz oder Einheit sein. Nova-
lis nannte «das Princip Ich (..) eine Einheit, ohne Schranke und Bestim-
mung zu seyn» (NS II1, 429/30). So wie Musil die Ansicht vertritt, «das Ich
sei etwas sehr vag und verdnderlich Erlebtes» (8, 1393), so denkt Novalis,
« jeder Mensch (sei) ohne Maass verdnderlich» (NS 11, 664). Nennt Musil
den Geist den «grossen Jenachdem-Macher» (1, 154; TB I, 940; vgl. 11,
707-9), so spricht Novalis vom ‘allgemeinen Losmacher, der das Universum
relativirt, alle festen Punkte aufhebt und aus dem Ruhenden ein Schweben-
des macht” (NS III, 378). Unter dieser Voraussetzung wird die Kategorie
des Charakters in Psychologie und Poetik haltlos: Die « Verdnderlichkeit
der Charaktere und der relative Charakter iiberhaupt» (NS 11, 281) verlan-
gen (nach Novalis) vom Kiinstler « Mannichfaltigkeit in der Darstellung
von Menschenkaracteren — nur keine Puppen — keine sogenannten Karac-

8 Ich habe diesen Gedanken in Details ausgebreitet in meinem Buch iiber Das
Problem ‘Zeit' in der deutschen Romantik, Miinchen 1972, 130-232.

? Unter der Sigle NS belege ich hinfort im laufenden Text Zitate aus Novalis.
Schriften. Die Werke FRIEDRICH VON HARDENBERGS, hg. von P. Kluckhohn und R.
Samuel, 2. Aufl., Stuttgart 1960 ff.



ASPEKTE DER «EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT » 249

tere — lebendige, bizarre, inkonsequente, bunte Welt!» (NS 111, 558). Ganz
dhnlich wird sich Musil in seiner Skizze iiber Charakterologie und Dichtung
(von 1926) dussern, indem er die pratendierte « Eindeutigkeit» des antiken
und des biirgerlich-klassizistischen Charakterbegriffs verwirft (8, 1401-4).

Aber es gibt eine weitere Parallele zu Novalis, in der die mystische Inter-
pretation des Grund-Verhiltnisses vorbereitet ist. Musil unterscheidet mit
Novalis ein niederes und ein hoheres Selbst: eine Seele und eine Seele der
Seele. Die Seele hat « Risse» (2, 659), der Kreis ihrer reflexiven Bewegung
ist unterbrochen. Gerade weil sie « nichtig » ist, fehlt ihr ein « Grund ». Nun
trdumt Ulrich davon, «eine Beschworungsformel zu finden, einen Griff,
den man vielleicht packen kénnte, den eigentlichen Geist des Geistes, das
Fehlende, vielleicht nur kleine Stiicke, das den zerbrochenen Kreis
schliesst» (1, 155). Diese Stelle variiert nicht nur ein bekanntes Novalis-
Wort (NS 11, 425, Nr. 28) aus dem Bliitenstaub (das Musil auch in den Ta-
gebiichern verwendet: TB I, 363); sie steht auch mit zahlreichen anderen im
Werk des Novalis und bei Musil selbst in engstem Zusammenhang.

Ich kann ihn wieder nur andeuten. Novalis hatte — im Zuge seiner
Fichte-Kritik — von einer Hoheren Wissenschaftslehre gesprochen: In ihr
erlebe die Beziehung, die das Ich zu seinen Eigenschaften und zur Welt un-
terhalte, eine merkwiirdige Umkehrung und Inversion: Plotzlich erscheinen
thm seine Gedanken und Taten als Auswirkungen eines « unbekannten, gei-
stigen Wesens», dem gegeniiber das Ich sich wie zu einer hoheren Instanz,
also als passiv gegens Nicht-Ich verhalt (NS II, 528/9). Das «hohere
Selbst » supplementiere gleichsam den Defekt, der dem «niederen Selbst»
dadurch eingeschrieben ist, dass es Grund nur seiner Eigenschaften, nicht
aber seines Seins ist. Dieser Defekt ist nichts anderes als der «Riss» im
Kreis der Selbstheit, aus dem Ulrich die Helligkeit eines ‘unméglichen an-
deren Zustands’ — die «letzte Auswirkung eines geheimnisvollen zweiten
Lebens » — entgegenleuchten sieht (2, 659; 3, 752).

Fiir diese Inversion gibt es zahlreiche Belege auch bei Musil. Eine Pas-
sage ist offenbare Novalis-Paraphrase: Im «anderen Zustand », sagt Musil,
erleben wir «eine gewisse Umkehrung des Verhiltnisses zwischen Ich und
Nicht-Ich. (...) Wihrend sich sonst das Ich der Welt beméchtigt, stromt
diese in dem andern Zustand in das Ich ein (passiv statt aktiv)» (8, 1393).
Ulrich unterscheidet das hohere und das niedere Selbst wiederholt — unter
diesem und unter anderen Namen. Und Agathe kennt zwei « geradezu ver-
schiedene Tonarten des Gefiihls »: die eine eher « weltlich », die andere eher
«mystisch», in der weltlichen « dauernd mit erklingend », ohne ‘zur vollen
Wirklichkeit’ zu gelangen (4, 1236). Mit einem Wort: das eigenschaftslose
Selbst hat eine Wurzel im Irrealen, von der auch Musils Tagebuch handelt:
Verglichen mit der Evidenz des cogito-sum, notiert er, ist das « mystische Ich
das Ungewisseste» (TB I, 138). Nach der Inversion des gewdhnlichen
Blicks erscheine aber umgekehrt das niedere Selbst als «ein sehr ungewis-



250 MANFRED FRANK

ser, ja ausgesprochen unwirklicher Zustand» (2, 591). Musil nennt ihn
«iiberichhaft» und «iibergegenstdndlich», aber «nicht subjektiv» (3,
1394). Als sein «schattenhafter Doppelgidnger» préige er unserem gewoéhnli-
chen Leben iiberall «seine Spuren auf» und bilde « das Mark unsrer Moral
und Idealitdt» (8, 1144).

Einen bedeutsamen Beleg fiir diese merkwiirdige Korrespondenz
mochte ich noch anfiihren, bevor ich das Thema verlasse. Wenn Ulrich ei-
nes Tages an eine unterbrochene mathematische Arbeit zuriickkehrt, fallt
sein Blick auf die Formel der Zustandsgleichungen des Wassers, und er be-
kommt «gleichsam aus dem Nichts heraus den Eindruck, es wiirde ihn wei-
terbringen, wenn er augenblicklich wiisste, in wievielen Zustdnden Kohlen-
stoff vorkomme » (3, 687). Das tertium comparationis zwischen der Natur
des Selbst einerseits und der des Wassers oder des Kohlenstoffs anderseits
liegt in der Vorstellung der relativen Eigenschaftslosigkeit und Verwandel-
barkeit. Diese negative Bestimmung 6ffnet sich hier zum erstenmal und un-
versehens fiir eine positive Interpretation: Die Unpersonlichkeit des niede-
ren Selbst konnte sich als die niedere Potenz der Uberpersonlichkeit erwei-
sen: als Vorstufe eines mystischen Seins « dne eigenschaften » (wobei daran
zu erinnern ist, dass Meister Eckehart es war, der mit « eigenschaft» das la-
teinische proprietas tbersetzte, das sowohl Eigentum wie Eigentiimlichkeit
und Selbstliebe meinen kann.'” Ulrich ist ja auch darin der MoE, dass er
sich selbst nicht liebt (1, 153; 3, 899, 907f.; 946; 4, 12, 13f, 1317, 1351].

Ich will das an der Gegeniiberstellung eines Musil- und eines Mystiker-
Zitats bewidhren. « Der Geist», riasonniert Ulrich, «geht durch den Men-
schen, der ihn aufnehmen mochte, hindurch und ldsst nur ein wenig Er-
schiitterung zuriick » (1, 152). Fast in den gleichen Worten hatte Schelling
ein Wort des Jakob Boehme iibers Selbst des Geistes paraphrasiert: « Durch
alles durchgehen und nichts seyn, namlich nichts so seyn, dass es nicht auch
anderes seyn konnte — dieses ist die Forderung.» «Es ist nichts, das es
wdre, und es ist nichts, das es nichr wire. Es ist in einer unaufhaltsamen Be-
wegung, in keine Gestalt einzuschliessen, das Unfassliche, das wahrhaft Un-
endliche.» ' Hebt man es hoch und sieht es an, so «schweigt es und sieht
weg» (6, 258). Man hat das Selbst nur, indem man es nicht hat: das ist die
dem Apostel entlehnte Wendung,'? die in so vielen Gespriachen der Ge-
schwister wiederkehrt.

So wird der «in keine Gestalt einzuschliessende » Kohlenstoff der leeren
Seele zum Vor-Schein des Seelendiamants, mit dem die Mystiker den Zu-
stand der Ubereigenschaftlichkeit symbolisieren: unzerstorbare Erinnerung

'0Vgl. JocHEN SCHMIDT, Ohne Eigenschaften. Eine Erlduterung zu Musils Grund-
begriff, Tibingen 1975, 46 ff.

'"F. W. J. SCHELLING, Initia philosophiae universae. Erlanger Vorlesung WS 1820/
21, hg. von Horst Fuhrmans, Bonn 1969, 16 und 17.

121, Kor. 7, 29 ff.



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 251

an jenes « Biirglein», in dem, einer alten pythagoreischen Uberlieferung
eingedenk, die Seele vor ihrem Fall geborgen war.

Auch Gott, sagt Meister Eckehart in mystischer Ausdeutung von Jesu
Gang «in quoddam castellum» (Luk. X, 38), kann dort nicht hinein-
schauen, es sei denn, er entschlage sich zuvor aller Eigenschaften und aller
seiner Personlichkeiten.'> Der Diamant: die « Seele der Seele », ist also der
Ort der « Ubergottheit»'* und « Uberwirklichkeit» (4, 1429), in dem des
Menschen ‘Eigenheit gerettet’ (1, 47) ist und um dessentwillen er «sich rein
halten soll » (3,957).

I1

Blicken wir nun zuriick auf die zwei Extreme in Musils Deutung der
Eigenschaftslosigkeit, so erkennen wir darin die beiden Pfeiler des Grund-
Verhdltnisses wieder: die Unpersonlichkeit des ratioiden Funktions-Zusam-
menhangs und die Uberpersonlichkeit dessen, was {iber ihn hinausgeht. Der
« Geist des Geistes» wire dann die unmégliche Formel fiir die Einheit des
Ratioiden und des Nicht-Ratioiden, weder von seiten der Wissenschaft
noch von seiten des individuellen Gefiihls zu erreichen. Nur der Kunst,
meint Musil, gelingt das Unmdgliche.

Wenn ich recht sehe, fusst Musils Dichtungstheorie auf folgender Uber-
legung: Bestimmt man den Begriff des Ratioiden durch die Menge der wie-
derkehrenden Begebenheiten, dann fallt in die Sphire des Nicht-Ratioiden
l. das Ethische (im Unterschied zur Wiederholbarkeit des Moralischen),
2. das Nichtwiederholbare oder Verdnderliche. Beide Begriffe griinden im
Individuellen.

Ich will nun zunéchst belegen, dass und in welcher Weise Musil den Er-
scheinungsweisen des Individuellen dsthetische Dispositionen zuerkennt.

Zunichst: erhisch ist die Kunst, indem sie nicht sagt, was immer war und
auch morgen sein wird, «sondern was sein soll» (7, 970). «Sie ist Sinnge-
bung, (...) ohne Frage (...) dem Religidsen verwandt; sie ist religitses Unter-
fangen ohne Dogmatik » (7, 970f.). Darum lebt, « was es tatsichlich heute
an Ethik gibt, (allenfalls) unzuldnglich in der Kunst» (8, 1152).

Die Kunst ist ferner, und zwar im «Prinzip», «unaufhorliche Varia-
tion» (7, 868). So korrigiert sie die « Teillosungen » der begrifflichen Arbeit,
die immer an der Grenze des Individuellen haltmachen. Die Kunst steht
der innovativen Erfahrung, und also auch der ‘induktiven Gesinnung’ bei.
Sie hat — und fast in den gleichen Worten liest man’s bei Novalis (NS 11,
568) — «die Aufgabe unaufhorlicher Umformung und Erneuerung des Bil-

3 MEISTER ECKEHART, in: Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, 2. Bd., hg. von

F. Pfeiffer, Stuttgart 1924, 35, Z. 34 f.
14 SCHELLING, Initia philosophiae universae, l.c., 17.



252 MANFRED FRANK

des der Welt und des Verhiltnisses zu ihr, indem sie durch ihre Erlebnisse
die Formel der Erfahrung sprengt» (8, 1152).

Dies « Grundvermdgen der Kunst» (l.c.,, 1151) entfaltet sich vornehm-
lich dort, wo es seinen natiirlichen Ort hat: im und als « Gleichnis». Das
Gleichnis entspringt in einem der beiden Lebens-Baume, dessen anderer die
Wabhrheit ist (2, 593f.). Nennt man «unwirklich» nicht nur das Nicht-
Seiende, sondern vor allem das, was noch nicht ist, dann ndhert man sich
Ulrichs Idee, dass die Wirklichkeit die Tendenz verfolge, sich abzuschaffen
(1, 289; 2, 590, passim). Dem Advent dieses Nicht-Wirklichen steht das
Gleichnis bei: es entbindet die Potentialitit des Aktuellen oder, wie Ulrich
sagt, das «unsinnige Verlangen nach Unwirklichkeit», das in der Wirklich-
keit steckt (1, 228) und unser ganzes Leben zum blossen Gleichnis des
Uberwirklichen werden lisst (5, 1834).

Es ist klar, dass fiir die iiberwirkliche Einheit beider weder das Ratioide
noch das Nicht-Ratioide den passenden Ausdruck stiften kann. Es besteht
zwischen der iiberwirklichen Einheit (einerseits) und dem Gegensatzpaar
(andererseits) ein Verhiltnis radikaler « Inkommensurabilitdt» (8, 1149),
das nach einer «unersetzbaren Ausdrucksmoglichkeit » verlangt, wie sie nur
das Gleichnis liefern konnte. Das Gleichnis dhnelt — mit einem von Musil
in vielen Kontexten abgewandelten Bild — «einer Briicke, die vom festen
Boden sich so wegwdlbt, als besédsse sie im Imagindren ein Widerlager » (8,
1154; 6, 73f.; 5, 1937, 4, 1072; 5, 1502).

Analysiert man dieses Gleichnis des Gleichnisses, so entdeckt man eine
prekdre Verkopplung von Identitit (der feste Grund, das Eindeutige, das
Wiederholbare) und Alteration (das Bodenlose, das Nichtwiederholbare,
das Unwirkliche). Genau diese Struktur pragt die Analogie, in der «noch
ein Rest des Zaubers steckt, gleich und nicht gleich zu sein» (8, 906).

Es ist dieser minimale, aber entscheidende Abstand zwischen Selbigkeit
und Ahnlichkeit, der die wissenschaftliche Formel vom poetischen Gleich-
nis trennt. Die Formel vollbringt die restlose Versinnlichung eines Begriffs;
im Gleichnis dagegen iibertrifft der Reichtum des Dargestellten jeden mog-
lichen Begriff: die sinnliche Wiederholung des Unsinnlichen gerit zur sei-
ner Entstellung. Darin griindet die Gefahr eines Sichverlierens, die das wis-
senschaftliche Denken von je an der metaphorischen Rede irritierte.

Nimmt man freilich an — und das beschreibt die Richtung, in der Mu-
sils Uberlegungen verlaufen —, nimmt man an, dass der Gedanke sich
selbst erst zu fassen bekommt, wenn er sich einem Ausdruck anvertraut,
dann wird es unmoglich, seine Wahrheit durch einen Vergleich mit dem Ur-
bild zu bewdhren: Dichtung — als Reflexion auf unser In-der-Sprache-Sein
— ist (ich zitiere Musil) ‘urbildlose Mimesis’, d.h. « Bildsein ohne Ahnlich-
keit» (4, 1342).

Im nicht-identischen, ndmlich von jedem zufassenden Begriff wegstre-
benden Bilde nur kann sich aussprechen, was Ulrich «die gleitende Logik



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 253

der Seele» nennt (2, 593). Die Seele gleitet, weil nie eine Formel — ob wis-
senschaftliches Gesetz, moralische Norm oder sprachlicher Ausdruck —
noch die Abweichung voraussehen kann, die dem Universellen durch die
individuelle Konstellation widerfahrt. (Musil betont das immer wieder in
dhnlichen Wendungen; denken Sie auch an den peinlich akkuraten Wetter-
bericht im ersten Kapitel, der eigentlich nur die Unangemessenheit der For-
mel ans Erlebnis ironisch vorfiithren will.) Nur im und als Gleichnis vermag
sich der Begriff in jene «andere Dimension» (8, 1151) zu iiberschreiten, vor
der er sich sonst verschliesst.

I11

Sich dieser anderen Dimension, nidmlich «der Unwirklichkeit zu be-
michtigen [,] ist [freilich] ein Programm» (5, 1937), das iiber die Mdglich-
keiten des Asthetischen hinausgeht. Die poetische Phantasie appelliert —
geradezu oder gleichnishaft — an die gesellschaftliche Wirklichkeit oder,
wie Musil sagt: « Der Dichter eilt der politischen Entwicklung voraus» (7,
838). -

Sieht man die Dichtung so leidenschaftlich auf die Seite der individuel-
len Erfahrung sich schlagen, so darf man ein reales Bediirfnis der Zeit hin-
ter der Phantasieproduktion vermuten. Dies Bediirfnis auslotend, betritt die
Reflexion des Romans iibers Schicksal der « Eigenschaftslosigkeit» eine
neue Dimension, der ich mich im letzten Teil meines Vortrags zuwenden
will.

Es ist vor allem ein Zeitphanomen, das dem Bestand des Individuellen
in Ulrichs Augen bedrohlich wird. Er nennt es — in abwandelnder Anspie-
lung auf Jean Paul — «den Geist der Eingeistigkeit» (4, 1452) und versteht
darunter die Zerstorung des labilen Grund-Verhiltnisses, indem eines der
beiden Prinzipien — dasjenige, das auf Formel und Eindeutigkeit dringt —
gewaltsam auf den Platz der anderen iibergreift und dessen Fihigkeit zur
Innovation erstickt. So entsteht die Vision einer « vollkommenen zivilisato-
rischen Ordnung» unter den Auspizien des « Kiltetods», der « Leichen-
starre» und der « Mondlandschaft» (2, 464).

Erscheinungsformen der Eingeistigkeit sind die militdrische Ordnung,
die auf die ‘Losung’ der Sinn-Krise durch den Krieg dringt (4, 1453); die
Moral, in der Seinesgleichen geschieht und die nicht in Gott, sondern —
nietzscheanisch — in Gewalt und Ubermichtigung ihren Ursprung hat, also
«selbst nicht moralisch» ist und die Grenze zum Verbrechen nicht trenn-
scharf ziehen kann (3, 1024: 5, 1863); und schliesslich der Rationalismus in
jenem weiten Sinne, den Max Weber vorschlug, um nicht nur den Sieg der
Aufklirung im wissenschaftlichen Bereich, sondern auch in den angewand-
ten Formen der kapitalistischen Wirtschaftstitigkeit, des Privatrechtsver-



254 MANFRED FRANK

kehrs und der biirokratischen Herrschaft formelhaft zu bezeichnen. Dieser
Rationalismus entzaubert « das liebe Privatich » in eine « wertlose Illusion »,
fiir deren Ausserungen die Psycho-Statistik zustandig ist (5, 1574; 1, 159; 5,
1889). Sie parodiert gleichsam die mystische Uberbestimmtheit der Selbst-
und Eigenschaftslosigkeit, von der die Geschwister trdumen.

Politisch weicht «das Zeitalter der (...) Individualitiaten» (5, 1867; vgl.
1938, 1525, 1888) dem « Kollektivismus » in Gestalt der feindlichen Briider
des Stalinismus und des Nationalsozialismus einschliesslich des Fihrer-
staats (5, 1521ff.; 1575, 1861; 4, 1451f.; 5, 1890). Beide entwickeln sich in
der Perspektive des Romans als Extreme aus der Tendenz der Eingeistig-
keit, die das Unwiederholbare/Individuelle methodisch eliminiert. Die Mit-
tel dazu stehen — wie Arnheim Ulrich auseinandersetzt (3, 637ff.) — bereit
«im Prinzip der Arbeitsteilung und der Indirektheit», das in der «kapitali-
stischen Wirtschaftstédtigkeit » alle menschlichen Verhiltnisse ergreift, Dinge
und Individuen zu Funktionstriagern neutralisiert und den Anspruch des
«menschlichen Gewissens» zerkliiftet in die Apparaturen der Verwaltung,
die nicht handelt, einerseits, und die Handlungen, die — nichts verantwor-
tend — exekutieren, andererseits (3, 638; vgl. 5, 1833 und &, 1068).

Hinter all diesen Erscheinungsformen, die der Roman als Oberflachen-
phianomene behandelt, steht ein einziges tiefes Motiv. « Betrachtet man den
geistigen Inhalt der Gegenwart», schreibt Musil im Essay iiber den Deut-
sche[n] Menschf[en] als Symptom (von 1923), «so zeigt sich ein Gemenge der
widerspruchsvollsten Gedanken, Gefiihle und Richtkrifte. Der ideologische
Zustand ist ungeheuer partikularistisch [ja atomisiert] Keine Ideologie
herrscht. Individuelle Teile werden individuell aufgelesen. Man kann es
eine unausdriickliche Vielspiltigkeit [oder soziale Eigenschaftslosigkeit]
nennen (...) Die Wissenschaft hat den Glauben zerstort, der Kapitalismus
hat die élteren Formen zersetzt, ohne selbst neue noch gebildet zu haben.
Und endlich war der Krieg der Zusammenbruch dieser unterhdhlten
Menschlichkeit» (8, 1381; 1386).

Im Privaten fehlt ein Ziel, im Politischen eine Legitimationsbasis. Das
verselbstidndigte System zweckrationalen Handelns weiss sich nicht ldnger
mehr von einer « Ethik» in Dienst genommen, im Hinblick auf welche die
Individuen als tiber die tragenden Werte ihres Zusammenlebens iiberein-
kommen.

In vormoderner Zeit konnten Mythos und Religion die Aufgabe der
Sinn- oder Legitimationsbeschaffung erfiillen. Sie gaben den Menschen
«something to hold to» '3, wie Clyde Kluckhohn sagt. Seitdem die européi-
sche Aufklarung (und der aus ihr entwickelte Staat) diese Ressourcen teils
verbraucht, teils verschiittet hat, beschéftigt mit wachsender Intensitdt der
Gedanke von der Notwendigkeit einer « Neuen Mythologie » die Kopfe der

15> CLYDE KLUCKHOHN, in : John B. Vickery, Myth and Literature, University of
Nebrasca Press, Lincoln 1971, 43.



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 292

nach-romantischen Schriftsteller: bald in Form emanzipatorischer Sozial-
phantasien auf religioser Grundlage, bald in den ‘vollig korrupten Abfor-
men’ sikularer Religions-Substitute, von denen der nur scheinbar anachro-
nistische « Mythus des XX. Fahrhunderts» von Musil besonders erwihnt
wird (8, 1145; 7, 845). In Herders Nachfolge war der Ruf nach einer
« Neuen Mythologie» zuerst von Schelling und Fr. Schlegel erhoben wor-
den — damals als «eine ldee, die [,] noch in keines Menschen Sinn gekom-
men »,'¢ alsbald das Sinnen und Trachten des 19. und des 20. Jahrhunderts
nicht mehr freilésst.

Musil ist sich dieser Tradition wohlbewusst. Wie die Romantik, auf die
er sich beruft (8, 1145), protestiert er gegen die Vorstellung, die ganz auf ei-
gene Fiisse gestellte Rationalitdt konne ihre eigene Rechtfertigung vollbrin-
gen. « Nicht einmal in den rein rationalen Naturwissenschaften», sagt er,
ldsst sich auf rein induktiver Grundlage eine Theorie erbauen «ohne Hilfe
eines in entgegengesetzter Richtung verlaufenden Gedankens, der immer ei-
nen Akt des Glaubens, der Phantasie, der Annahme einschliesst. (...) Ein
viel grosserer Umfang des Glaubens, Unterstellens, vorweg Annehmens ist
zum privaten und &ffentlichen Leben nétig» (8, 1379f.).!7In den nachgelas-
senen Notizen zum MoE macht Musil « das Fehlen jeder Deduktionsgrund-
lage » im demokratischen Staat mit verantwortlich fiirs Gedeihen totalitirer
Ideologien, die den fehlenden Halt « eingeistig» zu liefern versprachen und
den Untergang des Abendlandes beschleunigten (5, 1860; vgl. TB I, 819).

Sie erinnern sich an Musils Entgegensetzung von Moral und Ethik. Erst
in diesem Zusammenhang, ndamlich vor dem Hintergrund der « Neuen My-
thologie » oder, wie Musil sagt, « religiosen Renaissance » (8, 1145), entfaltet
sie ihren vollen Sinn. Wenn Ulrich und Agathe nach der Formel des richti-
gen Lebens oder der «neuen Moral» suchen (5, 1883, 1864; 8, 1305f.; 7,
942), durch welche die Menschen wie eine « Bruderschaft» in einer «ge-
meinsamen Idee» verbunden sind (4, 1428): einer Idee noch iiber dem, was
das Abendland ‘Gott’ genannt hatte (3, 1022; 8, 1399) —, so verlangen sie
nach dem, was der modernen, d.h. der nach-nietzscheanischen ‘Moral’
fehlt: jene dusserste Verbindlichkeit, die bald « Ruhe» und « Gliick », bald
« Liebe» und «anderer Zustand » heisst.

Es liegt nahe, diese Ideale als privatistisch und weltfliichtig zu verwer-
fen; und in der Tat ist die Musil-Literatur ja zu einem nicht unerheblichen
Teil damit beschiftigt, die Irrealitdt der Losung des « anderen Zustands» zu

'6 Das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, in: M. Frank u. G. Kurz
(Hg.), Materialien zu Schellings philosophischen Anfangen, Frankfurt/M. 1975, 111.

I7J.-P. SARTRE, Sartre par Sartre. In: Situations IX, Paris 1972, «von ihnen [von
den Dingen] galt, dass der Glaube an sie frither da sein musste als sie selbst; wenn
man die Welt nicht mit den Augen der Welt ansieht und sie schon im Blick hat, so
zerféllt sie in sinnlose Einzelheiten, die so traurig getrennt voneinander leben wie die
Sterne in der Nacht» (6,298).



256 MANFRED FRANK

betonen und den Autor entweder vom Glauben an solche Visionen freizu-
sprechen oder des Konservativismus zu bezichtigen.

Mir scheint hier ein category mistake zu walten. Ulrichs «feriale Exi-
stenz», seine « profane Religiositidt» (8, 1398) und sein Abriicken von der
Moral spielen ja nicht im Kontext des Realen, sondern der Poesie. Die
Dichtung aber klagt mit ihren « Gleichnissen » genau den Mangel ein, den
das ideenlose Funktionieren der Alltagsmoral verdréingt, aber nicht einge-
steht. Als Zielpunkt der innersten Tendenz dieser ideenfeindlichen Hoch-
schiatzung des Realistischen prophezeit Musil den Untergang «der Kultur
(und des Kulturgedankens)» (5, 1904). Der von manchen Kritikern ver-
misste Zusammenhang des « ‘anderer Zustand’-Kreises » mit dem Sozialen
(vgl. 5, 1851)'8 besteht — wie Musil notiert — also darin, dass in dieser
Phantasie der Wunsch nach einem «Richtbild» der Zeit, nach etwas,
«wozu sie da ist» (5, 1851), sich ausspricht. « Was Dichtung ist, wird spater
Politik » (7, 838). In die Dichtung fliichten sich die Sehnsiichte der wirklich
existierenden moralischen Welt nach etwas « Festem », nach einer verlissli-
chen « Uberzeugung », daraus sich «die Moral (...) ableiten ldsst» (3, 1036;
vgl. 5, 1856f., 1845, 1858, 1864, 1883). Diese Sehnsucht beseelt — wie im
einzelnen zu zeigen wire — alle Figuren des Romans, und noch ihr Verbre-
chen, als Mord oder Krieg, bekundet, wie Musil betont, korrumpierte reli-
giose Aspirationen (5, 1902). Die Religion ist ohnehin — nach Schleierma-
cher, den Musil gern zitiert — «moralisch indifferent» (4, 1478; vgl. 5,
1905; 1, 121). « Ein steigendes Verhalten zu Gott» (3, 1038): das ist der In-
halt jenes ‘im Entstehen begriffenen grossen Ereignisses’, auf das alle war-
ten und von dem zu befiirchten steht, ‘niemand habe es bemerkt’ (3, 1022).
Unbemerkt aber tut es seine Wirkung und offenbart sich in dem ‘unaufge-
losten Ritsel’, das Agathe in der eigenen Seele fiihlt (3, 857; 5, 1746; TB I
137; 11, 31f.,, 817), ebenso, nur authentischer, als in dem «ungekochten»
Verlangen des Philisters nach dem ‘Wunderbaren, wie es sich in der Erbau-
ung an Gartenzwergen, -elfen und -rehen oder im Genuss von Bergeinsam-
keit, «Bliimelein und rauschenden Wisserchen» ausspricht (7B I, 374;
MoE 3, 752). Als Agathe Ulrichs Spott tadelt, bekennt er: « Ich spotte nur,
weil ich es liebe» (3, 752).

Damit bin ich am Ende. Vielleicht werden Sie es mir danken, wenn ich
statt eines Résumé abschliessend verrate, wie sich mir die Einheit der drei
Gesichtspunkte darstellt, unter denen ich die « Eigenschaftslosigkeit» be-
trachtet habe. Nun, nach meiner Uberzeugung besteht eine Homologie-Be-
ziehung 1. zwischen der Realitit des eigenschaftslosen und der Irrealitit des
iibereigenschaftlichen Selbst, 2. zwischen dem poetischen Gleichnis und der
unmoglichen Idee einer Koinzidenz von Eindeutigkeit und Anarchie unse-

'8 R. MusiL, Der Mann ohne Eigenschaften, Sonderausgabe, hg. von A. Frisé,
Reinbek 1970, 1341. (Ich habe dieses Zitat in der Neuedition des Romans nicht wie-
derfinden konnen.)



ASPEKTE DER «EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT » 257

rer Erfahrungen und 3. zwischen der Haltlosigkeit der gesellschaftlichen
Moral und ihrer unmoglich gewordenen Legitimation. In allen drei Fillen
handelt sich’s um Beziehungen, die vom Gegebenen ihren Ausgang nehmen
und im Imaginéren ithre Fundierung suchen. Das ldsst die Dichtung, die —
wie Musil meint — die bindende Kraft des Mythischen unter Bedingungen
der Aufklarung beerbt (8, 1141), zum Vor-Schein einer Losung werden. Sie
verlangert nicht nur die der Wirklichkeit eingeschriebene Tendenz aufs Un-
wirkliche, sondern auch die Sehnsucht des Menschen, von der Sartre sagt,
sie gleiche entweichendem Gas, das ins Imaginire strebt.'?

Vielen Lesern und Kritikern von Musils Roman ist dieser Ausgriff ins
Unwirkliche bedenklich und — tautologisch gesprochen — unrealistisch er-
schienen. (Die Diskussion um den moglichen Ausgang des Geschehens be-
legt dies auf fast komische Weise.) Dabei vergisst man zu leicht, dass das Ir-
reale als Fundament fir eine Ethik hinreicht: Das, was sein soll, ist nie
gegeben, sondern aufgegeben. Nur im Nicht-, d.h. im Noch-nicht-Seienden
ist das Seiende gerechtfertigt: freilich bedarf es dazu eines Umwegs iiber
eine Praxis, die uns, den Rezipienten des «isthetischen Imperativs» (NS
I11, 413), aufgegeben bleibt. Sachverhalte von der Natur des Symbolischen,
sagt Novalis, ‘afficiren nicht unmittelbar, sie veranlassen Selbstthitigkeit’
(NS 111, 693). Das Kunstwerk ist also nicht selbst schon die Tat, zu der es
aufruft. Darum verfehlt die Polemik gegen den Irrealismus der Dichter ihr
Ziel. Ein Gott, der — wie Ulrich glaubt — nicht da war, «sondern erst
kommt », ist nur so lange gesellschaftsferne Utopie, wie die Gesellschaft aus
‘realistischer Gesinnung’ sich weigert, «ihm den Weg kiirzer zu machen »
(3, 1022). Der Realitiit die Stirn bietend oder — wie Musil sagt — *das wirk-
liche Leben verneinend’ (8, 1140), wird die Kunst zur letzten Fluchtburg der
Gliicksphantasien, deren die wirkliche Gesellschaft sich entschlagen hat.
Das aber teilt Kunst mit der Religion, von der Schleiermacher sagte, sie sei
«immerwihrendes Polemisieren gegen alles Wirkliche». Die Kunst gibt
Sinn; ob er irreal bleibt oder ob wir seine Wirklichkeit vorbereiten wollen:
das hédngt an uns.



	Erkenntniskritische, ästhetische und mythologische Aspekte der "Eigenschaftslosigkeit" in Musils Roman

