
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 3

Artikel: Erkenntniskritische, ästhetische und mythologische Aspekte der
"Eigenschaftslosigkeit" in Musils Roman

Autor: Frank, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 241-257

ERKENNTNISKRITISCHE, ÄSTHETISCHE
UND MYTHOLOGISCHE ASPEKTE DER

«EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» IN MUSILS ROMAN

MANFRED FRANK

Résumé

«L'absence de qualités», qui est au cœur de l'œuvre de Musil, peut recevoir
deux sens différents. 1" Un sens négatif, qui relève de la critique de la connaissance:

il indique que le sujet ne peut plus être compris comme une substance

mais comme le reflet de fonctions liées à l'expérience (les «qualités»). 2° Un

sens positif, mystique plus exactement, qui désigne l'«être sans qualités»
comme un état qui déborde infiniment tout «être quelque-chose» et toute
«relation au monde». Le texte qui suit cherche à préciser le point où l'un des

sens verse dans l'autre. L'«être sans qualités» pourrait se révéler comme la

puissance inférieure d'un «être-au-delà-de-qualités», à laquelle Musil attribue
des vertus mythiques et dont il réserve la manifestation à la médiation esthétique.

A partir de cet essai d'interprétation, il est possible d'établir une relation
d'homologie a) entre la réalité du soi sans qualités et l'irréalité de son surplus
de qualité; b) entre la fonction poétique de la métaphore et l'idée inaccessible
d'une coïncidence entre l'univocité et l'anarchie de nos expériences; c) entre
d'une pari l'inconsistance et le manque d'attaches de la société bourgeoise et
de l'autre la légitimation, devenue impossible, de cette société. Dans les trois
cas, il s'agit de relations qui prennent leur départ à partir de données concrètes
et qui cherchent leur fondement dans l'imaginaire. De cette manière, la poésie
— l'intermédiaire et l'instrument par excellence de l'imaginaire — devient-elle
la mémoire sociale d'une signification religieuse de la vie à condition de tenir
compte d'une sécularisation et d'une rationalité achevées.

Die Wahl des Titels für sein Hauptwerk hat Musil erhebliches Kopfzerbrechen

bereitet. Aus einem Bündel von Entwürfen, die jeweils einen
bedeutenden Aspekt ins Licht rückten — Monsieur le vivisecteur, Die doppelte
Bekehrung, Der Spion, Die Katakombe, Der Erlöser, Die Verbrecher, Die

Zwillingsschwester usw. —, hat er schliesslich den Gesichtspunkt der Eigen-
schafislosigkeit ausgewählt. Und das mit Grund, wie mir scheint, denn kein
anderes Thema ist in vergleichbarer Weise geeignet, der Interpretation des

Gesamtwerks einen Leitfaden an die Hand zu geben.
Bevor wir ihn ergreifen, ist die Frage angebracht, auf welchen Problem-

Typ wir uns damit einlassen. Einerseits handelt sich's bei der 'Eigenschafts-
losigkeit' um das Leitmotiv einer Erzählhandlung, um das sich
sozialgeschichtliche und ästhetische Bezüge ranken; andererseits wird damit von



242 MANFRED FRANK.

Musil ein Kardinalthema neuzeitlicher Subjekt-Theorie aufgenommen, um
seine Aktualität unter den Bedingungen des technisch-naturwissenschaftli
chen Fortschritts kritisch zu sondieren.

Das erschwert natürlich den Versuch einer gattungsmässigen Klassifikation

des Werks, das obendrein — und gewiss nicht nur aus dem kontingen-
ten Grund, dass sein Autor darüber verstarb — unabgeschlossen blieb. Mu
sii ahnte die Ausflüchte der Vertreter 'exakter Wissenschaft', denen die

poetische Einkleidung der «Psychologiekapitel» (5, 1941)' und der episte-

mologischen Gedanken Grund genug sein würde, jede Auseinandersetzung
damit zu vermeiden; und noch mehr ahnte er die Reserve der Literaturwissenschaftler,

die « sich — wie er sagt — darauf ausreden (werden) —
weil sie auf die Gedanken nicht eingehen wollen —, dass hier ebensoviel

Essay wie Roman geboten wird» (5, 1818) — ein Zwiespalt übrigens, den

unter wenig veränderten Umständen die ersten Reaktionen von
Literaturwissenschaftlern auf Sartres « nicht-fiktionalen Roman »,2 den Idiot de la
famille, erneut belegen werden.

Ich schlage Ihnen vor, den gordischen Knoten dieser heiklen Vorfragen,
aus denen, wie aus dem ersten Kapitel des Romans, « bemerkenswerterweise

nichts hervorgeht» (1, 9), einfach zu zerhauen. Statt zu erörtern, ob
das literarische Genre der Moderne den spekulativen Diskurs dulde oder
ausschliesse, wollen wir uns kurzerhand von jenem stoffhungrigen Leser

verabschieden, der die theoretisierenden Kapitel 'überschlägt', weil er (wie
es in der Überschrift des 28. Kapitels heisst) «von der Beschäftigung mit
Gedanken keine besondere Meinung hat» (1, 111).

Ich werde im folgenden die 'Eigenschaftslosigkeit' unter drei Gesichtspunkten

erörtern: erkenntnistheoretisch, ästhetisch und mythologisch. Ob
und wie diese Gesichtspunkte untereinander zusammenhängen, soll eine
abschliessende Überlegung prüfen.

Im ersten Teil meines Vortrags möchte ich Ihnen meine Überlegungen
zu der besonderen Perspektive vorstellen, unter der Musil die
Wissenschaftslehre des Wiener Physikers und Wissenschaftstheoretikers Ernst
Mach zugeeignet hat, um sie dann allmählich unter dem Einfluss mystischer
und romantischer Lektüren zu revidieren. Musil hat seiner Auseinandersetzung

mit Mach und — wie er ironisch sagt — mit der « flachen Experimen-
talpsychologie» ausdrücklich den Vorrang vor derjenigen mit Nietzsche,
Klages, Freud oder Husserl eingeräumt.3 Die Pointe dieser Auseinandersetzung

scheint mir aber in bisherigen Referaten zu Musil nicht treffend zur
1 Zitate aus Robert Musils Gesammellen Werken, hg. von Adolf Frisé, Reinbek

1978, werden im laufenden Text belegt (erste Ziffer: Bandzahl, zweite Ziffer: Seitenzahl).

Die ersten 5 Bände enthalten den Mann ohne Eigenschaften (zit.: MoE), die
Bände 6-9 das übrige poetische und das essayistische Werk.

2 Vgl. Jean-Paul Sartre, Situations X, Paris 1976, 94 f.
3 Vgl. Musils Tagebucheintragung aus dem Jahr 1910, in: R. Musil, Tagebücher,

hg. von Adolf Frisé, 2 Bde (hinfort im Text zit.: TB I/II), Reinbek 1976, hier: I, 948.



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 243

Geltung gebracht worden zu sein und hat doch, weit über den Rahmen seiner

Dissertation hinaus, Spuren in seinem essayistischen und poetischen
Werk hinterlassen.

Ia

Nun, nach Ansicht Machs setzen wir in der physikalischen Welt überall,
und zwar instinktiv, voraus die Beständigkeit und die gleichförmige
Wiederkehr gewisser Elemente und Elementar-Verbindungen (Eul, 275).4 Diese

Voraussetzung ist gerechtfertigt aus überlebenspraktischen Rücksichten;
darüber hinaus trägt sie freilich nicht. Denn die Analyse jeder Konstanz-
Behauptung enthüllt den grundlegenden Sachverhalt, dass alle Tatsachen
im Wortsinne in Komplexen bestehen, d.h. in ein Gewebe allseitig
ausufernder und zur Gänze unabsehbarer Abhängigkeiten verschlungen sind.
Gelingt es, die in einem Ereignis auftretenden Elemente durch messbare
Grössen zu charakterisieren, so lässt sich ihre Interdependenz durch den

Funktionsbegriff präziser und vollständiger darstellen als durch Begriffe wie

Kausalität, Substantialität oder Wechselwirkung. Ein nachgewiesener
funktionaler Zusammenhang beweist nun aber gerade nichts für die Unverän-
derlichkeit der Verbindung; es genügt, dass Regelmässigkeiten statistisch

nachgewiesen und pragmatisch bewährt sind. Da das Geflecht der Funktionen

unabsehbar ist und, streng genommen, 'keine Tatsache der Erfahrung
sich vollkommen genau wiederholt', wird jede neue Entdeckung «einen
bisher unbeachteten Rest von Abhängigkeiten » ans Licht bringen, der unter

Umständen eine Modifikation der Gesetzeshypothese verlangt (Eul,
282/3).

Diese Dialektik von Gleichförmigkeit und Transformation bildet nun
die Folie für das, was ich das Grund-Verhältnis in Musils erkenntnistheoretischen

Überlegungen nennen möchte: es artikuliert sich in den wiederkehrenden

Oppositionen der « beiden Bäume » oder « Strömungen des
Lebens» (2, 583ff; 3, 1012), nämlich als Wahrheit-Gleichnis, Identität-Analogie,

Wiederholung-Veränderung, Genauigkeit-Seele, Seinesgleichen ge-
schieht-das Unversehene geschieht usw. Die ohne Zweifel bekannteste
Einkleidung ist die des Ratioiden und des Nicht-Ratioiden. Ratioid nennt Musil
das «wissenschaftlich Systematisierbare, in Gesetzen und Regeln
Zusammenfassbare» (8, 1026f), also dasjenige, das «gekennzeichnet (ist) durch
eine gewisse Monotonie der Tatsachen, durch das Vorwiegen der
Wiederholung» (8, 1027). Obwohl sein Gebiet das der wissenschaftlichen Aussagen
ist, hat es sein Analogon in der moralischen und in der Lebenswelt.
Alsdann erscheint es unter der Form des 'Seinesgleichen geschieht', der Wie-

4 Unter der Sigle Eul belege ich hinfort im laufenden Text Zitate aus Ernst
Mach, Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, Leipzig 1906.



244 MANFRED FRANK

derholbarkeit der Erfahrungen und der Verlässlichkeit der sozialen Werte.
Sie geben dem hinfälligen privaten und gesellschaftlichen Dasein der
Menschen trügerischen Halt, wie denn alle « Moral » im Mann ohne Eigenschaften

unter dem Zwang einer Wiederholung, eines « Nachtuns », einer «

imitano» steht.5 (Ich erinnere nur an Ciarisse, die Nietzsches Leben, und an
die österreichische Parallelaktion, die das preussische Regierungsjubiläum
imitiert...)

Die Basis der Wiederholung erweist sich indes als schwankend, und
zwar nicht nur im lebensweltlichen, sondern auch im wissenschaftlichen
Bereich. Der Begriff, dessen Anwendung das Erfahrungsmaterial unter einen

Gesichtspunkt bringt und gesetzmässig anordnet, erfasst niemals die Fülle
des Erfahrbaren, die — wie Musil drastisch sich ausdrückt — die «

Formel» der Theorie wie ein «Sieb» durchflutet (8, 1027).

Man wird diesem Sachverhalt am ehesten gerecht, wenn man die Abweichung

oder Ausnahme nicht negativ — als Verfehlung der Norm —,
sondern positiv: als Vermögen einer unabsehbaren (unkontrollierbaren) Variation

beschreibt. Alsdann muss man von einer Gleichmöglichkeit des Ratio-
iden und des Nicht-Ratioiden ausgehen und sie in jenem Grundverhältnis
fundieren. Dazu wird «eine vollkommene Umkehrung der Einstellung des

Erkennenden verlangt» (8, 1028, vgl. 1393): der Tatsachensinn trägt sich ab

und entbindet den 'Möglichkeitssinn'.
Für diese «Umkehr» des Blicks liefert der Mann ohne Eigenschaften

zahlreiche Illustrationen. Fast alle Figuren befinden sich in beständiger
Umwandlung und Verwandlung, so, als gravitierten sie gegen einen ihnen
unbekannten Sinn, den Musil, in Opposition zur gleichförmigen Wiederkehr

des Moralischen, «ethisch» nennt.
Aber nicht erst das Leben insgesamt, sondern auch Augenblicke des

Lebens können in bestimmten Konstellationen unversehens «eine umstürzende

Bedeutung» erhalten (1, 126). Wie an jenen «unruhigen Tagen» in
Tiecks Leberecht-Erzählung$d verändert die Welt plötzlich ihr Gesicht, und
zwar mit einer Heftigkeit, die dem Erlebnis der religiösen « Bekehrung»
ähneln kann (1, 155/6). Es ist eine Art und Weise der Wirklichkeit selbst, sich

zu transzendieren, jäh den Gesichtspunkt zu wechseln, unter dem sie bis
dahin erschlossen war. «Strom und Herzschlag» der scheinbaren Abhängigkeiten

setzen dann aus, ein bestimmter Zustand des Funktionsganzen gruppiert

seine Elemente neu und demonstriert die Nicht-Notwendigkeit, das

Von-ungefähr seines Bestehens (vgl. 1, 128).

5 « Die regierende Moral ist immer die Altersform eines Kräftesystems (implizite:
u. ist zu unterscheiden vom Ethos)» (5, 1881). «Moral ist ihrem Wesen nach an
wiederholbare Erlebnisse gebunden» (8, 1093). Vgl. auch 5, 1930; 3, 959; 8, 1305; 3,
1021, 1024 ff.; 5, 1435, 1790.

5a Ludwig Tiecks Schriften, Bd. 15, Berlin 1829, 30 (f.).



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 245

Von hier wende ich nun den Blick auf Machs Ansichten über die psychische

Welt, um gleich wieder zu fragen, wie Musil sie literarisch verarbeitet.

Nun, erwartungsgemäss leugnet Mach einen prinzipiellen Unterschied
zwischen physikalischen und psychologischen Befunden. Alle psychischen
Daten: «Farben, Töne, Wärme, Düfte, Räume, Zeiten usw.» hängen teils
untereinander zusammen, teils unterhalten sie Beziehungen zur «räumlichen

Umgrenzung Uunseres Leibes» (Eul, 8). Diese letzteren — die
Empfindungen — scheinen insofern «subjektiv» zu sein, als sie nur für denjenigen

gelten, der sie hat.

Allein, bei genauerer Analyse, enthalten auch die Empfindungen
Elemente der physischen Welt, indem sie teils « an die historischen Schicksale
des Grosshirns gebunden (sind), welches ein Teil der physischen Welt ist»
(Eul, 65), teils unmittelbar Befunde der physischen Welt aufnehmen (I.e.,
9). Die im engeren Sinn mentalen Akte sind davon nicht unabhängig, denn
sie bauen sich ja aus zurückgelassenen Empfindungs-Spuren auf.

Nun gilt für die Elemente innerhalb der Leib-Umgrenzung das gleiche
wie für die Elemente ausserhalb derselben, dass sie — sobald sie gewusst
werden — einem funktionalen Zusammenhang eingeschrieben sind, dessen

Elementarbestandteile ausufern und eine definitive Feststellung von Ich-
Konstanz und Ich-Identität nicht zulassen.

Daraus ergeben sich aufregende Konsequenzen, die etwas mit der
Situation der Seele in der jüngsten Moderne zu tun zu haben scheinen. Wenn
nämlich das Ich die Kenntnis, die es jeweils von sich hat, keiner vorgängigen

«Vertrautheit mit sich» verdankt (4, 1318), sondern aus den Elementen
lernt, als deren Zusammenhalt es besteht, dann gibt es kein konstantes oder
inhaltsgleiches Selbstbewusstsein. Die Empfindungen sind auch nicht
jemandes Empfindungen, sondern gehen, wie Mach scherzhaft sich
ausdrückt, « allein in der Welt spazieren» (Eul, 460).

Die Parallelen dieser Ansichten Machs zu Ulrichs Räsonnements über
die Natur des Ich springen in die Augen.

Da ist erstens die Rede von einer Welt aus Eigenschaften ohne Mann,
d.h. «ohne jemanden, der sie erlebt»: ein freies Zitat aus Machs Sinn und
Wert der Naturgesetze. Dabei handelt sich's um eine Konsequenz aus der
Anonymität des Denkens, von dem Ulrich feststellt, man könne darin nie
«den Moment zwischen dem Persönlichen und dem Unpersönlichen
erwischen » (1, 112). Denn jede Erfahrung, die gedanklich verarbeitet wird, wird
eben damit einem Komplex von Elementen eingefügt, d.h. sie hört in dem
Masse, wie sie objektiv begründet ist, auf, die Eigenschaft einer bestimmten
Person zu sein. Im Idealfall, meint Ulrich, werde der Mensch «überhaupt
nichts mehr privat erleben» (1, 150), denn das (metaphysische) Ich hat seine

angestammte Bedeutung als «ein Souverän, der Regierungsakte erlässt»,
unter den Hieben der Wissenschaft längst verloren und ist zu einem «ima-



246 MANFRED FRANK

ginären Treffpunkt des Unpersönlichen» geworden (1, 150). (Heute nennt
man das — modischer — «Dezentrierung von Subjektivität».)

Im Mann ohne Eigenschaften jedenfalls erscheint die Substanz des

Subjekts aufgelöst in ein Spinnetz aus «Relationen und Funktionen» (8, 1403).

Vielleicht, werden Sie einwerfen, hat das Ich zwar keine ursprüngliche Identität,

erwirbt sie aber doch — wenigstens im nachhinein — als Reflex aus
der Anordnung seiner Zustände. Dem würde Ulrich entgegenhalten, dass

auch der Widerschein der Erlebnis-Funktionen keine definitive
Selbsterkenntnis gestattet, weil die Erlebnisse ja weiterfliessen, weil ihre Anordnung
sich auflöst, kurz: weil die Marge der Ich-Identität sich beständig
verschiebt. Der Weg der Reflexion, sagt Ulrich, führt nie zum Ausgangspunkt
zurück, sondern ähnelt einem «zerbrochenen Kreis», einem offenen Ring
oder einem Kreisel ohne Achse (1, 155; 4, 1423).

Aber die Dezentrierung hat einen weiteren, ebenso beunruhigenden
Effekt: sie zerstört mit der Möglichkeit, die Bewusstseinserlebnisse einem

homogenen Feld zuzuordnen, auch die Möglichkeit, ihre Kontinuität anders
als rein statistisch zu begründen (3, 722; 4, 1097ff.). Zur Utopie wird die
Idee eines «motivierten Lebens», das die aufbrechende Bedeutungslosigkeit

immer wieder in einen Sinnzusammenhang integrieren kann (4,

1424-6). 'Zusammenhanglosigkeit' ist ein Leitmotiv des Romans, übrigens
auch dort, wo er, vor stilistisch-formalen Konsequenzen zurückschreckend
(vgl. den Brief an G.), auf die (Un)möglichkeit seiner eigenen narrativen
Kohärenz reflektiert (2, 650; vgl. 1, 177; 2, 359f; 5, 1936). Inkohärenz tritt
unter verschiedenen Namen und in verschiedenen Formen auf: als unzureichende

Konsequenz zwischen Lebens- und Geschichtsereignissen, wie sie

Direktor Fischeis «Prinzip des unzureichenden Grundes» witzig pointiert
(1, 134); als Indeterminiertheit eines psychischen Zustands, der im Dauern
seine Identität einbüsst (4, 1129; 1198): das erklärt die bis zur «Zwangsvorstellung»

reichende Sehnsucht der Figuren nach der Identifikation mit
einer, und sei's fürchterlichen «Rolle» (2, 652; 5, 1500; 4, 1082); ferner als

Verlust eines Begründungszusammenhangs zwischen der Person und ihren
Taten (5, 1856), Zuständen oder Eigenschaften: nichts, was Ulrich
unternimmt, erscheint «aus seinem Innern heraus notwendig und eindeutig» (1,

131); stets könnte alles «auch anders» geschehen sein (1, 16; 2, 664; 3, 894,

959; 4, 1182; 5, 1851 ; TB II, 91f); nichts erzwingt, dass er dieses statt jenem
tue, aber nichts verhindert ihn auch daran. Mit einem Wort: ein Nichts
trennt und verbindet die psychischen Zustände. Immer fehlt dem
Bewusstsein —- wie dem zerbrochenen Kreis — etwas, um voll und ganz es

selbst zu sein; wie es vom Helden der 7/bnA:a-Erzählung heisst, dass ihm
«etwas Ungreifbares fehlte, um (seine) Überzeugung zur Überzeugung zu
machen» (6, 297). «Ein feiner Riss» spaltet seinen von Zweifeln angefressenen

Glauben (6, 300) und macht ihn, der ganz und gar Glaube sein will,
zu einem 'blossen Glauben', dem die volle «Überzeugung», das letzte



ASPEKTE DER « EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 247

«Wissen» fehlt (6, 306). — Auf diese Un(ter)bestimmtheit reagiert ein
zuweilen «panischer Schreck» (5, 1664) — eine Angst als Grundstimmung,
die in entscheidenden Augenblicken oder besser: in Augenblicken der
Entscheidung Musils Helden in eine Art Möglichkeitstaumel hineinreisst:
«ein(em) Hinabbeugen (ähnlich), ein(em) Schwindeln, vielleicht eine(r)
Ahnung von menschlicher Unsicherheit, vielleicht ein(em) Bangen vor sich»
(6, 172).

'Ohne Notwendigkeit' und also rechtfertigungslos getroffen zu sein: das

schwebt als Schauder über allen Entscheidungen: Ein Nichts verhindert
und ermöglicht sie; und dieses Nichts ist das Einfallstor der Möglichkeiten,
die ja einen Zustand der Wirklichkeit verneinen, indem sie ihn auf das hin
überschreiten, was er (noch) nicht ist. Darauf antwortet, was Musil den

« Möglichkeitssinn » und das Bewusstsein der Zufälligkeit aller Taten
nennt.

Ib

Bis hierher lässt sich die 'Eigenschaftslosigkeit' als Literarisierung gewisser

Grundüberzeugungen verstehen, die Machs Empiriokritizismus mit
Theorien der Subjektivität verbindet, die die Philosophiegeschichte unter
dem Titel des 'Neutralen Monismus' versammelt. Tatsächlich haben wir
damit aber nur eine Spur, die zu Musils Ansichten über den Ursprung der

'Eigenschaftslosigkeit' führt, freigelegt. Interessanter wäre es nun zu erfahren,
an welcher Stelle und aus welchen Motiven er von dieser Spur abweicht
und sich mystischen und — noch kaum erforscht — frühromantischen
Lektüren zuwendet, die in verschiedenen, meist versteckten Anspielungen auf
Texte von Novalis, Fr. Schlegel, Baader, Tieck, Schleiermacher und Schelling

belegt sind.
Musil selbst hat zwischen seiner Kritik an Mach und seiner Beschäftigung

mit der romantischen Spekulation keine ausdrückliche Verbindung
hergestellt. Dennoch lässt sich das Motiv erschliessen. Ich will, um der
Kürze willen, die entscheidenden Punkte nur zu benennen versuchen.

Nun: Machs Position lässt seinerseits unentschieden, wie ich Beziehungen

zwischen Elementen ohne die Eigenschaft des Bewusstseins von solchen
unterscheiden kann, die bewusst sind;6 und sie kann zweitens ohne die

Unterstellung eines irgendwie unabhängigen Bewusstseins nicht rechtfertigen,
warum vom 'Gegeben-' oder 'Erlebtsein' der Elemente gesprochen werden
kann.7

6 Vgl. Robert Musil, Beitrag zur Beurteilung der Lehren Machs und Studien zur
Technik und Psychotechnik, Reinbek 1980, 118.

7L.c. 117 (ff.)



248 MANFRED FRANK

Genau diese Unterscheidungen aber werden möglich durch das, was
Musil in einigen Fragmenten des Novalis entwickelt fand. Einerseits gestatten

sie, die Beziehungen, die das Bewusstsein zu sich selbst unterhält, zu
unterscheiden von den Beziehungen, durch die sich die Welt differenziert: und
zwar so, dass sich das Bewusstsein gegen das, von dem es Bewusstsein ist,
als relativ «nicht seiend» verhält; andererseits denkt Novalis dies

« Nichts» des Bewusstseins gerade nicht als 'souveränen Urheber' des eigenen

oder des Seins der Welt, sondern als Grund nur ihrer Eigenschaften.
Selbst eigenschaftslos — könnte man sagen —, differenziert und bestimmt
es die Welt.8 — Der wesentliche Unterschied dieser Position zu der des

Neutralen Monismus ist, wie Sie sehen, dass hier der Eigenschaftslosigkeit
eine eigene (wenn auch negative) Seinsweise zuerkannt wird, während sie

dort als metaphysisches Scheinproblem überhaupt verworfen wird.
Ich beeile mich, für diese transzendentale Wendung Belege aus dem

MoE anzuführen. In dem für Ulrichs Selbstverständnis so aufschlussreichen
40. Kapitel des I. Buchs erscheint der Ausdruck Ich (den übrigens auch
Novalis fallenzulassen empfohlen hatte [NS II, 157])9 ersetzt durch das

«Hauptwort Geist» (1, 152). Vom Geiste heisst es, er habe es «gleich nah
und weit zu allen Eigenschaften», gegen die er sich «in einer sonderbaren
Weise gleichgültig verhalte» (1, 151). Schon früher hatte Ulrich «ohne
weiteres angenommen, dass ein Mensch, der Geist besitzt, jede Art davon
besitzt, so dass Geist ursprünglicher wäre als Eigenschaften» (1, 116). Nun:
um sich gegen seine Eigenschaften indifferent zu verhalten, muss der Geist

zuvor irgendwie dasein; und um seinen Eigenschaften zuvorzukommen,
muss er sich im Wechsel seiner Zustände irgendwie behaupten. Was sich da

behauptet, kann und muss freilich keine Substanz oder Einheit sein. Novalis

nannte «das Princip Ich eine Einheit, ohne Schranke und Bestimmung

zu seyn» (NS III, 429/30). So wie Musil die Ansicht vertritt, «das Ich
sei etwas sehr vag und veränderlich Erlebtes» (8, 1393), so denkt Novalis,
«jeder Mensch (sei) ohne Maass veränderlich» (NS II, 664). Nennt Musil
den Geist den «grossen Jenachdem-Macher» (1, 154; TB I, 940; vgl. II,
707-9), so spricht Novalis vom 'allgemeinen Losmacher, der das Universum
relativirt, alle festen Punkte aufhebt und aus dem Ruhenden ein Schwebendes

macht' (NS III, 378). Unter dieser Voraussetzung wird die Kategorie
des Charakters in Psychologie und Poetik haltlos: Die «Veränderlichkeit
der Charaktere und der relative Charakter überhaupt» (NS II, 281) verlangen

(nach Novalis) vom Künstler « Mannichfaltigkeit in der Darstellung
von Menschenkaracteren — nur keine Puppen — keine sogenannten Karac-

8 Ich habe diesen Gedanken in Details ausgebreitet in meinem Buch über Das
Problem 'Zeit' in der deutschen Romantik, München 1972, 130-232.

9 Unter der Sigle NS belege ich hinfort im laufenden Text Zitate aus Novalis.
Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs, hg. von P. Kluckhohn und R.
Samuel, 2. Aufl., Stuttgart 1960 ff.



ASPEKTE DER «EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 249

tere — lebendige, bizarre, inkonsequente, bunte Welt!» (NS III, 558). Ganz
ähnlich wird sich Musil in seiner Skizze über Charakterologie und Dichtung
(von 1926) äussern, indem er die prätendierte «Eindeutigkeit» des antiken
und des bürgerlich-klassizistischen Charakterbegriffs verwirft (8, 1401-4).

Aber es gibt eine weitere Parallele zu Novalis, in der die mystische
Interpretation des Grund-Verhältnisses vorbereitet ist. Musil unterscheidet mit
Novalis ein niederes und ein höheres Selbst: eine Seele und eine Seele der
Seele. Die Seele hat «Risse» (2, 659), der Kreis ihrer reflexiven Bewegung
ist unterbrochen. Gerade weil sie «nichtig» ist, fehlt ihr ein «Grund». Nun
träumt Ulrich davon, «eine Beschwörungsformel zu finden, einen Griff,
den man vielleicht packen könnte, den eigentlichen Geist des Geistes, das

Fehlende, vielleicht nur kleine Stücke, das den zerbrochenen Kreis
schliesst» (1, 155). Diese Stelle variiert nicht nur ein bekanntes Novalis-
Wort (NS II, 425, Nr. 28) aus dem Blütenstaub (das Musil auch in den
Tagebüchern verwendet: TB I, 363); sie steht auch mit zahlreichen anderen im
Werk des Novalis und bei Musil selbst in engstem Zusammenhang.

Ich kann ihn wieder nur andeuten. Novalis hatte — im Zuge seiner
Fichte-Kritik — von einer Höheren Wissenschaftslehre gesprochen: In ihr
erlebe die Beziehung, die das Ich zu seinen Eigenschaften und zur Welt
unterhalte, eine merkwürdige Umkehrung und Inversion: Plötzlich erscheinen
ihm seine Gedanken und Taten als Auswirkungen eines «unbekannten,
geistigen Wesens», dem gegenüber das Ich sich wie zu einer höheren Instanz,
also als passiv gegens Nicht-Ich verhält (NS II, 528/9). Das «höhere
Selbst » supplementiere gleichsam den Defekt, der dem « niederen Selbst »

dadurch eingeschrieben ist, dass es Grund nur seiner Eigenschaften, nicht
aber seines Seins ist. Dieser Defekt ist nichts anderes als der «Riss» im
Kreis der Selbstheit, aus dem Ulrich die Helligkeit eines 'unmöglichen
anderen Zustands' — die « letzte Auswirkung eines geheimnisvollen zweiten
Lebens» — entgegenleuchten sieht (2, 659; 3, 752).

Für diese Inversion gibt es zahlreiche Belege auch bei Musil. Eine
Passage ist offenbare Novalis-Paraphrase: Im «anderen Zustand», sagt Musil,
erleben wir «eine gewisse Umkehrung des Verhältnisses zwischen Ich und
Nicht-Ich. Während sich sonst das Ich der Welt bemächtigt, strömt
diese in dem andern Zustand in das Ich ein (passiv statt aktiv)» (8, 1393).
Ulrich unterscheidet das höhere und das niedere Selbst wiederholt — unter
diesem und unter anderen Namen. Und Agathe kennt zwei « geradezu
verschiedene Tonarten des Gefühls » : die eine eher « weltlich », die andere eher

«mystisch», in der weltlichen «dauernd mit erklingend», ohne 'zur vollen
Wirklichkeit' zu gelangen (4, 1236). Mit einem Wort: das eigenschaftslose
Selbst hat eine Wurzel im Irrealen, von der auch Musils Tagebuch handelt:
Verglichen mit der Evidenz des cogito-sum, notiert er, ist das « mystische Ich
das Ungewisseste» (775 I, 138). Nach der Inversion des gewöhnlichen
Blicks erscheine aber umgekehrt das niedere Selbst als «ein sehr ungewis-



250 MANFRED FRANK

ser, ja ausgesprochen unwirklicher Zustand» (2, 591). Musil nennt ihn
«überichhaft» und «übergegenständlich», aber «nicht subjektiv» (3,

1394). Als sein «schattenhafter Doppelgänger» präge er unserem gewöhnlichen

Leben überall «seine Spuren auf» und bilde «das Mark unsrer Moral
und Idealität» (8, 1144).

Einen bedeutsamen Beleg für diese merkwürdige Korrespondenz
möchte ich noch anführen, bevor ich das Thema verlasse. Wenn Ulrich
eines Tages an eine unterbrochene mathematische Arbeit zurückkehrt, fällt
sein Blick auf die Formel der Zustandsgieichungen des Wassers, und er
bekommt «gleichsam aus dem Nichts heraus den Eindruck, es würde ihn
weiterbringen, wenn er augenblicklich wüsste, in wievielen Zuständen Kohlenstoff

vorkomme» (3, 687). Das tertium comparationis zwischen der Natur
des Selbst einerseits und der des Wassers oder des Kohlenstoffs anderseits

liegt in der Vorstellung der relativen Eigenschaftslosigkeit und Verwandel-
barkeit. Diese negative Bestimmung öffnet sich hier zum erstenmal und
unversehens für eine positive Interpretation: Die (/«Persönlichkeit des niederen

Selbst könnte sich als die niedere Potenz der ofte/persönlichkeit erweisen:

als Vorstufe eines mystischen Seins «âne eigenschaften» (wobei daran

zu erinnern ist, dass Meister Eckehart es war, der mit «eigenschaft» das
lateinische proprietas übersetzte, das sowohl Eigentum wie Eigentümlichkeit
und Selbstliebe meinen kann.10 Ulrich ist ja auch darin der MoE, dass er
sich selbst nicht liebt (1, 153; 3, 899, 907f.; 946; 4, 12, 13f, 1317, 1351].

Ich will das an der Gegenüberstellung eines Musil- und eines Mystiker-
Zitats bewähren. «Der Geist», räsonniert Ulrich, «geht durch den
Menschen, der ihn aufnehmen möchte, hindurch und lässt nur ein wenig
Erschütterung zurück» (1, 152). Fast in den gleichen Worten hatte Schelling
ein Wort des Jakob Boehme übers Selbst des Geistes paraphrasiert: « Durch
alles durchgehen und nichts seyn, nämlich nichts so seyn, dass es nicht auch
anderes seyn könnte — dieses ist die Forderung.» «Es ist nichts, das es

wäre, und es ist nichts, das es nicht wäre. Es ist in einer unaufhaltsamen
Bewegung, in keine Gestalt einzuschliessen, das Unfassliche, das wahrhaft
Unendliche.»" Hebt man es hoch und sieht es an, so «schweigt es und sieht

weg» (6, 258). Man hat das Selbst nur, indem man es nicht hat: das ist die
dem Apostel entlehnte Wendung,12 die in so vielen Gesprächen der
Geschwister wiederkehrt.

So wird der «in keine Gestalt einzuschliessende» Kohlenstoff der leeren
Seele zum Vor-Schein des Seelendiamants, mit dem die Mystiker den
Zustand der Übereigenschaftlichkeit symbolisieren: unzerstörbare Erinnerung

10 Vgl. Jochen Schmidt, Ohne Eigenschaften. Eine Erläuterung zu Musils Grundbegriff,

Tübingen 1975, 46 ff.
1 ' F. W. J. Schelling, Initia philosophiae universae. Erlanger Vorlesung WS 1820/

21, hg. von Horst Fuhrmans, Bonn 1969, 16 und 17.
12 1. Kor. 7, 29 ff.



ASPEKTE DER «EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 251

an jenes « Bürglein », in dem, einer alten pythagoreischen Überlieferung
eingedenk, die Seele vor ihrem Fall geborgen war.

Auch Gott, sagt Meister Eckehart in mystischer Ausdeutung von Jesu

Gang «in quoddam castellum» (Luk X, 38), kann dort nicht
hineinschauen, es sei denn, er entschlage sich zuvor aller Eigenschaften und aller
seiner Persönlichkeiten.13 Der Diamant: die «Seele der Seele», ist also der
Ort der «Übergottheit»14 und «Überwirklichkeit» (4, 1429), in dem des

Menschen 'Eigenheit gerettet' (1, 47) ist und um dessentwillen er «sich rein
halten soll» (3,957).

II

Blicken wir nun zurück auf die zwei Extreme in Musils Deutung der

Eigenschaftslosigkeit, so erkennen wir darin die beiden Pfeiler des Grund-
Verhältnisses wieder: die [/«Persönlichkeit des ratioiden Funktions-Zusammenhangs

und die c/fterpersönlichkeit dessen, was über ihn hinausgeht. Der
«Geist des Geistes» wäre dann die unmögliche Formel für die Einheit des

Ratioiden und des Nicht-Ratioiden, weder von Seiten der Wissenschaft
noch von Seiten des individuellen Gefühls zu erreichen. Nur der Kunst,
meint Musil, gelingt das Unmögliche.

Wenn ich recht sehe, fusst Musils Dichtungstheorie auf folgender
Überlegung: Bestimmt man den Begriff des Ratioiden durch die Menge der
wiederkehrenden Begebenheiten, dann fällt in die Sphäre des Nicht-Ratioiden
1. das Ethische (im Unterschied zur Wiederholbarkeit des Moralischen),
2. das Nichtwiederholbare oder Veränderliche. Beide Begriffe gründen im
Individuellen.

Ich will nun zunächst belegen, dass und in welcher Weise Musil den

Erscheinungsweisen des Individuellen ästhetische Dispositionen zuerkennt.
Zunächst: ethisch ist die Kunst, indem sie nicht sagt, was immer war und

auch morgen sein wird, «sondern was sein soll» (7, 970). «Sie ist Sinngebung,

ohne Frage dem Religiösen verwandt; sie ist religiöses
Unterfangen ohne Dogmatik» (7, 970f). Darum lebt, «was es tatsächlich heute
an Ethik gibt, (allenfalls) unzulänglich in der Kunst» (8, 1152).

Die Kunst ist ferner, und zwar im «Prinzip», «unaufhörliche Variation»

(7, 868). So korrigiert sie die «Teillösungen» der begrifflichen Arbeit,
die immer an der Grenze des Individuellen haltmachen. Die Kunst steht
der innovativen Erfahrung, und also auch der 'induktiven Gesinnung' bei.
Sie hat — und fast in den gleichen Worten liest man's bei Novalis (NS II,
568) — « die Aufgabe unaufhörlicher Umformung und Erneuerung des Bil-

13 Meister Eckehart, in: Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, 2. Bd, hg. von
F. Pfeiffer, Stuttgart 1924, 35, Z. 34 f.

14 Schelling, Initia philosophiae universae, l.c, 17.



252 MANFRED FRANK

des der Welt und des Verhältnisses zu ihr, indem sie durch ihre Erlebnisse

die Formel der Erfahrung sprengt » (8, 1152).

Dies «Grundvermögen der Kunst» (I.e., 1151) entfaltet sich vornehmlich

dort, wo es seinen natürlichen Ort hat: im und als «Gleichnis». Das

Gleichnis entspringt in einem der beiden Lebens-Bäume, dessen anderer die

Wahrheit ist (2, 593f.). Nennt man «unwirklich» nicht nur das

NichtSeiende, sondern vor allem das, was noch nicht ist, dann nähert man sich

Ulrichs Idee, dass die Wirklichkeit die Tendenz verfolge, sich abzuschaffen

(1, 289; 2, 590, passim). Dem Advent dieses Nicht-Wirklichen steht das

Gleichnis bei: es entbindet die Potentialität des Aktuellen oder, wie Ulrich
sagt, das «unsinnige Verlangen nach Unwirklichkeit», das in der Wirklichkeit

steckt (1, 228) und unser ganzes Leben zum blossen Gleichnis des

Überwirklichen werden lässt (5, 1834).
Es ist klar, dass für die überwirkliche Einheit beider weder das Ratioide

noch das Nicht-Ratioide den passenden Ausdruck stiften kann. Es besteht

zwischen der überwirklichen Einheit (einerseits) und dem Gegensatzpaar
(andererseits) ein Verhältnis radikaler « Inkommensurabilität» (8, 1149),

das nach einer «unersetzbaren Ausdrucksmöglichkeit» verlangt, wie sie nur
das Gleichnis liefern könnte. Das Gleichnis ähnelt — mit einem von Musil
in vielen Kontexten abgewandelten Bild — «einer Brücke, die vom festen

Boden sich so wegwölbt, als besässe sie im Imaginären ein Widerlager» (8,

1154; 6, 73f.; 5, 1937, 4, 1072; 5, 1502).

Analysiert man dieses Gleichnis des Gleichnisses, so entdeckt man eine

prekäre Verkopplung von Identität (der feste Grund, das Eindeutige, das

Wiederholbare) und Alteration (das Bodenlose, das Nichtwiederholbare,
das Unwirkliche). Genau diese Struktur prägt die Analogie, in der «noch
ein Rest des Zaubers steckt, gleich und nicht gleich zu sein » (8, 906).

Es ist dieser minimale, aber entscheidende Abstand zwischen Selbigkeit
und Ähnlichkeit, der die wissenschaftliche Formel vom poetischen Gleichnis

trennt. Die Formel vollbringt die restlose Versinnlichung eines Begriffs;
im Gleichnis dagegen übertrifft der Reichtum des Dargestellten jeden
möglichen Begriff: die sinnliche Wiederholung des Unsinnlichen gerät zur
seiner Entstellung. Darin gründet die Gefahr eines Sichverlierens, die das

wissenschaftliche Denken von je an der metaphorischen Rede irritierte.
Nimmt man freilich an — und das beschreibt die Richtung, in der Musils

Überlegungen verlaufen —, nimmt man an, dass der Gedanke sich
selbst erst zu fassen bekommt, wenn er sich einem Ausdruck anvertraut,
dann wird es unmöglich, seine Wahrheit durch einen Vergleich mit dem
Urbild zu bewähren : Dichtung — als Reflexion auf unser In-der-Sprache-Sein
— ist (ich zitiere Musil) 'urbildlose Mimesis', d.h. « Bildsein ohne Ähnlichkeit»

(4, 1342).

Im nicht-identischen, nämlich von jedem zufassenden Begriff wegstrebenden

Bilde nur kann sich aussprechen, was Ulrich «die gleitende Logik



ASPEKTE DER «EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 253

der Seele » nennt (2, 593). Die Seele gleitet, weil nie eine Formel — ob
wissenschaftliches Gesetz, moralische Norm oder sprachlicher Ausdruck —
noch die Abweichung voraussehen kann, die dem Universellen durch die
individuelle Konstellation widerfährt. (Musil betont das immer wieder in
ähnlichen Wendungen; denken Sie auch an den peinlich akkuraten Wetterbericht

im ersten Kapitel, der eigentlich nur die Unangemessenheit der Formel

ans Erlebnis ironisch vorführen will.) Nur im und als Gleichnis vermag
sich der Begriff in jene « andere Dimension » (8, 1151) zu überschreiten, vor
der er sich sonst verschliesst.

III

Sich dieser anderen Dimension, nämlich «der Unwirklichkeit zu
bemächtigen [,] ist [freilich] ein Programm» (5, 1937), das über die Möglichkeiten

des Ästhetischen hinausgeht. Die poetische Phantasie appelliert —
geradezu oder gleichnishaft — an die gesellschaftliche Wirklichkeit oder,
wie Musil sagt: «Der Dichter eilt der politischen Entwicklung voraus» (7,

Sieht man die Dichtung so leidenschaftlich auf die Seite der individuellen

Erfahrung sich schlagen, so darf man ein reales Bedürfnis der Zeit hinter

der Phantasieproduktion vermuten. Dies Bedürfnis auslotend, betritt die
Reflexion des Romans übers Schicksal der « Eigenschaftslosigkeit » eine
neue Dimension, der ich mich im letzten Teil meines Vortrags zuwenden
will.

Es ist vor allem ein Zeitphänomen, das dem Bestand des Individuellen
in Ulrichs Augen bedrohlich wird. Er nennt es — in abwandelnder Anspielung

auf Jean Paul — «den Geist der Eingeistigkeit » (4, 1452) und versteht
darunter die Zerstörung des labilen Grund-Verhältnisses, indem eines der
beiden Prinzipien — dasjenige, das auf Formel und Eindeutigkeit drängt —
gewaltsam auf den Platz der anderen übergreift und dessen Fähigkeit zur
Innovation erstickt. So entsteht die Vision einer «vollkommenen zivilisatorischen

Ordnung» unter den Auspizien des «Kältetods», der «Leichenstarre»

und der «Mondlandschaft» (2, 464).

Erscheinungsformen der Eingeistigkeit sind die militärische Ordnung,
die auf die 'Lösung' der Sinn-Krise durch den Krieg drängt (4, 1453); die
Moral, in der Seinesgleichen geschieht und die nicht in Gott, sondern —
nietzscheanisch — in Gewalt und Übermächtigung ihren Ursprung hat, also
«selbst nicht moralisch» ist und die Grenze zum Verbrechen nicht
trennscharf ziehen kann (3, 1024; 5, 1863); und schliesslich der Rationalismus in

jenem weiten Sinne, den Max Weber vorschlug, um nicht nur den Sieg der

Aufklärung im wissenschaftlichen Bereich, sondern auch in den angewandten

Formen der kapitalistischen Wirtschaftstätigkeit, des Privatrechtsver-



254 MANFRED FRANK

kehrs und der bürokratischen Herrschaft formelhaft zu bezeichnen. Dieser
Rationalismus entzaubert «das liebe Privatich» in eine «wertlose Illusion»,
für deren Äusserungen die Psycho-Statistik zuständig ist (5, 1574; 1, 159; 5,

1889). Sie parodiert gleichsam die mystische Überbestimmtheit der Selbst-

und Eigenschaftslosigkeit, von der die Geschwister träumen.
Politisch weicht «das Zeitalter der Individualitäten» (5, 1867; vgl.

1938, 1525, 1888) dem «Kollektivismus» in Gestalt der feindlichen Brüder
des Stalinismus und des Nationalsozialismus einschliesslich des Führerstaats

(5, 152Iff; 1575, 1861; 4, 145If; 5, 1890). Beide entwickeln sich in
der Perspektive des Romans als Extreme aus der Tendenz der Eingeistigkeit,

die das Unwiederholbare/Individuelle methodisch eliminiert. Die Mittel

dazu stehen — wie Arnheim Ulrich auseinandersetzt (3, 637ff.) — bereit
«im Prinzip der Arbeitsteilung und der Indirektheit», das in der «kapitalistischen

Wirtschaftstätigkeit» alle menschlichen Verhältnisse ergreift, Dinge
und Individuen zu Funktionsträgern neutralisiert und den Anspruch des

«menschlichen Gewissens» zerklüftet in die Apparaturen der Verwaltung,
die nicht handelt, einerseits, und die Handlungen, die — nichts verantwortend

— exekutieren, andererseits (3, 638; vgl. 5, 1833 und 8, 1068).

Hinter all diesen Erscheinungsformen, die der Roman als Oberflächen-

phänomene behandelt, steht ein einziges tiefes Motiv. « Betrachtet man den

geistigen Inhalt der Gegenwart», schreibt Musil im Essay über den Deut-

schefn] Menschjen]als Symptom (von 1923), «so zeigt sich ein Gemenge der

widerspruchsvollsten Gedanken, Gefühle und Richtkräfte. Der ideologische
Zustand ist ungeheuer partikularistisch [ja atomisiert]. Keine Ideologie
herrscht. Individuelle Teile werden individuell aufgelesen. Man kann es

eine unausdrückliche Vielspältigkeit [oder soziale Eigenschaftslosigkeit]
nennen Die Wissenschaft hat den Glauben zerstört, der Kapitalismus
hat die älteren Formen zersetzt, ohne selbst neue noch gebildet zu haben.

Und endlich war der Krieg der Zusammenbruch dieser unterhöhlten
Menschlichkeit» (8, 1381; 1386).

Im Privaten fehlt ein Ziel, im Politischen eine Legitimationsbasis. Das

verselbständigte System zweckrationalen Handelns weiss sich nicht länger
mehr von einer «Ethik» in Dienst genommen, im Hinblick aufweiche die
Individuen als über die tragenden Werte ihres Zusammenlebens
übereinkommen.

In vormoderner Zeit konnten Mythos und Religion die Aufgabe der
Sinn- oder Legitimationsbeschaffung erfüllen. Sie gaben den Menschen
«something to hold to»15, wie Clyde Kluckhohn sagt. Seitdem die europäische

Aufklärung (und der aus ihr entwickelte Staat) diese Ressourcen teils
verbraucht, teils verschüttet hat, beschäftigt mit wachsender Intensität der
Gedanke von der Notwendigkeit einer « Neuen Mythologie» die Köpfe der

i5 Clyde Kluckhohn, in : John B. Vickery, Myth and Literature, University of
Nebrasca Press, Lincoln 1971, 43.



ASPEKTE DER «EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 255

nach-romantischen Schriftsteller: bald in Form emanzipatorischer
Sozialphantasien auf religiöser Grundlage, bald in den 'völlig korrupten Abformen'

säkularer Religions-Substitute, von denen der nur scheinbar anachronistische

«Mythus des XX. Jahrhunderts» von Musil besonders erwähnt
wird (8, 1145; 7, 845). In Herders Nachfolge war der Ruf nach einer
«Neuen Mythologie» zuerst von Schelling und Fr. Schlegel erhoben worden

— damals als «eine Idee, die [,] noch in keines Menschen Sinn
gekommen»,16 alsbald das Sinnen und Trachten des 19. und des 20. Jahrhunderts
nicht mehr freilässt.

Musil ist sich dieser Tradition wohlbewusst. Wie die Romantik, auf die
er sich beruft (8, 1145), protestiert er gegen die Vorstellung, die ganz auf
eigene Füsse gestellte Rationalität könne ihre eigene Rechtfertigung vollbringen.

« Nicht einmal in den rein rationalen Naturwissenschaften », sagt er,
lässt sich auf rein induktiver Grundlage eine Theorie erbauen «ohne Hilfe
eines in entgegengesetzter Richtung verlaufenden Gedankens, der immer
einen Akt des Glaubens, der Phantasie, der Annahme einschliesst. Ein
viel grösserer Umfang des Glaubens, Unterstellens, vorweg Annehmens ist

zum privaten und öffentlichen Leben nötig» (8, 1379f.).l7In den nachgelassenen

Notizen zum MoE macht Musil « das Fehlen jeder Deduktionsgrundlage»

im demokratischen Staat mit verantwortlich fürs Gedeihen totalitärer
Ideologien, die den fehlenden Halt «eingeistig» zu liefern versprachen und
den Untergang des Abendlandes beschleunigten (5, 1860; vgl. 775 I, 819).

Sie erinnern sich an Musils Entgegensetzung von Moral und Ethik. Erst
in diesem Zusammenhang, nämlich vor dem Hintergrund der « Neuen
Mythologie» oder, wie Musil sagt, «religiösen Renaissance» (8, 1145), entfaltet
sie ihren vollen Sinn. Wenn Ulrich und Agathe nach der Formel des richtigen

Lebens oder der «neuen Moral» suchen (5, 1883, 1864; 8, 1305f; 7,

942), durch welche die Menschen wie eine «Bruderschaft» in einer
«gemeinsamen Idee» verbunden sind (4, 1428): einer Idee noch über dem, was
das Abendland 'Gott' genannt hatte (3, 1022; 8, 1399) —, so verlangen sie

nach dem, was der modernen, d.h. der nach-nietzscheanischen 'Moral'
fehlt: jene äusserste Verbindlichkeit, die bald «Ruhe» und «Glück», bald
«Liebe» und «anderer Zustand» heisst.

Es liegt nahe, diese Ideale als privatistisch und weltflüchtig zu verwerfen;

und in der Tat ist die Musil-Literatur ja zu einem nicht unerheblichen
Teil damit beschäftigt, die Irrealität der Lösung des «anderen Zustands» zu

16 Das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, in: M. Frank u. G. Kurz
(Hg.), Materialien zu Schellings philosophischen Anfängen, Frankfurt/M. 1975, 111.

17 J.-P. Sartre, Sartre par Sartre. In: Situations IX, Paris 1972, «von ihnen [von
den Dingen] galt, dass der Glaube an sie früher da sein musste als sie selbst; wenn
man die Welt nicht mit den Augen der Welt ansieht und sie schon im Blick hat, so
zerfällt sie in sinnlose Einzelheiten, die so traurig getrennt voneinander leben wie die
Sterne in der Nacht » (6,298).



256 MANFRED FRANK

betonen und den Autor entweder vom Glauben an solche Visionen
freizusprechen oder des Konservativismus zu bezichtigen.

Mir scheint hier ein category mistake zu walten. Ulrichs « feriale
Existenz», seine «profane Religiosität» (8, 1398) und sein Abrücken von der
Moral spielen ja nicht im Kontext des Realen, sondern der Poesie. Die
Dichtung aber klagt mit ihren «Gleichnissen» genau den Mangel ein, den
das ideenlose Funktionieren der Alltagsmoral verdrängt, aber nicht eingesteht.

Als Zielpunkt der innersten Tendenz dieser ideenfeindlichen
Hochschätzung des Realistischen prophezeit Musil den Untergang «der Kultur
(und des Kulturgedankens)» (5, 1904). Der von manchen Kritikern ver-
misste Zusammenhang des «'anderer Zustand'-Kreises» mit dem Sozialen

(vgl. 5, 1851)18 besteht — wie Musil notiert — also darin, dass in dieser
Phantasie der Wunsch nach einem «Richtbild» der Zeit, nach etwas,

«wozu sie da ist» (5, 1851), sich ausspricht. «Was Dichtung ist, wird später
Politik» (7, 838). In die Dichtung flüchten sich die Sehnsüchte der wirklich
existierenden moralischen Welt nach etwas « Festem », nach einer verlässlichen

«Überzeugung», daraus sich «die Moral ableiten lässt» (3, 1036;

vgl. 5, 1856f, 1845, 1858, 1864, 1883). Diese Sehnsucht beseelt — wie im
einzelnen zu zeigen wäre — alle Figuren des Romans, und noch ihr Verbrechen,

als Mord oder Krieg, bekundet, wie Musil betont, korrumpierte
religiöse Aspirationen (5, 1902). Die Religion ist ohnehin — nach Schleiermacher,

den Musil gern zitiert — «moralisch indifferent» (4, 1478; vgl. 5,

1905; 1, 121). «Ein steigendes Verhalten zu Gott» (3, 1038): das ist der
Inhalt jenes 'im Entstehen begriffenen grossen Ereignisses', auf das alle warten

und von dem zu befürchten steht, 'niemand habe es bemerkt' (3, 1022).

Unbemerkt aber tut es seine Wirkung und offenbart sich in dem 'unaufgelösten

Rätsel', das Agathe in der eigenen Seele fühlt (3, 857; 5, 1746; TB l
137; II, 31 f., 817), ebenso, nur authentischer, als in dem «ungekochten»
Verlangen des Philisters nach dem Wunderbaren, wie es sich in der Erbauung

an Gartenzwergen, -elfen und -rehen oder im Genuss von Bergeinsamkeit,

«Blümelein und rauschenden Wässerchen» ausspricht (TB I, 374;
MoE3, 752). Als Agathe Ulrichs Spott tadelt, bekennt er: «Ich spotte nur,
weil ich es liebe» (3, 752).

Damit bin ich am Ende. Vielleicht werden Sie es mir danken, wenn ich
statt eines Résumé abschliessend verrate, wie sich mir die Einheit der drei
Gesichtspunkte darstellt, unter denen ich die « Eigenschaftslosigkeit »

betrachtet habe. Nun, nach meiner Überzeugung besteht eine Homologie-Beziehung

1. zwischen der Realität des eigenschaftslosen und der Irrealität des

übereigenschaftlichen Selbst, 2. zwischen dem poetischen Gleichnis und der
unmöglichen Idee einer Koinzidenz von Eindeutigkeit und Anarchie unse-

18 R. Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, Sonderausgabe, hg. von A. Frisé,
Reinbek 1970, 1341. (Ich habe dieses Zitat in der Neuedition des Romans nicht
wiederfinden können.)



ASPEKTE DER «EIGENSCHAFTSLOSIGKEIT» 257

rer Erfahrungen und 3. zwischen der Haltlosigkeit der gesellschaftlichen
Moral und ihrer unmöglich gewordenen Legitimation. In allen drei Fällen
handelt sich's um Beziehungen, die vom Gegebenen ihren Ausgang nehmen
und im Imaginären ihre Fundierung suchen. Das lässt die Dichtung, die —
wie Musil meint — die bindende Kraft des Mythischen unter Bedingungen
der Aufklärung beerbt (8, 1141), zum Vor-Schein einer Lösung werden. Sie

verlängert nicht nur die der Wirklichkeit eingeschriebene Tendenz aufs

Unwirkliche, sondern auch die Sehnsucht des Menschen, von der Sartre sagt,
sie gleiche entweichendem Gas, das ins Imaginäre strebt.18

Vielen Lesern und Kritikern von Musils Roman ist dieser Ausgriff ins

Unwirkliche bedenklich und — tautologisch gesprochen — unrealistisch
erschienen. (Die Diskussion um den möglichen Ausgang des Geschehens
belegt dies auf fast komische Weise.) Dabei vergisst man zu leicht, dass das

Irreale als Fundament für eine Ethik hinreicht: Das, was sein soll, ist nie

gegeben, sondern aufgegeben. Nur im Nicht-, d.h. im Noch-nicht-Seienden
ist das Seiende gerechtfertigt: freilich bedarf es dazu eines Umwegs über
eine Praxis, die uns, den Rezipienten des «ästhetischen Imperativs» (NS
III, 413), aufgegeben bleibt. Sachverhalte von der Natur des Symbolischen,
sagt Novalis, 'afficiren nicht unmittelbar, sie veranlassen Selbstthätigkeit'
(NS III, 693). Das Kunstwerk ist also nicht selbst schon die Tat, zu der es

aufruft. Darum verfehlt die Polemik gegen den Irrealismus der Dichter ihr
Ziel. Ein Gott, der — wie Ulrich glaubt — nicht da war, «sondern erst

kommt», ist nur so lange gesellschaftsferne Utopie, wie die Gesellschaft aus

'realistischer Gesinnung" sich weigert, « ihm den Weg kürzer zu machen »

(3, 1022). Der Realität die Stirn bietend oder — wie Musil sagt — 'das wirkliche

Leben verneinend' (8, 1140), wird die Kunst zur letzten Fluchtburg der

Glücksphantasien, deren die wirkliche Gesellschaft sich entschlagen hat.

Das aber teilt Kunst mit der Religion, von der Schleiermacher sagte, sie sei

«immerwährendes Polemisieren gegen alles Wirkliche». Die Kunst gibt
Sinn; ob er irreal bleibt oder ob wir seine Wirklichkeit vorbereiten wollen:
das hängt an uns.


	Erkenntniskritische, ästhetische und mythologische Aspekte der "Eigenschaftslosigkeit" in Musils Roman

