
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 3

Artikel: Trois femmes - l'homme sans qualités

Autor: Böschenstein, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 113 (1981). P. 229-240

TROIS FEMMES — L'HOMME SANS QUALITÉS*

BERNARD BÖSCHENSTEIN

Dans un recueil de petits textes en prose écrits dans les années 1920 et

publiés en 1935, sous le titre amer d'Oeuvres pré-posthumes, Robert Musil
inclut la description du fonctionnement d'un instrument qui ressemble à

des lunettes d'approche. Il en dégage la théorie suivante: «On ne voit
jamais les choses que dans leur entourage, si bien qu'on finit par les

confondre avec la signification qu'elles y prennent. Les en détache-t-on,
elles deviennent incompréhensibles, effrayantes même, comme peut l'avoir
été le lendemain de la Création, quand les apparences n'étaient pas encore
habituées les unes aux autres, ni à nous. Dans la solitude cristalline des

jumelles, tout devient plus net, plus grand, mais surtout plus originel, plus
sacré. Le chapeau qui, selon une heureuse coutume, couronne un personnage

masculin, le chapeau inséparable de l'homme représentatif, le chapeau
qui est un véritable organe sensible, une partie du corps ou même de l'âme,
dégénère instantanément en apparition monstrueuse quand les jumelles
interceptent ses communications romantiques avec le monde environnant et
rétablissent sa vérité optique. Et la femme que les lentilles appréhendent
comme une sorte de sac d'où sortent deux petites échasses pliables risque de
voir sa grâce mortellement compromise. Isolés de leur effet par la barrière
du verre, les grincements de dents de l'amabilité deviennent angoissants, la
colère cocasse comme un bébé. Il existe entre nos vêtements et nous comme
entre nos usages et nous des rapports de crédit moral assez complexes:
après leur avoir prêté la totalité de leur signification, nous la leur réempruntons

à intérêts composés; c'est bien pourquoi nous frisons la faillite dès

l'instant où nous leur supprimons le crédit».1
Ce regard implacable décèle ensuite dans les modes vestimentaires

comme dans les «modes de la pensée, de la sensibilité et de l'action» «un
nombre fort limité de possibilités géométriques que l'on fait alterner
passionnément». Et il découvre la crainte qui nous habite «que notre caractère

* Conférence donnée dans le cadre du Colloque à la mémoire de Robert Musil
(Fondation Maria Gretler), organisé par la Faculté des lettres de l'Université de
Genève, le 13 décembre 1980.

1 R. Musil, Oeuvres pré-posthumes, trad. Ph. Jaccottet. Paris 1965, p. 106 s. — R.

Musil, Gesammelte Werke in neun Bänden (G W.), éd. A. Frisé, t. 7, Reinbek près
Hambourg 1978, p. 520 s. Toutes les citations de Musil se réfèrent à cette édition, à

l'exception de celles tirées du Journal.



230 BERNARD BÖSCHENSTEIN

ne s'éparpille comme n'importe quelle poudre si nous ne pouvons
l'enfermer dans un sachet «standard».»

Cette rupture dans l'usage d'établir des rapports de communication
habituelle avec notre entourage est à la base des explorations perceptibles
dans l'œuvre de Robert Musil. Musil est bien celui qui nous incite à retirer
le crédit aux choses que nous contemplons comme si nous en faisions
partie, et de vivre leur dissolution en même temps que la nôtre, dans une
réciprocité dont la rigueur est géométrique.

Cette gêne qui serait propre à l'état du lendemain de la Création peut se

confondre avec celle qui caractérise un monde à la veille de son effondrement,

lorsque le décalage entre les modes, vestimentaires ou morales, et le

sens qui s'en dégage devient si important que la succession des interprétations

confiantes et illusoires qui forment la tradition se rompt et fait place à

un désarroi qui permet de se préparer à recevoir le message d'un avenir
radicalement différent de ce qui le précède.

Musil nous en offre le tableau dans son grand roman qui décrit la

société viennoise de 1913, composé dans les années 1920 et 1930. Mais il est

intéressant de voir comment il se prépare à cette tâche polyvalente dans des

enclos infiniment plus limités, où la solitude d'une rencontre avec une seule

femme engendre déjà la même expérience d'une rupture fondamentale avec
la tradition de son temps.

Les trois récits formant le cycle des Trois femmes, composés dans les

premières années de la troisième décennie de ce siècle, utilisent de manière fort
visible des matériaux autobiographiques aisément repérables dans le

Journal de l'auteur dès 1902, et surtout de l'année 1915 que Musil passa sur
le front de l'Isonzo au Tyrol du Sud.2

Dans les trois récits, l'étrangeté que le protagoniste masculin rencontre
dans un milieu insolite se cristallise autour d'une femme qui oblige son
amant à congédier l'ensemble des valeurs qui avaient cours dans un milieu
bourgeois d'une ville occidentale du début du XXe siècle. L'insécurité qui
s'empare du représentant de notre civilisation technique, scientifique et
culturelle qui a appris à raisonner selon des critères vérifiables ouvre la voie à

un tout autre type d'expérience que le langage dont il dispose n'arrive pas à

cerner.
Le premier récit, Grigia, confronte un ingénieur géologue avec une

paysanne montagnarde qui porte le nom de sa vache et dont les paroles s'adressent

avant tout au monde animal. Homo, le personnage masculin, ressent
l'atmosphère d'un village alpestre situé entre l'Italie et l'Autriche à la fois
dans la perspective d'un jeu paradisiaque et d'une mort imminente. Le
narrateur parle du corps de son héros comme si ce corps, selon les termes

2 R. Musil, Tagebücher, éd. A. Frisé, Reinbek près Hambourg 1976, p. ex. t. 1, p.
304,305,308,309,310,311,321; t. 2, p. 1055-1062.



TROIS FEMMES —L'HOMME SANS QUALITÉS 231

mêmes de Musil, recevait, à l'intérieur de son dessin, des taches isolées
provenant d'une toute autre réalité, que signalent par exemple des paroles
laconiques, rudes et dialectales, paroles qui refusent de s'adapter à un mode

transparent de communication. Tout signe venant de la femme reste sujet à

des interprétations divergentes et forme à la fois un chaînon dans une
histoire d'amour et l'annonce d'un piège funeste qui mettra fin à la vie de
l'amant. Ses rencontres amoureuses ne sont que les étapes d'une aliénation
progressive: la physionomie ambiguë de la paysanne, son langage, ses

silences, ses refus et finalement la fuite commune dans une caverne qui sert
de refuge conduisent l'amant à la mort solitaire.

Musil nous montre un homme avide d'en finir avec un passé qui l'intégrait

dans le monde civilisé. Cet homme est entraîné par une « merveilleuse
légèreté»3 qui accentue la désintégration d'une personne jusqu'ici liée à un
milieu et à un moment situés dans l'histoire. Il se trouve désormais aux
prises avec la matière revêche d'une nature rusée, opaque, aussi envoûtante

que répulsive. Ce qui, dans la communication amoureuse, devient
progressivement un barrage, opposant à l'interprétation d'une intelligence moderne
une impénétrabilité vécue à partir de la nécessité d'une condition sociale
archaïque, provoque en même temps une série de heurts et isole finalement
le protagoniste dans un bonheur irresponsable et dissolvant. On peut y voir
une auto-condamnation, un exploit auto-punitif faisant suite à la séparation
radicale d'avec une vie antérieure entravée par les conventions de la société

contemporaine.
Musil nous permet de percevoir à la fois une réalité identifiable et

l'expérience de sa transformation en d'autres possibilités structurales: les

maisonnettes d'un village obéissent soudain aux lois inconnues régissant un
assemblage de cubes et démontrent ainsi l'autonomie d'une expérimentation

analogue à celle du cubisme contemporain; en même temps, les mêmes
maisons peuvent apparaître comme un village lacustre, les habitantes étant
chaussées de sabots semblables à des pirogues et ressemblant, dans leur
démarche, à des Japonaises, dans leur position assise, à des négresses. Un
double regard visant à la fois la fin et le début des civilisations cherche donc
à redistribuer les éléments d'une réalité connue selon deux possibilités
différentes, celle d'une organisation géométrique abstraite et celle d'un groupe
d'objets archaïques de la préhistoire. Le pacte qui lie notre subjectivité à un
ensemble de choses qui portent un nom et qui unissent une forme connue à

une signification acceptée est rompu au détriment d'une cohérence qui ne
peut plus se justifier, mais qui se voit réduite à un système de signes obéissant

à des interprétations intemporelles qui détrônent le processus de l'histoire

ainsi qu'à une neutralisation propre au regard du mathématicien,
exempt de tout préjugé traduisant une spécificité.

3 R. Musil, Troisfemmes, suivi de Noces, trad. Ph. Jaccottet, Paris 1972, p. 19 s. —
R. Musil, G. W., t. 6, p. 241.



232 BERNARD BÖSCHENSTEIN

Parallèlement, les rencontres amoureuses amènent dans l'esprit de

l'homme la fusion d'un état premier et d'une expérience anticipée de la

mort, alors que la femme est au contraire l'incarnation d'une nature qui ne

se livre que sous une forme inhumaine, inabordable, anguleuse, rugueuse et

vénéneuse, la présence d'une altérité irréductible sur laquelle l'illusion
mystique de l'homme fait fond. La poétisation de la nature est donc refusée,

rejetée comme une entreprise de fausse communication, comme une magie

intempestive, liée à l'atmosphère de la première guerre mondiale qui fit
naître une rupture avec la réalité vécue et assumée auparavant. L'homme de

l'ère scientifique et technique apparaît sous la lumière d'une schizophrénie
qui le partage en deux êtres, en un chercheur méthodique et en un mystique
rétrograde. Face à ces deux attitudes, la femme se contente d'être invariable
dans son rapport à une nature non domestiquée, non apprivoisée. Musil
nous permet donc d'assister à l'incompatibilité de trois positions
différentes: la femme porteuse du refus d'un sens, messagère de la pré-civilisation,

l'homme formé à l'investigation scientifique et, finalement, sa tentative
d'accéder à l'univers de la femme par la voie d'une mystique sacralisante et

irresponsable. On peut y voir le résumé du climat régnant pendant la
première guerre mondiale: le besoin ardent d'une conversion qui oscille entre
le dépassement vers le sacré et la régression vers l'animalité, en congédiant
un héritage d'analyse scientifique. Le narrateur reste l'observateur distant
des incompatibilités entre ces perspectives. Il traduit ces modes de perception

par des métaphores qui témoignent d'un déplacement audacieux de

l'image par rapport à son contexte habituel. Il sacrifie l'homme à ses

illusions et maintient la femme dans son altérité ambiguë, elle qui suscite

auprès de l'amant des illusions mystiques tout en le livrant comme une

proie à une mort manifestement souhaitée par lui, en l'abandonnant seul

dans la caverne qui servait de refuge commun lors de la poursuite vengeresse

de son mari.
Entre le regard du narrateur qui défait les choses et la mystique dissolvante

qui ouvre à l'homme une voie inhabituelle, annonciatrice d'un salut

trompeur, il y a le trait d'union de l'ironie satirique qui se penche sur des

solutions de complémentarité à sa propre forme de perception, sans pouvoir

leur faire crédit pour autant. Cette instabilité se résume par exemple
dans le thème d'une tapisserie aux motifs chancelants qu'affronte un regard
mouvant qui fait vaciller la stature de l'homme entre l'allongement et

l'anéantissement. Ou dans la voix émergeant d'un grammophone, s'élevant

vers le haut comme un ascenseur et redescendant, exprimant un ensemble
d'aventures voluptueuses et dispendieuses. Il y a toujours, devant ces distorsions,

le regard de «Monsieur le vivisecteur», appellation que Musil se

donne au début de son journal. Mais la position qui, finalement, résulte de

la rencontre entre ce regard déliant et les objets déliés reste inexprimable et

permet à chacun des récits de cet auteur de s'ouvrir sur une non-finitude.



TROIS FEMMES —L'HOMME SANS QUALITÉS 233

C'est aussi le cas dans le deuxième récit qui s'appuie sur un contexte de
chevalerie médiévale et qui se situe également dans les montagnes du Tyrol
du Sud, entre le Nord et le Midi, entre l'activité sauvage et agressive d'un
guerrier et le silence impénétrable de son épouse portugaise. A nouveau,
deux ordres de valeur, deux systèmes de perception s'affrontent, ce qui a

pour conséquence une absence totale de communication et un regard
dissolvant jeté sur les lieux. Pour la Portugaise, la forêt qui entoure le château
fort du protagoniste n'est qu'un «pot éclaté plein d'un vert vénéneux»4 ou
alors un mirage qui ne se laisse pas saisir et qui se «refermait derrière

vous», «dès que l'on cessait de foncer sur lui»3: soit la laideur de ce qui
n'est pas lié par le regard confiant et habituel qui crée la cohérence, soit la
fuite de l'objet devant le refus d'avoir une prise sur lui. L'homme n'est que
confrontation brutale avec ce qu'il rencontre dans le camp ennemi, la
femme n'est que retraite dans son absence. Le moment crucial du récit
arrive, lorsque le chevalier est atteint par une longue maladie qui montre à

nouveau l'intérêt particulier que Musil porte aux phénomènes de déplacement

et de dissolution qui résultent d'une séparation du domaine du corps
d'avec celui de la conscience. La transposition qui s'ensuit s'exprime dans
la relation au monde animal et au monde divin. Au moment où le malade
ne perçoit du monde qu'un bruit, brouillé comme du foin qu'on balaie, où,
«dans les brumes de la maladie»6, le destin reste impénétrable, mais aussi

annonciateur d'un tournant, tout ce que l'homme avait d'humain est transposé

dans un petit chat qui arrive un beau jour devant le château et qui
devient désormais le centre du récit: l'humanité et la divinité, une absence

qui entoure la bête d'une auréole, mais en même temps les signes les plus
abjects d'une maladie apparaissent dans ce petit animal qui est comme le

principe même de la remise en question des attributions coutumières, parce
qu'en lui se rejoignent l'animalité et la sainteté en une nouvelle forme
d'incarnation de Dieu. «On avait vu le signe, mais comment fallait-il
l'interpréter? Une coupole de silence les surplombait».7 Une des techniques
narratives de Musil consiste à se servir de débris, de survivances qu'une
tradition religieuse a laissé subsister, en leur maintenant l'apparence du mystère,

mais en leur enlevant un sens saisissable, apte à faire ressortir une
interprétation. Un scénario connu se loge dans des corps, dans des objets
insolites et provoque une insatiété qui se voit privée de toute réponse
réconfortante. ««Si Dieu a pu se faire homme, il peut aussi se faire chat», dit la

Portugaise.»8 Chez Musil, la relation entre ces trois domaines, le divin,

4 Id., p. 47. — G. W., t. 6, p. 255.
3 Id., p. 57. — G. W., t. 6, p. 260.
6 Id., p. 67. — G. W., t. 6, p. 265.
1

W., p. 73. — G. W., t. 6, p. 268.
s Id., p. 76. — G. W., t. 6, p. 270.



234 BERNARD BÖSCHENSTEIN

l'humain, le monde animal, a changé de caractère par rapport aux siècles

précédents: le doute domine la distribution des hiérarchies. Ici, l'animal se

fait Dieu, Dieu se fait animal, et l'homme est le lieu scénique d'une succession

de renversements dans les deux sens. Le héros, le Seigneur von Ketten
(delle Catene), est avant sa maladie un animal enchaîné et déchaîné. Au
seuil de la mort, séparé de sa force animale, il ouvre la voie à des événements

de signification mystique qui offrent des signes connus, mais privés
d'une signification déchiffrable. La transcendance qui fait irruption dans la

bassesse du monde créé soulève des questions qui, toutes, restent sans

réponse. La réalité verifiable est relativisée, elle ne détient plus qu'un espace
fragmentaire, mais le mystère qui la détrône n'a pas son langage propre et

ne peut être cerné que par le recours à des réminiscences anachroniques.
Une même problématique apparaît de manière beaucoup plus étendue

et approfondie dans le troisième récit intitulé Tonka. Le narrateur nous y
apprend que « les événements ne sont jamais que des circonstances
intempestives et déplacées»9. Ainsi sa technique narrative s'efforce de faire
simultanément apparaître et disparaître un fil conducteur de l'action afin de

pouvoir dévaloriser clairement ce qui appartient au domaine des faits
indubitables. Dans le cas de Tonka, ce fait est une grossesse dont l'origine reste

inconnue au protagoniste. Au lieu d'en tirer des conséquences évidentes, il
enferme son amie dans une incertitude qu'il transcende vers un mystère
sacré, rendu ambigu par le sentiment d'une culpabilité jamais avouée. La
satire discrète de l'auteur vise à nouveau la béatification d'un état
exceptionnel qui se dérobe au langage. C'est la préparation à « l'autre état » qui
fera la matière d'une partie importante de L'homme sans qualités. Mais au
lieu que cet «autre état» soit abordé, comme dans le roman, dans la
réflexion commune des jumeaux Ulrich et Agathe, il est signalé ici à partir
d'une limite infranchissable qui sépare l'amant de la femme aimée. Celle-ci
ne peut être évoquée que par une métaphore à structure paradoxale: «un
être pareil à un flocon de neige égaré en plein été, est-il réalité ou rêve, est-il
bon ou mauvais, précieux ou sans valeur? On sent que la pensée se heurte là
à une limite où elle est bien près de se dissoudre. »l0

Dans ce récit, le narrateur a souvent recours au problème du langage.
De Tonka, dont la provenance d'un milieu modeste est accentuée, il est dit
« qu'elle ne parlait pas le langage de tout le monde mais quelque langue
élémentaire » ' ' (selon la traduction de Jaccottet, qui essaie de rendre ainsi la
formule de Musil : « irgend eine Sprache des Ganzen »). Ce langage est lié à

sa condition sociale. Il se distingue fondamentalement de celui des nantis
qui apparaissent comme des « capitalistes » de la parole. C'est par exemple

9 Id., p. 93. — G. W., t. 6, p. 278.
10 Id., p. 97. — G. W., t. 6, p. 280.
11 Id, p. 89. — G. W., t. 6, p. 276.



TROIS FEMMES—L'HOMME SANS QUALITÉS 235

le cas de l'ami de la mère du protagoniste, un faux écrivain qui utilise la

parole comme un ornement. A la différence des représentants du milieu
aisé, Tonka n'a pas d'appui dans la parole, elle en est dénuée, et c'est
précisément ce qui lui garantit une fraîcheur qui est celle de la nature qu'on ne
peut ni aimer ni ne pas aimer, parce qu'elle ne vous excite pas et ne se livre
pas dans sa simplicité totale. Dans le milieu de l'amant, chacun n'obéit
qu'au seul moteur de sa cupidité. En revanche, lui-même interroge le

monde en s'interdisant de s'appuyer sur la confiance fondamentale qui
commande le regard que le monde a l'habitude de jeter sur les choses.

11 en est séparé comme par un vernis glacé. Vus de sa fenêtre, les usagers
de la route lui apparaissent comme autant de champs se découpant mutuellement

et devenant chacun le centre d'une orbite, un centre que l'autosuffïsance

et l'approbation des autres fait tenir ensemble, alors que son regard
n'y voit au contraire que morcellement, enchevêtrement, juxtaposition. A
côté de ces deux perspectives, il y a la présence de Tonka qui n'a rien à voir
avec les objets qui s'offrent au regard ordinaire ni avec la décomposition à

laquelle les soumet le regard scientifique du protagoniste, mais qui est

rehaussée par cette double différence. Le narrateur a de nouveau recours à

la légende, au conte, à la mission sacrée pour exprimer l'effet de la femme
aimée sur son amant, et en même temps, il s'en distancie en dénonçant un
certain manque de sérieux dans ce regard béatifiant. La raison oblige
l'amant d'accepter l'infidélité de Tonka, mais l'amour, qui s'émancipe de
l'être aimé et le transforme en une intimité surhumaine «sans attache et

sans réalité»12, opère un transfert vers le merveilleux qui apparaît comme
la reprise des valeurs auxquelles l'enfance faisait crédit, la générosité, la
bonté et la foi. Mais ces valeurs sont en même temps contestées, car l'enfant
que l'adulte voit maintenant dans ses rêves refuse par exemple de saluer la
croix et se voit dans l'impossibilité d'utiliser ses doigts immobilisés par le
froid. Jusqu'à la fin du récit, ces deux attitudes contradictoires se contestent
mutuellement et laissent sans réponse celui qui est simultanément l'adepte
d'une ascèse purifiée de toutes les valeurs insaisissables et celui qui demeure
attaché à la bonté d'un cœur sûr.13

Cette même schizophrénie forme un des points de départ du roman
L'homme sans qualités. Déjà le début du roman témoigne de la thématique
esquissée jusqu'ici. Car il transpose le temps — «une belle journée d'août
1913» — et le lieu — «Vienne, capitale et résidence de l'Empire»14 —
selon deux méthodes entièrement divergentes: le temps est soumis au
baromètre précis de la météorologie. Le lieu se rassemble en masses globales de

12 Id, p. 134. — G. W. t. 6, p. 300.
13 Cf. mon étude sur « L'écriture du doute» (Troisfemmes), dans L'Arc, 74 (1979),

p. 103-107.
14 R. Musil, L'homme sans qualités, trad. Ph. Jaccottet, t. I, Paris 1978, p. 15 et 16.

— G. W, t. l,p. 9.



236 BERNARD BÖSCHENSTEIN

lumière, de vitesse et de sonorité. L'une et l'autre méthode visent à faire voir
une structure exemplaire, exempte de toute particularité, en découpant un

segment temporel et spatial qui est ainsi neutralisé par un schématisme
d'ordre général. Celui-ci introduit un monde qui ne s'offre pas dans son

unicité historique, mais selon un ensemble de lois qui rejoignent d'autres

époques de l'histoire. Car Musil veut que chaque personnage et chaque
situation de son roman laissent une fenêtre ouverte qui établisse la liaison
entre la réalité sélectionnée et les possibilités qui en formeraient la généralisation.

Il s'agit donc d'un roman à prétexte historique qui se change en texte

scientifique dans la mesure où l'histoire ne fournit qu'un modèle applicable
à d'autres époques et à d'autres lieux. Le réel devient spectral.'5 Il sera
soumis aux procédés de désunion et de déshabillement que nous venons de

décrire. Mais au lieu de choisir d'emblée le milieu naturel d'un lieu intemporel,

comme dans les Trois femmes, Musil souhaite ici permettre au lecteur
d'assister à la désincarnation du réel auquel se substitue le possible.
Solidaire de ce possible, le narrateur surplombe de son regard ironique le réel

dont ce possible est en train de s'émanciper.
Autour de la totalité neutralisée que représente la conscience observatrice

du héros Ulrich gravite un ensemble de personnages ironises dans la

mesure où ils s'appuient sur des propriétés, des qualités restreintes et réductrices.

Des hauts fonctionnaires du gouvernement, des représentants de

l'économie ou du monde militaire, des activités culturelles bénévoles ou
pédagogiques et du monde intellectuel et artistique se donnent un rendez-

vous où le besoin de conserver des traditions de la monarchie austro-hongroise

et des années néo-romantiques du début du XXe siècle apparaît
comme tout aussi fictif que celui de rejoindre les grands élans d'une extase

pseudo-nietzschéenne qui s'étendent jusqu'à une tentative de renversement
de la morale invétérée et jusqu'aux premières maladies d'un faux renouveau
teinté de fascisme. Ulrich désarçonne toutes ces attitudes par son regard
distant et précis qui relativise, dans son polyperspectivisme, tous ces partis pris
spécifiques qui se prennent pour réels.

1913, c'est l'année qui nourrit pour la dernière fois de faux espoirs, qui
s'adonne à une petite ascension de l'âme, à une «fièvre ailée»16, et qui
recherche à la fois le surhomme et le sous-homme. L'héroïsme et la
décadence coexistent, l'individualisme et le socialisme, une hystérie du renouveau

et un maintien désespéré d'un passé vidé de son essence. Le regard du
narrateur en abstrait les lois de la transition ambivalente qui peuvent

15 G. W, t. 7, p. 93 («Was arbeiten Sie? Gespräch mit Robert Musil»).
16 L'homme sans qualités, t. I, p. 87. — G. W. t. I, p. 55.



TROIS FEMMES—L'HOMME SANS QUALITÉS 237

s'appliquer à d'autres moments de l'histoire et qui concernent le lecteur
d'aujourd'hui autant que celui de 1930.17

Il y a, dans ce roman, des adeptes de l'équilibre goethéen entre la liberté
et la mesure. Ulrich est celui qui fait éclater cet équilibre en s'intéressant à la

mobilité des contours, à la libération des formes stables. Il construit, sans
préjugé aucun, un ensemble d'analogies qui font, jouer des relations innovatrices.

La femme qui est au centre du premier livre, Diotima, est un musée
de prédilections culturelles teintées du néo-romantisme de 1900 et intériorisées

en guise de protestation contre l'ère industrielle. Ulrich vise d'emblée le

dépassement de cet antagonisme stérile et anachronique en retrouvant les

impulsions qui sont à la base des monuments et des documents qui se sont
transformés en grimaces pétrifiées. Il s'efforce de comprendre les réflexions
actives et inachevées qui se sont d'abord proposées en solutions provisoires
et perfectibles avant de peupler les musées. Il tente ainsi d'en libérer
l'énergie spirituelle pour un avenir encore ouvert. A la différence de

l'époque goethéenne qui réussissait à marier l'impulsion subjective à des

formes objectives, Ulrich constate la séparation absolue entre les objets
produits par la culture du passé et les besoins inarticulés de la sensibilité
moderne qui se cherche. Nous ressemblons à des mouches piégées par le

papier collant et acheminées vers une mort sûre, au lieu de nous risquer en
dehors des limites imposées par la société. Dans ce contexte, les aspects
d'une morale élargie et généralisée intéressent le romancier qui discute les

problèmes de la criminalité dans un horizon pluraliste.
Son tempérament scientifique vise surtout les zones d'incertitude entre le

bien et le mal, entre la vertu et le vice, afin de se distinguer du type de

l'homme imprécis qui domine la scène politique, idéologique et culturelle
du moment décrit.

Les relations que l'on constate, par exemple, en chimie sont appliquées à

l'histoire. L'écriture se situe entre la poésie et la science, elle tâche d'annuler
ce qui les rend étrangères l'une à l'autre, elle fait naître ainsi un climat de
flottement comme résultat d'une recherche précise qui laisse partir comme
un ballon dans l'air le monde des prescriptions et des mots d'ordre fixes.

Ulrich réussit à transformer toutes les positions particulières en un
ensemble de fonctions, alors que son interlocuteur militaire n'y voit que des

oppositions irréductibles, comme celle entre l'individualisme et le collectivisme,

entre le capitalisme et le socialisme, entre la superstition et le rationalisme,

entre le nationalisme et l'internationalisme. La réponse à ces dualités
est donnée par une attitude où la précision et l'âme se conjuguent. Il
convient d'abord de s'ouvrir à une totale délivrance des limitations devenues

artificielles, par exemple dans le domaine de la représentation et de la

17 Cf. mon étude sur «La critique littéraire face à l'ambivalence de son objet»,
dans Sciences humaines, philosophie et connaissance de l'homme (cours général de
philosophie), Université de Genève, semestre d'été 1979, p. 100-107.



238 BERNARD BÖSCHENSTEIN

nomenclature. La métaphore crée des voies aptes à opérer de nouveaux
transferts, qui rapprochent par exemple un petit enfant d'un papillon d'une
nuit d'été et d'un visage qui longe un escalier ou du giron de la vierge qui
ont tous en commun un mouvement d'avenir riche en promesses utopiques.

La forme décadente de l'ivresse fin de siècle est considérée comme un
modèle de structure récupérable dans un avenir exploré scientifiquement,
mais stérile dans le contexte prétentieux et vide du «Jugendstil». Mais pour
s'y préparer, il faut congédier les tentatives prématurées d'une synthèse
analogue à celle que Goethe avait établie. La satire défait ce que l'écrivain
attitré de l'époque décrite a équilibré dans une attitude de compromis entre
l'ère industrielle et le masque classique. Thomas Mann est ainsi critiqué
comme l'acteur et le metteur en scène d'une synthèse artificiellement
maintenue18.

Cette synthèse établit une analogie avec la synthèse anachronique de la
monarchie austro-hongroise qui se désarticule et donne lieu à la création de

nouveaux états fragmentaires. Partout les ensembles éclatent en parties.
La perspective solennelle et la perspective ludique, exprimées par la

formule paradoxale du «divin qui patine» l9, se séparent chacune de la voie de

la vérité, de la morale, de la raison sans que les intellectuels puissent
rappeler le monde à l'ordre en poussant des cris de Cassandre.

Nous sommes séparés de nos vêtements qui bénéficient pourtant de

notre crédit comme s'ils nous exprimaient encore. Mais, comme un bouquet
de fleurs délié, nous éprouvons le besoin de céder à l'extase en accédant à la

nudité. Ulrich critique aussi bien l'attachement aux modes vestimentaires

que la déraison qui tend à s'en affranchir. Ce qui l'intéresse, c'est le système
même de la succession des modes et des besoins d'affranchissement: la loi
de la transition répétée, comprise dans son fonctionnement généralisé.

De même, Ulrich regarde les relations humaines à la fois dans leur
dépendance d'un corps gras qui les rattache au monde réel et dans une
abstraction qui défait ces tissus de graisse en ne laissant subsister que les parties
du corps nécessaires à son fonctionnement. En confrontant le corps
superflu au corps nécessaire, il obtient la transparence qui confirme son

programme d'une satire s'ouvrant à la voie thérapeutique de l'utopie.
Ce premier livre du roman assemble des débris anachroniques et laisse

voir un désordre créateur qui permet de leur assigner une place potentiellement

différente de celle qu'ils détiennent en 1913. Cet éclatement prépare
les exercices mystiques du second livre. L'amour entre Ulrich et sa sœur

18 Cf. aussi Tagebücher, t. 1, p. 766, 807 s. où le terme de «Grossschriftsteller» est
mis en rapport avec Thomas Mann, et surtout t. 2, p. 1175-1177 (« Verwechslung mit
Klassikern »).

19 L'homme sans qualités, t. 2, p. 105, mais traduit différemment par nous. — G.
W, t. 2, p. 504.



TROIS FEMMES —L'HOMME SANS QUALITÉS 239

jumelle Agathe y est pratiqué dans le style d'une sacra conversazione où les

âmes sœurs se renvoient leur image dans un discours précis appliqué à un
état total. Le langage reprend les droits de la littéralité et s'abandonne en
même temps au fonctionnement des paraboles. La tendresse et la solitude
participent toutes deux à une ouverture où les appétits sont assouvis tout en
restant actifs. Le monde perd sa finalité égoïste, il abandonne ses contours,
il pratique la fusion de ce qui était juxtaposé, en entrant dans la voie du

contre-devenir, de ce qui s'appelle ici « Entwerden »20.

Ceci apparaît jusque dans le chapitre auquel Musil travailla encore le

jour de sa mort, le 15 avril 194221. Le narrateur y évoque l'union du frère et
de la sœur lors d'un jour d'été où la présence revigorée d'arbres feuillus et

l'évanescence des fleurs emportées de ces mêmes arbres par un souffle

presque imperceptible se répondent. Les saisons semblent se relayer en une
succession scénique qui transforme les arbres en spectateurs de deux

moments, des funérailles et de la fête. Cette concomitance exprimée sous la
forme d'une analogie par inversion amasse et défait les richesses en ramenant

les fleurs de la vie à la mort, les feuilles de la mort à la vie. Ce double
mouvement d'abnégation et de rehaussement forme une clé apte à

comprendre le jeu des analogies.
Par exemple, un homme qui, la nuit, se glisse sous un bosquet et attend

la femme qu'il tentera de violer, est présenté dans le même état de transition
entre la fête et la mort qui échangent leur place, lorsque la transformation
d'un être intact en un être dissolu se rapporte à un objet ardemment
convoité, puis observé dans l'imminence de sa mort. Le déclic entre ces
deux états ressemble à celui entre le départ du printemps et l'arrivée de

l'automne, et c'est précisément dans cet entre-deux que se joue le moment
crucial de la transition que vise le roman dans sa totalité. Le crime solitaire
et la paix des amants au seuil du millénaire se rejoignent dans une mise en
scène de ce qui paraît et de ce qui disparaît simultanément. L'un des deux
états existe par l'autre, les deux communiquent ensemble dans une neutralisation

mutuelle de la parole et du silence. Les scènes que le narrateur
découpe sont arrangées de manière à offrir cette double perspective, grâce à

laquelle les déliements s'organisent en structures analogiques. ««Alors le

cœur me fut enlevé de la poitrine»»22: le temps s'arrête et les divisions
cessent d'opérer.

Ici, l'immoralisme et la moralité ne s'excluent plus, mais préparent
ensemble un troisième état. Les marginaux et les criminels sont, par ana-

20 « Littéralement «cessation du devenir», «dé-vivre»», selon la note de Ph.
Jaccottet, op. cit., t. 3, p. 126. — G. W, t. 3, p. 753.

21 Id, t. 4, p. 131-140. — G. W, t. 4, p. 1232-1239.
22 Id, t. 4, p. 132, présenté comme la citation d'un mystique dont Agathe se

souvient. — G. W. t. 4, p. 1232.



240 BERNARD BÖSCHENSTEIN

logie, compris dans les expériences des saints. Un nouveau sérieux permet
de convertir le non-être en être. Les fleurs, les fruits, les étoffes, les formes
retrouvent leurs contours après avoir été pensés comme formes ouvertes et

déliées. La compréhension reconstitue les surfaces et accepte, entre l'innommable

et le nom, cette tension ambivalente qui relie l'extériorité à l'intériorité.

Il s'agit d'une étape d'accomplissement de tout ce qui était nié par le

premier livre. Mais Musil avait l'intention de dépasser ce stade de l'intériorité

et du mysticisme en s'acheminant vers une synthèse entre les deux
livres. Nous n'en possédons pas de chapitres achevés, seulement des

ébauches indiquant la direction.23 Tels qu'ils se présentent maintenant, ces

deux livres se rapportent l'un à l'autre comme les protagonistes masculins
des trois récits face aux trois femmes, mais avec la différence importante
que ces trois amants tentent de comprendre une simplicité initiale, alors

qu'Ulrich rencontre Agathe comme si elle offrait un miroir à sa compréhension

analytique de l'être en état d'évanescence. L'état initial et l'état qui vise

une abnégation finale se ressemblent et se distinguent simultanément,
comme les matériaux archaïques des récits sont transformés en réflexions
critiques du monde contemporain dans le roman qui leur fait suite.

Les récits étaient enfermés dans un monde existant; le roman, lui,
s'ouvre sur une impossibilité qui est encore, qui est toujours la nôtre.

23 Cf. les matériaux que A. Frise a réunis dans le t. 5 de son édition de 1978 ainsi
que ses remarques sur l'état inachevé du roman: «Unvollendet — unvollendbar?
Überlegungen zum Torso des 'Mann ohne Eigenschaften'», dans Merkur, 390 (nov.
1980), p. 1099-1115, qui forment le dernier apport à une discussion alimentée
principalement par les ouvrages de E. Kaiser, E. Wilkins, la thèse de W. Bausinger et les
essais de W. Rasch. Un résumé de ce débat et les indications bibliographiques qui s'y
rapportent se trouvent dans R. L. Roseberry, Robert Musil. Ein Forschungsbericht,
Frankfurt a. M. 1974, p. 71-79 et 127-132.


	Trois femmes - l'homme sans qualités

