
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : les enjeux d'une doctrine trinitaire sociale : à propos
du dernier livre de Jürgen Moltmann

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981). P. 155-166

LES ENJEUX
D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE

A PROPOS DU DERNIER LIVRE DE JÜRGEN MOLTMANN'

KLAUSPETER BLASER

1

On est décidément surpris de voir l'auteur de la «trilogie»1, l'un des

principaux inspirateurs d'une «théologie politique»2, aborder le problème
de la trinité. N'est-ce pas là une occupation pour théologien de bureau,
enfermé dans sa tour d'ivoire, qui seul ose encore se payer le luxe des

spéculations? Certes, les derniers ouvrages annonçaient déjà une réflexion
trinitaire3; d'aucuns jugeaient d'ailleurs bizarre cette «histoire trinitaire de

Dieu»4. De plus, et bien que le titre du présent livre inclue un concept
fondamental de la théologie moltmannienne: le règne (ou royaume) de Dieu,
certains seront choqués de l'évolution du maître. Se serait-il détourné de ses

préoccupations précédentes? Il faut en effet de la patience pour découvrir,
à travers une lecture parfois difficile, une profonde continuité de pensée
dans l'argumentation et la réflexion de notre auteur. A mon sens, il importe
peu de savoir si les démarches précédentes ont permis à Moltmann de

préparer un fondement théologique plus solide à la doctrine trinitaire qu'il
présente aujourd'hui, ou si cette dernière constitue une sorte de «débouché»
de toutes les démarches préalables, démarches dont on constatera ici une
élaboration plus précise. Force nous est en tout cas de constater qu'à leur
lumière, les enjeux théologiques et pratiques de la doctrine trinitaire appa-

* Jürgen Moltmann. Trinità! und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, München.
Kaiser, 1980,244 p.

1 néologie de l'espérance, Paris, Cerf, 1970 (cf. P. Gisel. RTliPh 93 (1971).
p. 447s); Le Dieu crucifié. Paris, Cerf, 1974; L'Eglise dans la force de l'Esprit, Paris,
Cerf, 1980 (cf. K. Blaser, RThPh 112 (1980), 418-421).

2 Conversion à l'avenir, Paris, Seuil, 1975: L'espérance en action. Paris, Seuil, 1973

(cf. K. Blaser, «77?/% 96 (1974), p. 68s); Zukunft der Schöpfung. Munich, Kaiser,
1977; etc.

3 Le Dieu crucifié, chapitre 6; L'Eglise dans la force de l'Esprit, chapitre II,
paragraphe 4; cf. Hegel et la théologie contemporaine, Neuchâtel, Delachaux & Niestlé.
1977, v. p. 190-204.

4 Cf. par exemple Diskussion über « Der gekreuzigte Gott», Munich, Kaiser, 1979,

pp.33, 50ss, 56, 69ss, 74-93, 116. 146, 161, 174-187. Le présent ouvrage montre que
Moltmann répond à certaines critiques articulées dans les réactions à son livre Le
Dieu crucifié.



156 KLAUSPETER BLASER

raissent clairement; et que ces enjeux éclairent à leur tour l'unité de

démarche de Moltmann, malgré une nette discontinuité dans le style et les

sources. C'est ce que tentera de montrer notre étude critique.
Le livre suscitera, on peut déjà le prévoir, des avis très divers. Je ne sais

pas si toutes les interprétations et tous les propos de l'auteur sont exacts, en

particulier lorsqu'il se réfère à la tradition, qu'elle soit orthodoxe ou non. Je

ne sais pas non plus si la tentative de corriger les unilatéralités des doctrines
aussi bien orientale (à certains égards nettement préférée par Moltmann)
qu'occidentale est réussie. Les rapports établis entre le Nouveau Testament
et les réflexions trinitaires ultérieures sont-ils aussi toujours soutenables?

Enfin, quoique intéressants, les apports «mystiques» (tirés de la tradition
juive, entre autres) de la doctrine moltmannienne de Dieu me restent un

peu étrangers. Mais je suis fasciné, après certaines hésitations, voire certains
refus d'entrer en matière, par la passion, les perspectives et les conséquences
du nouvel ouvrage. J'avoue avoir été « édifié » par cette lecture — ce que je
ne puis dire de toutes les études actuellement consacrées à ce sujet. Lecture

qui provoquera, on peut le prévoir, deux réactions contradictoires: une
critique méprisante à l'égard de celui qui a osé renouer avec le métier de

théologien, d'une part, et, de l'autre, des félicitations, pour avoir enfin osé l'être.

Moltmann, pourtant, se situe lui-même à un tout autre niveau. Dans la
préface, il explique l'intention de sa contribution, en définissant, de façon
exemplaire à notre avis, comment nous pouvons et devons aujourd'hui être
des théologiens qui dialoguent avec le passé, le présent et le futur:

« Par le terme contributions, l'auteur reconnaît les conditions et les limites de sa

propre position, ainsi que la relativité de son propre milieu. Il ne prétend ni tout
dire ni saisir l'entier de la théologie. Il comprend plutôt son propre tout comme
une partie d'un plus grand tout. Il ne peut donc vouloir dire ce qui est valable

pour tous, à toute époque et en tout lieu. Mais il se placera lui-même, avec son
temps et son lieu, dans la communauté chaque fois plus grande de la théologie.
Cela signifie pour lui la dissolution critique d'un naïf repli sur soi de la pensée. Il
est bien sûr Européen, mais la théologie européenne ne doit plus continuer d'être
orientée de manière euvocentrique. Il est bien sûr un homme, mais la théologie ne
doit plus continuer d'être orientée de manière androcenlrique. Il vit bien sûr dans
le «Premier Monde», mais la théologie qu'il développe ne doit pas refléter les
idées des dominants. Elle voudra plutôt contribuer à faire entendre la voix des

opprimés. Le concept de contributions à la théologie doit désigner ce dépassement
de l'absoluité du point de vue personnel dans un contexte personnel, absoluité
qui, sans cela, demeure tacitement présupposée» (p. 12).

II

Examinons maintenant, sans prétendre être exhaustif, le contenu et la

structure du livre.
1. Dans une brève première partie (« Théologie trinitaire aujourd'hui »),

Moltmann s'interroge sur les blocages qui empêchent, depuis Y Aufklärung,



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 157

la réflexion trinitaire. Il note la compréhension de l'histoire, unilatéralement
subjective — critère de l'expérience (Schleiermacher) ou de l'action (Kant)
— et, parallèlement, celle de Dieu, dans l'ensemble monothéiste, puisqu'elle
conçoit la divinité soit comme substance suprême (tradition thomiste), soit

comme sujet absolu (Descartes, Hegel). Face à cela, la connaissance théologique

de Dieu et de son histoire en tant que découverte de structure trinitaire

modifie radicalement la raison en quête de Dieu: celle-ci cherchera la

communion, non la domination; la participation, non la conquête;
l'accueil, non la production; cherchera une doctrine trinitaire sociale,
ouverte aux relations communautaires, plutôt qu'une doctrine de l'Un sur
laquelle vienne se greffer, comme en annexe, la triplicité de Dieu. La notion
de l'unité divine demande à être comprise de façon différenciée, comme
«Einigkeit der Dreieinigkeit» (p. 35), plutôt que l'inverse. Et Moltmann de

résumer la visée de son projet:
« Nous développons ici. à partir de la doctrine de la trinité. un penser en termes de

relations et de communautés, et le mettons en valeur dans la relation de l'homme
avec Dieu, avec d'autres hommes et l'humanité, ainsi que dans la communion
avec la création tout entière. Avec l'accueil de pensées panenthèistes3 issues des

traditions juive et chrétienne, il faut penser dans leur économie mutuelle Dieu,
l'homme et le monde, dans leurs relations et leurs inhabitations. Ce faisant, il ne
s'agit pas seulement d'élaborer de manière nouvelle la doctrine chrétienne de la
trinité, mais également de développer et d'étudier un penser trinitaire » (p. 35).

2. La deuxième partie de l'ouvrage (« La passion de Dieu ») reprend la

question de la passibilité de Dieu, face à l'axiome de son apatheia, corollaire

du Dieu-substance ou Dieu-sujet absolu. Si Dieu était incapable de

souffrance et de mouvement, comme le prône une large part de la tradition,
il serait du même coup, affirme Moltmann, incapable d'aimer. Or, au vu de

la passion du Christ, il faut parler de la passion de l'amour, de la participation

à la souffrance d'autrui, et ceci d'entente avec des traditions juives et

kabbalistiques (sekinâ, en particulier), mais aussi en s'appuyant sur des

auteurs anglais, espagnols et russes (dont Berdiaev) oubliés pour étayer
l'idée de l'amour souffrant de Dieu. Pour être pertinente, la théologie de la

passion de Dieu présuppose la théodicée comme horizon herméneutique
universel. C'est dans la souffrance en effet que naît la quête humaine de

Dieu, car, par son incompréhensibilité, la souffrance met en question le

Dieu de l'homme, de même qu'elle stimule le désir de vivre, l'amour de la

justice, la quête du Tout Autre par la révolte qu'elle provoque contre elle-

même. Echec de l'idée théiste de la toute-puissance et de la toute-bonté de

Dieu, donc, mais aussi échec de l'athéisme qui abandonne l'homme à lui-
même. Sans Dieu, le monde serait, paradoxalement, en ordre; avec Lui, la
souffrance devient consciente et protestataire. Plus la foi croit, plus elle res-

5 Où, si Dieu et le monde ne sont pas qu'un (contrairement au panthéisme), tout
est pourtant «en Dieu».



158 KLAUSPETER BLASER

sent la douleur de la misère et se met passionnément à la recherche de la
création nouvelle. La théodicée s'avère donc question eschatologique, et ne
se résout pas par les théories du péché et de la punition. L'expérience de la
souffrance s'étend aussi loin que l'amour qui, lui, dénonce la notion
nominaliste de la liberté divine — encore présente chez Barth, selon Moltmann

—, liberté en définitive arbitraire. La résolution de Dieu de se communiquer,

son autolimitation dans la création, sa passion et enfin la délivrance
de ses souffrances dans le monde, voilà ce qui constitue le mouvement trinitaire

de l'amour, l'expression de sa liberté. A la fois amour nécessaire du
même (intratrinitaire) et amour libre de l'autre, Dieu entre, en se communiquant,

dans un processus d'autodifférentiation et d'auto-identification. Dès

lors, Moltmann devra comprendre et interpréter l'histoire de Dieu dans le

monde comme histoire en Dieu, et inversement.
3. C'est ce qu'aborde l'auteur dans la troisième partie de l'ouvrage

(«L'histoire du Fils»). Les considérations précédentes entraînent d'abord
un principe herméneutique nouveau: contrairement à la tradition (jusqu'à
Barth, rappelons-le), il faut interpréter la trinité par la seigneurie de Dieu, et

non l'inverse. Alors la monarchie de Dieu ne précède plus la trinité divine,
et Jésus apparaît, dans le Nouveau Testament, comme Fils; alors son
histoire explique et articule les relations entre le Père, le Fils et le Saint-Esprit
comme celles-ci sous-tendent son histoire. La doctrine de la trinité ne

s'ajoute pas à l'histoire biblique, elle est son origine. Dans cette perspective,
Moltmann examine, dans l'ordre, l'envoi, la passion, l'élévation et l'avenir
du Fils:
a) L'envoi du Fils: le récit du baptême et de la vocation messianique de

Jésus le montre comme Fils du Père; le règne de Dieu sur le monde est

donc caractérisé par sa paternité, non par sa seigneurie. Inversement,
Jésus révèle Dieu comme Père du Fils comme il se révèle comme Fils du

Père, associant à cette histoire tous ceux qui ont besoin de protection
paternelle. Ce que Jésus fait et est, il le fait, il l'est par l'Esprit messianique

provenant du Père et se plaçant sur le Fils.

b) La passion du Fils: jugé par une coalition religieuse et politique, il est

livré par son Père, qui abandonne ainsi son Fils (Me 15,34; He 5,7) et se

cache. Jésus est ici Fils en tant qu'abandonné; Dieu est Père en tant que
celui qui le livre; l'amour se transforme en douleur infinie. Abandon et

sacrifice s'opèrent «par l'Esprit» (He 9,14) qui, dans la séparation
même, lie le Père et le Fils dans une unité constituant Dieu comme

amour, amour qui donne tout et souffre tout, puissance invisible de la

croix (p. 99).
c) L'élévation du Fils: ressuscité d'entre les morts, échantillon de son

avenir dans la gloire divine, révélé image de Dieu (2 Co 4,4s; He 1,3),

Jésus est installé en tant que Fils; c'est à ce titre qu'il est Seigneur d'un
royaume de frères et de sœurs, non de serviteurs. Il ressuscite dans le



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 159

règne de Dieu qui vient, dans l'être intérieur de Dieu même, dans l'origine

divine de l'Esprit saint (p. 105). Dès lors, il se donne comme Esprit
de filialité, puissance de résurrection, arrhes du royaume,

d) L'avenir du Fils: il vient juger en tant que sauveur et frère (1 Th 1,9-10);
son avenir eschatologique s'articule comme événement intratrinitaire
(1 Co 15,22 ss). Offrant son règne au Père, le Fils accomplit son obéissance

et sa filialité. Les titres christologiques deviennent caducs, alors

que le titre de Fils lui reste acquis. L'Esprit glorifie le Père à travers la

louange des créatures libérées.

On le voit: le règne de Dieu ne fait pas seulement partie des opera trini-
tatis ad extra, mais simultanément aussi des opera ad intra (contre
Augustin). L'affirmation d'une structure trinitaire de l'histoire biblique de

Dieu, de même que la connaissance de cette structure, reposent sur ce principe.

Mais pourquoi cette traversée de la dramatique christologique? C'est

que Moltmann entend montrer que la coopération du Père, du Fils et du
Saint-Esprit se noue selon des schemes changeants:

— Père — Esprit — Fils, dans l'envoi, la passion et la résurrection du
Christ;

— Père — Fils — Esprit, dans la seigneurie du Fils et la diffusion de

l'Esprit créateur;

— Esprit — Fils — Père, dans l'ordre de l'eschatologie et de la doxologie.

La trinité n'est ni fixée, ni figée, mais ouverte, parce que histoire de Dieu
dans l'histoire de son règne. Elle peut ainsi être pensée non comme unité
numérique, mais comme communauté et communion d'esprit. Et si Dieu est

communauté, celle-ci désire s'unir avec toute la création, tant elle est

ouverte.
4. Il y a donc connaissance de la trinité à partir de l'histoire de Jésus, le

Fils. Il va s'agir ensuite, dans une quatrième partie (« Le monde de la

trinité»), d'acquérir inversement la connaissance de la figure du Fils à partir
de l'histoire du Dieu trinitaire avec le monde, sinon l'histoire du Fils resterait

incompréhensible. Création, incarnation et glorification sont ici au

centre, non comme œuvres de la trinité, mais comme sources de sa connaissance:

que signifient les opera ad extra pour Dieu lui-même?
Préhistoire de l'alliance, la création du Père est ici célébrée comme

histoire et lieu auxquels se rapporte l'espérance messianique en les faisant
théâtre de la gloire future de Dieu. Si le Christ signifie le salut de la création
tout entière, il en est également la raison d'être (« médiateur de la création »,

1 Co 8,6; Ep 1,9ss; Col 1,15-17). Etant donné la présence de Dieu, son
inhabitation dans le monde par l'esprit (sekinâ), il apparaît que le Père crée
le monde — grâce aux énergies de l'Esprit — dans l'amour envers son Fils,
qu'il voit le monde dans son Fils. La création ne nous est donc accessible

qu'en réflexion trinitaire. Dans Yincarnalion du Fils, le Père gagne un



160 KLAUSPETER BLASER

double vis-à-vis: son Fils et sa propre image. Il sera Père d'une nouvelle
humanité, communauté solidaire.

La glorification et la louange, elles, proviennent de l'Esprit et parviennent

au Père par le Fils. L'Esprit achève le monde en tant que «patrie» de

Dieu, et il unifie le Fils avec le Père, lui-même étant sujet unifiant et unissant.

Dieu vit alors en son monde, et le monde vit de sa gloire inépuisable
(p. 143).

5. Après avoir développé ses vues, Moltmann précise encore sa pensée
en entrant en débat avec la tradition passée et contemporaine. Sa partie
cinquième (« Le mystère de la trinité») est d'emblée placée sous le signe d'une
critique du monothéisme et de la monarchie de Dieu (nous y reviendrons).
En régime monothéiste ou monarchique, le Christ doit être rabaissé au rang
de simple prophète au profit de l'unique Dieu ou disparaître dans celui-ci
comme l'une de ses multiples manifestations. La doctrine trinitaire vise

donc à christianiser le concept de Dieu. Dans cette perspective, l'auteur
analyse et critique l'arianisme et le sabellianisme de tout temps, la monarchie

trinitaire de Barth et le modalisme idéaliste de Rahner. L'unité de la
substance divine (avec pour conséquence le trithéisme) et l'unité du sujet
absolu (avec pour conséquence le modalisme) doivent faire place à l'unité
du Dieu trinitaire («Einigkeit»), car seules des personnes peuvent être

unies, non des modes d'être. Pas d'homogénéité, donc, mais une périchorèse.
Il y a aussi interaction entre la trinité ontologique (qui a son Sitz im Leben
dans la louange du culte) et la trinité économique de la prédication et de la

pratique. Par l'histoire du salut, histoire du Dieu trinitaire éternellement
vivant, Dieu nous accueille dans une vie relationnelle. L'accent porte
cependant sur la trinité d'essence (ou doxologique) lorsque Moltmann
aborde la doctrine des processions trinitaires: contre le monothéisme du

patriarcat et le panthéisme supposé du matriarcat, la doctrine trinitaire —
langage d'une communauté sans domination ni sexisme — dit Dieu comme
Père: origine sans origine de la divinité, Père du Fils et générateur de

l'Esprit; dit Dieu comme Fils: généré éternellement et avec nécessité alors

que l'envoi dans le temps se fait volontairement; dit Dieu comme Esprit
Saint: procédé nécessairement du Père, esprit du Père nous unissant avec le

Fils, esprit du Fils que donne le Père, et esprit glorifiant par nous le Fils et
le Père. Les personnes trinitaires subsistent dans une nature divine
commune et elles existent dans leurs relations l'une par rapport à l'autre. Pas de

monadologie donc, mais trinité, périchorèse.
C'est dans ce contexte que l'auteur aborde enfin la question du Filioque;

il rejette cette adjonction au symbole, bien que de façon nuancée, s'inspirant

en cela de la théologie vieille catholique, du russe Bolotov et des

travaux de Foi et Constitution. Certes, un abandon du Filioque n'abolit pas, à

lui seul, le schisme entre l'Orient et l'Occident; il faut encore trouver une
réponse commune au sujet des rapports qu'entretiennent les deux per-



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 161

sonnes de la trinité en question. L'Esprit procède uniquement du Père, il est

Dieu en émanant de la source de la divinité, du Père. Mais du Père du Fils!
Le Fils, lui, n'est pas étranger à la procession de l'Esprit, dont il est la

présupposition logique, mais non la cause. L'Esprit reçoit sa forme relationnelle

(prosopon) du Fils; pour indiquer la forme périchorétique de l'Esprit,
le Filioque a donc sa place. Le refus de celui-ci au profit de la seule monarchie

du Père serait tout aussi nuisible que le modalisme occidental. L'unité
de Dieu gît dans sa trinité, sans la précéder ni la suivre.

6. Il est intéressant de constater qu'à l'instar de tel autre ouvrage molt-
mannien ce livre se termine par une doctrine de la liberté, objet de la

sixième partie («Le Royaume de la liberté»). L'auteur y critique le

monothéisme politique et clérical, la hiérarchie morale, patriarcale ou politique
engendrée par le concept d'une monarchie céleste. De même que la
doctrine de la trinité surmonte le monothéisme, de même se destine-t-elle à

vaincre ce monarchisme légitimant dépendance et servitude. Contre la théologie

politique des premiers siècles (thèses de E. Peterson) et de l'absolutisme

moderne (par exemple Bodin, Stahl, Kuyper), Moltmann rappelle
l'amour de Dieu dans le crucifié. La doctrine trinitaire exige la médiation
du personnel avec le social, demande un personnalisme social et un socialisme

personnaliste (p. 217). Contre la doctrine et la praxis de l'épiscopat
monarchique, Moltmann rappelle la constitution de l'Eglise comme
communauté sans dominateurs. La doctrine de la trinité exige un ordre synodal
ou presbytéral de l'Eglise.

Positivement, l'auteur développe une doctrine trinitaire du règne de

Dieu en ayant recours à Joachim de Fiore (sans pour autant le suivre
entièrement), et en rejetant le dualisme des deux règnes. Dans ce cadre, le règne
du Père signifie création d'un monde ouvert et conservation de ce monde

pour son achèvement dans le règne de gloire. Le règne du Fils veut dire
seigneurie libératrice du crucifié et communion avec le premier-né de beaucoup

de frères et de sœurs. Le règne de l'Esprit parle de l'homme libéré par
le Fils et doué des forces de l'Esprit, qui fait de lui un ami de Dieu; de plus,
son inhabitation anticipe celle de la gloire future de Dieu. Le règne de

gloire, enfin, équivaut à l'achèvement de la création, de la libération et de

l'inhabitation universelles. La vérité de la liberté, en conclusion, se joue
dans l'amour et dans l'initiative créatrice par rapport à un projet d'avenir,
dans une passion pour ce qu'il est possible de créer. L'avoir se supprime
dans l'être, à condition de tendre vers le devenir, dépassement des conditions

premières. Si, en conséquence, la doctrine trinitaire du règne se fait
doctrine théologique de la liberté, alors le règne du Père, créateur et

seigneur des créatures, donne sens à leurs vies. Le règne du Fils fait des serviteurs

du Seigneur des enfants du Père, enfants qui jouissent d'une relation
nouvelle à Dieu et entre eux. Le règne de l'Esprit fait d'eux des amis de

Dieu (et non seulement des enfants), car Dieu ne veut ni de l'humilité de



162 KLAUSPETER BLASER

serviteurs, ni de la reconnaissance d'enfants, mais appelle l'audace et la

confiance de ceux qui, avec lui, partagent le règne (p. 238).

m

Ce compte rendu, à la fois trop long et trop succinct, aura déjà permis
aux lecteurs de saisir les « nouveautés » et les enjeux de l'herméneutique
trinitaire proposée par notre auteur. Dans un essai de reprise systématique,
nous allons tenter, en conclusion, de situer brièvement ces nouveautés et ces

enjeux.

1. Réhabilitation de la doctrine trinitaire

Moltmann montre lui-même le peu de crédit dont cette notion jouit à

notre époque, époque enfermée dans une idée d'expérience et de connaissance

trop étroite. En fait, «Gotteserfahrung» signifie que Dieu fait des

expériences avec nous tout autant que nous avec lui. Ce « renversement
sémantique» — qui apparaît encore à d'autres endroits — permet de modifier

les données et de créer les bases de la réflexion trinitaire, dans laquelle
Moltmann se montre conséquent avec lui-même. On voit mieux maintenant

que la trilogie s'inspirait déjà de cette histoire trinitaire de Dieu qui importe
tant à notre auteur, et qu'il s'agit aujourd'hui de la mettre en perspective.
Cette contrepartie théo-logique est nécessaire pour souligner, une fois

encore, qu'une théologie messianique de l'envoi et de la libération n'équivaut

pas à une théologie activiste (d'où de nombreux éléments de type
mystique), et pour compléter la trinité «économique» par une trinité d'essence

(d'où la reprise de certaines traditions orientales aux dépens de la tradition
augustinienne). Tout ceci permet une réhabilitation de la doctrine trinitaire
de l'Eglise, et ce avec d'autant plus de force que Moltmann en démontre les

enjeux au niveau de l'anthropologie et de l'histoire. Malgré toute une
argumentation qui pourra paraître quelque peu spéculative, la doctrine molt-
mannienne est donc foncièrement anti-spéculative. Menée avec fraîcheur et

sans complexe antitrinitaire, l'étude présente s'inscrit de façon intéressante
dans le renouvellement de ce sujet, renouvellement que l'on peut aussi

observer chez d'autres auteurs (par exemple Jüngel, Delzant, Gisel, etc.).

2. Trinité et Nouveau Testament

On a assez souligné, en théologie, que la doctrine trinitaire manquait de

bases dans les textes bibliques, et que les formules triadiques, tout en en
formant le point de départ, ne justifiaient pas un développement doctrinal
ultérieur qui procède par extrapolation. D'autres voyaient dans ce develop-



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 163

pement, il est vrai, une exégèse nécessitée par les seules circonstances, et à

ce titre légitime. Barth affirmait que la trinité est exégèse de la révélation de

Dieu, dans laquelle elle trouve sa source. Aux yeux de notre auteur — mais

nous ne pensons pas qu'il ait entièrement raison — cette prise de position
dépend encore de schemes monothéistes et idéalistes dans la mesure où
Barth utilise la doctrine trinitaire pour sauvegarder la souveraineté de Dieu.
Moltmann prend le contre-pied de cette méfiance exégético-théologique en

postulant la structure trinitaire des récits bibliques au sujet du Christ. On
pourrait certes aborder ces récits avec plus de soin que ne le fait Moltmann;
mais le présupposé trinitaire est-il forcément préjugé? Jésus se réfère bien à

son Père pour annoncer le royaume qui s'approche; l'esprit de liberté le

représente bien dans l'histoire des hommes. Tout cela montre que l'affirmation

d'une discontinuité entre le Nouveau Testament et le dogme est tout
aussi un préjugé. A mon avis, le mérite de l'auteur est d'ouvrir des pistes

pour permettre de reprendre cette délicate question6.

3. Pour une doctrine sociale de la trinité

Selon ses propres dires, Moltmann entend développer, contre toutes les

tendances monothéistes, une vue sociale et communautaire de la trinité —
donc de Dieu. Voilà pourquoi la trinité ne peut être seconde par rapport à

l'unité de Dieu ou, pire, demeurer simple appendice. Dieu est, par le fait
même de sa constitution en personnes engagées dans des relations, communauté.

Si telle idée est effectivement implicite dans la notion de trinité, sa

reaffirmation est pourtant nouvelle, et saisissante dans la mesure même où
le concept particulier du Dieu chrétien n'en reste pas au niveau d'un
postulat formel, mais se précise concrètement. Alors, trithéisme? Les critiques
ne manqueront pas de reposer cette question (cf. note 4). Il est évident que,
vus au travers des schémas de discussions traditionnels, les énoncés de

Moltmann tendent à nourrir ce malentendu. Je crois cependant qu'un tel

reproche manque de nuances: le fait de définir Dieu comme communauté
et non comme UN, de dire son unité sous forme de com-union (Einigkeit)
dépasse l'affirmation de l'existence de trois êtres divins relativement séparés
et hiérarchiquement différenciés. Aborder, ensuite, la christologie dans

l'horizon de la théodicée — ce qui conduit au postulat quasi hégélien de

l'altérité en Dieu, de la mort en Dieu — c'est justement éviter l'éclatement
de la divinité; l'expérience, chaque fois différente, du Père, du Fils et du

Saint-Esprit inclut la douleur et la souffrance en Dieu, chaque opus trini-
tatis ad extra étant également opus ad intra. Parler, enfin, de la trinité doxo-

6 Cf., à ce sujet, A. Wainright, Tlie Trinity in the New Testament, Londres, SPCK,
1962.



164 KLAUSPETER BLASER

logique — les travaux précédents disaient: «trinité de l'envoi — trinité de la

glorification» — prévoir, donc, l'unification eschatologique du Père, du
Fils et du Saint-Esprit dans le règne de Dieu revient à fixer un terme définitif

à la connaissance d'une triple révélation. La «trinité ouverte», à savoir
l'envoi de l'Esprit ouvrant l'histoire de Dieu au monde, aux hommes et à

l'avenir, visant enfin l'unification avec les croyants, l'humanité et toute la

création, a bien un but, et par là-même une promesse. C'est pourquoi on ne

parlera pas ici d'une variation panenthéiste, et l'on se gardera de relever

avec trop d'insistance — ce que d'aucuns se plaisent à faire — l'ombre de

Schelling. On affirmera plutôt que nous avons affaire, dans cet ouvrage, à

une trinité sociale: unité et diversité de Dieu se médiatisent en une communauté

en Dieu, source et fonction, paradigme et reflet de son association

avec ce qui est autre.

4. Langage de domination contre langage de communauté

L'herméneutique trinitaire de Moltmann n'est pas d'abord orientée par
les définitions orthodoxes ou hétérodoxes du passé; elle examine plutôt les

langages du discours théologique et trinitaire (par exemple p. 71 s). Ces

langages, conçus en analogie avec l'histoire politique ou sociale, peuvent aussi

bien affirmer que seul le Seigneur est libre — les hommes étant réduits par
là au rang de sujets à sa disposition — que déclarer la liberté à conquérir
par la communauté, où chacun dépasse les limites de sa propre individualité.

Ainsi donc, pour Moltmann, la liberté du Dieu trinitaire a son corollaire

dans l'amitié que ce Dieu offre aux hommes. On comprend dès lors

pourquoi le livre s'attaque avec tant de vigueur aux structures monothéistes

ou monarchiques qui marquent le discours traditionnel. Non seulement ces

dernières créent un dualisme dans la doctrine de Dieu (de Deo uno — de

Deo trino), mais elles tendent à rendre, en plus, le discours trinitaire
superflu. A mon sens, l'enjeu de ce débat apparaît dans sa pleine lumière là

où le monothéisme religieux s'avère la source du monothéisme politique et

de l'absolutisme7:
«Ce n'est que si la doctrine trinitaire surmonte la représentation monothéiste du
grand monarque céleste et du divin patriarche du monde que les seigneurs, les

dictateurs et les tyrans de la terre ne trouveront plus d'archétypes religieux
justificateurs» (p. 214).

Moltmann fait valoir ici une raison christologique: le monothéisme
conduit à penser Dieu sans Christ, et Christ sans Dieu. Si, en revanche, on

pense Dieu de façon rigoureusement chrétienne, alors Dieu ne sera pas

7 Cf., à ce propos, Y. Congar, «Le monothéisme politique et le Dieu Trinité»,
dans NRT 103 (1981), p. 3-17.



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 165

toute-puissance, mais amour; c'est son amour passionné et passible qui sera

tout-puissant. Ce n'est donc pas la doctrine trinitaire qui se rend coupable
de mythologie, mais bien le discours de l'Un et du grand Tout, secrètement

présent dans tant de discours chrétiens sur Dieu. J'avoue avoir été instruit

par la brève relecture que l'auteur fait, à la lumière de cette perspective, des

débats trinitaires anciens et modernes. Un des constats les plus pertinents
me paraît être celui d'une tendance à la «binité» que Moltmann soupçonne
dans les discours trinitaires. Or seul l'Esprit Saint qui unit le Père et le Fils
dans leur unité et leur différence permet de dépasser le langage de domination

au profit d'un langage de communion. A ce titre, la doctrine moltman-
nienne est résolument pneumatologique.

Pour parler valablement de Dieu, il faut le penser sans cesse comme
trinité. Cela va entraîner d'importantes transformations en théologie systématique

et en éthique. La foi chrétienne n'est pas à proprement parler une foi
monothéiste; le règne de Dieu n'est pas une monarchie à laquelle tout est

soumis, il est l'histoire rédemptrice de la liberté (p. 149). Mesure-t-on toute
la subversion ainsi introduite dans nos langages et nos discours?

5. La fraternité

Nous avons suffisamment mis en évidence les conséquences et les

enjeux d'une doctrine sociale de la trinité comme opposition au totalitarisme

d'un Dieu unique, d'un Dieu-monade, absolu. Ce qu'il convient
encore de signaler, c'est que la fraternité en Dieu trouve sa correspondance
au niveau de l'Eglise et de l'humanité, communauté composée de frères et

de sœurs égaux8. Là encore, Moltmann récuse le scheme du Seigneur-serviteur,

parce que faisant partie d'un modèle de domination. Dans ses

développements, l'auteur tient compte à plusieurs reprises des apports de la

théologie féministe (par exemple p. 181, 217s), en affirmant que le
monothéisme est la religion du patriarcat — ce qui permet d'ailleurs de
développer une hiérarchie ecclésiastique uniquement masculine. La reprise trinitaire

devra donc dire Dieu non seulement comme Père, mais aussi comme
Mère: Père maternel de son Fils (puisqu'il l'engendre et le fait naître), et

Mère paternelle du Fils unique (la théologie orthodoxe utilise les termes
«de utero Patris»). Si Dieu est amour, la doctrine trinitaire constitue

l'Eglise comme «herrschaftsfreie Gemeinschaft». A la place de l'autorité et

de l'obéissance s'installent le dialogue, le consensus et l'accord de tous.

L'Eglise se révèle à la fois «brüderlich und schwesterlich», ce à quoi corres-

H L'idée du Dieu-amour, auquel correspond une communauté d'amour entre les

hommes, remonte aux traditions augustinienne, abèlardienne et thomiste.
Cf. F. Loofs, Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte, éd. K. Aland. Tübingen
1959, p. 416s, 457, 459s.



166 KLAUSPETER BLASER

pond un ordre ecclésiastique de type particulier (par exemple le Bruderrat
de l'Eglise confessante), tout cela en conformité avec la trinité sociale.

Niera-t-on que l'enjeu de la fraternité, enjeu dégagé de la trinité, corresponde

très exactement à l'ecclésiologie développée dans «L'Eglise dans la

force de l'Esprit» et à la visée de la théologie «politique» de Moltmann?
La leçon qui émane de cette cohérence est de taille.


	Études critiques : les enjeux d'une doctrine trinitaire sociale : à propos du dernier livre de Jürgen Moltmann

