Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Artikel: Etudes critiques : les enjeux d'une doctrine trinitaire sociale : & propos
du dernier livre de Jirgen Moltmann

Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 155-166

LES ENJEUX
D’UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE

A PROPOS DU DERNIER LIVRE DE JURGEN MOLTMANN *

KLAUSPETER BLASER

On est décidément surpris de voir I'auteur de la «trilogie» !, 'un des
principaux inspirateurs d'une «théologie politique » %, aborder le probléme
de la trinité. N’est-ce pas la une occupation pour théologien de bureau,
enfermé dans sa tour d’ivoire, qui seul ose encore se payer le luxe des spé-
culations? Certes, les derniers ouvrages annongaient d¢ja une réflexion tri-
nitaire*; d’aucuns jugeaient d’ailleurs bizarre cette «histoire trinitaire de
Dieu»*. De plus, et bien que le titre du présent livre inclue un concept fon-
damental de la théologie moltmannienne: le régne (ou royaume) de Dieu,
certains seront choqués de I'évolution du maitre. Se serait-il détourné de ses
préoccupations précédentes? Il faut en effet de la patience pour découvrir,
a travers une lecture parfois difficile, une profonde continuité de pensée
dans I'argumentation et la réflexion de notre auteur. A mon sens, il importe
peu de savoir si les démarches précédentes ont permis @ Moltmann de pré-
parer un fondement théologique plus solide a la doctrine trinitaire qu'il pré-
sente aujourd’hui, ou si cette derniére constitue une sorte de «débouché»
de toutes les démarches préalables, démarches dont on constatera ici une
elaboration plus précise. Force nous est en tout cas de constater qu’a leur
lumiére, les enjeux théologiques et pratiques de la doctrine trinitaire appa-

* JURGEN MOLTMANN, Trinitdt und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Miinchen,
Kaiser, 1980, 244 p.

I Théologie de l'espérance, Paris, Cerf, 1970 (cf. P. Giser, RThPh 93 (1971),
p. 447s). Le Dieu crucifié, Paris, Cerf, 1974; L'Eglise dans la force de I'Esprit, Paris,
Cerf, 1980 (cf. K. BLASER, RThPh 112 (1980), 418-421).

2 Conversion a l'avenir, Paris, Seuil, 1975, L'espérance en action, Paris, Seuil, 1973
(cf. K. BLASER, RThPh 96 (1974), p. 68s); Zukunft der Schopfung, Munich, Kaiser,
1977; etc.

3 Le Dieu crucifié, chapitre 6; L'Eglise dans la force de 'Esprit, chapitre 11, para-
graphe 4; cf. Hegel et la théologie contemporaine, Neuchatel, Delachaux & Niestle,
1977, v. p. 190-204.

4 Cf. par exemple Diskussion liber « Der gekreuzigte Gotr», Munich, Kaiser, 1979,
pp. 33, 50ss, 56, 69ss, 74-93, 116, 146, 161, 174-187. Le présent ouvrage montre que
Moltmann répond a certaines critiques articulées dans les réactions a son livre Le
Dieu crucifié.



156 KLAUSPETER BLASER

raissent clairement; et que ces enjeux éclairent a leur tour ['unité de
démarche de Moltmann, malgré une nette discontinuité dans le style et les
sources. C’est ce que tentera de montrer notre étude critique.

Le livre suscitera, on peut déja le prévoir, des avis trés divers. Je ne sais
pas si toutes les interprétations et tous les propos de 'auteur sont exacts, en
particulier lorsqu’il se réfere a la tradition, qu’elle soit orthodoxe ou non. Je
ne sais pas non plus si la tentative de corriger les unilatéralités des doctrines
aussi bien orientale (a certains égards nettement préférée par Moltmann)
qu’occidentale est réussie. Les rapports établis entre le Nouveau Testament
et les réflexions trinitaires ultérieures sont-ils aussi toujours soutenables?
Enfin, quoique intéressants, les apports «mystiques» (tirés de la tradition
juive, entre autres) de la doctrine moltmannienne de Dieu me restent un
peu etrangers. Mais je suis fascing, aprés certaines hésitations, voire certains
refus d’entrer en matiére, par la passion, les perspectives et les conséquences
du nouvel ouvrage. J’avoue avoir été « édifié» par cette lecture — ce que je
ne puis dire de toutes les études actuellement consacrées a ce sujet. Lecture
qui provoquera, on peut le prévoir, deux réactions contradictoires: une cri-
tique méprisante a I’égard de celui qui a osé renouer avec le métier de théo-
logien, d’'une part, et, de I'autre, des felicitations, pour avoir enfin os¢ I'étre.
Moltmann, pourtant, se situe lui-méme a un tout autre niveau. Dans la pre-
face, il explique l'intention de sa contribution, en définissant, de facon
exemplaire a notre avis, comment nous pouvons et devons aujourd’hut étre
des théologiens qui dialoguent avec le passé, le présent et le futur:

« Par le terme contributions, I'auteur reconnait les conditions et les limites de sa
propre position, ainsi que la relativité de son propre milieu. Il ne prétend ni tout
dire ni saisir I'entier de la théologie. Il comprend plutdt son propre tout comme
une partie d’'un plus grand tout. Il ne peut donc vouloir dire ce qui est valable
pour tous, a toute époque et en tout lieu. Mais il se placera lui-méme, avec son
temps et son lieu, dans la communauté chaque fois plus grande de la théologie.
Cela signifie pour lui la dissolution critique d’un naif repli sur soi de la pensée. I
est bien stur Européen, mais la théologie européenne ne doit plus continuer d’étre
orientée de maniere eurocentrique. 1l est bien siir un homme, mais la théologie ne
doit plus continuer d’étre orientée de maniere androcentrigue. 11 vit bien slr dans
le « Premier Monde», mais la théologie qu'il développe ne doit pas refléter les
idées des dominants. Elle voudra plutot contribuer a faire entendre la voix des
opprimés. Le concept de contributions a la théologie doit désigner ce dépassement
de I'absoluité du point de vue personnel dans un contexte personnel, absoluité
qui, sans cela, demeure tacitement présupposée» (p. [2).

I1

Examinons maintenant, sans prétendre étre exhaustif, le conrenu et la
structure du livre.

. Dans une breve premiere partie (« Théologie trinitaire aujourd’hui»),
Moltmann s’interroge sur les blocages qui empéchent, depuis I'Aufklirung,



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 157

la réflexion trinitaire. 1l note la compréhension de I'histoire, unilatéralement
subjective — critére de 'expérience (Schleiermacher) ou de I'action (Kant)
— et, parallelement, celle de Dieu, dans I'ensemble monothéiste, puisqu’elle
congoit la divinité soit comme substance supréme (tradition thomiste), soit
comme sujet absolu (Descartes, Hegel). Face a cela, la connaissance théolo-
gique de Dieu et de son histoire en tant que découverte de structure trini-
taire modifie radicalement la raison en quéte de Dieu: celle-ci cherchera la
communion, non la domination; la participation, non la conquéte;
I’accueil, non la production; cherchera une doctrine trinitaire sociale,
ouverte aux relations communautaires, plutét qu'une doctrine de 1'Un sur
laquelle vienne se greffer, comme en annexe, la triplicité de Dieu. La notion
de I'unité divine demande a étre comprise de facon différenciée, comme
« Einigkeit der Dreieinigkeit» (p. 35), plutét que I'inverse. Et Moltmann de
résumer la visée de son projet:
« Nous développons ici, a partir de la doctrine de la trinité, un penser en termes de
relations et de communautés, et le mettons en valeur dans la relation de '’homme
avec Dieu, avec d’autres hommes et 'humanité, ainsi que dans la communion
avec la création tout entiére. Avec I'accueil de pensées panenthéistes? issues des
traditions juive et chrétienne, il faut penser dans leur économie mutuelle Dieu,
I’homme et le monde, dans leurs relations et leurs inhabitations. Ce faisant, il ne
s’agit pas seulement d’¢laborer de maniére nouvelle la doctrine chrétienne de la
triniré, mais également de developper et d’étudier un penser trinitaire » (p. 35).
2. La deuxiéme partie de I'ouvrage (« La passion de Dieu») reprend la
question de la passibilité de Dieu, face a I'axiome de son apatheia, corol-
laire du Dieu-substance ou Dieu-sujet absolu. Si Dieu était incapable de
souffrance et de mouvement, comme le prone une large part de la tradition,
il serait du méme coup, affirme Moltmann, incapable d’aimer. Or, au vu de
la passion du Christ, il faut parler de la passion de I'amour, de la participa-
tion a la souffrance d’autrui, et ceci d’entente avec des traditions juives et
kabbalistiques (Sekina, en particulier), mais aussi en s’appuyant sur des
auteurs anglais, espagnols et russes (dont Berdiaev) oubliés pour étayer
I'idée de I'amour souffrant de Dieu. Pour étre pertinente, la théologie de la
passion de Dieu présuppose la théodicée comme horizon herméneutique
universel. C’est dans la souffrance en effet que nait la quéte humaine de
Dieu, car, par son incompréhensibilité, la souffrance met en question le
Dieu de 'homme, de méme qu’elle stimule le désir de vivre, 'amour de la
justice, la quéte du Tout Autre par la révolte qu’elle provoque contre elle-
méme. Echec de I'idée théiste de la toute-puissance et de la toute-bonté de
Dieu, donc, mais aussi échec de I’athéisme qui abandonne 'homme a lui-
méme. Sans Dieu, le monde serait, paradoxalement, en ordre; avec Lui, la
souffrance devient consciente et protestataire. Plus la foi croit, plus elle res-

50, si Dieu et le monde ne sont pas qu’un (contrairement au panthéisme), tout
est pourtant «en Dieu».



158 KLAUSPETER BLASER

sent la douleur de la misére et se met passionnément a la recherche de la
création nouvelle. La théodicée s’avére donc question eschatologique, et ne
se résout pas par les théories du péché et de la punition. L’expérience de la
souffrance s’étend aussi loin que 'amour qui, lui, dénonce la notion nomi-
naliste de la liberté divine — encore présente chez Barth, selon Moltmann
—, liberté en définitive arbitraire. La résolution de Dieu de se communi-
quer, son autolimitation dans la création, sa passion et enfin la délivrance
de ses souffrances dans le monde, voila ce qui constitue le mouvement trini-
taire de 'amour, I'expression de sa liberté. A la fois amour nécessaire du
méme (intratrinitaire) et amour libre de 'autre, Dieu entre, en se communi-
quant, dans un processus d’autodifférentiation et d’auto-identification. Des
lors, Moltmann devra comprendre et interpréter 'histoire de Dieu dans le
monde comme histoire en Dieu, et inversement.

3. Cest ce qu'aborde l'auteur dans la troisieme partie de I'ouvrage
(« L’histoire du Fils»). Les considérations précédentes entrainent d’abord
un principe herméneutique nouveau: contrairement a la tradition (jusqu’a
Barth, rappelons-le), il faut interpréter la trinité par la seigneurie de Dieu, et
non l'inverse. Alors la monarchie de Dieu ne précéde plus la trinité divine,
et Jésus apparait, dans le Nouveau Testament, comme Fils; alors son his-
toire explique et articule les relations entre le Peére, le Fils et le Saint-Esprit
comme celles-ci sous-tendent son histoire. La doctrine de la trinité ne
s’'ajoute pas a I’histoire biblique, elle est son origine. Dans cette perspective,
Moltmann examine, dans 'ordre, I'’envoi, la passion, I’élévation et I'avenir
du Fils:

a) L’envoi du Fils: le récit du baptéme et de la vocation messianique de
Jésus le montre comme Fils du Pére; le régne de Dieu sur le monde est
donc caractérisé par sa paternité, non par sa seigneurie. Inversement,
Jésus révéle Dieu comme Pére du Fils comme il se révele comme Fils du
Pere, associant a cette histoire tous ceux qui ont besoin de protection
paternelle. Ce que Jésus fait et est, il le fait, il 'est par I’Esprit messia-
nique provenant du Pere et se placant sur le Fils.

b) La passion du Fils: jugé par une coalition religieuse et politique, 1l est
livré par son Pére, qui abandonne ainsi son Fils (Mc 15,34; He 5,7) et se
cache. Jésus est ici Fils en tant qu’abandonné; Dieu est Pére en tant que
celui qui le livre; 'amour se transforme en douleur infinie. Abandon et
sacrifice s’opérent «par I'Esprit» (He9,14) qui, dans la séparation
meéme, lie le Pére et le Fils dans une unité constituant Dieu comme
amour, amour qui donne tout et souffre tout, puissance invisible de la
croix (p. 99).

¢) L’élévation du Fils: ressuscité d’entre les morts, échantillon de son
avenir dans la gloire divine, révélé image de Dieu (2 Co 4,4s; He 1,3),
Jésus est installé en tant que Fils; c’est & ce titre qu’il est Seigneur d’un
royaume de fréres et de sceurs, non de serviteurs. Il ressuscite dans le



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 159

regne de Dieu qui vient, dans I’étre intérieur de Dieu méme, dans I'ori-

gine divine de I'Esprit saint (p. 105). Dés lors, il se donne comme Esprit

de filialité, puissance de résurrection, arrhes du royaume.
d) L'avenir du Fils: il vient juger en tant que sauveur et frére (1 Th 1,9-10);
son avenir eschatologique s’articule comme événement intratrinitaire

(1 Co 15,22ss). Offrant son régne au Pére, le Fils accomplit son obéis-

sance et sa filialité. Les titres christologiques deviennent caducs, alors

que le titre de Fils lui reste acquis. L’Esprit glorifie le Pére a travers la
louange des créatures libérées.

On le voit: le régne de Dieu ne fait pas seulement partie des opera trini-
tatis ad extra, mais simultanément aussi des opera ad intra (contre
Augustin). L’affirmation d’une structure trinitaire de I’histoire biblique de
Dieu, de méme que la connaissance de cette structure, reposent sur ce prin-
cipe. Mais pourquoi cette traversée de la dramatique christologique? Cest
que Moltmann entend montrer que la coopération du Pére, du Fils et du
Saint-Esprit se noue selon des schémes changeants:

— Pere — Esprit — Fils, dans l'envoi, la passion et la résurrection du
Christ;

— Pere — Fils — Esprit, dans la seigneurie du Fils et la diffusion de
I’Esprit créateur;

— Esprit — Fils — Pére, dans 'ordre de I'eschatologie et de la doxologie.

La triniteé n’est ni fixée, ni figée, mais ouverte, parce que histoire de Dieu
dans I’histoire de son régne. Elle peut ainsi étre pensée non comme unité
numeérique, mais comme communauté et communion d’esprit. Et si Dieu est
communauteé, celle-ci désire s’'unir avec toute la création, tant elle est
ouverte.

4. 11y a donc connaissance de la trinité a partir de I'histoire de Jésus, le
Fils. Il va s’agir ensuite, dans une quatrieme partie (« Le monde de la tri-
nité »), d’acquérir inversement la connaissance de la figure du Fils a partir
de I'histoire du Dieu trinitaire avec le monde, sinon I'histoire du Fils reste-
rait incompréhensible. Création, incarnation et glorification sont ici au
centre, non comme ceuvres de la trinité, mais comme sources de sa connais-
sance: que signifient les opera ad extra pour Dieu lui-méme?

Préhistoire de I'alliance, la création du Pére est ici célébrée comme his-
toire et lieu auxquels se rapporte I'espérance messianique en les faisant
theatre de la gloire future de Dieu. Si le Christ signifie le salut de la création
tout entiére, il en est également la raison d’étre (« médiateur de la création »,
I Co 8,6; Ep19ss; Col 1,15-17). Etant donné la présence de Dieu, son
inhabitation dans le monde par I'esprit (Sekina), il apparait que le Pere crée
le monde — grace aux énergies de I'Esprit — dans ["amour envers son Fils,
qu’il voit le monde dans son Fils. La création ne nous est donc accessible
qu'en réflexion trinitaire. Dans I'incarnation du Fils, le Pére gagne un



160 KLAUSPETER BLASER

double vis-a-vis: son Fils et sa propre image. 1l sera Pére d’'une nouvelle
humanité, communauté solidaire.

La glorification et la louange, elles, proviennent de I'Esprit et parvien-
nent au Pere par le Fils. L'Esprit acheve le monde en tant que « patrie » de
Dieu, et il unifie le Fils avec le Pere, lui-méme étant sujet unifiant et unis-
sant. Dieu vit alors en son monde, et le monde vit de sa gloire inépuisable
(p. 143).

5. Apres avoir développé ses vues, Moltmann précise encore sa pensée
en entrant en debat avec la tradition passée et contemporaine. Sa partie cin-
quieme (« Le mystere de la trinité ») est d’emblée placée sous le signe d’une
critique du monothéisme et de la monarchie de Dieu (nous y reviendrons).
En régime monothéiste ou monarchique, le Christ doit étre rabaissé au rang
de simple prophéte au profit de 'unique Dieu ou disparaitre dans celui-ci
comme ['une de ses multiples manifestations. La doctrine trinitaire vise
donc a christianiser le concept de Dieu. Dans cette perspective, 'auteur
analyse et critique I’arianisme et le sabellianisme de tout temps, la monar-
chie trinitaire de Barth et le modalisme idéaliste de Rahner. L'unité de la
substance divine (avec pour conséquence le trithéisme) et 'unité du sujet
absolu (avec pour conséquence le modalisme) doivent faire place a I'unité
du Dieu trinitaire (« Einigkeit»), car seules des personnes peuvent étre
unies, non des modes d’étre. Pas d’homogénéité, donc, mais une périchorese.
Il 'y a aussi interaction entre la trinité ontologique (qui a son Sitz im Leben
dans la louange du culte) et la trinité économique de la prédication et de la
pratique. Par I'histoire du salut, histoire du Dieu trinitaire éternellement
vivant, Dieu nous accueille dans une vie relationnelle. L’accent porte
cependant sur la trinit¢ d’essence (ou doxologique) lorsque Moltmann
aborde la doctrine des processions trinitaires: contre le monothéisme du
patriarcat et le panthéisme supposé du matriarcat, la doctrine trinitaire —
langage d’'une communauté sans domination ni sexisme — dit Dieu comme
Pere: origine sans origine de la divinité, Pére du Fils et générateur de
'Esprit; dit Dieu comme Fils: généré éternellement et avec nécessité alors
que I'envoi dans le temps se fait volontairement; dit Dieu comme Esprit
Saint: proceédé nécessairement du Pére, esprit du Pére nous unissant avec le
Fils, esprit du Fils que donne le Pére, et esprit glorifiant par nous le Fils et
le Pere. Les personnes trinitaires subsistent dans une nature divine com-
mune et elles existent dans leurs relations I'une par rapport a ’autre. Pas de
monadologie donc, mais trinité, périchorése.

C’est dans ce contexte que 'auteur aborde enfin la question du Filioque:;
il rejette cette adjonction au symbole, bien que de fagon nuancée, s’inspi-
rant en cela de la théologie vieille catholique, du russe Bolotov et des tra-
vaux de Foi et Constitution. Certes, un abandon du Filioque n’abolit pas, a
lui seul, le schisme entre 1’Orient et I'Occident; il faut encore trouver une
réponse commune au sujet des rapports qu’entretiennent les deux per-



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 161

sonnes de la trinité en question. L’Esprit procede uniquement du Pére, il est
Dieu en émanant de la source de la divinité, du Pére. Mais du Pere du Fils!
Le Fils, lui, n’est pas étranger a la procession de I'Esprit, dont il est la pré-
supposition logique, mais non la cause. L'Esprit recoit sa forme relation-
nelle (prosopon) du Fils; pour indiquer la forme périchorétique de I'Esprit,
le Filioque a donc sa place. Le refus de celui-ci au profit de la seule monar-
chie du Pére serait tout aussi nuisible que le modalisme occidental. L'unité
de Dieu git dans sa trinité, sans la précéder ni la suivre.

6. Il est intéressant de constater qu’a I'instar de tel autre ouvrage molt-
mannien ce livre se termine par une doctrine de la liberté, objet de la
sixieme partie (« Le Royaume de la liberté »). L'auteur y critique le mono-
théisme politique et clérical, la hiérarchie morale, patriarcale ou politique
engendrée par le concept d’'une monarchie céleste. De méme que la doc-
trine de la trinité surmonte le monothéisme, de méme se destine-t-elle a
vaincre ce monarchisme légitimant dépendance et servitude. Contre la théo-
logie politique des premiers siecles (théses de E. Peterson) et de I'absolu-
tisme moderne (par exemple Bodin, Stahl, Kuyper), Moltmann rappelle
'amour de Dieu dans le crucifié. La doctrine trinitaire exige la médiation
du personnel avec le social, demande un personnalisme social et un socia-
lisme personnaliste (p. 217). Contre la doctrine et la praxis de I'épiscopat
monarchique, Moltmann rappelle la constitution de I'Eglise comme com-
munauté sans dominateurs. La doctrine de la trinité exige un ordre synodal
ou presbytéral de I'Eglise.

Positivement, 'auteur développe une doctrine trinitaire du régne de
Dieu en ayant recours a Joachim de Fiore (sans pour autant le suivre entie-
rement), et en rejetant le dualisme des deux régnes. Dans ce cadre, le régne
du Pere signifie création d’'un monde ouvert et conservation de ce monde
pour son achévement dans le régne de gloire. Le régne du Fils veut dire sei-
gneurie libératrice du crucifié et communion avec le premier-né de beau-
coup de fréres et de sceurs. Le régne de I'Esprit parle de 'homme libéré par
le Fils et doué des forces de I'Esprit, qui fait de lui un ami de Dieu; de plus,
son inhabitation anticipe celle de la gloire future de Dieu. Le régne de
gloire, enfin, équivaut a 'achévement de la création, de la libération et de
'inhabitation universelles. La vérité de la liberté, en conclusion, se joue
dans "amour et dans I'initiative créatrice par rapport a un projet d’avenir,
dans une passion pour ce qu’il est possible de créer. L'avoir se supprime
dans I'étre, a condition de tendre vers le devenir, dépassement des condi-
tions premiéres. Si, en conséquence, la doctrine trinitaire du régne se fait
doctrine théologique de la liberte, alors le régne du Pére, créateur et sei-
gneur des créatures, donne sens a leurs vies. Le régne du Fils fait des servi-
teurs du Seigneur des enfants du Pere, enfants qui jouissent d’une relation
nouvelle a Dieu et entre eux. Le régne de I'Esprit fait d’eux des amis de
Dieu (et non seulement des enfants), car Dieu ne veut ni de ’humilité de



162 KLAUSPETER BLASER

serviteurs, ni de la reconnaissance d’enfants, mais appelle 'audace et la
confiance de ceux qui, avec lui, partagent le régne (p. 238).

I1

Ce compte rendu, a la fois trop long et trop succinct, aura déja permis
aux lecteurs de saisir les « nouveautés» et les enjeux de I’herméneutique tri-
nitaire proposée par notre auteur. Dans un essai de reprise systématique,
nous allons tenter, en conclusion, de situer brievement ces nouveautés et ces
enjeux.

1. Reéhabilitation de la doctrine trinitaire

Moltmann montre lui-méme le peu de crédit dont cette notion jouit a
notre époque, époque enfermée dans une idée d’expérience et de connais-
sance trop étroite. En fait, « Gotteserfahrung» signifie que Dieu fait des
expériences avec nous tout autant que nous avec lui. Ce «renversement
sémantique » — qui apparait encore a d’autres endroits — permet de modi-
fier les données et de créer les bases de la réflexion trinitaire, dans laquelle
Moltmann se montre consequent avec lui-méme. On voit mieux maintenant
que la trilogie s’inspirait déja de cette histoire trinitaire de Dieu qui importe
tant a notre auteur, et qu’il s’agit aujourd’hui de la mettre en perspective.
Cette contrepartie théo-logique est nécessaire pour souligner, une fois
encore, qu'une théologie messianique de I’envoi et de la libération n’équi-
vaut pas a une theologie activiste (d’ou de nombreux ¢léments de type mys-
tique), et pour compléter la trinité « économique » par une trinité d’essence
(d’ou la reprise de certaines traditions orientales aux dépens de la tradition
augustinienne). Tout ceci permet une réhabilitation de la doctrine trinitaire
de I’Eglise, et ce avec d’autant plus de force que Moltmann en démontre les
enjeux au niveau de I'anthropologie et de I'histoire. Malgré toute une argu-
mentation qui pourra paraitre quelque peu spéculative, la doctrine molt-
mannienne est donc fonciérement anti-spéculative. Menée avec fraicheur et
sans complexe antitrinitaire, I’étude présente s’inscrit de facon intéressante
dans le renouvellement de ce sujet, renouvellement que 'on peut aussi
observer chez d’autres auteurs (par exemple Jiingel, Delzant, Gisel, etc.).

2. Trinité et Nouveau Testament

On a assez souligneé, en théologie, que la doctrine trinitaire manquait de
bases dans les textes bibliques, et que les formules triadiques, tout en en for-
mant le point de départ, ne justifiaient pas un développement doctrinal
ultérieur qui procede par extrapolation. D’autres voyaient dans ce dévelop-



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 163

pement, 1l est vrai, une exégese nécessitée par les seules circonstances, et a
ce titre legitime. Barth affirmait que la trinité est exégese de la révélation de
Dieu, dans laquelle elle trouve sa source. Aux yeux de notre auteur — mais
nous ne pensons pas qu’il ait entierement raison — cette prise de position
depend encore de schemes monothéistes et idéalistes dans la mesure ou
Barth utilise la doctrine trinitaire pour sauvegarder la souveraineté de Dieu.
Moltmann prend le contre-pied de cette méfiance exégético-théologique en
postulant la structure trinitaire des récits bibliques au sujet du Christ. On
pourrait certes aborder ces récits avec plus de soin que ne le fait Moltmann;
mais le présupposé trinitaire est-il forcément préjugé? Jésus se référe bien a
son Pere pour annoncer le royaume qui s’approche; 'esprit de liberté le
représente bien dans I'histoire des hommes. Tout cela montre que I'affirma-
tion d’'une discontinuité entre le Nouveau Testament et le dogme est tout
aussi un préjugé. A mon avis, le merite de I'auteur est d’ouvrir des pistes
pour permettre de reprendre cette délicate question®.

3. Pour une doctrine sociale de la trinité

Selon ses propres dires, Moltmann entend développer, contre toutes les
tendances monothéistes, une vue sociale et communautaire de la trinité —
donc de Dieu. Voila pourquoi la trinité ne peut étre seconde par rapport a
'unité de Dieu ou, pire, demeurer simple appendice. Dieu est, par le fait
méme de sa constitution en personnes engagées dans des relations, commu-
nauté. Si telle idée est effectivement implicite dans la notion de trinité, sa
reaffirmation est pourtant nouvelle, et saisissante dans la mesure méme ou
le concept particulier du Dieu chrétien n’en reste pas au niveau d’'un pos-
tulat formel, mais se précise concretement. Alors, trithéisme? Les critiques
ne manqueront pas de reposer cette question (cf. note 4). Il est évident que,
vus au travers des schémas de discussions traditionnels, les énoncés de
Moltmann tendent & nourrir ce malentendu. Je crois cependant qu’un tel
reproche manque de nuances: le fait de definir Dieu comme communauté
et non comme UN, de dire son unité sous forme de com-union (Einigkeit)
dépasse I'affirmation de I'existence de trois étres divins relativement séparés
et hiérarchiquement différenciés. Aborder, ensuite, la christologie dans
I’horizon de la théodicée — ce qui conduit au postulat quasi hégélien de
I’altérité en Dieu, de la mort en Dieu — c’est justement éviter I’éclatement
de la divinité; I’expérience, chaque fois différente, du Pere, du Fils et du
Saint-Esprit inclut la douleur et la souffrance en Dieu, chaque opus trini-
tatis ad extra étant également opus ad intra. Parler, enfin, de la trinité doxo-

6 Cf., a ce sujet, A. WAINRIGHT, The Trinity in the New Testament, Londres, SPCK,
1962.



164 KLAUSPETER BLASER

logique — les travaux précédents disaient: « trinité de ’envoi — trinité de la
glorification» — prévoir, donc, 'unification eschatologique du Pere, du
Fils et du Saint-Esprit dans le régne de Dieu revient a fixer un terme defi-
nitif a la connaissance d’une triple révélation. La «trinité ouverte », a savoir
I’envoi de I’Esprit ouvrant I'histoire de Dieu au monde, aux hommes et a
I’avenir, visant enfin I'unification avec les croyants, I’humanité et toute la
création, a bien un but, et par la-méme une promesse. C’est pourquoi on ne
parlera pas ici d’'une variation panenthéiste, et 'on se gardera de relever
avec trop d’insistance — ce que d’aucuns se plaisent a faire — 'ombre de
Schelling. On affirmera plutdt que nous avons affaire, dans cet ouvrage, a
une trinité sociale: unité et diversité de Dieu se médiatisent en une commu-
nauté en Dieu, source et fonction, paradigme et reflet de son association
avec ce qui est autre.

4. Langage de domination contre langage de communauté

L’herméneutique trinitaire de Moltmann n’est pas d’abord orientée par
les définitions orthodoxes ou hétérodoxes du passé; elle examine plutdt les
langages du discours théologique et trinitaire (par exemple p. 715s). Ces lan-
gages, concus en analogie avec I’histoire politique ou sociale, peuvent aussi
bien affirmer que seul le Seigneur est libre — les hommes étant réduits par
la au rang de sujets a sa disposition — que déclarer la liberté a conquérir
par la communauté, ou chacun dépasse les limites de sa propre individua-
lite. Ainsi donc, pour Moltmann, la liberté du Dieu trinitaire a son corol-
laire dans I'amiti¢ que ce Dieu offre aux hommes. On comprend des lors
pourquoi le livre s’attaque avec tant de vigueur aux structures monotheéistes
ou monarchiques qui marquent le discours traditionnel. Non seulement ces
derniéres créent un dualisme dans la doctrine de Dieu (de Deo uno — de
Deo trino), mais elles tendent a rendre, en plus, le discours trinitaire
superflu. A mon sens, I’enjeu de ce débat apparait dans sa pleine lumicre la
" ou le monothéisme religieux s’avére la source du monothéisme politique et
de I’absolutisme’:

«Ce n’est que si la doctrine trinitaire surmonte la représentation monothéiste du

grand monarque céleste et du divin patriarche du monde que les seigneurs, les

dictateurs et les tyrans de la terre ne trouveront plus d’archétypes religieux justifi-

cateurs » (p. 214).

Moltmann fait valoir ici une raison christologique: le monothéisme
conduit a penser Dieu sans Christ, et Christ sans Dieu. Si, en revanche, on
pense Dieu de fagon rigoureusement chrétienne, alors Dieu ne sera pas

TCf., a ce propos, Y. CONGAR, « Le monothéisme politique et le Dieu Trinité»,
dans NRT 103 (1981), p. 3-17.



LES ENJEUX D'UNE DOCTRINE TRINITAIRE SOCIALE 165

toute-puissance, mais amour; c'est son amour passionneé et passible qui sera
tout-puissant. Ce n’est donc pas la doctrine trinitaire qui se rend coupable
de mythologie, mais bien le discours de I'Un et du grand Tout, secrétement
présent dans tant de discours chrétiens sur Dieu. J’avoue avoir été instruit
par la breve relecture que I'auteur fait, a la lumiere de cette perspective, des
debats trinitaires anciens et modernes. Un des constats les plus pertinents
me parait étre celui d’'une tendance a la « binité » que Moltmann soupconne
dans les discours trinitaires. Or seul I'Esprit Saint qui unit le Peére et le Fils
dans leur unité et leur différence permet de dépasser le langage de domina-
tion au profit d'un langage de communion. A ce titre, la doctrine moltman-
nienne est résolument pneumatologique.

Pour parler valablement de Dieu, 1l faut le penser sans cesse comme tri-
nité. Cela va entrainer d’'importantes transformations en théologie systéma-
tique et en éthique. La foi chrétienne n’est pas a proprement parler une foi
monothéiste; le régne de Dieu n’est pas une monarchie a laquelle tout est
soumis, il est I'histoire rédemptrice de la liberté (p. 149). Mesure-t-on toute
la subversion ainsi introduite dans nos langages et nos discours?

S. La fraternité

Nous avons suffisamment mis en évidence les conséquences et les
enjeux d’'une doctrine sociale de la trinité comme opposition au totalita-
risme d'un Dieu unique, d’'un Dieu-monade, absolu. Ce qu’il convient
encore de signaler, c’est que la fraternitée en Dieu trouve sa correspondance
au niveau de I’Eglise et de 'humanite, communauté composée de freres et
de sceurs égaux®. La encore, Moltmann récuse le schéme du Seigneur-servi-
teur, parce que faisant partie d'un modéle de domination. Dans ses déve-
loppements, I'auteur tient compte a plusieurs reprises des apports de la
théologie féministe (par exemple p. 181, 217s), en affirmant que le mono-
théisme est la religion du patriarcat — ce qui permet d’ailleurs de déve-
lopper une hiérarchie ecclésiastique uniquement masculine. La reprise trini-
taire devra donc dire Dieu non seulement comme Pére, mais aussi comme
Meére: Pére maternel de son Fils (puisqu’il 'engendre et le fait naitre), et
Meére paternelle du Fils unique (la théologie orthodoxe utilise les termes
«de utero Patris»). Si Dieu est amour, la doctrine trinitaire constitue
I'Eglise comme « herrschaftsfreie Gemeinschaft». A la place de I'autorité et
de I'obéissance s'installent le dialogue, le consensus et I'accord de tous.
L’Eglise se révele a la fois « briiderlich und schwesterlich », ce a quoi corres-

8 L'idée du Dieu-amour, auquel correspond une communauté d’amour entre les
hommes, remonte aux traditions augustinienne, abélardienne et thomiste.
Cf. F. Loors, Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte, éd. K. Aland, Tlbingen
1959, p. 4165, 457, 459s.



166 KLAUSPETER BLASER

pond un ordre ecclésiastique de type particulier (par exemple le Bruderrat
de I’Eglise confessante), tout cela en conformité avec la trinité sociale.

Niera-t-on que I'enjeu de la fraternité, enjeu dégage de la trinité, corres-
ponde trés exactement a I'ecclésiologie développée dans « L’Eglise dans la
force de I’Esprit» et a la visée de la théologie « politique» de Moltmann?
La lecon qui émane de cette cohérence est de taille.



	Études critiques : les enjeux d'une doctrine trinitaire sociale : à propos du dernier livre de Jürgen Moltmann

