
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : une dogmatique existentielle à propos de la
dogmatique de Gerhard Ebeling

Autor: Bühler, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981). P. 139-153

ÉTUDES CRITIQUES

UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE
A PROPOS DE LA DOGMATIQUE DE GERHARD EBELING*

PIERRE BÜHLER

Après les grandes dogmatiques de la première moitié de ce siècle
(mentionnons surtout celles de Barth, Brunner et Tillich), il y a eu comme un
creux et aussi un peu de lassitude dogmatique. Que peut-on attendre de ces

immenses sommes théologiques? Et surtout, comment faut-il les employer?
Doit-on les consulter comme des encyclopédies ou les lire d'un bout à

l'autre? Par ailleurs, l'effort de saisir en une seule perspective toutes les

questions dogmatiques, souvent complexes et innombrables, semblait de

plus en plus difficile, voire impossible. Le travail dogmatique s'effectuait
dans des articles et des monographies, au plus dans des « esquisses de la

dogmatique», ou alors dans des manuels commodes pour l'acquisition
d'informations techniques, mais sans ligne dogmatique marquante.

Au vu de cette lassitude et de cette résignation, il est d'autant plus
réjouissant de pouvoir annoncer la parution d'une dogmatique digne de ce

nom. Reprenant un cours de dogmatique de quatre semestres (1976-1978)
tenu à Zurich, le professeur G. Ebeling a publié une dogmatique en trois
tomes, tous parus au cours de l'année 1979. Qu'est-ce que cette dogmatique
nous apporte de neuf par rapport à toutes les autres? En quoi est-elle
nouvelle non seulement du point de vue de la date, mais surtout du point de

vue théologique?
Si l'on considère le matériel dogmatique qui s'y trouve exposé, on peut

dire qu'elle ne comporte rien de bien neuf. Au contraire, elle s'attache
même très consciemment à reprendre le matériel dogmatique traditionnel
dans toute son extension. C'est plutôt la manière d'interpréter ce dernier et
de le présenter qui est nouvelle. L'effort dogmatique d'Ebeling ne consiste

pas simplement en une classification formelle des innombrables dogmes

que nous a légués la tradition de la pensée chrétienne. Il ne suffit pas d'aligner

de manière plus ou moins cohérente les différentes affirmations de la

* G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens, 3 Bände, J. C. B. Mohr,
Tübingen, 1979 (Bd. I: Prolegomena. 1. Teil: Der Glaube an Gott den Schöpfer der
Welt, XXVIII+414 p.; Bd. II: Der Glaube an Gott den Versöhner der Welt,

XVII + 547 p.: Bd. III: Der Glaube an Gott den Vollender der Well, XIX + 585 p.,
avec index des citations bibliques et index analytique pour les trois tomes).



140 PIERRE BÜHLER

foi, comme des noix sur un bâton. Il faut saisir les relations, les articulations
entre les différents aspects et donc interpréter ces derniers dans leur unité
profonde, c'est-à-dire les comprendre comme différentes explicitations de la

foi chrétienne dans son accomplissement concret. C'est en ce sens que la

dogmatique d'Ebeling est «dogmatique de la foi chrétienne ». L'effort
dogmatique s'effectue dans la référence constante à l'expérience vécue. Les
différentes questions dogmatiques doivent donc être saisies et articulées entre
elles dans leur ancrage existentiel. La dogmatique d'Ebeling se veut de part
en part interprétation existentielle du matériel dogmatique traditionnel, de

bout en bout dogmatique existentielle '.

Cette composante met l'accent sur la perspective herméneutique qui
traverse toute la dogmatique et qui accompagne constamment l'effort d'interpréter

la foi en Dieu dans le contexte de la situation de l'homme dans le

monde et de comprendre la situation de l'homme dans le monde à la

lumière de la foi en Dieu. On a souvent reproché à G. Ebeling — à tort,
d'ailleurs — d'en rester aux questions d'herméneutique et donc de ne

jamais s'aventurer au-delà des prolégomènes. Pour ceux qui pourraient en

déduire que la réflexion herméneutique conduit à je ne sais quelle dérive, la

dogmatique d'Ebeling est un démenti particulièrement clair. Elle part du

pari que la réflexion herméneutique favorise la saisie et l'accomplissement
de la tâche dogmatique, qu'elle conduit précisément à une dogmatique bien

conçue. C'est pourquoi cette réflexion n'est pas développée, au préalable,
dans d'interminables prolégomènes, mais bien plutôt intégrée à la dogmatique

elle-même, revenant sans cesse à travers toute l'œuvre, au fil de la
présentation du matériel dogmatique. Les prolégomènes à proprement parler
sont consciemment réduits au strict minimum: de dimension modeste

(65 p.), ils se contentent de définir de manière succincte la tâche, les sources,
le procédé et le plan de la dogmatique.

De cette insistance sur l'herméneutique découle que la dogmatique que
nous propose G. Ebeling est très clairement structurée (cf. toutes les tables
des matières très détaillées). Il vaut la peine de s'arrêter un instant à son

plan d'ensemble. L'essentiel du premier tome est consacré à « la foi en Dieu
le créateur (Schöpfer) du monde », le deuxième tome à « la foi en Dieu le

réconciliateur (Versöhner) du monde» et le troisième à «la foi en Dieu le

consommateur (Vollender) du monde». Le plan d'ensemble est donc
trinitaire, suivant en gros l'ordre traditionnel, inspiré par les trois articles des

confessions de foi classiques: d'abord la doctrine de Dieu, de la création et

1 Cette caractérisation me semble la meilleure, malgré plusieurs remarques d'Ebeling

visant à se distancer de la philosophie de l'existence ou de la théologie existentiale

(cf. surtout I, p. 91 s). Cette réserve vise principalement à éviter les vieilles
polémiques peu fructueuses sur l'individualisme, le subjectivisme, le formalisme, etc.,

pour pouvoir d'autant mieux prendre en charge les tâches que cette école a formulées
et qui n'ont été que trop vite oubliées.



UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE 141

de l'homme; puis la christologie, la doctrine du Christ et de son œuvre de

réconciliation; enfin, la doctrine du Saint-Esprit, impliquant des thèmes

comme ceux de la justification, de la parole, de l'Eglise, des deux règnes, de
la fin des temps, etc.

Ce schéma trinitaire est couplé avec un deuxième principe de structuration.

Ebeling distingue quatre perspectives théologiques fondamentales qui
reviennent dans chacune des trois parties et les relient ainsi entre elles:

Dieu, le monde, l'homme et la foi. Ces quatre dimensions constituent les

points de vue fondamentaux de l'approche systématique de la foi
chrétienne.

Cette double structure conduit à une triple reprise des quatre mêmes

aspects constamment modifiés. Ce mode presque cyclique diffère de l'ordre
traditionnel2. Au terme du premier tome, par exemple, une dogmatique
traditionnelle pouvait prétendre avoir présenté de manière plus ou moins
exhaustive la doctrine de Dieu et, dans le cadre du dogme de la création, la

doctrine du monde et de l'homme. Dans la dogmatique d'Ebeling, les

aspects fondamentaux reviennent sans cesse et ne trouvent leur accomplissement

qu'au terme de l'ensemble. La foi chrétienne, parce qu'elle est

vivante, ne peut être saisie dans son essence que par un tel mouvement de

reprise constante, d'approfondissement continu. Ainsi, pour reprendre
notre exemple, la doctrine de Dieu ne trouve-t-elle son achèvement que
dans le dernier chapitre de la dogmatique sur «Dieu tout en tous» et plus
particulièrement dans son dernier paragraphe, consacré à la Trinité comme
sommaire du tout3.

Après avoir ainsi rapidement caractérisé l'ensemble, j'aimerais, en
parcourant à grands pas l'itinéraire des trois tomes, souligner quelques-uns des

aspects particuliers de cette œuvre qui me semblent être les plus intéressants.

1

En plusieurs points du premier tome, Ebeling se démarque avec netteté
de ce qu'il considère comme la tentation constante de la dogmatique dans

sa forme classique. Cette dernière s'est le plus souvent constituée selon lui
dans la Situationsvergessenheit, dans l'oubli de la situation réelle dans

2 II rappelle beaucoup par contre le procédé de la dogmatique de Schleiermacher.
Aux trois composantes que Schleiermacher avait distinguées (Dieu, le monde et
l'homme), Ebeling rajoute celle de la foi et pense ainsi clarifier plusieurs aspects
problématiques chez Schleiermacher (cf. à ce sujet I, p. 72-74).

3 Ici aussi, Ebeling rejoint Schleiermacher, mais pour des raisons et dans des
intentions différentes. En terminant avec la Trinité, il ne veut pas en relativiser
l'importance et l'impact, mais bien plutôt les souligner, les marquer avec clarté.



142 PIERRE BÜHLER

laquelle elle s'ancrait. Cet oubli donne à la dogmatique un teint métaphysique,

qui transparaît tout particulièrement dans la doctrine de Dieu, et
l'entrave considérablement dans la saisie de sa référence à l'expérience
vécue. Tout le premier tome de la dogmatique d'Ebeling s'attache à réintroduire

de manière programmatique le souci de la situation réelle. Ce souci, s'il
est pris au sérieux, ne permet pas de contourner par une astuce ou une autre
les difficultés ontologiques soulevées par la dogmatique. Si cette dernière
affirme que Dieu est le créateur du monde, que le monde et l'homme sont
sa créature, que l'homme est pécheur, que Jésus-Christ est vrai Dieu et vrai
homme, que le croyant est dans l'Esprit ou que l'Esprit est en le croyant,
etc., elle doit rendre compte de ces multiples affirmations d'être par une
réflexion ontologique critique.

L'ancrage métaphysique de la dogmatique traditionnelle détermine son
cadre ontologique: elle travaille à partir de ce qu'Ebeling appelle une ontologie

de la substance. Le problème principal d'une telle ontologie est le

suivant: les différentes dimensions sont saisies comme des entités isolées,
déterminées en elles-mêmes et mises en relation ultérieurement seulement,
secondairement. Malgré tous les efforts entrepris en ce sens (par exemple, le

développement de l'idée d'analogie4), il s'avère difficile, dans ce cadre, de

saisir la dimension de la relation dans toute sa signification ontologique.
Par contre, si l'on part de la situation réelle, la primauté ontologique de

la relation s'impose d'emblée: F« être » s'articule toujours comme «être-
avec », « être-ensemble » (Zusammensein) de Dieu et du monde, de Dieu et

de l'homme, de l'homme et du monde. C'est en ce sens que G. Ebeling
développe, en opposition à l'ontologie de la substance, une ontologie de la
relation. C'est là une constante qui marque toute la dogmatique et surtout
les quatre chapitres du premier tome qui présentent une première fois les

quatre dimensions déclarées fondamentales: «la foi», «Dieu», «le monde»
et «l'homme».

a) Conformément à ce qui vient d'être dit, le point de départ de la
dogmatique ne peut pas être absolu. En d'autres termes: elle ne peut
commencer d'emblée par la doctrine de Dieu, la développant pour ainsi dire
sans présupposés. Tout discours sur Dieu se trouve d'abord confronté à la

foi en Dieu. Le respect de la situation réelle exige de la dogmatique qu'elle
rende donc d'abord compte de cette foi. C'est pourquoi la dogmatique de
G. Ebeling commence par un chapitre sur la foi.

Cette dernière toutefois ne saurait être comprise en elle-même, abstraction

faite de son contexte. Elle doit être mise en relation avec tout ce qui
l'entoure et constitue son milieu de vie. Classiquement, cette mise en relation

s'effectuait comme une réflexion sur la distinction entre la foi et la

4 Cf. sur ce point: J.-D. Kraege, «Théologie analogique et théologie
dialectique», RThPh 111 (1979), p. 13-33.



UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE 143

raison. Mais c'est là pour Ebeling une définition trop restreinte du contexte
de la foi. Il faut commencer par une perspective plus large, par le cadre le

plus vaste possible: il faut commencer par la relation entre la foi et la vie.

Ce n'est qu'à partir de là qu'il est possible d'expliciter la relation entre la foi
et la religion, et finalement entre la foi et la pensée. Ce premier chapitre ne
vise pas à établir une base sûre pour la suite, au sens des traditionnels
«préambules de la foi». Il marque plutôt que la foi est engagée dans la réalité et

qu'elle s'y trouve en tension et en confrontation passionnée avec la vie, la

religion et la pensée.

b) Partant de ce contexte, il va de soi que le chapitre sur Dieu, qui
constitue la partie centrale de ce premier tome, ne peut pas commencer par
la présentation de Dieu en soi, en tant que tel, dans son être simple et non-
contradictoire. Le point de départ est donné dans le fait qu'il est parlé de

Dieu, et il faut donc commencer par analyser les tensions, les difficultés et

les contradictions que suscite ce «parler de Dieu». Au lieu d'accentuer la

simplicité de Dieu, ce point de départ souligne le moment de la controverse.
Dieu est controversé, contesté: telle est la situation réelle du discours sur
Dieu. En ce sens, la doctrine de Dieu doit s'effectuer sous le signe du
premier commandement5.

Si l'on part de cette controverse, le seul critère de vérification pour la

doctrine de Dieu est donné dans la tâche d'amener l'homme à la vérité en le

conduisant à la découverte de sa situation fondamentale d'homme devant
Dieu. Cela conduit à une innovation caractéristique. La doctrine de Dieu ne

peut pas s'inscrire de manière immédiate dans un discours sur Dieu. S'il en

va de l'homme devant Dieu, la situation initiale est celle d'un « parler» non
sur Dieu, mais à Dieu. Dès lors, les affirmations sur l'être et les attributs de

Dieu sont à interpréter à partir de la situation de la prière. Selon Ebeling, la

doctrine de Dieu tout entière s'articule dans le cadre de la doctrine de la

prière. Dans cette perspective, l'être de Dieu, c'est son « être-vis-à-vis »

(Gegenübersein), vis-à-vis de l'homme en prière, et en ce sens son «être-personne»

(Personsein) et «être-actif» (Tätigsein); les attributs de Dieu, ce sont
l'invocation, la louange et la demande que l'homme lui adresse dans sa

prière.
Cette concentration sur la prière comme « parler à Dieu » implique,

comme dernier volet de la doctrine de Dieu, la perspective d'un « parler à

partir de Dieu», dans laquelle se trouvent développées (de manière toute
provisoire, en prévision des tomes suivants) la doctrine de la révélation et

celle de la parole de Dieu.
c) Il est de coutume de dire que la théologie de l'existence conduit ipso

facto à une réduction individualiste, qu'elle ne peut saisir la perspective
5 Comme en de maints autres endroits de sa dogmatique, Ebeling s'inspire de

Luther, ici en particulier de son commentaire du premier commandement dans le
Grand Catéchisme.



144 PIERRE BÜHLER

plus globale du monde et qu'elle échoue par conséquent dans la théologie
de la création. Il serait faux de s'en tenir par commodité à ces vieilles
polémiques. Ebeling introduit dans sa dogmatique le monde comme l'une des

quatre perspectives fondamentales qui la traversent tout entière. Il est clair

pour lui que la dogmatique doit rendre compte de la portée universelle de

ses affirmations, qui se résument toutes dans celle qui dit qu'en Jésus-Christ
Dieu a aimé le monde.

Dans le premier tome, la réflexion sur le monde se concentre sur le

dogme de la création ex nihilo du monde (et, corrélativement, sur le dogme
de la Providence et de la conservation du monde). Dans l'affirmation de la
création du monde par Dieu, la foi se trouve confrontée d'une part à la

mythologie et d'autre part aux sciences naturelles. La dogmatique se doit
d'engager ce dialogue et de tenter d'y articuler l'apport spécifique de la foi.
Conformément à l'ontologie de la relation qui centre l'intérêt sur la triade
Dieu/monde/homme, la tâche fondamentale de la théologie de la création
est de montrer en quoi l'affirmation de la création modifie la relation
existentielle de l'homme avec le monde et avec Dieu. En ce sens, le dogme de la

création ne procure à l'homme ni une garantie mythologique ni une théorie
scientifique, mais lui fait découvrir le lieu de son existence et lui indique
comment il doit s'y comporter devant Dieu.

d) Conçue dans le cadre de la prière, la doctrine de Dieu mettait
l'accent sur Dieu comme vis-à-vis de l'homme. Dans l'anthropologie, c'est

un aspect semblable qui est mis en évidence. Reprenant de manière
systématique l'idée luthérienne des relations coram, l'anthropologie développe
comme caractéristique fondamentale de l'homme sa détermination forensique:

l'homme pris à partie, revendiqué par le forum de son existence,
«l'homme devant », devant soi-même, devant les autres, devant le monde,
devant Dieu. C'est là la pointe essentielle de l'ontologie de la relation.

A partir de là, Ebeling tente de corriger la doctrine traditionnelle de
l'homme. Cette dernière, en effet, se trouvait développée pour l'essentiel
dans la perspective de l'état d'intégrité de l'homme, définissant d'abord
l'homme abstraction faite du péché, l'homme comme image de Dieu (imago
Dei). Ici aussi il y a pour Ebeling oubli de la situation réelle: l'homme
devant Dieu, c'est d'abord le pécheur6. L'ordre traditionnel doit donc être
renversé. Il convient de commencer dans l'anthropologie non pas par
l'imago Dei, mais par le péché. Par cette prise en charge de la réalité
présente de l'homme, la doctrine de l'imago Dei cesse de renvoyer à un passé

6 C'est là le seul moyen d'éviter que le péché devienne une composante accidentelle

qui n'a rien à voir avec la détermination essentielle de l'homme. L'insistance sur
la primauté du péché par contre pourrait donner l'impression qu'il est une détermination

fatale inscrite dans la nature humaine et que donc l'homme a été créé pêcheur.
Mais ce serait là commettre l'erreur d'interpréter la détermination du péché dans la
perspective non de l'ontologie de la relation, mais de celle de la substance.



UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE 145

mythique d'avant la faute pour devenir, conformément à la réinterprétation
qu'en ont fait les Réformateurs, une caractérisation du pécheur justifié et

rendu, par cette justification, à la détermination que le Créateur lui a

réservée. Ce dernier aspect du premier tome fait donc déjà le passage au

deuxième, à la christologie.

11

Après ces vastes perspectives du premier tome (définition de la foi,
doctrine de Dieu, conception du monde et de l'homme), le deuxième tome
effectue le mouvement inverse d'une concentration extrême sur un point
précis du monde et de l'histoire. Consacré à la christologie, il se voue tout
entier à l'interprétation de la personne et de l'œuvre de Jésus-Christ. Toutefois,

ce changement de perspective ne s'opère pas simplement en rupture
d'avec le premier tome. Le deuxième tome constitue en même temps la suite

conséquente du premier et s'articule en continuité profonde avec lui. Cette
continuité à travers le changement est marquée de diverses manières.

En se terminant par les paragraphes sur le péché et l'image de Dieu, le

premier tome posait la question qui constitue le contexte dans lequel s'inscrit

tout le deuxième tome: comment l'homme peut-il être délivré de

l'emprise de son péché par lequel il s'est révolté contre Dieu, comment
peut-il être réconcilié avec ce dernier et être ainsi rendu à sa similitude avec
lui? Dans cette perspective, le deuxième tome ne s'intéresse pas à Jésus en

soi, en tant que tel, il ne se contente pas de le présenter dans sa signification
historique ou culturelle. Il vise à expliciter l'ensemble de la christologie
comme sotériologie: comment Dieu sauve-t-il les hommes en Jésus-Christ?
Par là, le deuxième tome non seulement reprend la préoccupation
fondamentale du premier, mais prépare simultanément le troisième et sa présentation

de la «consommation», de l'accomplissement du salut.
La continuité se trouve également marquée par le rôle primordial de

l'aspect de la relation dans le deuxième tome. En effet, le premier tome
avait développé, en opposition à l'ontologie aristotélico-scolastique de la

substance, l'ontologie de la relation comme modèle fondamental. La
christologie s'inscrit dans cette ontologie de la relation: la réconciliation ne tient

pas en une transformation de la substance de l'homme, mais en l'instauration

d'une relation d'entente et de paix entre Dieu et l'homme. C'est ce qui
se réalise en Jésus-Christ, en même temps vrai Dieu et vrai homme et ainsi
fondement de la vraie relation entre Dieu et l'homme qu'est la foi.

En un troisième point, la continuité est marquée par le maintien et

l'accentuation même de l'effort herméneutique. La christologie nous
confronte à des doctrines et des énoncés complexes qu'il est souvent très

difficile de comprendre et de saisir dans leur intention fondamentale, que



146 PIERRE BÜHLER

ce soit le dogme de l'incarnation dans l'Eglise ancienne, la doctrine des

deux natures en une personne, ou la conception médiévale de la satisfaction

ou encore la doctrine protestante des trois offices de médiation, celle des

deux états du Christ, etc. Dans cette situation, le travail d'interprétation
consiste en l'effort constant de retourner, à partir des doctrines traditionnelles,

à l'énoncé christologique initial. Celui-ci tient en la confession toute
simple «Je crois en Jésus-Christ». La question essentielle est donc la
suivante: quelle est l'expérience vécue initiale qui s'exprime dans cette confession

et qui soutient finalement tout l'édifice de la christologie? Quelle est la

situation dans laquelle s'inscrit cette confession et qui constitue le contexte
nécessaire de toute christologie? C'est là selon Ebeling la seule manière
fructueuse de réinterpréter la christologie: en réeffectuant tout le processus
christologique à partir de la rencontre existentielle initiale du Christ.

Dans le cadre de cette préoccupation fondamentale, la continuité se

trouve traduite enfin du point de vue de la présentation par la reprise des

quatre perspectives de base du premier tome (Dieu, l'homme, le monde et la

foi). Elles reçoivent toutes dans le deuxième tome une orientation christologique:

«Dieu en Christ», «l'homme Jésus», «le monde aimé par Dieu»,
«la foi en Jésus-Christ».

a) Le premier chapitre qui est consacré aux grands thèmes de la christologie

classique fait presque les deux tiers du deuxième tome (p. 46-362).

Reprenant les grandes fêtes du calendrier liturgique, il présente l'incarnation

(Noël), la mort (Vendredi-Saint) et la résurrection (Pâques) du Christ,
sous les titres « L'incarnation (Menschwerdung) de Dieu », « La mort de

Dieu » et « La vie de Dieu ». Chacun de ces grands paragraphes est

construit de la même manière:

— Le point de départ est donné dans un ancrage anthropologique: l'être-
homme (Menschsein) de l'homme, sa mort et enfin sa vie. Cela a pour effet

que ce deuxième tome, consacré tout entier à la réconciliation, commence
la présentation dogmatique proprement dite par une analyse du phénomène

de la guerre et du conflit. On retrouve ici le souci de ne pas oublier la

situation réelle dans laquelle s'inscrit la réflexion dogmatique.
— La partie centrale est consacrée à la christologie proprement dite,

présentant à tour de rôle l'une des trois grandes dimensions. Elle se termine
à chaque fois par une réflexion sur l'aspect de la parole, soulignant par là

que c'est elle qui s'est faite chair: comme Evangile, parole de la croix et

parole de vie.

— La doctrine de Dieu, loin d'être achevée dans le premier tome, reçoit
ici au contraire, dans le cadre de la christologie, sa véritable explicitation.
C'est la raison pour laquelle chacun de ces paragraphes reprend à tour de

rôle les attributs de Dieu présentés une première fois dans le premier tome

pour les préciser christologiquement: pour l'incarnation, l'amour de Dieu,
explicité comme grâce et vérité; pour la croix, la sainteté de Dieu, saisie



UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE 147

comme « abscondité » et proximité; pour la résurrection, la gloire, la doxa de
Dieu, interprétée comme éternité et toute-puissance créatrice (Schöpfermacht).

— Enfin, chacun de ces paragraphes retourne à son début anthropologique

pour préciser la signification sotériologique que reçoivent l'incarnation,

la mort et la résurrection du Christ pour l'homme dans son existence
concrète.

Dans cet ensemble très vaste et très systématique, le paragraphe sur «la
mort de Dieu» occupe la place centrale. Avec ses quelque 130 pages, il
constitue non seulement le milieu de ce premier chapitre, mais aussi de tout
le deuxième tome et donc finalement de toute la dogmatique d'Ebeling.

b) Ce premier chapitre du deuxième tome, dans son achèvement, pourrait

susciter l'impression trompeuse d'épuiser à lui seul toute la christologie.
Toutefois, s'il ne constitue qu'un premier de quatre chapitres, cela ne

signifie pas non plus que les trois suivants visent à le dépasser. Il s'agit
plutôt, conformément à l'effort herméneutique tel qu'il a été caractérisé, de

confronter les grandes affirmations christologiques que le premier chapitre
explicite à la situation initiale de la christologie, en posant la question
suivante: qu'est-ce qui autorise finalement à faire des énoncés christologiques
tels que ceux du premier chapitre? Qu'est-ce qui nous permet de parler de
Jésus comme du Christ? Qu'est-ce qui nous permet finalement de croire que
Jésus est le Christ?

Ces questions conduisent au problème du Jésus historique, traité dans le

deuxième chapitre de ce deuxième tome sous le thème de « l'homme Jésus ».

Ebeling avait déjà consacré quelques articles à la question du Jésus

historique, dans la dispute qui avait opposé Bultmann à ses disciples7. Il reprend
ici les principales perspectives de ses travaux pour les situer historiquement
et dogmatiquement. D'un point de vue historique, il faut dire que toute
christologie moderne doit nécessairement prendre en considération la

problématique historique dans ses répercussions sur la compréhension de

Jésus-Christ. Mais là n'est pas l'essentiel. La nécessité est aussi et surtout
d'ordre dogmatique: la christologie n'a de sens que si elle peut se référer à

l'apparition historique de Jésus, avoir un point d'accrochage en «l'homme
Jésus». C'est en ce sens qu'il faut définir la situation initiale de l'énoncé

christologique: il y a en «l'homme Jésus» une christologie implicite que la

christologie post-pascale ne fait finalement qu'expliciter dans ses grandes
affirmations. Cette christologie implicite, Ebeling la centre entièrement sur

7 D'Ebeling, cf. surtout: «Jesus und Glaube». dans Wort und Glaube I,

Tübingen, I9673, p. 203-254; «Die Frage nach dem historischen Jesus und das
Problem der Christologie», op. cit., p. 300-318; «Was heisst: Ich glaube an Jesus

Christus?», dans Wort und Glaube III, Tübingen, 1975, p. 270-308. En traduction
française: Théologie et proclamation, Paris, 1972, p. 36-134.



148 PIERRE BÜHLER

l'idée de l'autorité (Vollmacht), qui caractérise selon lui aussi bien la parole
de Jésus, sa prédication, que son attitude, sa vie et sa destinée.

En fin de compte, c'est cette autorité de Jésus qui constitue la réponse à

la question de la situation christologique initiale: c'est l'autorité de Jésus qui
nous autorise à faire des énoncés christologiques à son sujet. En ce sens, la

christologie est toujours une réponse à l'autorité de Jésus et n'est donc
véritable christologie que si elle participe à cette autorité. Ainsi, la christologie,
si elle veut avoir un sens aujourd'hui, doit pouvoir présupposer que la situation

initiale de la rencontre de Jésus et de la transmission de son autorité est

encore ouverte, encore possible. Seul un tel ancrage permet de saisir et

d'articuler correctement l'ensemble de la christologie.
c) L'ouverture du présent à la situation christologique initiale exige la

confrontation des énoncés christologiques au vaste panorama du monde
dans toutes ses aspirations, ses conflits et ses contradictions, ses biens et ses

maux. C'est une telle confrontation qu'entreprend le troisième chapitre en

une esquisse panoramique du monde tel qu'il est aimé par Dieu en Jésus-

Christ: dans son aspiration à Dieu, sa haine de Dieu et sa paix de Dieu.

d) Pour terminer, tout se concentre sur la dimension de la foi. Le

chapitre « La foi en Jésus-Christ», reprenant la doctrine protestante des offices
du Christ, exerce une fonction de sommaire, de résumé de l'ensemble de la

christologie. Il reprend et regroupe les trois dimensions déjà présentées

pour en faire les aspects centraux de la foi en Jésus-Christ: Jésus comme la

parole de Dieu, comme le frère des hommes, comme le seigneur du monde.

Par là, ce sommaire met l'accent sur la foi en Jésus-Christ, soulignant
qu'elle est la perspective décisive de la christologie. Mais c'est là déjà poser
la question du Saint-Esprit: qui me permettra de croire en Jésus-Christ, moi

qui ne puis croire en lui par mes propres forces?

Ill

En règle générale — il n'en est pas toujours ainsi, comme le montre
entre autres l'exemple patent de K. Barth! —, une dogmatique construite
sur un schéma trinitaire se termine avec le troisième tome. Il en est ainsi

également pour la dogmatique d'Ebeling. Après Dieu le Père et Dieu le Fils,
il en va maintenant de Dieu le Saint-Esprit. Mais cette première indication
ne suffit pas pour déterminer clairement le contenu de cette dernière partie.
En effet, comme le montre bien le troisième article du Symbole des apôtres,
la foi en Dieu le Saint-Esprit contient toute une série d'éléments apparemment

disparates: à côté du Saint-Esprit, l'Eglise, la rémission des péchés, la

vie éternelle, la résurrection de la chair. D'une manière plus globale, il en va
dans le troisième article de tout ce qui concerne l'accomplissement, la
réalisation concrète du salut offert en Jésus-Christ: Saint-Esprit, foi, justifica-



UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE 149

tion, repentance, sanctification, élection, prédestination, Eglise, parole,
sacrements, résurrection des morts, jugement dernier, parousie, etc. Après la

concentration christologique du deuxième tome, le troisième se trouve donc
en face d'un «fatras», d'un «fouillis» de thèmes et de questions. La difficulté

essentielle de cette troisième partie, c'est de trouver une perspective
d'ensemble qui permette de structurer cet amas d'aspects. U est indispensable

d'avoir une telle ligne directrice pour assumer correctement la
compréhension dogmatique du complexe du troisième article. Cela d'autant
plus que ce complexe constitue selon Ebeling le point critique et décisif de
la théologie dans la situation moderne. C'est en effet dans la foi en le Saint-
Esprit que se joue vraiment le tout, parce que c'est là que se pose véritablement

la question de la relation entre la foi et l'expérience vécue.

Beaucoup de dogmaticiens se contentent d'aligner les différents thèmes
et de les traiter un à un sans trop se soucier des articulations. L'effort
constant d'Ebeling de mettre en évidence les relations entre les différents
dogmes se trouve particulièrement accentué dans ce troisième tome. Dans le

grand paragraphe introductif, il développe tout d'abord comme perspective
d'ensemble «la dualité de la pneumatologie et de l'eschatologie». Cette
dualité englobe les différents aspects du troisième article, exprimant la
tension qui le traverse tout entier, la tension entre la réalisation spirituelle
présente du salut et son accomplissement définitif à venir. Les deux dimensions

sont ancrées dans la christologie telle qu'elle a été développée dans le

deuxième tome: il en va à chaque fois du salut offert en Jésus-Christ.

Conçues à partir de cette racine christologique, la pneumatologie et l'eschatologie

adoptent une orientation commune: elles touchent toutes deux à la
question fondamentale de l'accomplissement, de la réalisation concrète du
salut. Ebeling parle ici de Vollendung. Le terme français traditionnel, un peu
désuet, il est vrai, pour exprimer cette idée est celui de « consommation »,
au sens d'«accomplissement, achèvement». En ce sens, le troisième tome
est consacré à « la foi en Dieu le consommateur du monde ».

Cette perspective d'ensemble a pour effet de faire de la préoccupation du

concret la tâche fondamentale de tout ce troisième tome. En effet, s'il en va
de l'accomplissement du salut offert par Jésus-Christ, il est décisif de saisir
la signification de ce salut pour la vie de l'homme dans le monde de la
manière la plus concrète possible. Toutefois, en même temps, il faut se

garder, dans cet effort, de succomber à des identifications rapides, des

confusions qui suppriment à la longue toute spécificité. La préoccupation
du concret exige donc simultanément une accentuation radicale de la distinction

(Fundamentalunterscheidung) qui seule permet d'articuler correctement
les relations8.

8 A propos de la distinction chez Ebeling et chez Luther, cf. J.-D. Kraege, art. cit.

(note 4), p. 14-16.



150 PIERRE BÜHLER

Ces deux soucis fondamentaux marquent l'ensemble du troisième tome
qui reprend en les variant les quatre perspectives déjà présentes dans les

deux tomes précédents: «l'homme en Christ», «la foi justifiante», « le

monde vaincu et accompli», « Dieu tout en tous». Le premier chapitre
présente la pneumatologie qui, en tant que doctrine de la réalisation du salut
en l'homme, trouve son accomplissement dans la doctrine de la foi, thème
du deuxième chapitre. Le troisième chapitre traite de l'eschatologie à

proprement parler, qui trouve sa pointe dernière dans la doctrine de « Dieu
tout en tous», développée dans le dernier chapitre.

a) L'orientation générale de la christologie est universelle: le salut offert
en Jésus-Christ est proclamé à tous les hommes. L'action du Saint-Esprit
par contre porte sur l'appropriation de ce salut par chaque homme particulier,

par l'individu. C'est là la question centrale de la pneumatologie:
comment l'homme pécheur peut-il devenir et être un «homme en Christ»? C'est
le Saint-Esprit créateur qui ouvre à l'homme cette nouvelle relation au

Christ, qui le laisse participer à sa mort et à sa résurrection comme au seul

fondement de sa vie. Par là, la foi en le Saint-Esprit se traduit essentiellement

par un mode d'existence spirituel. Le croyant est en Christ en étant
dans l'Esprit et en vivant selon l'Esprit. Centrée sur cette saisie existentielle
de la foi, la pneumatologie s'attache à expliciter la relation entre le Saint-

Esprit et l'esprit humain en précisant le retournement décisif (Fundamentalwende)

du vieil homme au nouvel homme et en caractérisant l'existence

croyante comme liberté.

b) Le Saint-Esprit et la foi s'impliquent mutuellement. La foi bien comprise

doit être conçue comme un don du Saint-Esprit. Le Saint-Esprit veut
conduire l'homme à la foi et lui donner ainsi la vie. C'est pourquoi la

pneumatologie ne trouve sa véritable exphcitation nulle part ailleurs que dans la
doctrine de la foi. D'où la signification décisive du chapitre sur la foi. Il
constitue en quelque sorte la partie centrale du troisième tome, répondant
au chapitre sur Dieu dans le premier tome et au grand paragraphe sur la
croix dans le deuxième. Il aborde les grands thèmes du troisième article: la

justification, la parole et l'Eglise.
La détermination essentielle de la foi, c'est qu'elle est la foi justifiante.

C'est donc par le thème de la justification par la foi que commence ce
chapitre, sous le titre « La justice de la foi ». C'est à partir de ce centre que les

différentes relations fondamentales de la sotériologie se trouvent explicitées:

justification et élection, justification et pénitence, justification et
sanctification, foi et œuvres, justice de la foi et justice politique.

La foi est justifiante en tant que foi en la parole justifiante de Dieu. « La
justice de la foi» renvoie donc nécessairement à «la parole de la foi». Sous

ce titre, le paragraphe suivant développe la thématique dans deux perspectives:

la parole dans le cadre de la distinction entre la loi et l'Evangile et la

parole sous la forme des sacrements, du baptême et de la Sainte Cène.



UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE 151

La perspective de la parole amène celle de l'Eglise, présentée comme « la

communauté de la foi». Reprenant l'idée paulinienne de l'Eglise corps du
Christ comme ligne directrice de l'ecclésiologie, Ebeling développe l'essentiel

de sa conception sous la forme d'un commentaire aux quatre attributs
de l'Eglise dans le Symbole de Nicée: credo unam. sanctam. catholicam et

apostolicam ecclesiam. De manière très caractéristique, l'exposé a pour but
non de présenter l'Eglise triomphante, mais bien «l'Eglise dans la tribulation».

C'est pour G. Ebeling la seule perspective qui rende correctement
compte de la réalité vécue de l'Eglise.

c) D'un point de vue herméneutique, l'eschatologie pose des problèmes
particulièrement délicats: comment, de quel droit et selon quels critères

peut-on poser des affirmations dogmatiques sur l'avenir? A plusieurs
reprises, Ebeling revient à cette question herméneutique dans les pages
consacrées à l'eschatologie et tente d'établir des liens avec d'autres modes
d'affirmation sur l'avenir, de préciser les sources de l'eschatologie
chrétienne, d'expliciter les articulations avec les autres dogmes et articles, de
définir des critères de l'énoncé eschatologique. Ce travail est d'autant plus
indispensable que l'eschatologie, dans son indétermination, permet toutes
sortes d'excès et d'illusions. C'est pourquoi, à côté de la référence à l'avenir,
Ebeling énonce trois autres critères qu'il juge tout aussi importants: la
référence à l'Evangile, la référence à la création et la référence à l'expérience.

Du point de vue du matériel dogmatique, les thèmes et les problèmes
sont ici aussi innombrables: l'immortalité de l'âme, la résurrection des

morts, le retour du Christ, le jugement selon les œuvres, etc. Il ne faut pas
reculer devant cette multiplicité d'aspects. Il faut plutôt accepter de prendre
tous ces thèmes en considération et de les réinterpréter en fonction de

l'ontologie de la relation. Cela présuppose une fois encore l'élaboration
d'une ligne directrice pour ce travail d'interprétation. C'est la raison pour
laquelle Ebeling s'attache d'abord à définir le cadre d'ensemble de l'eschatologie

en développant de manière systématique la relation entre le temps et

l'éternité, précisant ainsi l'essence de l'espérance chrétienne. Il aboutit à une
«règle» herméneutique qu'il est le plus simple de caractériser par une
formule de Luther: spes purissima in purissimum deum, l'espérance la plus pure
en le Dieu le plus pur9. Ce cadre défini, Ebeling peut, sous le thème
d'ensemble «Mort et résurrection», aborder les différents motifs eschatologiques

(même le purgatoire, mais de manière très critique!). Conformément
à l'énoncé de Luther, le climat de cette eschatologie est celui de la théologie
de la croix et non celui si tentant de la théologie de la gloire. Pour prendre
un exemple: si la dernière perspective eschatologique est celle de la fin de la

tribulation, cela n'implique pas que cet énoncé vaut déjà pour le présent,

par une sorte d'anticipation analogique, mais bien plutôt que le présent, en

9 Operaliones in psalmos, 1519/21, WA 5: 166,18.



152 PIERRE BÜHLER

tant qu'existence temporelle devant la mort, se trouve marqué comme
présent de tribulation, sous la croix et non dans la gloire. En ce sens, la règle

essentielle de l'eschatologie, c'est de laisser le futur être futur, le reconnaître
et le respecter comme futur confié à Dieu.

d) Cette eschatologie centrée sur le Deus purissimus se devait de trouver
son accomplissement dans un dernier chapitre sur Dieu, « Dieu tout en

tous». Le monde dans la perspective eschatologique renvoie à Dieu, et

l'eschatologie doit finalement s'articuler comme distinction entre Dieu et le

monde. C'est ce qu'entreprend le dernier chapitre en traitant du règne de

Dieu sur le monde, de lajustice de Dieu à l'égard de l'homme et du monde

(questions de la théodicée et de la prédestination) et enfin de la Trinité de

Dieu. Ce dernier point, reprenant la construction d'ensemble de la dogmatique,

constitue un résumé du tout: la Trinité marque ce que toute la

dogmatique a voulu marquer, à savoir que la foi chrétienne est une foi vivante

en un Dieu vivant. En ce sens, la dogmatique n'est vraiment dogmatique que
si elle renvoie au-delà d'elle-même, dans l'accomplissement concret de

l'appropriation existentielle, dans l'expérience vécue de la foi.

Après ce cheminement rapide à travers les trois tomes de la dogmatique
de G. Ebeling, quelques remarques conclusives s'imposent. Ces remarques
sont toutes provisoires, car il faut souhaiter qu'on n'en reste pas là, qu'on se

confronte à cette dogmatique originale et enrichissante de manière plus
approfondie et plus intense et qu'on engage un dialogue, critique s'il le faut,
avec elle. En ce sens, la présentation entreprise dans ces lignes se voulait
plus introductive que conclusive. Trois remarques donc, en attendant:

a) Déjà dans son livre L'essence de la foi chrétienne, Ebeling avait
critiqué l'idée d'un sac de dogmes dans lequel se trouverait rassemblé tout ce

que le croyant doit tenir pour vrai, un sac qui contiendrait l'amas confus

d'objets de foi que le croyant doit prendre en charge, même s'il ne les

comprend plus10. La dogmatique elle aussi refuse une telle idée et se concentre
tout entière sur la tâche de la compréhension dogmatique, en mettant en
évidence les relations entre les différentes affirmations de la foi. Ces dernières

ne sont pas entassées comme dans un sac, mais mises en corrélation les

unes avec les autres. Cette réflexion sur les connexions a pour effet de

dévoiler l'ancrage commun de ces affirmations, un ancrage qui est clairement

christologique. Dans toute la dogmatique, il en va du Christ, et du
Christ crucifié. En d'autres termes: la dogmatique d'Ebeling est de part en

part théologie de la croix. S'inspirant de Luther, elle fait le pari que c'est

10 L'essence de la foi chrétienne, Paris, 1970, p. 21 s.



UNE DOGMATIQUE EXISTENTIELLE 153

ainsi, et non en succombant aux tentations multiples et en vogue de la théologie

de la gloire que le théologien «dit les choses comme elles sont»".
b) La dogmatique est toujours menacée de dogmatisme. Ce danger

menace surtout une dogmatique qui se soucie peu de la réflexion herméneutique

ou même la méprise, la condamne. Le dogmatisme ne peut être évité

que si l'on clarifie constamment les conditions herméneutiques du discours
dogmatique12. C'est un tel souci herméneutique qui me semble caractériser
la dogmatique d'Ebeling. En intégrant la réflexion herméneutique, il facilite
l'accès à la dogmatique et à son langage dans toutes les parties de son
œuvre.

c) Enfin, la dogmatique est menacée d'objectivation, dans laquelle les

assertions dogmatiques auraient valeur de vérités en soi, de vérités objectives.

La dogmatique de G. Ebeling évite ce travers en centrant la réflexion
dogmatique sur la relation à l'expérience vécue de la foi. Il n'est jamais
perdu de vue qu'il en va d'une foi vivante, inscrite dans une situation
concrète. Le souci est existentiel, comme nous avons eu l'occasion de le

souligner à diverses reprises, contre la Situationsvergessenheit qui caractérise la

dogmatique classique. En ce sens, il faudra dire que, malgré les difficultés
de lecture, malgré les exigences qu'elle pose à son lecteur, la dogmatique de

G. Ebeling n'est pas primairement une dogmatique pour le spécialiste, mais
voudrait être avant tout une dogmatique pour le laïc en tant qu'homme
interpellé par Dieu dans son existence.

1 ' M. Luther, Dispute de Heidelberg, thèse 21 (WA 1 ; 354,22).
12 C'est une telle réflexion que P.-A. Stucki a développée, comme premier volet

de ce qu'il appelle l'herméneutique B (cf. Herméneutique et dialectique, Genève, 1970,

p. 175-234).


	Études critiques : une dogmatique existentielle à propos de la dogmatique de Gerhard Ebeling

