Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Artikel: L™idéologie subjective” de Maine de Biran et la phénoménologie
Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381192

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 109-122

L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE »
DE MAINE DE BIRAN ET LA PHENOMENOLOGIE'

BERNARD BAERTSCHI

La pensée de Maine de Biran a longtemps été interprétée comme une
pensee spiritualiste, inaugurant ce que 'on a appelé I'école francaise qui
devait aboutir a Bergson. A cette interprétation s’est, plus récemment,
opposee une autre qui tend a faire de notre philosophe un précurseur de la
phénoménologie et un authentique phénoménologue tout a la fois. En effet,
lorsque la pensée de Husserl s’est fait connaitre en France, certains histo-
riens francais de la philosophie, qui avaient étudié Maine de Biran, ont
rapidement vu que la pensée de ces deux philosophes avait de nombreux
points communs.

Le premier historien a ['avoir signalé fut M. Vancourt. Dans un article
paru en 1949, il notait: «Si j'avais a refaire ma thése sur Maine de Biran, je
crois que je lui donnerais une allure plus phénoménologique et existentia-
liste et, en la transformant ainsi, je pense que (...) je ne trahirais pas la
pensée biranienne» . Cependant, 'interprétation phénoménologique systé-
matique de la pensée biranienne n’a vraiment été menée a bien que plus
tard, en 1965, avec la parution du livre de M. HENRY, intitulé Philosophie et
phénoménologie du corps?.

Cette interprétation pose un probléme en ce qu’elle s’oppose a I'interpreé-
tation traditionnelle sur un certain nombre de points importants de la doc-
trine biranienne. C’est pourquoi nous pensons qu’il est nécessaire de I'exa-
miner afin d’essayer de I'évaluer.

L’enjeu de cet examen n’est pas, ainsi qu'on pourrait le croire tout
d’abord, un enjeu qui ne concernerait que la valeur d’une interprétation: il
est nettement plus important. En effet, évaluer une telle interprétation
demande que nous pénétrions jusqu’au cceur de la philosophie biranienne
afin de voir dans quelle mesure elle est justiciable d’une interprétation phé-

! Conférence présentée a la Société romande de philosophie a Genéve, Lausanne
et Neuchatel, pendant I'automne 1979.

2 Raymond VANCOURT, « Maine de Biran et la phénoménologie contemporaine »,
in Bulletin de l'association Guillaume Budé, n° § (1949), p. 85. La thése a laquelle il est
fait allusion était intitulée: La théorie de la connaissance chez Maine de Biran, Paris
1944,

3 Michel HENRY, Philosophie et phénoménologie du corps, Paris 1965.



110 BERNARD BAERTSCHI

noménologique. Il est évident d’autre part qu'une telle étude demande que
nous posions des problémes qui sont centraux dans toute philosophie.

Nous allons pour commencer nous poser la question suivante: comment
Maine de Biran et Husserl définissent-ils leur philosophie?

Maine de Biran parle souvent de psychologie et parfois, en utilisant le
terme d’idéologie que son ami Destutt de Tracy a forge, d’idéologie subjec-
tive*, lorsqu’il veut caractériser sa philosophie. L’on voit tout de suite par la
que 'un des thémes fondamentaux du biranisme est la conscience, la sub-
jectivité. Quant a Husserl, il définit sa philosophie comme une phénoméno-
logie, c’est-a-dire une «science des phénomeénes purs»?, le phénoméne
etant a la fois I'apparaitre et ce qui apparait, la conscience d'un quelque
chose. L'on sait d’autre part que la phénoménologie s’oppose a la psycho-
logie en ce que celle-ci est une science objective du subjectif, alors que celle-
la serait mieux nommeée, selon les termes de M. de Muralt, une «science
subjective du subjectif»: la phénoménologie n’est pas une description psy-
chologique du sujet empirique.

On voit déja par la que I'un des concepts fondamentaux qui est commun
au biranisme et a la phénoménologie est celui du subjectif. C’est donc lui
que nous allons analyser, d’abord dans I'ceuvre de Biran, puis dans celle de
Husserl.

Dans son Journal, Maine de Biran note que 1'on peut analyser ’homme
de deux points de vue: soit du dehors, soit de I'intérieur. Or, continue-t-il,
seul le second point de vue est vraiment philosophique, car il «saisit de
prime abord la vérité intérieure, le fait du sens intime [qui] est évident par
lui-méme» 7. Cela signifie que la philosophie doit avoir une méthode parti-
culiére, qui n’est pas celle des sciences — lesquelles voient toujours «du
dehors» —, méthode lui permettant de saisir une vérité qui lui est propre.
Cette verité se révele avec évidence dans ce qui est appelé ici le « fait de sens
intime » et ailleurs le «fait primitif de conscience ».

C’est donc en étudiant ce fait primitif que nous pourrons saisir le mieux
en quoi consiste I'idéologie subjective de Biran.

Supposons un individu qui tienne dans sa main un objet quelconque,
mais d’un certain poids; celui-ci entrainera son bras vers le sol, du fait de
son poids. Pour retenir I'objet, I'individu devra fournir un effort. Voyons

4 Biran utilise cette expression par exemple dans le Mémoire sur la décomposition
de la pensée, t. 1, Paris 1952, p. 75.

> HUSSERL, L'idée de la phénoménologie, Paris 1970, p. 71.

6 André DE MURALT, L'idée de la phénoménologie, Paris 1958, p. 216.

" Journal, t. 11, Neuchitel 1955, p. 182.



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 111

plus precisement ce que renferme cette expérience tactile: « Dans I'exercice
complet de ce sens se trouvent renfermées plusieurs circonstances qu’il
importe bien de ne pas confondre: détermination volontaire, suite de mou-
vements ou d’actes, au moyen desquels la passivité de I'organe sensitif est
mise a portée de son objet, aperception des actes mémes; perception de
leurs résultats » 3. En d’autres termes, lorsque je me heurte 4 un objet, je me
saisis moi-méme en opposition a cet objet, c’est-a-dire que j’ai I’aperception
ou la conscience de mes actes et la perception de I’objet et des transforma-
tions que je lui fais subir. Cette expérience révéle donc la structure fonda-
mentale de notre étre-dans-le-monde: le monde extérieur s’oppose a notre
action et nous devons faire un effort pour qu’il épouse nos projets.

C’est cela le fait primitif ou le fait de conscience: la relation active
d’un moi a un non-moi qui est en méme temps conscience simultanée de ce
moi et de ce non-moi, « car conscience veut dire science avec... science de soi
avec celle... de quelque chose»®. Ce «quelque chose», s’il est un objet exté-
rieur dans I'expérience que nous avons décrite, peut aussi étre intérieur: ce
peut étre — et Maine de Biran dit méme: c’est d’abord — I'organe muscu-
laire qui résiste: le musicien doit d’abord avoir maitrisé le mouvement de
ses doigts avant de pouvoir jouer des symphonies sur son violon.

La rapide analyse que nous venons d’effectuer de ce fait nous montre
immédiatement que Biran avait raison lorsqu'il disait que la philosophie
devait avoir une méthode particuliére: le sujet ne peut se saisir comme sujet
que du dedans, c’est-a-dire subjectivement; dés qu’on le regarde du dehors,
il se fait objet. Nous voyons ainsi mieux ce que notre philosophe entend par
subjectif: il s’agit de la saisie du sujet par lui-méme comme vivant dans
I'acte sans qu'il se mette a distance de lui-méme, qu’il s’objective, comme
par exemple dans I'introspection ou la réflexion.

L’expérience subjective est donc particuliére, c’est pourquoi notre philo-
sophe dit souvent qu’elle est sui generis. Mais cela ne nous assure cependant
pas qu’elle soit une expérience philosophique au sens propre, et non seule-
ment une expérience psychologique. Cette question se pose avec d’autant
plus d’acuité que Maine de Biran parle souvent indifféremment de psycho-
logie ou de philosophie. Pour y apporter une réponse, voyons un autre
texte: « Il y a de méme une psychologie pure, savoir la science de I’esprit ou
du moi, de ce qui lui est propre et inhérent, et une psychologie mixte, savoir
la science de ’'homme soit moral, soit physique» ', Ainsi, le fait primitif
ressortit a la psychologie pure, et celle-ci n’a rien a voir avec une psycho-
logie congue comme science du comportement. Les termes utilisés par notre
philosophe montrent aussi qu'il ne s’agit pas non plus de I'étude de telle ou

8 Mémoire sur la décomposition de la pensée, t. 11, p. 122.
? Op. cit., t. 1, p. 47, note 1.
' Essai sur les fondements de la psychologie, t. 1, Paris 1932, p. 81.



112 BERNARD BAERTSCHI

telle de nos maniéres d’étre, mais de I’étude du moi dans «ce qui lui est
propre et inhérent », c'est-a-dire de I'étude de I'essence du moi. Ainsi, le fait
primitif est bien plutdét une expérience ontologique qui révele au moi ce
qu’il est essentiellement, et cela n’est possible que par une méthode subjec-
tive, vu que I'essence du sujet nous échappe des que I'on en fait un objet, ce
que les sciences, donc la psychologie aussi, font nécessairement.

Ce que cette méthode nous fait découvrir du moi, Maine de Biran le dit
souvent. Par exemple: « Le sujet [est] constitué un, simple, identique, substan-
tiel ou permanent, cause ou force productive des actes qu’il s’attribue,
etc.» 'L 11 est aussi dit ailleurs que le moi est temporel, libre et individuel.
La genese de ces notions n’offre aucune difficulté pour qui se place du
point de vue intérieur: I'analyse de la conscience de I'acte montre que le
sujet a I'initiative — 1l est volonté libre —, que cet acte produit quelque
chose — le moi est cause ou force —, que le sujet reste le méme lorsque les
objets varient — il est un, identique et permanent —, etc. Si d’autre part on
analyse ces différentes données pour en dégager I'essence du moi, 1l s’ave-
rera, dit Maine de Biran, que le moi est essentiellement un acte: il est «sujet
de toutes les attributions actives » 2,

Une analyse des caractéristiques du moi a I'intérieur du fait primitif n’est
pas le but de cette recherche. Si nous I'avons esquissée, ¢'est seulement pour
montrer la possibilité et la féecondité de la méthode subjective et pour per-
mettre de mieux en saisir la nature. Cela nous permet de voir aisément
qu’une telle recherche est une authentique recherche philosophique, ontolo-
gique méme: elle nous fait découvrir I’étre de la subjectivité, son essence, a
'occasion d’une expérience sui generis, fondement d’'une méthode subjec-
tive intérieure.

C’est pourquoi M. Henry appelle I'aperception immédiate — la saisie du
moi dans le fait primitif — une expérience interne transcendantale: « Par
expérience interne transcendantale, nous entendons (...) la révélation origi-
naire du vécu a soi-méme, telle qu’elle s’accomplit dans une sphére d'imma-
nence radicale» 3,

Voyons maintenant ce que signifie ’affirmation que la phénoménologie
est une «science subjective du subjectif ».

De méme que Maine de Biran détermine deux points de vue possibles,
le point de vue extérieur et le point de vue intérieur, Husserl distingue deux

' De l'aperception immédiate, Paris 1963, p. 80.
\2 Essai sur les fondements de la psychologie, t. 1, p. 221.
13 Michel. HENRY, op. cit., p. 21, note 3.



L'« IDEOLOGIE SUBIJIECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 113

attitudes possibles qui impliquent deux méthodes différentes: I'attitude
naturelle et I"attitude transcendantale ou phénoménologique. L'adoption de
cette derniere attitude permet la découverte d’'un nouveau «monde» —
Husserl parle de «renversement copernicien» '¥ —, tout comme le point de
vue intérieur biranien — Biran parle, dans un texte souvent cité, d’un
«nouveau monde inférieur qui pourra €tre découvert un jour par quelque
Colomb métaphysicien» ',

Mais en quoi consiste le subjectif de I'attitude phénoménologique? Nous
pourrons répondre 4 cette question si nous arrivons & mettre en lumiére ce
qui constitue une telle attitude. Or cela n’est pas difficile, car Husserl y
revient souvent: ce qui constitue et caractérise cette attitude, c’est la réduc-
tion phénoménologique.

Dans l'attitude naturelle, 'esprit est tourné vers les choses de telle
maniere qu’il s’y perd, c’est-a-dire qu’il ne peut, fondamentalement, les
mettre en question. Comment cela? Husserl note que, dans cette attitude,
«I'existence et la présence [de la réalité] vont dés I'abord de soi» '°: il est
evident que je me trouve face a un monde de choses qui existent aussi réel-
lement que moi, et que je peux appréhender par la connaissance: « Ce qui
va de soi, pour la pensée naturelle, c’est la possibilité de la connaissance » 7.
Or, remarque Husserl, une telle attitude est guettée par le scepticisme: se
donnant dés I'abord I'étre et la connaissance, elle ne peut les mettre en
question, puisqu’elle les présuppose; elle est donc incapable de répondre
aux attaques du sceptique puisqu’elle ne peut assurer ses fondements.

Pour qu’elle le puisse, il faut que I'attitude change, et ce qui permet ce
changement, c’est la réduction: en mettant entre parenthéses I'existence de
toute transcendance, elle évacue tous les problemes qui y sont liés, et
notamment celui de savoir si la connaissance est une adéquation a la realite,
probléme qui était une des cibles préférées du sceptique. Le scepticisme est
donc éliminé avec la transcendance.

Il ne reste donc que I'immanence, c’est-a-dire la conscience avec ses
contenus, bref, les phénomeénes et leur structure noético-noématique: il n’y
a plus que de «simples phénomeénes » '8, Ainsi I'objectivité mondaine passe
entiérement dans la sphére de la subjectivité, et la description phénoméno-
logique de méme que l'intuition des essences sont la méthode pour dire
cette subjectivité. La phénoménologie est donc bien une «science subjective
du subjectif», subjective signifiant «dont la méthode est la réduction», et
subjectif désignant ce qui est immanent, soumis a une réduction. Bref, I'atti-
tude objectiviste est mise hors circuit.

'Y Méditations cartésiennes, Paris 1969, p. 123.

'S Journal, t. 1, p. 176.

' HusserL, L'idée de la phénoménologie, p. 38-9.
'7 Op. cit., p. 39.

'8 Méditations cartésiennes, p. 17.



114 BERNARD BAERTSCHI
4

Il s’agit maintenant de se demander si la subjectivité que Maine de Biran
a découverte est bien la méme que celle que Husserl a mise en lumiére.
C’est la un probléeme important, puisque Husserl affirme: «Celui qui
méconnait le sens et la fonction de la réduction phénoménologique trans-
cendantale se trouve encore sur le terrain du psychologisme transcendantal
qui confond la phénoménologie transcendantale et la psychologie inten-
tionnelle; il tombe dans I'absurdité d’une philosophie transcendantale
demeurant sur le terrain naturel» ', Ce texte nous dit aussi comment nous
devons poser notre probleme: puisque la réduction est ce qui fonde la phé-
nomenologie, nous devons nous demander si Maine de Biran a effectue
cette reduction.

M. Henry pense que c’est le cas: « La «découverte> de I'existence d’une
«deuxieme sorte d’observation> [le point de vue intérieur] n’est pas faite par
Maine de Biran au cours d’un inventaire extérieur de nos pouvoirs de
connaitre, le moment de cette découverte se confond plutét avec la réduc-
tion phénoménologique elle-méme avec laquelle il ne fait qu'un. Toute
I'euvre de Maine de Biran n’est qu’une vaste réduction phénomeénolo-
gique» . La découverte du fait primitif est donc le fruit de la réduction.
Certes, Biran n’emploie pas ce terme, mais si le mot n’y est pas, la chose s’y
trouve. C’est pourquoi I'aperception est une «expérience interne transcen-
dantale ».

Sur quoi M. Henry appuie-t-il sa thése? Sur certaines caractéristiques du
fait primitif:

1) Pour le moi qui s’apercoit, étre c’est apparaitre: le moi s’apparait tel
qu’il est, puisqu’il saisit son essence, et I'objet n’est saisi qu’en tant que le
sujet agit sur lui: c’est mon action qui le définit comme résistance. Il n’existe
donc que comme il m’apparait et qu’en tant qu’il m’apparait et il n’y a en
lui aucune transcendance, rien qui ne serait pas transparent a mon regard?!.

2) Le savoir qui est constitué par le fait primitif est certain et évident.
Tout étant donné dans I'immanence, il n'y a pas de distance ou l'erreur
pourrait se glisser 22,

19 Op. cit., p. 73.

20 Michel HENRY, Philosophie et phénoménologie du corps, p. 25.

21 Voir op. cit., p. 26: «<«Une philosophie vraiment premiére> doit s’en tenir au
donné phénomeénologique dans lequel étre et paraitre s'identifient, et c’est cette iden-
tification qui se trouve réalisée par principe dans la sphére de la subjectivité. »

22 Voir op. cit., p. 23: « Dans le projet de cette «idéologie proprement subjective>
est aussi comprise I'idée d'un retour a une sphére de certitude absolue, sphére sur
laquelle cette idéologie doit étre fondée. Une telle certitude tient a la structure méme
de I'expérience a laquelle son contenu est donné dans la transparence absolue qui
résulte de I'absence de toute distance, dans I'immanence. »



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 115

3) Tout cela implique, quoique M. Henry ne le dise pas expressément,
que Maine de Biran oppose les deux points de vue extérieur et intérieur de
la méme maniere que Husserl oppose ['attitude naturelle a ’attitude trans-
cendantale.

Ainsi, lorsque Maine de Biran affirme que le moi et le non-moi existent
réellement — la formule du fait primitif est aussi: «J'agis, je fais effort,
J'existe, donc le terme immédiat de l'effort existe»*® —, il ne faudrait pas
penser qu’il pose une existence transcendante absolue: il s’agit au
contraire d’une existence relative a un sujet, immanente, donc d’'un contenu
de conscience. C’est pourquoi il affirme aussi: « Le moi n’existe pour lui-
méme qu’en tant qu'il se connait et se connaitre pour lui c’est exister et
exister c’est se connaitre» 24,

Bref, il semble bien que Husserl et Maine de Biran aient pratiqué la
méme meéthode, et c’est’ d’ailleurs pourquoi chez tous les deux on trouve, a
I'origine, une analyse de la conscience et une détermination de la structure
de I'intentionaliteé.

Nous venons de mentionner les théses biraniennes qui semblent auto-
riser de parler, pour sa philosophie, d’une réduction phénoménologique.
Mais, si I'on prend en compte toute I'ceuvre de notre philosophe, on
remarque d’autres théses qui posent de graves problemes. Par exemple,
Biran affirme: «On ne peut concevoir et exprimer un pur phénoméne,
séparé de I'étre, ou de la chose dont il est la manifestation» 2>, De telles
expressions sont fréquentes chez Biran, surtout dans les écrits postérieurs a
1813, et on ne voit pas comment les intégrer dans une interprétation phéno-
menologique. En effet, que disent-elles? Que le phénoméne, la manifesta-
tion, le subjectif donc, renvoient a un étre, qui est appelé un existant absolu
dans d’autres textes, inconnaissable fondant la connaissance?0. C’est la
I'introduction de la distinction du nouméne et du phénoméne — que Maine
de Biran utilise d’ailleurs explicitement —, de la chose en soi dont le phéno-
mene n’est qu'une manifestation. Ainsi, alors que pour la phénomeénologie
le phénomeéne se manifeste, Biran affirme que le phénoméne manifeste un
autre que lui.

23 Essai sur les fondements de la psychologie, t. 1, p. 207, note 1.

%4 De l'existence, Paris 1966, p. 40.

25 Nouveaux essais d'anthropologie, Paris 1949, p. 273.

% «Si quelque chose d’absolu ne nous était pas donné primitivement et nécessai-
rement (..), il n'y aurait pas de connaissance relative, c’est-a-dire que nous ne
clzonnaitrions rien du tout.» Rapports des sciences naturelles avec la psychologie, Paris

937, p. 124,



116 BERNARD BAERTSCHI

Que disent les interprétations phénomeénologiques de tels textes? Elles
considerent tout simplement qu’il y a 1a des développements de la pensée
biranienne qui sont en contradiction avec la philosophie du fait primitif.
M. Romeyer-Dherbey, par exemple, affirme: « On ne peut étre a la fois le
penseur de l'immanence radicale et le philosophe de ['absolu»?’, car
«I'idée d’une chose en soi, c’est-a-dire indépendante de toute appréhension,
est contradictoire, puisque sa position méme nie une telle indépendance » *%.
En effet, introduire la chose en soi, c’est se heurter de prime abord a cette
difficulté et a une autre que Husserl avait évacuée a I'aide de la réduction,
la deéfinition réaliste de la verité: s’il y a des choses en soi, la vérité devra
étre I'adéquation du discours a la chose. Or comment juger cette adéqua-
tion? On ne le voit pas.

En effet, si je dis «il fait beau», ce qui assure la vérité de cette proposi-
tion, c’est qu’en réalité il fait beau. Seulement, il y a 1a un cercle: en effet,
comment puis-je dire qu’en realité il fait beau? En ouvrant les yeux, c’est-a-
dire en faisant usage de mes facultés de connaissance. Bref, on ne sort pas
de la connaissance. Dés lors, la position d’une réalité absolue qui fonde la
connaissance apparait vide de sens. On pourrait alors dire, pour s’en sortir,
que la vérité implique une comparaison entre deux types de connaissance,
une connaissance relative — du sujet — et une connaissance absolue — qui
fait abstraction du point de vue du sujet —; mais cela est absurde, car on ne
peut faire abstraction de sa nature de sujet.

On comprend alors pourquoi M. Romeyer-Dherbey rejette toute la
théorie biranienne de I’absolu, et on se demande méme comment Maine de
Biran, aprés avoir découvert une philosophie authentiquement subjective, a
pu soutenir une telle théorie.

Il nous faut donc examiner de plus prés la philosophie biranienne de
I’absolu. Elle peut se formuler de la maniére suivante: le phénomeéne — ou
le relatif, car tout phénoméne est relation a la connaissance et au moi — ne
peut rendre compte a lui seul de la totalité du réel, car il coincide avec le
connu: ce que je ne percois pas n’existe pas pour moi. Or le réel, I'étre ne
coincident pas avec le connu: a une question d’Ancillon demandant: « Est-
ce parce qu’une chose existe que je la connais, est-ce parce que je la connais
qu’'elle existe?», Maine de Biran répond: « En tant que je la connais, elle
existe pour moi quoiqu’elle puisse ne pas éfre absolument; mais en tant
qu’elle est absolument et par hypothése je puis ne pas la connaitre» 2.
L’identification de I'étre et du paraitre, affirmée au niveau du fait primitif,
est donc rompue et un noumene, un absolu — quelque chose qui n’est pas
relatif & notre mode de connaissance — est introduit. Est-ce a dire que

27 Gilbert ROMEYER-DHERBEY, Maine de Biran, Paris, p. 32.
28 Op. cit., p. 111.
29 De l'existence, p. 40.



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 117

Maine de Biran est exposé a toutes les absurdités qui découlent de la posi-
tion d'une chose en so0i?

Avant de I’affirmer, examinons quelles sont les caractéeristiques de cette
chose en soi. Le phénoméne, c’est I'étre dans la connaissance; le noumene
sera donc I'étre au dehors de la connaissance; en d’autres termes, c'est
I'inconnaissable. Mais alors, comment peut-on en parler? En montrant que
la parole et la connaissance, le dire et le connaitre ne sont pas coextensifs.
C’est ce que fait Maine de Biran en affirmant que le nouméne ne nous est
pas donné par un processus de connaissance, mais par ce qu'il appelle la
croyance: « Ce que nous croyons nécessairement, nous ne le savons pas» 37,

De quoi s’agit-il? La croyance est la faculte de 'absolu: elle pose un
absolu dont nous ne savons rien, c’est-a-dire dont nous n’avons pas de
concept représentatif. Mais alors, quel role peut bien jouer une telle notion
dans un systeme philosophique? Le role que joue, dans I'idéalisme, le sujet
transcendantal, c’est-a-dire d’abord qu’elle assure la valeur d’objectivité de
la connaissance. En effet, le moi saisi dans I’aperception est individuel, et
Maine de Biran refuse de poser un autre moi: « Comme s’il pouvait y avoir
une raison universelle existante»3!; or le moi individuel ne saurait étre
constitutif de la connaissance dans sa valeur d’objectivité; il faut donc que
ce soit la réalité qui le soit, c’est-a-dire que la connaissance vraie soit une
conformité, une adéquation au réel, congu comme un absolu, a savoir
quelque chose qui ne saurait étre constitué par le sujet. C'est cela que la
croyance assure: qu’il y a un absolu auquel toute la connaissance se rap-
porte et qui se dit dans la connaissance sous le mode du phénomeéne. Le
phénomeéne est le noumeéne en tant que connu, en tant qu'appréhendé dans
et par les structures de la connaissance; il est le sens que le noumeéne prend
pour nous dans la connaissance.

Quant au noumeéne en tant que noumene, on ne sait rien de lui, sinon
qu’il existe, ou plutdt on croit — au sens biranien du terme — qu’il existe.
L’absolu, c’est donc aussi I'existence: «L’existence réelle, absolue»?32.
L’existence n’est donc pas un concept, un prédicat, elle est inaccessible a
tout procédé de connaissance: on ne peut la démontrer. C’est pourquoi,
notons-le en passant, Maine de Biran refusera toujours que I'on puisse
démontrer I'existence de Dieu®. Exister signifie donc que les choses sont
indépendamment de nous et qu’elles norment notre connaissance. Ce n’est
donc pas une couche de signification qui, comme chez Husserl, pourrait

30 Nouveaux essais d'anthropologie, p. 293.

3 Journal, t. 11, p. 184. On lit encore, un peu plus bas: « Renoncer a sa raison
propre ou en faire abnégation, pour ne croire qu’a la raison universelle, c’est précise-
ment mettre un bandeau sur les yeux pour mieux jouir de la lumiere. »

32 « Commentaire sur les Méditations métaphysiques de Descartes», in Etudes
d'histoire de la philosophie, Paris 1939, p. 118.

33 Pour plus d’informations sur la conception biranienne de I'existence, voir ma
thése, L'ontologie de Maine de Biran (a paraitre).



118 BERNARD BAERTSCHI

étre prédiquée d’un sujet ou non, comme toute couche de signification peut
[étre.

Une telle théorie permet de sauvegarder la cohérence de la conception
de la vérité comme adéquation. En effet, il ne s’agit pas de concevoir une
double connaissance: il n’y en a qu’une et elle suffit, il n’y a qu'un seul
acceés cognitif aux choses. Cela cependant n'empéche pas la connaissance
de tendre a I'adéquation, parce que justement, la connaissance cherche a
dire ce qui est, et que ce qui est est indépendant de nous. La croyance est ce
qui nous assure que lorsque nous connaissons, nous visons ce qui est; elle
signifie la pure présence du sujet au réel absolu qui assure le sujet que,
quand il parle, il parle de ce qui est, et non pas simplement de lui-méme. La
croyance n'ajoute donc aucun contenu a la connaissance, elle n’est pas non
plus un autre type de connaissance, elle dit simplement que nous parlons du
reel.

Par 1a, notons-le en passant, Maine de Biran rejoint le courant philoso-
phique qui, a partir d’Aristote, et passant par Thomas d’Aquin, a toujours
refusé de réduire le réel au connu, affirmant au contraire la radicale auto-
nomie de I'étre, sa substantialité, pouvant seule fonder en vérité la connais-
sance.

On voit d’autre part que la philosophie biranienne du fait primitif et
celle de I'absolu ne s’opposent pas: le systeme de la connaissance, fondé sur
le fait primitif, est comme naturellement complété par un systeme de la
croyance, qui fonde ultimement la connaissance et ses prétentions.

[1 serait, semble-t-il, possible de caractériser la situation a laquelle nous
sommes arrivés de la maniére suivante. Maine de Biran, tout comme Hus-
serl, commence par une phénoménologie de la conscience; c’est, chez
Biran, la philosophie du fait primitif, qui tomberait sous le coup de la
réduction. Seulement, alors que Husserl se dirige plus tard vers un idéalisme
transcendantal, Maine de Biran opte pour un réalisme empirique, parce que
pour lui, tout comme pour Merleau-Ponty, «le plus grand enseignement de
la réduction est I'impossibilité d’une réduction compléte » 3. Pour Biran, ce
qui échappe a la réduction, c’est I'existence absolue du réel.

Mais si I’on regarde ce que nous venons de dire de plus pres, on peut a
bon droit se demander si cela a méme un sens de parler de réduction pour
la philosophie biranienne. En effet, dire que ce qui échappe a la réduction,
c’est I’existence en tant qu’existence transcendante des choses, n’est-ce pas,
en fait, affirmer que la réduction est inopérante et inutile? Il le semble,

34 Maurice MERLEAU-PONTY, Phénomeénologie de la perception, Paris 1945, p. VIIL.



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 119

puisque la réduction a justement pour fonction de mettre entre parenthéses
de telles transcendances. Il est vrai que 'on pourrait essayer de sauver la
reduction en montrant que, méme si un élément de la transcendance y est
réfractaire, elle reste indispensable pour échapper a lattitude naturelle et a
tous les préjugés que celle-ci véhicule. Elle jouerait donc le roéle du doute
cartesien, ce que Husserl, d’ailleurs, reconnait, et permettrait par la la rede-
couverte d'une authentique transcendance.

A cecl nous ferons deux remarques:

1) Ce que la réduction a de commun avec le doute cartésien, c’est sa
motivation, a savoir 'exigence d’indubitabilité et d’apodicticité: la phéno-
meénologie se veut une science assurant la validité de ses propres fonde-
ments, aucun doute ne doit pouvoir ['atteindre. La réduction a donc pour
but d’é¢liminer tout ce qui n’est pas indubitable, c’est-a-dire d’abord la
connaissance du monde, car «une telle connaissance en effet ne saurait étre
par principe une connaissance apodictique»?’. Pourquoi? Parce que le
monde est contingent: tout ce qui est fondé sur son existence sera donc
affecte de nullité: « Dans l'universel renversement doit étre incluse aussi
I’existence du monde et tout ce qu’il embrasse » 3.

Or, cect posé, on ne voit pas qu'il soit possible de retrouver une trans-
cendance au sens ou Biran 'entend, c’est-a-dire une existence indépendante
en droit de toute subjectivité.

2) La maniére dont Biran envisage le fait primitif et la structure qu’il
inaugure change radicalement le sens de la réduction, puisque la transcen-
dance n’est plus alors congue comme le substrat et le véhicule des préjuges,
mais comme une partie intégrante de toute représentation. En effet, analy-
sant celle-ci, Maine de Biran remarque: « La représentation emporte avec
elle: 1° la connaissance de l'intuition, comme phénomeéne extérieur dont
I’'espace est la forme indivisible; 2° la conscience du sujet qui se représente;
3° la notion ou croyance d’un étre, d'une substance (...) par qui se réalise le
phénoméne de l'intuition»*’. Ainsi I'absolu, le nouméne, est toujours pré-
sent dans la connaissance, des le début. C’est donc manquer |'essence du
biranisme que d’en faire abstraction, et donc aussi, si I’analyse de Biran est
correcte, manquer I’essence de la représentation, car 'absolu est révelé par
Iattention a la représentation, ou a tout autre acte de la conscience.

D’un point de vue biranien, il faut donc dire que non seulement la
réduction est inutile, mais encore qu’elle est mutilante: ce qu’elle met entre
parentheses, c’est I'un des trois aspects essentiels de I'expérience. Elle
n’inaugure donc pas une philosophie exempte de préjugés, mais introduit
un nouveau préjugé en philosophie, préjugé qu’avec Sir Ayer nous pouvons

35 HusSERL, Philosophie premiere, t. 11, Paris 1972, p. 105.
36 Op. cit., p. 95.
37 Rapports des sciences naturelles avec la psychologie, p. 50.



120 BERNARD BAERTSCHI

exprimer de la maniére suivante: ['étre des choses est identique avec leur étre
pour la conscience’®. Etre, C’est étre percu’”.

On comprend maintenant mieux pourquoi, alors que Maine de Biran et
Husserl ont tous deux commencé par une philosophie de la conscience, ils
ont en fait adopté une ontologie radicalement diftérente: d’'un cdté un rea-
lisme empirique, et de I’autre un idéalisme transcendantal. Ce qui les sépare
dés le début, c’est la réduction. Celle-ci apparait alors, dans la conception
qu'en a Husserl et dans l'usage qu'il en fait, non pas comme un principe
méthodologique neutre, mais comme le principe d’'une ontologie, I'idéa-
lisme transcendantal: « Chacun de nous, en meéditant a la maniére cartée-
sienne, a été ramené a son ego transcendantal par la meéthode de la reduc-
tion phénoménologique »*°.

La réduction n’est donc pas nécessaire pour effectuer une philosophie de
la subjectivité et de ses vécus. Maine de Biran I'a montré, et bien d’autres
avant lui. M. Ryle I'a bien vu lui aussi, puisqu’il affirme que depuis Platon,
I'analyse des intentions a constitué une partie importante de la philoso-
phie*!. C’est I'idéalisme transcendantal qui a besoin de la réduction husser-
lienne et non la philosophie de la conscience.

Il nous faut maintenant reprendre les affirmations de M. Henry concer-
nant la thése que toute la philosophie biranienne est une vaste réduction
phénoménologique. Cette thése était fondée sur trois affirmations:

1) Etre, c’est apparaitre.

Cette affirmation est contredite par la théorie de la croyance.

38 « More serious presuppositions (...) are, on the part of the phenomenologists,
the assumption that the being of things is identical with their being for consciousness,
(...)» A.J. AYER, « Phenomenology and Linguistic Analysis», in Analytic Philosophy
and Phenomenology, H. A. DURFEE, The Hague 1976, p. 241-2.

39 Voir Recherches logiques, 111, Paris 1974, p. 102: «Ce a quoi ne se rapporte
aucune intention n’existe pas pour la représentation. »

40 Meéditations cartésiennes, p. 58.

4l « Theories of knowledge (...) have ever since Plato constituted at least an impor-
tant part of philosophy (...) And while parts of the treatments given by historical phi-
losphers to these subjects have been not analytical, but speculative or hypothetical or
dogmatic, other parts have always been strictly analytical and critical and have there-
fore been proper cases of what Husserl describes as the phenomenological method. »
G. RyLE, « Phenomenology » in Analytic Philosophy and Phenomenology, p. 18. Notre
accord avec M. Ryle ne nous empéche cependant pas de penser qu'il a manqué le
sens de la réduction.



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 121

2) Le fait primitif est le lieu d’'une évidence et d'une certitude absolues.

Cela, Maine de Biran I'affirme, mais il ne s’agit pas d’une évidence qui
présupposerait la reduction, c’est-a-dire d’'une évidence eidétique. C’est au
contraire une évidence de fait qui exprime simplement la certitude que j’ai
d’exister tel que je m’apercois, face & un monde dont je suis tout aussi cer-
tain de I'existence.

3) Le point de vue subjectif s’oppose au point de vue objectif comme
I"attitude transcendantale a I'attitude naturelle.

La distinction biranienne ne recouvre pas la distinction husserlienne,
puisque la motivation et le but de cette distinction ne sont pas les mémes
chez les deux philosphes. Le probléme de I'apodicticité n’est pas le premier
pour Biran; ce qu’il vise d’abord, c’est a rendre compte de la subjectivité
que Condillac et les sensualistes ont manquee. A cet effet, il dégage une
nouvelle attitude qui s’oppose a l'attitude objectiviste, non pas parce que
celle-ci présuppose I'existence du monde, mais parce que le sujet n’est pas
un objet. 1l s’attaque donc d’abord & un probléme auquel Husserl n’a
accorde que peu d’attention, lorsque, lisant Natorp qui affirmait: « Toute
représentation que nous pourrions nous faire du moi ferait de lui un objet »,
il réplique: « Quelque impressionnants que soient ces développements, je ne
puis, aprés miure réflexion, leur donner mon assentiment (...) Ce qui est
constaté, remarqué, n’est-il pas un contenu? Ne devient-il pas par la
objectif?» 42 Or c’est justement ce probléme, que Husserl a cru résoudre en
quelques lignes, qui a occupé Maine de Biran pendant de nombreuses
anneées et qui a motivé la distinction des deux points de vue.

Bref, le point de vue subjectif n'inaugure pas une analyse des contenus
réduits, mais une analyse des actes reels et des structures qui s’en dégagent.
On ne saurait donc dire avec M. Henry: « C’est parce qu’il existe quelque
chose comme une expérience interne transcendantale (...) que I'élaboration
d’'une phénoménologie transcendantale ou, comme dit Maine de Biran,
d’une <idéologie subjective> est possible» 4.

Reste enfin un probleme: Husserl affirme que seule la réduction sauve la
philosophie du psychologisme; est-ce a dire que la philosophie biranienne y
sombrera? Il est vrai que certains textes pourraient le faire penser. Lorsque
Biran affirme I'existence, a propos de I'idéalité, de «lois inhérentes a [’esprit
humain qui dépendent de sa nature ou de sa constitution intime»*, il

42 Recherches logiques, 11, 2, Paris 1972, p. 160.
43 Philosophie et phénoménologie du corps, p. 22.
4 Rapports des sciences naturelles avec la psychologie, p. 92.



122 BERNARD BAERTSCHI

semble bien qu’il s’agisse la de ce que Husserl a appelé I'anthropologisme,
qui est une variété du psychologisme. Seulement, si au-dela des formula-
tions souvent équivoques de Biran, on examine 'esprit de sa philosophie,
on verra qu'un tel reproche ne porte pas.

En effet, qu'est-ce que le psychologisme? C’est une théorie qui, en deéfi-
nitive, réduit I'idéal au réel, les lois idéales de la rationalité a des lois psy-
chologiques; bref, le psychologisme fait de la théorie de la connaissance
une psychologie.

Or Maine de Biran fait-il de la psychologie? Non. La psychologie est,
selon Husserl, «une science empirique, la science des faits psychiques»#;
c’est donc une science inductive. La philosophie biranienne n’est rien de tel,
nos analyses I'ont bien démontré: ce que Biran vise, dans son analyse du
mol, ce sont des structures d’essence et non des lois induites. Dire que le
moi est cause, unité, ce n'est pas faire I'histoire de I’expérience d’un ou de
plusieurs individus, mais dégager la forme de toute expérience possible, ce
qui est bien difféerent. C’est d’ailleurs pourquoi une multitude d’expériences
n’est pas requise: une seule suffit.

Bref, la réduction n’est pas le seul antidote possible du psychologisme,
c’est pourquoi il n’est pas besoin d’affirmer comme M. Henry que la pensée
de Maine de Biran n’a pu éviter le psychologisme que parce que «la psy-
chologie qu’elle promet est en réalité une phénoménologie transcendantale,
science absolue, pourvue d’un caractére de certitude apodictique » 4.

4 Recherches logiques, 1, Paris 1969, p. 204.
46 Philosophie et phénoménologie du corps, p. 28.



	L'"idéologie subjective" de Maine de Biran et la phénoménologie

