
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Artikel: L'"idéologie subjective" de Maine de Biran et la phénoménologie

Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 109-122

L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE»
DE MAINE DE BIRAN ET LA PHÉNOMÉNOLOGIE1

BERNARD BAERTSCHI

La pensée de Maine de Biran a longtemps été interprétée comme une
pensée spiritualiste, inaugurant ce que l'on a appelé l'école française qui
devait aboutir à Bergson. A cette interprétation s'est, plus récemment,
opposée une autre qui tend à faire de notre philosophe un précurseur de la

phénoménologie et un authentique phénoménologue tout à la fois. En effet,
lorsque la pensée de Husserl s'est fait connaître en France, certains historiens

français de la philosophie, qui avaient étudié Maine de Biran, ont
rapidement vu que la pensée de ces deux philosophes avait de nombreux
points communs.

Le premier historien à l'avoir signalé fut M. Vancourt. Dans un article

paru en 1949, il notait: «Si j'avais à refaire ma thèse sur Maine de Biran, je
crois que je lui donnerais une allure plus phénoménologique et existentialiste

et, en la transformant ainsi, je pense que je ne trahirais pas la

pensée biranienne»2. Cependant, l'interprétation phénoménologique
systématique de la pensée biranienne n'a vraiment été menée à bien que plus
tard, en 1965, avec la parution du livre de M. Henry, intitulé Philosophie et

phénoménologie du corps3.

Cette interprétation pose un problème en ce qu'elle s'oppose à l'interprétation

traditionnelle sur un certain nombre de points importants de la
doctrine biranienne. C'est pourquoi nous pensons qu'il est nécessaire de
l'examiner afin d'essayer de l'évaluer.

L'enjeu de cet examen n'est pas, ainsi qu'on pourrait le croire tout
d'abord, un enjeu qui ne concernerait que la valeur d'une interprétation: il
est nettement plus important. En effet, évaluer une telle interprétation
demande que nous pénétrions jusqu'au cœur de la philosophie biranienne
afin de voir dans quelle mesure elle est justiciable d'une interprétation phé-

1 Conférence présentée à la Société romande de philosophie à Genève, Lausanne
et Neuchâtel, pendant l'automne 1979.

2 Raymond Vancourt, «Maine de Biran et la phénoménologie contemporaine»,
in Bulletin de l'association Guillaume Budé, n° 8 (1949), p. 85. La thèse à laquelle il est
fait allusion était intitulée: La théorie de la connaissance chez Maine de Biran, Paris
1944.

3 Michel Henry, Philosophie et phénoménologie du corps, Paris 1965.



110 BERNARD BAERTSCHI

noménologique. Il est évident d'autre part qu'une telle étude demande que
nous posions des problèmes qui sont centraux dans toute philosophie.

Nous allons pour commencer nous poser la question suivante: comment
Maine de Biran et Husserl définissent-ils leur philosophie?

Maine de Biran parle souvent de psychologie et parfois, en utilisant le

terme d'idéologie que son ami Destutt de Tracy a forgé, d'idéologie subjective4,

lorsqu'il veut caractériser sa philosophie. L'on voit tout de suite par là

que l'un des thèmes fondamentaux du biranisme est la conscience, la
subjectivité. Quant à Husserl, il définit sa philosophie comme une phénoménologie,

c'est-à-dire une «science des phénomènes purs»5, le phénomène
étant à la fois l'apparaître et ce qui apparaît, la conscience d'un quelque
chose. L'on sait d'autre part que la phénoménologie s'oppose à la psychologie

en ce que celle-ci est une science objective du subjectif, alors que celle-
là serait mieux nommée, selon les termes de M. de Muralt, une «science

subjective du subjectif»6: la phénoménologie n'est pas une description
psychologique du sujet empirique.

On voit déjà par là que l'un des concepts fondamentaux qui est commun
au biranisme et à la phénoménologie est celui du subjectif. C'est donc lui

que nous allons analyser, d'abord dans l'œuvre de Biran, puis dans celle de

Husserl.

Dans son Journal, Maine de Biran note que l'on peut analyser l'homme
de deux points de vue: soit du dehors, soit de l'intérieur. Or, continue-t-il,
seul le second point de vue est vraiment philosophique, car il «saisit de

prime abord la vérité intérieure, le fait du sens intime [qui] est évident par
lui-même»7. Cela signifie que la philosophie doit avoir une méthode
particulière, qui n'est pas celle des sciences — lesquelles voient toujours «du
dehors » —, méthode lui permettant de saisir une vérité qui lui est propre.
Cette vérité se révèle avec évidence dans ce qui est appelé ici le « fait de sens

intime» et ailleurs le «fait primitif de conscience».
C'est donc en étudiant ce fait primitif que nous pourrons saisir le mieux

en quoi consiste l'idéologie subjective de Biran.
Supposons un individu qui tienne dans sa main un objet quelconque,

mais d'un certain poids; celui-ci entraînera son bras vers le sol, du fait de

son poids. Pour retenir l'objet, l'individu devra fournir un effort. Voyons

4 Biran utilise cette expression par exemple dans le Mémoire sur la décomposition
de la pensée, t. I, Paris 1952, p. 75.

5 Husserl, L'idée de la phénoménologie, Paris 1970, p. 71.
6 André de Muralt, L'idée de la phénoménologie, Paris 1958, p. 216.
7 Journal, t. II, Neuchâtel 1955, p. 182.



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 111

plus précisément ce que renferme cette expérience tactile: «Dans l'exercice
complet de ce sens se trouvent renfermées plusieurs circonstances qu'il
importe bien de ne pas confondre: détermination volontaire, suite de

mouvements ou d'actes, au moyen desquels la passivité de l'organe sensitif est

mise à portée de son objet, aperception des actes mêmes; perception de

leurs résultats»8. En d'autres termes, lorsque je me heurte à un objet, je me
saisis moi-même en opposition à cet objet, c'est-à-dire que j'ai l'aperception
ou la conscience de mes actes et la perception de l'objet et des transformations

que je lui fais subir. Cette expérience révèle donc la structure
fondamentale de notre être-dans-le-monde: le monde extérieur s'oppose à notre
action et nous devons faire un effort pour qu'il épouse nos projets.

C'est cela le fait primitif ou le fait de conscience: la relation active
d'un moi à un non-moi qui est en même temps conscience simultanée de ce

moi et de ce non-moi, «car conscience veut dire science avec... science de soi

avec celle... de quelque chose»9. Ce «quelque chose», s'il est un objet extérieur

dans l'expérience que nous avons décrite, peut aussi être intérieur: ce

peut être — et Maine de Biran dit même: c'est d'abord — l'organe musculaire

qui résiste: le musicien doit d'abord avoir maîtrisé le mouvement de

ses doigts avant de pouvoir jouer des symphonies sur son violon.
La rapide analyse que nous venons d'effectuer de ce fait nous montre

immédiatement que Biran avait raison lorsqu'il disait que la philosophie
devait avoir une méthode particulière: le sujet ne peut se saisir comme sujet
que du dedans, c'est-à-dire subjectivement; dès qu'on le regarde du dehors,
il se fait objet. Nous voyons ainsi mieux ce que notre philosophe entend par
subjectif: il s'agit de la saisie du sujet par lui-même comme vivant dans
l'acte sans qu'il se mette à distance de lui-même, qu'il s'objective, comme
par exemple dans l'introspection ou la réflexion.

L'expérience subjective est donc particulière, c'est pourquoi notre philosophe

dit souvent qu'elle est sui generis. Mais cela ne nous assure cependant
pas qu'elle soit une expérience philosophique au sens propre, et non seulement

une expérience psychologique. Cette question se pose avec d'autant
plus d'acuité que Maine de Biran parle souvent indifféremment de psychologie

ou de philosophie. Pour y apporter une réponse, voyons un autre
texte: « Il y a de même une psychologie pure, savoir la science de l'esprit ou
du moi, de ce qui lui est propre et inhérent, et une psychologie mixte, savoir
la science de l'homme soit moral, soit physique»10. Ainsi, le fait primitif
ressortit à la psychologie pure, et celle-ci n'a rien à voir avec une psychologie

conçue comme science du comportement. Les termes utilisés par notre
philosophe montrent aussi qu'il ne s'agit pas non plus de l'étude de telle ou

8 Mémoire sur la décomposition de la pensée, t. II, p. 122.
9 Op. cit., t. I, p. 47, note 1.
10 Essai sur les fondements de la psychologie, t. I, Paris 1932, p. 81.



112 BERNARD BAERTSCHI

telle de nos manières d'être, mais de l'étude du moi dans «ce qui lui est

propre et inhérent», c'est-à-dire de l'étude de l'essence du moi. Ainsi, le fait

primitif est bien plutôt une expérience ontologique qui révèle au moi ce

qu'il est essentiellement, et cela n'est possible que par une méthode subjective,

vu que l'essence du sujet nous échappe dès que l'on en fait un objet, ce

que les sciences, donc la psychologie aussi, font nécessairement.
Ce que cette méthode nous fait découvrir du moi, Maine de Biran le dit

souvent. Par exemple: « Le sujet [est] constitué un. simple, identique, substantiel

ou permanent, cause ou force productive des actes qu'il s'attribue,
etc.»". Il est aussi dit ailleurs que le moi est temporel, libre et individuel.
La genèse de ces notions n'offre aucune difficulté pour qui se place du

point de vue intérieur: l'analyse de la conscience de l'acte montre que le

sujet a l'initiative — il est volonté libre —, que cet acte produit quelque
chose — le moi est cause ou force —, que le sujet reste le même lorsque les

objets varient — il est un, identique et permanent —, etc. Si d'autre part on
analyse ces différentes données pour en dégager l'essence du moi, il s'avérera,

dit Maine de Biran, que le moi est essentiellement un acte: il est «sujet
de toutes les attributions actives»12.

Une analyse des caractéristiques du moi à l'intérieur du fait primitif n'est

pas le but de cette recherche. Si nous l'avons esquissée, c'est seulement pour
montrer la possibilité et la fécondité de la méthode subjective et pour
permettre de mieux en saisir la nature. Cela nous permet de voir aisément

qu'une telle recherche est une authentique recherche philosophique, ontologique

même: elle nous fait découvrir l'être de la subjectivité, son essence, à

l'occasion d'une expérience sui generis, fondement d'une méthode subjective

intérieure.
C'est pourquoi M. Henry appelle l'aperception immédiate — la saisie du

moi dans le fait primitif— une expérience interne transcendantale: «Par
expérience interne transcendantale, nous entendons la révélation originaire

du vécu à soi-même, telle qu'elle s'accomplit dans une sphère d'immanence

radicale» L1.

Voyons maintenant ce que signifie l'affirmation que la phénoménologie
est une «science subjective du subjectif».

De même que Maine de Biran détermine deux points de vue possibles,
le point de vue extérieur et le point de vue intérieur, Husserl distingue deux

11 De l'aperception immédiate, Paris 1963, p. 80.
12 Essai sur les fondements de la psychologie, t. I, p. 221.
13 Michel.Henry, op. cit., p. 21, note 3.



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 113

attitudes possibles qui impliquent deux méthodes différentes: l'attitude
naturelle et l'attitude transcendantale ou phénoménologique. L'adoption de

cette dernière attitude permet la découverte d'un nouveau «monde» —
Husserl parle de « renversement copernicien » l4

—, tout comme le point de

vue intérieur biranien — Biran parle, dans un texte souvent cité, d'un
« nouveau monde intérieur qui pourra être découvert un jour par quelque
Colomb métaphysicien» l5.

Mais en quoi consiste le subjectif de l'attitude phénoménologique? Nous

pourrons répondre à cette question si nous arrivons à mettre en lumière ce

qui constitue une telle attitude. Or cela n'est pas difficile, car Husserl y
revient souvent: ce qui constitue et caractérise cette attitude, c'est la réduction

phénoménologique.
Dans l'attitude naturelle, l'esprit est tourné vers les choses de telle

manière qu'il s'y perd, c'est-à-dire qu'il ne peut, fondamentalement, les

mettre en question. Comment cela? Husserl note que, dans cette attitude,
«l'existence et la présence [de la réalité] vont dès l'abord de soi»16: il est

évident que je me trouve face à un monde de choses qui existent aussi
réellement que moi, et que je peux appréhender par la connaissance: «Ce qui
va de soi, pour la pensée naturelle, c'est la possibilité de la connaissance» l7.

Or, remarque Husserl, une telle attitude est guettée par le scepticisme: se

donnant dès l'abord l'être et la connaissance, elle ne peut les mettre en
question, puisqu'elle les présuppose; elle est donc incapable de répondre
aux attaques du sceptique puisqu'elle ne peut assurer ses fondements.

Pour qu'elle le puisse, il faut que l'attitude change, et ce qui permet ce

changement, c'est la réduction: en mettant entre parenthèses l'existence de
toute transcendance, elle évacue tous les problèmes qui y sont liés, et

notamment celui de savoir si la connaissance est une adéquation à la réalité,
problème qui était une des cibles préférées du sceptique. Le scepticisme est
donc éliminé avec la transcendance.

Il ne reste donc que l'immanence, c'est-à-dire la conscience avec ses

contenus, bref, les phénomènes et leur structure noético-noématique: il n'y
a plus que de «simples phénomènes» l8. Ainsi l'objectivité mondaine passe
entièrement dans la sphère de la subjectivité, et la description phénoménologique

de même que l'intuition des essences sont la méthode pour dire
cette subjectivité. La phénoménologie est donc bien une «science subjective
du subjectif», subjective signifiant « dont la méthode est la réduction », et

subjectifdésignant ce qui est immanent, soumis à une réduction. Bref, l'attitude

objectiviste est mise hors circuit.

14 Méditations cartésiennes, Paris 1969, p. 123.
15 Journal, t. 1, p. 176.
16 Husserl, L'idée de la phénoménologie, p. 38-9.
17 Op. cit., p. 39.
18 Méditations cartésiennes, p. 17.



.14 BERNARD BAERTSCHI

11 s'agit maintenant de se demander si la subjectivité que Maine de Biran
a découverte est bien la même que celle que Husserl a mise en lumière.
C'est là un problème important, puisque Husserl affirme: «Celui qui
méconnaît le sens et la fonction de la réduction phénoménologique
transcendantale se trouve encore sur le terrain du psychologisme transcendantal
qui confond la phénoménologie transcendantale et la psychologie
intentionnelle; il tombe dans l'absurdité d'une philosophie transcendantale
demeurant sur le terrain naturel» l9. Ce texte nous dit aussi comment nous
devons poser notre problème: puisque la réduction est ce qui fonde la

phénoménologie, nous devons nous demander si Maine de Biran a effectué
cette réduction.

M. Henry pense que c'est le cas: « La <découverte) de l'existence d'une
(deuxième sorte d'observation) [le point de vue intérieur] n'est pas faite par
Maine de Biran au cours d'un inventaire extérieur de nos pouvoirs de

connaître, le moment de cette découverte se confond plutôt avec la réduction

phénoménologique elle-même avec laquelle il ne fait qu'un. Toute
l'œuvre de Maine de Biran n'est qu'une vaste réduction phénoménologique»20.

La découverte du fait primitif est donc le fruit de la réduction.
Certes, Biran n'emploie pas ce terme, mais si le mot n'y est pas, la chose s'y
trouve. C'est pourquoi l'aperception est une «expérience interne
transcendantale».

Sur quoi M. Henry appuie-t-il sa thèse? Sur certaines caractéristiques du
fait primitif:

1) Pour le moi qui s'aperçoit, être c'est apparaître: le moi s'apparaît tel

qu'il est, puisqu'il saisit son essence, et l'objet n'est saisi qu'en tant que le

sujet agit sur lui: c'est mon action qui le définit comme résistance. Il n'existe
donc que comme il m'apparaît et qu'en tant qu'il m'apparaît et il n'y a en
lui aucune transcendance, rien qui ne serait pas transparent à mon regard21.

2) Le savoir qui est constitué par le fait primitif est certain et évident.
Tout étant donné dans l'immanence, il n'y a pas de distance où l'erreur
pourrait se glisser22.

19 Op. cit., p. 73.
20 Michel Henry, Philosophie et phénoménologie du corps, p. 25.
21 Voir op. cit., p. 26: «<Une philosophie vraiment première) doit s'en tenir au

donné phénoménologique dans lequel être et paraître s'identifient, et c'est cette
identification qui se trouve réalisée par principe dans la sphère de la subjectivité. »

22 Voir op. cit., p. 23: «Dans le projet de cette (idéologie proprement subjective)
est aussi comprise l'idée d'un retour à une sphère de certitude absolue, sphère sur
laquelle cette idéologie doit être fondée. Une telle certitude tient à la structure même
de l'expérience à laquelle son contenu est donné dans la transparence absolue qui
résulte de l'absence de toute distance, dans l'immanence.»



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 115

3) Tout cela implique, quoique M. Henry ne le dise pas expressément,

que Maine de Biran oppose les deux points de vue extérieur et intérieur de

la même manière que Husserl oppose l'attitude naturelle à l'attitude
transcendantale.

Ainsi, lorsque Maine de Biran affirme que le moi et le non-moi existent
réellement — la formule du fait primitif est aussi: «J'agis, je fais effort,
j'existe, donc le terme Immédiat de l'effort existe»22' —, il ne faudrait pas
penser qu'il pose une existence transcendante absolue: il s'agit au
contraire d'une existence relative à un sujet, immanente, donc d'un contenu
de conscience. C'est pourquoi il affirme aussi: «Le moi n'existe pour lui-
même qu'en tant qu'il se connaît et se connaître pour lui c'est exister et

exister c'est se connaître»24.
Bref, il semble bien que Husserl et Maine de Biran aient pratiqué la

même méthode, et c'est'd'ailleurs pourquoi chez tous les deux on trouve, à

l'origine, une analyse de la conscience et une détermination de la structure
de l'intentionalité.

Nous venons de mentionner les thèses biraniennes qui semblent autoriser

de parler, pour sa philosophie, d'une réduction phénoménologique.
Mais, si l'on prend en compte toute l'œuvre de notre philosophe, on

remarque d'autres thèses qui posent de graves problèmes. Par exemple,
Biran affirme: «On ne peut concevoir et exprimer un pur phénomène,
séparé de l'être, ou de la chose dont il est la manifestation»25. De telles

expressions sont fréquentes chez Biran, surtout dans les écrits postérieurs à

1813, et on ne voit pas comment les intégrer dans une interprétation
phénoménologique. En effet, que disent-elles? Que le phénomène, la manifestation,

le subjectif donc, renvoient à un être, qui est appelé un existant absolu
dans d'autres textes, inconnaissable fondant la connaissance26. C'est là

l'introduction de la distinction du noumène et du phénomène — que Maine
de Biran utilise d'ailleurs explicitement —, de la chose en soi dont le phénomène

n'est qu'une manifestation. Ainsi, alors que pour la phénoménologie
le phénomène se manifeste, Biran affirme que le phénomène manifeste un
autre que lui.

23 Essai sur les fondements de la psychologie, t. I, p. 207, note 1.

24 De l'existence, Paris 1966, p. 40.
25 Nouveaux essais d'anthropologie, Paris 1949, p. 273.
26 « Si quelque chose d'absolu ne nous était pas donné primitivement et nécessairement

il n'y aurait pas de connaissance relative, c'est-à-dire que nous ne
connaîtrions rien du tout. » Rapports des sciences naturelles avec la psychologie, Paris
1937, p. 124.



116 BERNARD BAERTSCHI

Que disent les interprétations phénoménologiques de tels textes? Elles
considèrent tout simplement qu'il y a là des développements de la pensée
biranienne qui sont en contradiction avec la philosophie du fait primitif.
M. Romeyer-Dherbey, par exemple, affirme: «On ne peut être à la fois le

penseur de l'immanence radicale et le philosophe de l'absolu»27, car
«l'idée d'une chose en soi, c'est-à-dire indépendante de toute appréhension,
est contradictoire, puisque sa position même nie une telle indépendance»28.
En effet, introduire la chose en soi, c'est se heurter de prime abord à cette

difficulté et à une autre que Husserl avait évacuée à l'aide de la réduction,
la définition réaliste de la vérité: s'il y a des choses en soi, la vérité devra
être l'adéquation du discours à la chose. Or comment juger cette adéquation?

On ne le voit pas.
En effet, si je dis « il fait beau », ce qui assure la vérité de cette proposition,

c'est qu'en réalité il fait beau. Seulement, il y a là un cercle: en effet,
comment puis-je dire qu'en réalité il fait beau? En ouvrant les yeux, c'est-à-
dire en faisant usage de mes facultés de connaissance. Bref, on ne sort pas
de la connaissance. Dès lors, la position d'une réalité absolue qui fonde la

connaissance apparaît vide de sens. On pourrait alors dire, pour s'en sortir,

que la vérité implique une comparaison entre deux types de connaissance,
une connaissance relative — du sujet — et une connaissance absolue — qui
fait abstraction du point de vue du sujet —; mais cela est absurde, car on ne

peut faire abstraction de sa nature de sujet.
On comprend alors pourquoi M. Romeyer-Dherbey rejette toute la

théorie biranienne de l'absolu, et on se demande même comment Maine de

Biran, après avoir découvert une philosophie authentiquement subjective, a

pu soutenir une telle théorie.
Il nous faut donc examiner de plus près la philosophie biranienne de

l'absolu. Elle peut se formuler de la manière suivante: le phénomène — ou
le relatif, car tout phénomène est relation à la connaissance et au moi — ne

peut rendre compte à lui seul de la totalité du réel, car il coïncide avec le

connu: ce que je ne perçois pas n'existe pas pour moi. Or le réel, l'être ne
coïncident pas avec le connu: à une question d'Ancillon demandant: «Est-
ce parce qu'une chose existe que je la connais, est-ce parce que je la connais
qu'elle existe?», Maine de Biran répond: «En tant que je la connais, elle
existe pour moi quoiqu'elle puisse ne pas être absolument; mais en tant
qu'elle est absolument et par hypothèse je puis ne pas la connaître»29.
L'identification de l'être et du paraître, affirmée au niveau du fait primitif,
est donc rompue et un noumène, un absolu — quelque chose qui n'est pas
relatif à notre mode de connaissance — est introduit. Est-ce à dire que

27 Gilbert Romeyer-Dherbey, Maine de Biran, Paris, p. 32.
28 Op. cit., p. 111.
29 De l'existence, p. 40.



L'« IDÉOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 117

Maine de Biran est exposé à toutes les absurdités qui découlent de la position

d'une chose en soi?

Avant de l'affirmer, examinons quelles sont les caractéristiques de cette
chose en soi. Le phénomène, c'est l'être dans la connaissance; le noumène
sera donc l'être au dehors de la connaissance; en d'autres termes, c'est

l'inconnaissable. Mais alors, comment peut-on en parler? En montrant que
la parole et la connaissance, le dire et le connaître ne sont pas coextensifs.
C'est ce que fait Maine de Biran en affirmant que le noumène ne nous est

pas donné par un processus de connaissance, mais par ce qu'il appelle la

croyance: «Ce que nous croyons nécessairement, nous ne le savons pas»30.
De quoi s'agit-il? La croyance est la faculté de l'absolu: elle pose un

absolu dont nous ne savons rien, c'est-à-dire dont nous n'avons pas de

concept représentatif. Mais alors, quel rôle peut bien jouer une telle notion
dans un système philosophique? Le rôle que joue, dans l'idéalisme, le sujet
transcendantal, c'est-à-dire d'abord qu'elle assure la valeur d'objectivité de

la connaissance. En effet, le moi saisi dans l'aperception est individuel, et

Maine de Biran refuse de poser un autre moi: «Comme s'il pouvait y avoir
une raison universelle existante»31; or le moi individuel ne saurait être

constitutif de la connaissance dans sa valeur d'objectivité; il faut donc que
ce soit la réalité qui le soit, c'est-à-dire que la connaissance vraie soit une
conformité, une adéquation au réel, conçu comme un absolu, à savoir
quelque chose qui ne saurait être constitué par le sujet. C'est cela que la

croyance assure: qu'il y a un absolu auquel toute la connaissance se

rapporte et qui se dit dans la connaissance sous le mode du phénomène. Le

phénomène est le noumène en tant que connu, en tant qu'appréhendé dans
et par les structures de la connaissance; il est le sens que le noumène prend
pour nous dans la connaissance.

Quant au noumène en tant que noumène, on ne sait rien de lui, sinon
qu'il existe, ou plutôt on croit — au sens biranien du terme — qu'il existe.

L'absolu, c'est donc aussi l'existence: «L'existence réelle, absolue»32.

L'existence n'est donc pas un concept, un prédicat, elle est inaccessible à

tout procédé de connaissance: on ne peut la démontrer. C'est pourquoi,
notons-le en passant, Maine de Biran refusera toujours que l'on puisse
démontrer l'existence de Dieu33. Exister signifie donc que les choses sont
indépendamment de nous et qu'elles norment notre connaissance. Ce n'est
donc pas une couche de signification qui, comme chez Husserl, pourrait

30 Nouveaux essais d'anthropologie, p. 293.
31 Journal, t. II, p. 184. On lit encore, un peu plus bas: «Renoncer à sa raison

propre ou en faire abnégation, pour ne croire qu'à la raison universelle, c'est précisément

mettre un bandeau sur les yeux pour mieux jouir de la lumière. »
32 «Commentaire sur les Méditations métaphysiques de Descartes», in Etudes

d'histoire de la philosophie, Paris 1939, p. 118.
33 Pour plus d'informations sur la conception biranienne de l'existence, voir ma

thèse, L'ontologie de Maine de Biran (à paraître).



118 BERNARD BAERTSCHI

être prédiquée d'un sujet ou non, comme toute couche de signification peut
l'être.

Une telle théorie permet de sauvegarder la cohérence de la conception
de la vérité comme adéquation. En effet, il ne s'agit pas de concevoir une
double connaissance: il n'y en a qu'une et elle suffit, il n'y a qu'un seul

accès cognitif aux choses. Cela cependant n'empêche pas la connaissance
de tendre à l'adéquation, parce que justement, la connaissance cherche à

dire ce qui est, et que ce qui est est indépendant de nous. La croyance est ce

qui nous assure que lorsque nous connaissons, nous visons ce qui est; elle

signifie la pure présence du sujet au réel absolu qui assure le sujet que,
quand il parle, il parle de ce qui est, et non pas simplement de lui-même. La

croyance n'ajoute donc aucun contenu à la connaissance, elle n'est pas non
plus un autre type de connaissance, elle dit simplement que nous parlons du

réel.

Par là, notons-le en passant, Maine de Biran rejoint le courant philosophique

qui, à partir d'Aristote, et passant par Thomas d'Aquin, a toujours
refusé de réduire le réel au connu, affirmant au contraire la radicale
autonomie de l'être, sa substantialité, pouvant seule fonder en vérité la connaissance.

On voit d'autre part que la philosophie biranienne du fait primitif et

celle de l'absolu ne s'opposent pas: le système de la connaissance, fondé sur
le fait primitif, est comme naturellement complété par un système de la

croyance, qui fonde ultimement la connaissance et ses prétentions.

Il serait, semble-t-il, possible de caractériser la situation à laquelle nous
sommes arrivés de la manière suivante. Maine de Biran, tout comme Husserl,

commence par une phénoménologie de la conscience; c'est, chez

Biran, la philosophie du fait primitif, qui tomberait sous le coup de la

réduction. Seulement, alors que Husserl se dirige plus tard vers un idéalisme

transcendantal, Maine de Biran opte pour un réalisme empirique, parce que
pour lui, tout comme pour Merleau-Ponty, « le plus grand enseignement de
la réduction est l'impossibilité d'une réduction complète»34. Pour Biran, ce

qui échappe à la réduction, c'est l'existence absolue du réel.

Mais si l'on regarde ce que nous venons de dire de plus près, on peut à

bon droit se demander si cela a même un sens de parler de réduction pour
la philosophie biranienne. En effet, dire que ce qui échappe à la réduction,
c'est l'existence en tant qu'existence transcendante des choses, n'est-ce pas,
en fait, affirmer que la réduction est inopérante et inutile? Il le semble,

34 Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris 1945, p. VIII.



L'« IDÉOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 119

puisque la réduction a justement pour fonction de mettre entre parenthèses
de telles transcendances. Il est vrai que l'on pourrait essayer de sauver la

réduction en montrant que, même si un élément de la transcendance y est

réfractaire, elle reste indispensable pour échapper à l'attitude naturelle et à

tous les préjugés que celle-ci véhicule. Elle jouerait donc le rôle du doute
cartésien, ce que Husserl, d'ailleurs, reconnaît, et permettrait par là la
redécouverte d'une authentique transcendance.

A ceci nous ferons deux remarques:
1) Ce que la réduction a de commun avec le doute cartésien, c'est sa

motivation, à savoir l'exigence d'indubitabilité et d'apodicticité: la

phénoménologie se veut une science assurant la validité de ses propres
fondements, aucun doute ne doit pouvoir l'atteindre. La réduction a donc pour
but d'éliminer tout ce qui n'est pas indubitable, c'est-à-dire d'abord la

connaissance du monde, car « une telle connaissance en effet ne saurait être

par principe une connaissance apodictique»35. Pourquoi? Parce que le

monde est contingent: tout ce qui est fondé sur son existence sera donc
affecté de nullité: «Dans l'universel renversement doit être incluse aussi

l'existence du monde et tout ce qu'il embrasse»36.

Or, ceci posé, on ne voit pas qu'il soit possible de retrouver une
transcendance au sens où Biran l'entend, c'est-à-dire une existence indépendante
en droit de toute subjectivité.

2) La manière dont Biran envisage le fait primitif et la structure qu'il
inaugure change radicalement le sens de la réduction, puisque la transcendance

n'est plus alors conçue comme le substrat et le véhicule des préjugés,
mais comme une partie intégrante de toute représentation. En effet, analysant

celle-ci, Maine de Biran remarque: «La représentation emporte avec
elle: 1° la connaissance de l'intuition, comme phénomène extérieur dont
l'espace est la forme indivisible; 2° la conscience du sujet qui se représente;
3° la notion ou croyance d'un être, d'une substance par qui se réalise le

phénomène de l'intuition»37. Ainsi l'absolu, le noumène, est toujours présent

dans la connaissance, dès le début. C'est donc manquer l'essence du
biranisme que d'en faire abstraction, et donc aussi, si l'analyse de Biran est

correcte, manquer l'essence de la représentation, car l'absolu est révélé par
l'attention à la représentation, ou à tout autre acte de la conscience.

D'un point de vue biranien, il faut donc dire que non seulement la

réduction est inutile, mais encore qu'elle est mutilante: ce qu'elle met entre
parenthèses, c'est l'un des trois aspects essentiels de l'expérience. Elle

n'inaugure donc pas une philosophie exempte de préjugés, mais introduit
un nouveau préjugé en philosophie, préjugé qu'avec Sir Ayer nous pouvons

35 Husserl, Philosophie première, t. II, Paris 1972, p. 105.
36 Op. cit., p. 95.
37 Rapports des sciences naturelles avec la psychologie, p. 50.



120 BERNARD BAERTSCHI

exprimer de la manière suivante: l'être des choses est identique avec leur être

pour la conscience2*'. Etre, c'est être perçu39.

On comprend maintenant mieux pourquoi, alors que Maine de Biran et

Husserl ont tous deux commencé par une philosophie de la conscience, ils
ont en fait adopté une ontologie radicalement différente: d'un côté un
réalisme empirique, et de l'autre un idéalisme transcendantal. Ce qui les sépare
dès le début, c'est la réduction. Celle-ci apparaît alors, dans la conception
qu'en a Husserl et dans l'usage qu'il en fait, non pas comme un principe
méthodologique neutre, mais comme le principe d'une ontologie, l'idéalisme

transcendantal: «Chacun de nous, en méditant à la manière
cartésienne, a été ramené à son ego transcendantal par la méthode de la réduction

phénoménologique»40.
La réduction n'est donc pas nécessaire pour effectuer une philosophie de

la subjectivité et de ses vécus. Maine de Biran l'a montré, et bien d'autres

avant lui. M. Ryle l'a bien vu lui aussi, puisqu'il affirme que depuis Platon,

l'analyse des intentions a constitué une partie importante de la philosophie41.

C'est l'idéalisme transcendantal qui a besoin de la réduction husserlienne

et non la philosophie de la conscience.

Il nous faut maintenant reprendre les affirmations de M. Henry concernant

la thèse que toute la philosophie biranienne est une vaste réduction
phénoménologique. Cette thèse était fondée sur trois affirmations:

1) Etre, c'est apparaître.
Cette affirmation est contredite par la théorie de la croyance.

38 « More serious presuppositions are, on the part of the phenomenologists,
the assumption that the being of things is identical with their being for consciousness,
(...)» A.J. Ayer, «Phenomenology and Linguistic Analysis», in Analytic Philosophy
and Phenomenology, H. A. Durfee, The Hague 1976, p. 241-2.

39 Voir Recherches logiques, III, Paris 1974, p. 102: «Ce à quoi ne se rapporte
aucune intention n'existe pas pour la représentation. »

40 Méditations cartésiennes, p. 58.
41 «Theories of knowledge have ever since Plato constituted at least an important

part of philosophy And while parts of the treatments given by historical phi-
losphers to these subjects have been not analytical, but speculative or hypothetical or
dogmatic, other parts have always been strictly analytical and critical and have therefore

been proper cases of what Husserl describes as the phenomenological method. »

G. Ryle, « Phenomenology » in Analytic Philosophy and Phenomenology, p. 18. Notre
accord avec M. Ryle ne nous empêche cependant pas de penser qu'il a manqué le

sens de la réduction.



L'« IDEOLOGIE SUBJECTIVE» DE MAINE DE BIRAN 121

2) Le fait primitif est le lieu d'une évidence et d'une certitude absolues.

Cela, Maine de Biran l'affirme, mais il ne s'agit pas d'une évidence qui
présupposerait la réduction, c'est-à-dire d'une évidence eidétique. C'est au
contraire une évidence de fait qui exprime simplement la certitude que j'ai
d'exister tel que je m'aperçois, face à un monde dont je suis tout aussi
certain de l'existence.

3) Le point de vue subjectif s'oppose au point de vue objectif comme
l'attitude transcendantale à l'attitude naturelle.

La distinction biranienne ne recouvre pas la distinction husserlienne,
puisque la motivation et le but de cette distinction ne sont pas les mêmes
chez les deux philosphes. Le problème de l'apodicticité n'est pas le premier
pour Biran; ce qu'il vise d'abord, c'est à rendre compte de la subjectivité
que Condillac et les sensualistes ont manquée. A cet effet, il dégage une
nouvelle attitude qui s'oppose à l'attitude objectiviste, non pas parce que
celle-ci présuppose l'existence du monde, mais parce que le sujet n'est pas
un objet. Il s'attaque donc d'abord à un problème auquel Husserl n'a
accordé que peu d'attention, lorsque, lisant Natorp qui affirmait: «Toute
représentation que nous pourrions nous faire du moi ferait de lui un objet »,
il réplique: «Quelque impressionnants que soient ces développements, je ne

puis, après mûre réflexion, leur donner mon assentiment Ce qui est

constaté, remarqué, n'est-il pas un contenu? Ne devient-il pas par là

objectif?»42 Or c'est justement ce problème, que Husserl a cru résoudre en

quelques lignes, qui a occupé Maine de Biran pendant de nombreuses
années et qui a motivé la distinction des deux points de vue.

Bref, le point de vue subjectif n'inaugure pas une analyse des contenus
réduits, mais une analyse des actes réels et des structures qui s'en dégagent.
On ne saurait donc dire avec M. Henry: «C'est parce qu'il existe quelque
chose comme une expérience interne transcendantale que l'élaboration
d'une phénoménologie transcendantale ou, comme dit Maine de Biran,
d'une (idéologie subjective) est possible»43.

Reste enfin un problème: Husserl affirme que seule la réduction sauve la

philosophie du psychologisme; est-ce à dire que la philosophie biranienne y
sombrera? Il est vrai que certains textes pourraient le faire penser. Lorsque
Biran affirme l'existence, à propos de l'idéalité, de « lois inhérentes à l'esprit
humain qui dépendent de sa nature ou de sa constitution intime»44, il

42 Recherches logiques, II, 2, Paris 1972, p. 160.
43 Philosophie et phénoménologie du corps, p. 22.
44 Rapports des sciences naturelles avec la psychologie, p. 92.



122 BERNARD BAERTSCHI

semble bien qu'il s'agisse là de ce que Husserl a appelé l'anthropologisme,
qui est une variété du psychologisme. Seulement, si au-delà des formulations

souvent équivoques de Biran, on examine l'esprit de sa philosophie,
on verra qu'un tel reproche ne porte pas.

En effet, qu'est-ce que le psychologisme? C'est une théorie qui, en
définitive, réduit l'idéal au réel, les lois idéales de la rationalité à des lois
psychologiques; bref, le psychologisme fait de la théorie de la connaissance

une psychologie.
Or Maine de Biran fait-il de la psychologie? Non. La psychologie est,

selon Husserl, «une science empirique, la science des faits psychiques»45;
c'est donc une science inductive. La philosophie biranienne n'est rien de tel,
nos analyses l'ont bien démontré: ce que Biran vise, dans son analyse du
moi, ce sont des structures d'essence et non des lois induites. Dire que le

moi est cause, unité, ce n'est pas faire l'histoire de l'expérience d'un ou de

plusieurs individus, mais dégager la forme de toute expérience possible, ce

qui est bien diffèrent. C'est d'ailleurs pourquoi une multitude d'expériences
n'est pas requise: une seule suffit.

Bref, la réduction n'est pas le seul antidote possible du psychologisme,
c'est pourquoi il n'est pas besoin d'affirmer comme M. Henry que la pensée
de Maine de Biran n'a pu éviter le psychologisme que parce que «la
psychologie qu'elle promet est en réalité une phénoménologie transcendantale,
science absolue, pourvue d'un caractère de certitude apodictique»46.

45 Recherches logiques, I, Paris 1969, p. 204.
46 Philosophie et phénoménologie du corps, p. 28.


	L'"idéologie subjective" de Maine de Biran et la phénoménologie

