
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Artikel: Les marques de l'Église

Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE .ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 97-107

LES MARQUES DE L'ÉGLISE*

JEAN-JACQUES VON ALLMEN

L'un des champs les plus fertiles à être tourné et retourné dans la

recherche théologique contemporaine est celui de la doctrine de l'Eglise. Et

s'il est si fertile, c'est dû non seulement à toutes les choses intéressantes

qu'on y trouve encore, c'est dû aussi au fait que l'œcuménisme, dans son

avance, se heurte constamment à l'obstacle que représente la division des

Eglises. Or actuellement cette division porte en majeure partie sur les différents

enseignements confessionnels touchant la nature et la structure de

l'Eglise.
Comme il se doit, les ecclésiologues se sont tournés et se tournent encore

vers le Nouveau Testament, dans l'espoir qu'il permettra ou bien de montrer

que l'unité ecclésiale n'est en somme pas particulièrement blessée par
les divisions confessionnelles, ou bien de montrer au contraire que l'unité
est constitutive de l'Eglise et qu'il faut par conséquent tout mettre en œuvre

pour la retrouver si l'Eglise ne veut pas saboter sa propre mission.
Seulement quand on se tourne vers le Nouveau Testament pour voir ce

qu'il dit de l'Eglise, il faut bien reconnaître, d'abord, que les renseignements
historiques qu'il fournit sont peu nombreux; il faut reconnaître aussi qu'ils
paraissent souvent contradictoires plutôt que complémentaires et sympho-
niques. «Aujourd'hui — dit un important document élaboré par le Conseil

œcuménique des Eglises — les spécialistes sont toujours plus nombreux à

reconnaître que le Nouveau Testament présente des types divers d'organisation

de la communauté chrétienne, selon les auteurs, les lieux et les époques
considérés»'. C'en est au point qu'un théologien aussi sérieux qu'Ernst
Käsemann peut avancer l'affirmation que «le canon du Nouveau Testament

en tant que tel, fonde, dans la manière dont il se présente aux
historiens, la multiplicité des confessions»2 plutôt que l'unité de l'Eglise. Je crois

pour ma part qu'il ne faut pas conclure trop vite sur une réponse aussi
tranchée. Certes — toujours à la lumière du peu de renseignements incontestables

que nous possédons — il y aurait de l'aveuglement à vouloir simple-

* Leçon d'adieu donnée à l'Université de Neuchâtel, le mercredi 12 novembre
1980. — A paraître également dans les Annales 1980/1981 de l'Université de
Neuchâtel.

1 Conseil œcuménique des Eglises/Foi et Constitution, La réconciliation des

Eglises: baptême, eucharistie, ministère, Les Presses de Taizé, 1974, p. 65 s.
2 «Begründet der neutestamentliche Kanon die Einheit der Kirche?», dans

Exegetische Versuche und Besinnungen, I, Göttingen, I960, p. 221.



98 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

ment superposer ce qu'on sait de l'Eglise de Jérusalem et ce qu'on sait de

celle de Corinthe, ou vouloir identifier un apostolat comme celui de Pierre

et l'apostolat de Paul, ou vouloir faire coïncider les épîtres dites Pastorales

et les lettres aux sept Eglises de l'Apocalypse. Mais tout en sauvegardant la

spécificité des divers documents que nous possédons, ne faut-il pas
commencer plutôt par énumérer ce que les différentes Eglises locales que nous
connaissons grâce aux écrits néotestamentaires ont de commun, quitte à

nuancer, mais après seulement, pour donner aux résultats trouvés la coloration

locale ou la coloration testimoniale qui caractérise tel document plutôt
que tel autre.

C'est cette enumeration des notes ou des marques communes à toutes les

congrégations chrétiennes locales que le Nouveau Testament nous apprend
à connaître, que je voudrais tenter ici. Cette enumeration permettra d'établir
une sorte de portrait robot de toute Eglise chrétienne à l'aube de notre ère.

Les marques qui se retrouvent à propos de toute congrégation faisant
aveu d'ecclésialité me paraissent être au nombre de huit. Une fois ces marques

énumérées, nous tâcherons de voir, très sommairement, leur portée

pour la théologie pratique.
Est Eglise une congrégation chrétienne locale fondée par un apôtre ou

régularisée dans sa prétention ecclésiale par un apôtre. Cette première

marque d'ecclésialité — première chronologiquement plutôt que théologiquement

— ne souffre, si je vois bien, qu'une seule exception: l'Eglise locale
de Jérusalem plantée par le Saint Esprit lui-même au jour de la Pentecôte.

Partout ailleurs c'est un apôtre qui peut dire d'elle ce que Paul dit de

l'Eglise de Corinthe: « Eussiez-vous dix mille maîtres en Christ, cependant
vous n'avez pas plusieurs pères: c'est moi qui vous ai engendrés en Jésus-

Christ par l'Evangile» (1 Co 4,15). Paul dit ailleurs, à la même Eglise, que
c'est lui qui l'a plantée (1 Co 3,6). Il peut d'ailleurs l'avoir plantée, fondée
indirectement par l'un de ses auxiliaires, comme c'est le cas pour l'Eglise de

Colosses qui a été plantée par Epaphras, le « cher compagnon de service»
de Paul (Col 1,7).

En est-il de même par exemple de l'Eglise de Samarie? En effet elle a été

fondée non par l'un des Douze mais par Philippe, l'un des Sept. Il est

cependant significatif que dès qu'elle apprend que l'Evangile s'est établi en
Samarie, l'Eglise de Jérusalem y envoie Pierre et Jean. Ceux-ci prient pour
que l'Esprit Saint descende sur les croyants de Samarie et donc pour qu'ils
deviennent vraiment Eglise (Ac8,14ss). On retrouve une même situation à

Antioche: rassemblée originellement par des chrétiens qui avaient été
dispersés par la persécution des hellénistes de Jérusalem, cette Eglise aussi est

«régularisée» par son rattachement à l'Eglise de Jérusalem. Celle-ci en effet



LES MARQUES DE L'ÉGLISE 99

envoie à Antioche, en tant que «délégué apostolique», Barnabas chargé

qu'il est d'engranger en quelque sorte la communauté chrétienne
d'Antioche, de la rattacher à l'Eglise-mère.

Ces quelques rappels nous introduisent, je crois, dans le fond du débat
touchant l'apostolicité de Paul. On sait en effet que celui-ci a dû défendre

non pas sa qualité de prophète, ou de glossolale, ou de docteur, mais sa

qualité d'apôtre. Et avec cette qualité celle d'avoir le droit de fonder lui-
même, dans une pleine ecclésialité, d'autres Eglises locales. Il y avait en

effet une faction de l'Eglise de Jérusalem qui, sachant que Paul n'était pas
l'un des Douze apôtres choisis et commissionnés par le Christ lui-même,
voulait bien de lui comme missionnaire dans le genre de Philippe, mais ne

pensait pas qu'il fût autorisé à faire à Corinthe, à Philippes, à Thessalonique
ce que Pierre et Jean avaient fait en Samarie ou ce que Barnabas avait fait à

Antioche. Je suis en effet toujours plus convaincu que le fond des tensions

entre Paul et la communauté chrétienne de Jérusalem était un conflit qui
relevait du «droit ecclésiastique» plutôt que de questions doctrinales: si

Paul est apôtre — et on sait avec quelle insistance il l'affirme — il a le droit
de fonder, de planter des Eglises nouvelles qui sont Eglises au plein sens du
terme et qui n'ont donc pas besoin d'être régularisées par la confirmation
d'un des Douze ou de l'Eglise locale de Jérusalem. Paul veut bien faire des

concessions à cette Eglise de Jérusalem. Il veut bien faire, pour manifester
son lien avec l'Eglise-mère, des démarches, des voyages ou des collectes.
Mais son titre d'apôtre, sa qualité d'apôtre, il l'a reçu du Christ lui-même.
Aux Galates il se présente, dans la lettre qu'il leur écrit, comme «apôtre,
non de par les hommes, ni par l'intermédiaire d'aucun homme mais de par
Jésus-Christ et de par Dieu notre père, qui l'a ressuscité des morts»
(Ga 1,1 ss). Sur ce point, Paul est d'une intransigeance radicale, car ce qu'il
défend alors ce n'est pas quelque titre de gloire personnelle: c'est la pleine
et suffisante ecclésialité des Eglises locales qu'il a fondées. C'est d'ailleurs
pourquoi il insiste sur le fait qu'il a pour principe de n'évangéliser que là où

l'Evangile n'a pas encore été proclamé (cf. Rm 15,20; 2 Co 10,12ss).
Est Eglise, disions-nous tout à l'heure, une congrégation chrétienne

fondée par un apôtre ou régularisée dans sa prétention ecclésiale par un
apôtre. L'Eglise est apostolique non seulement parce qu'elle se sait envoyée
dans le monde pour lui faire connaître la résurrection de Jésus. L'Eglise est

apostolique aussi par le fait qu'elle est liée personnellement à un apôtre et

donc à un homme habilité, légitimé par le Ressuscité lui-même pour faire

passer ceux qui accueillent l'Evangile « de la puissance des ténèbres dans le

royaume du Fils bien-aimé de Dieu en qui nous avons la rédemption, la

rémission des péchés» (Col 1,13). Quand dans le Nouveau Testament il est

question de l'Eglise, il est toujours aussi question du salut.
Est Eglise — c'est sa deuxième marque — toute congrégation chrétienne

qui se réfère aux livres de l'ancienne alliance comme à sa norme.



100 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Les chrétiens ne sont pas tous des Juifs, ou disons plutôt: pour devenir
chrétien il ne faut pas passer d'abord par la religion juive et notamment, il
ne faut pas que les nouveaux croyants se fassent circoncire avant d'être

reçus dans l'Eglise. On sait le combat que Paul a mené pour qu'il n'y ait pas
de doute à ce sujet (ce combat montre que Paul n'était pas le misogyne pour
lequel il passe dans certains milieux). Mais s'il n'est pas besoin de passer

par la religion juive pour devenir chrétien, cela ne signifie pas que l'Eglise a

rompu l'alliance conclue par Dieu avec Abraham. Au contraire: l'Eglise se

battra durement avec les Juifs pour revendiquer, comme sien aussi, comme
sien d'abord, l'Ancien Testament. Et ceci non seulement dans les milieux
dits judéo-chrétiens, mais aussi dans les milieux pagano-chrétiens. Quand
on feuillette par exemple l'édition du Nouveau Testament grec édité par
Nestle, on constate que presque sur toutes les pages, certains mots, certaines

phrases sont imprimés en caractères gras. Ces mots, ces phrases sont des

citations d'écrits vétérotestamentaires. Ils se trouvent tant dans les livres du
Nouveau Testament qui s'adressent plus particulièrement aux Juifs — où
cela va de soi — que dans les livres du Nouveau Testament qui s'adressent

apparemment d'abord à des chrétiens transplantés dans l'Eglise à partir du

paganisme. Si j'en ai bien fait le compte, seules l'épître à Philemon et les

épîtres de Jean (et encore faudrait-il nuancer) ne renvoient pas, par citations

ou allusions, à des livres de l'Ancien Testament. L'Ancien Testament est

pour toute l'Eglise référence canonique. Non pas l'Ancien Testament lu

dans sa littéralité, mais l'Ancien Testament relu à la lumière de la foi en

Jésus de Nazareth, Fils de David et Roi des Juifs. C'est tellement évident

qu'on pourrait passer outre. Il me semble pourtant valoir la peine de faire à

ce propos deux remarques.
La première — et je suis surpris qu'on en parle peu dans les écrits des

historiens du christianisme naissant — concerne le titre et le terme d'Eglise,
EKKLESIA. Ce titre, ce terme, les chrétiens le prononcent comme s'il n'y
en avait pas d'autre, et ceci dès le début: à l'Eglise de Dieu telle qu'elle est à

Corinthe (1 Co 1,1 ; 2 Co 1,1), à l'Eglise des Thessaloniciens qui est en Dieu
le Père et en Jésus-Christ notre Seigneur (1 Th 1,1s; 2 Th 1,1s), aux Eglises
de Galatie (Ga 1,3), pour citer l'une ou l'autre des suscriptions des lettres

pauliniennes. Or il est probable, voire évident, que les chrétiens se donnent
ce titre d'Eglise non pas par référence à l'EKKLESIA, à la «Landsgemeinde»

des villes du monde hellénistique, mais par référence à la traduction

grecque du QAHAL YAHWE, soit de l'assemblée du peuple que Dieu
a arraché à la servitude égyptienne pour le conduire, au travers du désert,

vers la Terre Promise. L'Eglise, c'est le peuple que Dieu a arraché, par la

mort et la résurrection de Jésus, au monde de la perdition pour le faire
avancer du côté du salut. En se disant Eglise, la communauté chrétienne
revendique la grâce d'être l'authentique, le définitif peuple de Dieu. En se

disant Eglise, la congrégation chrétienne revendique donc la grâce d'être le



LES MARQUES DE L'ÉGLISE 101

peuple élu, chargé par Dieu d'être la lumière des nations. Aussi n'est-on pas
étonné de voir que là où dans les suscriptions des lettres apostoliques, l'on
ne trouve pas le terme d'Eglise, on trouve si volontiers une référence à

l'élection: l'Eglise, ce sont «les bien-aimés de Dieu, les élus saints»

(Rm 1,6), ce sont «les élus qui sont étrangers et dispersés» (1 P 1,1 ss). Ce

terme d'Eglise pour désigner les fidèles paraît aller de soi, paraît n'avoir pas
fait l'objet d'une recherche préalable ni de décisions concertées. L'Eglise
c'est simplement, naturellement, le peuple qui prend la suite du peuple
d'Israël et ceci dès le début. Au point qu'on ne s'étonne pas de trouver ce

terme — appliqué à l'Eglise dans son ensemble (Mt 16,18) ou appliqué à

une congrégation chrétienne locale (Mt 18,17) — dans la bouche de Jésus.

La seconde remarque à faire à ce sujet concerne ce qui se passerait si

l'Eglise répudiait les livres de l'Ancienne Alliance pour ne s'en tenir qu'au
Nouveau Testament. On sait ce qui se passerait parce qu'on a l'exemple de

l'hérésiarque Marcion qui a, lui, invité l'Eglise à soutenir cette répudiation
de l'Ancien Testament: l'Eglise perdrait tôt ou tard le Jésus de l'Histoire,
elle deviendrait docète. Et avec la perte du Jésus de l'Histoire, l'Eglise
perdrait sa propre historicité pour devenir je ne sais quel rêve, quelle illusion
ou quelle convoitise.

Est Eglise — et nous arrivons à sa troisième marque, certainement de

toutes la plus déterminante — une congrégation qui confesse la foi
chrétienne, c'est-à-dire qui confesse que Jésus de Nazareth est le sauveur et le

seigneur du monde, celui avec qui et en qui «du neuf a surgi» (2 Co 5,17).
Du neuf radical. Celui avec qui et en qui tout homme et toutes choses peuvent

recommencer.

Pour sérier les problèmes qui se posent ici, trois points doivent être plus
particulièrement relevés.

Tout d'abord il s'agit de bien savoir ce qu'est la foi. Celle-ci n'est pas
d'abord l'adhésion à une idéologie ou à une philosophie ou encore à une
morale, toutes choses importantes par ailleurs. La foi, c'est bien plutôt
l'adhésion à une histoire et sa propre insertion dans cette histoire: «il a été

conçu, il est né, il a souffert, il est mort, il a atteint le royaume de la mort, il
est ressuscité d'entre les morts, il a été glorifié et il reviendra». Quand on
expose ce qui caractérise la foi, on doit recourir à des verbes plutôt qu'à des

substantifs, en tout cas plutôt qu'à des abstractions. Mais là n'est pas le tout
de la foi, car le diable aussi peut réciter le credo, et il en tremble (Je 2,19).
La foi chrétienne qui marque l'Eglise, c'est la décision de ses membres de
s'insérer eux-mêmes dans cette histoire, d'en faire leur histoire, notre
histoire. Au-delà de toutes les histoires qui entraînent notre sort, qui qualifient
nos appartenances raciales, sociales, culturelles, il y a cette histoire
spécifiquement chrétienne qui est commandée, aimantée, secouée, apaisée, réjouie
par le fait que ce Jésus de Nazareth n'est pas resté dans la mort que nous lui



102 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

avions donnée, mais qu'il en est sorti vainqueur, et qu'il est le seul à en être

sorti vainqueur. C'était le premier point à relever ici.
Le deuxième, c'est que cette foi brute demande invinciblement à être

formulée de façon intelligible. Aussi voyons-nous, dans les premiers écrits des

chrétiens — et peut-être d'abord dans le culte qu'ils célèbrent —, toute une
profusion de résumés de cette histoire nouvelle surgie il y a bientôt deux
mille ans à Jérusalem et dans ses environs. Résumé d'abord lapidaire:
«Jésus est le Seigneur» (1 Co 12,3); puis résumés qui s'amplifient, qui se

précisent, mais qui s'amplifient et se précisent selon une trajectoire unique
qui mènera l'Eglise à confesser, dans l'unicité de Dieu, la gloire du Père, du
Fils et de l'Esprit Saint.

Le troisième point que je tiens à relever, c'est que pour protéger la
formulation de la foi contre des distorsions toujours menaçantes, l'Eglise a

canonisé — soit rendu normatif— le témoignage de ceux que Jésus-Christ
avait désignés lui-même comme témoins de sa résurrection. Elle a canonisé
« la doctrine des apôtres » (Ac 2,42), c'est-à-dire les récits évangéliques et

apostoliques les plus anciens, groupés par elle dans ce qu'on appelle le

Nouveau Testament. Est Eglise celle qui a pour norme de sa foi et de sa vie

ce Nouveau Testament précisément. Ce qui ne rend pas caduc l'Ancien
Testament dont je parlais plus haut, mais ce qui fournit la clef de son
interprétation. Ce qui ne rend pas davantage caduque la présence du monde,
avec ses joies et ses peines, dans lequel l'Eglise séjourne, mais ce qui
l'ordonne et l'explique.

Est Eglise — c'est sa quatrième marque — celle à laquelle les croyants
ont accès par le baptême. L'unanimité des historiens du christianisme naissant

est faite sur ce point: pour être membre de l'Eglise, il faut être baptisé.
A l'exception des Douze — mais à l'inclusion de l'apôtre Paul — tous les

chrétiens sont baptisés.
Mais que signifie être baptisé? Si l'on ramène le mystère du baptême à

sa plus simple expression je crois que l'on peut dire que le baptême signifie
trois choses. D'abord il agrège ceux qui le traversent au peuple élu de Dieu.
« Nous avons tous été baptisés d'un même Esprit pour former un même

corps» (1 Co 12,13). En deuxième lieu, le baptême doit être compris, pour
ceux qui le reçoivent, comme une sorte d'anticipation personnelle du jugement

dernier: on y meurt avec le Crucifié et on s'en relève avec le Ressuscité.

Le baptisé a en effet la mort derrière lui (puisqu'il a été plongé dans la

mort du Christ), et devant lui il n'y a que la vie (puisqu'il a été ramené à la
vie par et avec le Ressuscité). Enfin le baptême — si l'on suit l'enseignement
néotestamentaire — signifie une troisième chose. Il n'est pas seulement

agrégation au peuple de Dieu, ni seulement anticipation personnelle du

jugement dernier: il est encore nouvelle naissance. De sorte que, si fou que
cela paraisse, l'espoir, la vie, la liberté, la joie trouvent en lui ce qui les rend
possibles.



LES MARQUES DE L'ÉGLISE 103

Tout n'est pas dit par là, il s'en faut. Mille questions se posent sur les

conditions d'accès au baptême, sur le ministre habilité à le performer, sur
l'âge de ceux qui le reçoivent, sur les rapports entre baptême d'eau et
baptême d'Esprit, sur la quantité d'eau qu'il faut pour être administré normalement,

sur les engagements qu'il implique. Non, tout n'est pas dit par là.

Mais ce qu'on pourrait ajouter ne démentirait pas le fait que l'Eglise, et c'est

sa quatrième marque, est composée de baptisés.
Cinquième marque: est Eglise la congrégation qui se réunit au premier

jour de la semaine pour faire mémoire, au cours d'un repas, de la mort et de
la résurrection de Jésus. Il faudra un certain temps pour que cette
cinquième marque apparaisse dans sa rigueur et dans son exclusivité. Il faudra
en particulier que la communauté chrétienne trouve son implantation
ordinaire et majeure dans le monde qui n'est pas celui du judaïsme. Tant que
l'Eglise chrétienne passe pour une secte juive, tant que ses membres, habitant

Jérusalem, célèbrent encore et aussi le sabbat, cette cinquième marque
est en effet voilée. Dans leur description idyllique de l'Eglise naissante, les

Actes des Apôtres rapportent que pour les premiers chrétiens, c'est toujours
dimanche: ils «rompent le pain chaque jour» (2,46). Mais dès que le
recrutement de l'Eglise se fait surtout en terre païenne, le jumelage repas du

Seigneur — jour du Seigneur se généralise et s'impose.
Ce repas n'est pas à confondre avec un pique-nique de type spiritualiste.

C'est un mémorial au sens israélite du terme, soit un acte liturgique institué

par le maître de l'Histoire, où mémoire est faite d'un événement précis qui
se trouve réactualisé efficacement par le mémorial qui en est fait. Et l'événement

dont mémoire est faite ici est celui qui, aux yeux et à la certitude de

ceux qui font cette mémoire, commande toute l'histoire du monde et la vie
de tout homme, à savoir la mort et la résurrection du Christ.

Au vu des sources dont nous disposons, nous devons constater que bien
des documents sont muets sur ce point. Paul par exemple n'en aurait jamais
parlé si l'Eglise de Corinthe n'avait pas connu à ce sujet de graves conflits;
mais cela ne veut pas dire que la cène aurait été un élément accessoire, voire
facultatif dans sa pensée ou dans la vie des premiers chrétiens... Nous ne
connaissons en effet pas d'Eglise locale qui n'aurait pas connu son
rassemblement au premier jour de la semaine — soit au jour où quelques femmes
ont trouvé vide le tombeau dans lequel avait été déposé le cadavre de Jésus

— pour rendre grâce à Dieu — EUCHARISTIA — pour le salut acquis

pour le monde par la mort de Jésus et sa résurrection. Pas de jour du
Seigneur sans repas du Seigneur; mais aussi, pour la première tradition
chrétienne, pas de repas du Seigneur sans jour du Seigneur. C'est dans ce

contexte qu'il faut placer les développements prestigieux de la théologie des

Pères sur le dimanche.
Rassemblée par un convocateur mandaté par le Christ, héritière légitime

des promesses faites à Abraham, à Moïse ou à David, insérée par sa confes-



104 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

sion de foi dans le déroulement même de l'histoire du salut dont elle récite
les dates majeures, libérée de la crainte du jugement dernier par le baptême
qui l'a transportée là où ce jugement affranchit plutôt qu'il ne condamne,
l'Eglise trouve le point culminant de sa vie dans le repas où, au premier jour
de la semaine, elle fait mémoire de la mort et de la résurrection du Christ et,

en en faisant mémoire, actualise efficacement cette mort et cette résurrection.

C'est ce que nous avons vu en énumérant et en commentant les cinq
premières marques de l'Eglise. Il en reste trois.

Est Eglise — c'est sa sixième marque — la congrégation tournée vers
Dieu dans la supplication de faire advenir bientôt son règne, et, dans cette

attente, de lui permettre de goûter déjà «le don céleste» (He 6,4); supplication

aussi de donner son appui à l'évangélisation du monde. L'Eglise prie.
Elle rend grâce, elle intercède, elle célèbre Dieu et son œuvre. Ici, je
voudrais plutôt attirer l'attention sur deux prières plus spécifiquement
chrétiennes. La première, c'est celle que la communauté de Jérusalem adresse à

Dieu au moment où, soulagée de les voir de retour, elle rend grâce à Dieu

pour l'acquittement de Pierre et de Jean: «Souverain maître, toi qui as fait
le ciel et la terre, la mer et toutes les choses qui s'y trouvent, tu as dit par le

Saint Esprit, par la bouche de notre père, ton serviteur David: pourquoi les

nations se sont-elles agitées et pourquoi les peuples ont-ils formé de vains

projets? Les rois de la terre se sont soulevés, et les princes se sont ligués
ensemble contre le Seigneur et contre son Oint en effet Hérode et Ponce-

Pilate avec les nations et le peuple d'Israël se sont véritablement ligués dans

cette ville contre ton saint serviteur, Jésus, que tu as oint pour accomplir
tout ce que ta main et ta volonté avaient décidé d'avance. Et maintenant,
Seigneur, sois attentif à leurs menaces, et donne à tes serviteurs d'annoncer
ta parole avec une pleine hardiesse, en étendant ta main, afin qu'il se fasse

des guérisons, des miracles et des prodiges, par le nom de ton saint serviteur
Jésus» (Ac4,24ss). C'est donc l'avancement de l'histoire du salut dans le

cadre de l'avancement de l'Histoire tout court qui est le premier élément

spécifique de la prière qui permet à une congrégation chrétienne de faire
l'aveu de son ecclésialité. La seconde de ces prières révélatrices d'ecclésialité

— et on ne sait pas d'Eglise locale qui l'ignorerait — c'est l'oraison
dominicale. Dans cette prière, qui formellement a des antécédents dans la

prière juive, l'Eglise supplie Dieu de hâter le jour dernier, d'empêcher toute
confusion entre lui-même et les autres prétendants à la divinité, de venir
établir son règne, de faire respecter sa volonté dans le cosmos tout entier, et,
dans l'attente de l'exaucement de ce qu'elle demande avant tout à Dieu, de

lui permettre, à elle, l'Eglise, de goûter aujourd'hui déjà au pain — le grec a

ici un terme qui paraît avoir été forgé pour cette prière: EPIOUSION —
supersubstantiel, au pain de demain (et donc vraisemblablement au pain de

la cène), de vivre aujourd'hui déjà du pardon de Dieu, d'être mise

aujourd'hui déjà à l'abri des embûches du Malin qui ne supporte pas que



LES MARQUES DE L'ÉGLISE 105

les chrétiens lui échappent. Je crois que pour bien comprendre l'oraison
dominicale, il faut la comprendre d'une façon résolument eschatologique
— mais quelle que soit son interprétation, une chose est claire: l'oraison
dominicale atteste l'ecclèsialité de ceux qui la prononcent.

Est Eglise — septième marque — la congrégation chrétienne consciente
d'une tâche spécifique à exercer dans le monde. Cette tâche, c'est de rendre
témoignage du salut acquis et vécu en Christ. Il est frappant que le Nouveau

Testament ignore ou presque — si ce n'est pour les apôtres, les

évangélistes, les prophètes, les docteurs et les martyrs — l'appel au témoignage

par la parole. Ce qui est demandé à l'Eglise, c'est plutôt d'être la démonstration

du changement intervenu dans l'Histoire par la mort et la résurrection

du Christ. C'est dire, en bref, que l'Eglise atteste sa spécificité par une
discipline qui lui est propre et qui tranche sur la manière « mondaine » de se

comporter. Dans l'Eglise, on s'aime. «Je vous donne un commandement
nouveau dit Jésus aux siens: aimez-vous les uns les autres comme je vous ai

aimés. Vous aussi, aimez-vous les uns les autres. C'est à l'amour que vous
aurez les uns pour les autres que tous reconnaîtront que vous êtes mes
disciples» (Jn 13,34s): générosité, patience, hospitalité, vérité, travail, pardon,
courage, fidélité malgré les vexations et les persécutions. Toute l'éthique
chrétienne trouve ici sa place et sa fonction, qui est d'être une éthique
testimoniale. Les membres de l'Eglise sont appelés à être pour le monde sel et

lumière. Par sa discipline, l'Eglise est ainsi chargée d'illustrer de son mieux
et dès maintenant, la manière dont on vivra dans le Royaume de Dieu.
C'est cela que Paul entend quand il parle de « marcher en nouveauté de
vie» (Rm 6,4). Toute la vie se trouve ainsi entraînée dans le courant
eschatologique qui qualifie si profondément la vie ecclésiale.

Il reste encore une dernière, une huitième marque de l'Eglise à

mentionner. Elle est due au fait que dans l'attente de son rassemblement ultime
dans le Royaume de Dieu, l'Eglise n'apparaît qu'en tant que congrégations
localisées dans l'espace et situées dans le temps. Pour ces Eglises locales,
epiphanies provisoires du saint peuple de Dieu, l'existence d'autres Eglises
locales pose un problème: sont-elles la même Eglise que celle dont je suis

membre? Sont-elles donc aussi lieu de salut comme l'est celle dont je suis

membre?
Pour répondre à cette question, il faut d'abord recourir aux sept marques

de l'Eglise dont nous avons fait l'énumération. Si ces Eglises locales

peuvent se réclamer, directement ou indirectement, d'un fondement apostolique,

si elles revendiquent l'héritage du peuple d'Israël, si elles confessent
en Jésus de Nazareth, crucifié et ressuscité, Celui qui devait venir pour
sauver le monde, si elles groupent des baptisés, si elles se rassemblent le

dimanche pour le repas du Seigneur, si elles sont tournées vers Dieu dans la

prière et tournées vers le monde dans l'évangélisation et le témoignage, elles

sont la même Eglise, bien que localisées ailleurs.



106 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Mais pour répondre à la question de savoir s'il y a identité entre l'Eglise
dont je suis membre et les autres Eglises, il ne faut pas seulement soumettre
ces autres Eglises aux tests d'ecclésialité énumérés. Il faut encore chercher
l'instance qui permettra de dire qu'effectivement elles sont la même Eglise.
Et c'est ici que nous butons sur l'un des problèmes œcuméniques les plus
ardus et les plus délicats: cette instance de reconnaissance d'ecclésialité, se

présentera-t-elle sous forme de synodes ou de conciles, ou bien, comme le

propose l'Eglise de Rome, sera-t-elle une Eglise, locale elle aussi — en fait
l'Eglise locale de Rome — avec laquelle il faudrait être en communion pour
avoir le droit de se dire Eglise? Ou encore faut-il, pour trouver l'instance
chargée de reconnaître l'ecclèsialité de telle autre Eglise, combiner les deux

réponses possibles, à savoir l'instance synodale et l'instance primatiale? La

réponse reste ouverte-1, car c'est ici que les hommes d'Eglise et les théologiens

rencontrent le problème œcuménique crucial: suffit-il de s'en tenir
aux sept marques de l'Eglise déjà énumèrées — peuvent se glorifier d'être
Eglises celles qui correspondent à ces sept marques — ou faut-il une
huitième marque encore, selon laquelle est Eglise au plein sens du terme la

congrégation locale chrétienne qui accepte de se référer à une Eglise primatiale?

C'est là un énorme problème puisque c'est celui où se séparent
actuellement l'Eglise de Rome d'un côté et, de l'autre côté, toutes les autres

Eglises confessionnelles, des Baptistes aux Orthodoxes, en passant par les

Anglicans, les Luthériens et nous autres Réformés.

A quoi sert l'énumération des marques de l'Eglise à laquelle nous
venons de procéder? Je pense qu'elle a une double portée, qui fait d'ailleurs
l'essentiel de l'enseignement de la théologie pratique.

Cette enumeration a d'abord une portée critique. Elle propose aux
Eglises le miroir de ce qu'elles seraient si elles étaient fidèles. Elle fournit
par conséquent le canevas de la réformation qui, constamment, attend toute
Eglise. Ecclesia sancta simul el semper purificanda: l'Eglise est sainte, mais

en même temps elle doit être constamment en travail de purification,
comme le dit magnifiquement la Constitution dogmatique sur l'Eglise de

Vatican II4.
L'énumération des marques de l'Eglise a une seconde portée encore: elle

fournit le cadre dans lequel se situe théologiquement la vocation et la

recherche œcuméniques. Grâce à cette enumeration, en effet, chaque Eglise
— non plus locale cette fois, mais confessionnelle — est invitée à entrer en

dialogue avec les autres Eglises confessionnelles pour savoir si elles sont, les

3 J'ai essayé de répondre à cette question dans mon livre sur La primauté de
l'Eglise de Pierre et de Paul, Fribourg et Paris, 1977.

4 Lumen gentium, N° 8.



LES MARQUES DE L'ÉGLISE 107

unes et les autres, la même Eglise. Et si finalement, à force d'échanger questions

et réponses d'une Eglise à l'autre, d'une Eglise aux autres, on parvient
à montrer que c'est effectivement la même, il faudra permettre à cette identité

de s'exprimer par la réintégration de toutes dans l'unité. Car si les

divisions chrétiennes ont pu se faire dans l'Histoire, comme des faits d'Histoire,
il n'y a aucune raison de penser que l'unité ne pourrait pas, elle aussi, être

retrouvée et scellée par un geste historique.


	Les marques de l'Église

