Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 2

Artikel: Les marques de I'Eglise

Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 97-107

LES MARQUES DE L’EGLISE*

JEAN-JACQUES VON ALLMEN

L'un des champs les plus fertiles a étre tourne et retourné dans la
recherche théologique contemporaine est celui de la doctrine de I'Eglise. Et
s'il est si fertile, c'est d0 non seulement a toutes les choses intéressantes
qu’on y trouve encore, c’est du aussi au fait que I'cecumeénisme, dans son
avance, se heurte constamment a I'obstacle que représente la division des
Eglises. Or actuellement cette division porte en majeure partie sur les diffe-
rents enseignements confessionnels touchant la nature et la structure de
"Eglise.

Comme il se doit, les ecclésiologues se sont tournés et se tournent encore
vers le Nouveau Testament, dans I'espoir qu'il permettra ou bien de mon-
trer que l'unité ecclésiale n’est en somme pas particulierement blessée par
les divisions confessionnelles, ou bien de montrer au contraire que l'unite
est constitutive de I'Eglise et qu’il faut par conséquent tout mettre en ceuvre
pour la retrouver si I’'Eglise ne veut pas saboter sa propre mission.

Seulement quand on se tourne vers le Nouveau Testament pour voir ce
qu’il dit de I’Eglise, il faut bien reconnaitre, d’abord, que les renseignements
historiques qu’il fournit sont peu nombreux; il faut reconnaitre aussi qu'ils
paraissent souvent contradictoires plutdt que complémentaires et sympho-
niques. « Aujourd’hui — dit un important document élaboré par le Conseil
cecumeénique des Eglises — les spécialistes sont toujours plus nombreux a
reconnaitre que le Nouveau Testament présente des types divers d’organisa-
tion de la communauté chrétienne, selon les auteurs, les lieux et les époques
considérés» !. C’en est au point qu'un théologien aussi sérieux qu’Ernst
Kédsemann peut avancer l'affirmation que «le canon du Nouveau Testa-
ment en tant que tel, fonde, dans la maniére dont il se présente aux histo-
riens, la multiplicité des confessions » 2 plutot que 'unité de I'Eglise. Je crois
pour ma part qu’il ne faut pas conclure trop vite sur une réponse aussi tran-
chée. Certes — toujours a la lumiére du peu de renseignements incontesta-
bles que nous possédons — il y aurait de I'aveuglement a vouloir simple-

* Legon d’adieu donnée a I'Université de Neuchatel, le mercredi 12 novembre
1980. — A paraitre également dans les Annales 1980/1981 de I'Université de Neu-
chatel.

I Conseil cecuménique des Eglises/Foi et Constitution, La réconciliation des
Eglises: baptéme, eucharistie, ministere, Les Presses de Taize, 1974, p. 65s.

2 « Begriindet der neutestamentliche Kanon die Einheit der Kirche?», dans Fxe-
getische Versuche und Besinnungen, 1, Gottingen, 1960, p. 221.



98 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

ment superposer ce qu’on sait de I'Eglise de Jérusalem et ce qu'on sait de
celle de Corinthe, ou vouloir identifier un apostolat comme celui de Pierre
et I'apostolat de Paul, ou vouloir faire coincider les épitres dites Pastorales
et les lettres aux sept Eglises de I’Apocalypse. Mais tout en sauvegardant la
specificite des divers documents que nous possédons, ne faut-il pas com-
mencer plutot par énumeérer ce que les differentes Eglises locales que nous
connaissons grace aux écrits néotestamentaires ont de commun, quitte a
nuancer, mais apres seulement, pour donner aux résultats trouvés la colora-
tion locale ou la coloration testimoniale qui caracterise tel document plutot
que tel autre.

C’est cette énumeration des notes ou des marques communes a toutes les
congrégations chrétiennes locales que le Nouveau Testament nous apprend
a connaitre, que je voudrais tenter ici. Cette énumération permettra d’établir
une sorte de portrait robot de toute Eglise chrétienne a ’aube de notre ere.

*
* *

Les marques qui se retrouvent a propos de toute congrégation faisant
aveu d’ecclésialité me paraissent étre au nombre de huit. Une fois ces mar-
ques énumérées, nous tdcherons de voir, trées sommairement, leur portéee
pour la théologie pratique.

Est Eglise une congrégation chrétienne locale fondée par un apétre ou
réegularisée dans sa prétention ecclésiale par un apotre. Cette premiére
marque d’ecclésialité — premiere chronologiquement plutot que théologi-
quement — ne souffre, si je vois bien, qu'une seule exception: I’Eglise locale
de Jérusalem plantée par le Saint Esprit lui-méme au jour de la Pentecote.
Partout ailleurs c’est un apotre qui peut dire d’elle ce que Paul dit de
I’Eglise de Corinthe: « Eussiez-vous dix mille maitres en Christ, cependant
vous n’avez pas plusieurs péres: c’est moi qui vous ai engendrés en Jésus-
Christ par ’Evangile» (1 Co 4,15). Paul dit ailleurs, a la méme Eglise, que
c’est lui qui I'a plantée (1 Co 3,6). Il peut d’ailleurs I'avoir plantée, fondée
indirectement par I'un de ses auxiliaires, comme c’est le cas pour I'Eglise de
Colosses qui a eté plantée par Epaphras, le « cher compagnon de service»
de Paul (Col 1,7).

En est-il de méme par exemple de I’'Eglise de Samarie? En effet elle a été
fondée non par 'un des Douze mais par Philippe, I'un des Sept. Il est
cependant significatif que dés qu’elle apprend que I’Evangile s’est établi en
Samarie, I'Eglise de Jérusalem y envoie Pierre et Jean. Ceux-ci prient pour
que I'Esprit Saint descende sur les croyants de Samarie et donc pour qu’ils
deviennent vraiment Eglise (Ac 8,14ss). On retrouve une méme situation a
Antioche: rassemblée originellement par des chrétiens qui avaient été dis-
persés par la persécution des hellénistes de Jérusalem, cette Eglise aussi est
«régularisée» par son rattachement a I'Eglise de Jérusalem. Celle-ci en effet



LES MARQUES DE L'EGLISE 99

envoie a Antioche, en tant que «délégué apostolique», Barnabas charge
qu'il est d’engranger en quelque sorte la communauté chrétienne d’An-
tioche, de la rattacher a I'Eglise-meére.

Ces quelques rappels nous introduisent, je crois, dans le fond du débat
touchant I'apostolicité de Paul. On sait en effet que celui-ci a di defendre
non pas sa qualité de prophete, ou de glossolale, ou de docteur, mais sa
qualite d’aporre. Et avec cette qualité celle d’avoir le droit de fonder lui-
méme, dans une pleine ecclésialité, d’autres Eglises locales. 1l y avait en
effet une faction de I'Eglise de Jérusalem qui, sachant que Paul n’était pas
'un des Douze apoétres choisis et commissionnés par le Christ lui-méme,
voulait bien de lui comme missionnaire dans le genre de Philippe, mais ne
pensait pas qu’il flt autorisé a faire a Corinthe, a Philippes, a Thessalonique
ce que Pierre et Jean avaient fait en Samarie ou ce que Barnabas avait fait a
Antioche. Je suis en effet toujours plus convaincu que le fond des tensions
entre Paul et la communauté chrétienne de Jérusalem était un conflit qui
relevait du «droit ecclésiastique» plutdt que de questions doctrinales: si
Paul est apdtre — et on sait avec quelle insistance il I'affirme — il a le droit
de fonder, de planter des Eglises nouvelles qui sont Eglises au plein sens du
terme et qui n'ont donc pas besoin d’étre régularisées par la confirmation
d’un des Douze ou de I’Eglise locale de Jérusalem. Paul veut bien faire des
concessions a cette Eglise de Jérusalem. Il veut bien faire, pour manifester
son lien avec I'Eglise-mére, des démarches, des voyages ou des collectes.
Mais son titre d’apodtre, sa qualité d’apétre, il 1'a recu du Christ lui-méme.
Aux Galates il se présente, dans la lettre qu'il leur écrit, comme «apdtre,
non de par les hommes, ni par I'intermédiaire d’aucun homme mais de par
Jésus-Christ et de par Dieu notre pére, qui I'a ressuscité des morts»
(Ga 1,1ss). Sur ce point, Paul est d’'une intransigeance radicale, car ce qu'’il
défend alors ce n’est pas quelque titre de gloire personnelle: c’est la pleine
et suffisante ecclésialité des Eglises locales qu’il a fondées. C’est d’ailleurs
pourquoi il insiste sur le fait qu’il a pour principe de n’évangéliser que 1a ou
I’Evangile n’a pas encore été proclamé (cf. Rm 15,20; 2 Co 10,12ss).

Est Eglise, disions-nous tout a I’heure, une congrégation chrétienne
fondée par un apdtre ou régularisée dans sa prétention ecclésiale par un
apOtre. L’Eglise est apostolique non seulement parce qu’elle se sait envoyee
dans le monde pour lui faire connaitre la résurrection de Jésus. L'Eglise est
apostolique aussi par le fait qu’elle est liée personnellement a un apoétre et
donc a un homme habilité, l1égitimé par le Ressuscité lui-méme pour faire
passer ceux qui accueillent I'Evangile « de la puissance des ténébres dans le
royaume du Fils bien-aimé de Dieu en qui nous avons la rédemption, la
rémission des péchés» (Col 1,13). Quand dans le Nouveau Testament il est
question de I'Eglise, il est toujours aussi question du salut.

Est Eglise — c’est sa deuxieme marque — toute congrégation chretienne
qui se référe aux livres de I'ancienne alliance comme a sa norme.



100 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Les chrétiens ne sont pas tous des Juifs, ou disons plutdt: pour devenir
chrétien il ne faut pas passer d’abord par la religion juive et notamment, il
ne faut pas que les nouveaux croyants se fassent circoncire avant d’étre
recus dans I'Eglise. On sait le combat que Paul a mené pour qu'il n’y ait pas
de doute a ce sujet (ce combat montre que Paul n’était pas le misogyne pour
lequel il passe dans certains milieux). Mais s’il n’est pas besoin de passer
par la religion juive pour devenir chrétien, cela ne signifie pas que I'Eglise a
rompu 'alliance conclue par Dieu avec Abraham. Au contraire: I'Eglise se
battra durement avec les Juifs pour revendiquer, comme sien aussi, comme
sien d’abord, ’Ancien Testament. Et ceci non seulement dans les milieux
dits judéo-chrétiens, mais aussi dans les milieux pagano-chrétiens. Quand
on feuillette par exemple I'édition du Nouveau Testament grec édité par
Nestle, on constate que presque sur toutes les pages, certains mots, certaines
phrases sont imprimeés en caracteres gras. Ces mots, ces phrases sont des
citations d’écrits vétérotestamentaires. Ils se trouvent tant dans les livres du
Nouveau Testament qui s’adressent plus particulierement aux Juifs — ou
cela va de soi — que dans les livres du Nouveau Testament qui s’adressent
apparemment d’abord a des chretiens transplantés dans I'Eglise a partir du
paganisme. Si j'en ai bien fait le compte, seules I'épitre a Philémon et les
epitres de Jean (et encore faudrait-i1l nuancer) ne renvoient pas, par citations
ou allusions, a des livres de I’Ancien Testament. L’Ancien Testament est
pour toute I'Eglise référence canonique. Non pas I'’Ancien Testament lu
dans sa littéralité, mais ’Ancien Testament relu a la lumiére de la foi en
Jésus de Nazareth, Fils de David et Roi des Juifs. C'est tellement évident
qu’on pourrait passer outre. 11 me semble pourtant valoir la peine de faire a
ce propos deux remarques.

La premiére — et je suis surpris qu'on en parle peu dans les écrits des
historiens du christianisme naissant — concerne le titre et le terme d’Eglise,
EKKLESIA. Ce titre, ce terme, les chrétiens le prononcent comme s'il n'y
en avait pas d’autre, et ceci dés le début: a I'Eglise de Dieu telle qu’elle est a
Corinthe (1 Co 1,1; 2 Co 1,1), a 'Eglise des Thessaloniciens qui est en Dieu
le Pere et en Jésus-Christ notre Seigneur (1 Th 1,1s; 2 Th 1,1s), aux Eglises
de Galatie (Ga 1,3), pour citer I'une ou l'autre des suscriptions des lettres
pauliniennes. Or il est probable, voire évident, que les chrétiens se donnent
ce titre d'Eglise non pas par réference a 'EKKLESIA, a la « Landsge-
meinde » des villes du monde hellénistique, mais par référence a la traduc-
tion grecque du QAHAL YAHWE, soit de I'assemblée du peuple que Dieu
a arraché a la servitude égyptienne pour le conduire, au travers du désert,
vers la Terre Promise. L’Eglise, c’est le peuple que Dieu a arraché, par la
mort et la résurrection de Jésus, au monde de la perdition pour le faire
avancer du coté du salut. En se disant Eglise, la communauté chrétienne
revendique la grace d’étre I'authentique, le definitif peuple de Dieu. En se
disant Eglise, la congrégation chrétienne revendique donc la grace d’étre le



LES MARQUES DE L'EGLISE 101

peuple élu, chargé par Dieu d’étre la lumiére des nations. Aussi n’est-on pas
étonné de voir que 1a ou dans les suscriptions des lettres apostoliques, I’'on
ne trouve pas le terme d’Eglise, on trouve si volontiers une référence a
I'¢lection: I'Eglise, ce sont «les bien-aimés de Dieu, les élus saints»
(Rm 1,6), ce sont «les élus qui sont étrangers et dispersés» (1 P 1,1ss). Ce
terme d’Eglise pour désigner les fidéles parait aller de soi, parait n’avoir pas
fait 'objet d’'une recherche préalable ni de décisions concertées. L'Eglise
c’est simplement, naturellement, le peuple qui prend la suite du peuple
d’Israél et ceci dés le début. Au point qu’on ne s’étonne pas de trouver ce
terme — appliqué a I'Eglise dans son ensemble (Mt 16,18) ou appliqué a
une congrégation chrétienne locale (Mt 18,17) — dans la bouche de Jésus.

La seconde remarque a faire a ce sujet concerne ce qui se passerait si
'Eglise répudiait les livres de I’Ancienne Alliance pour ne s’en tenir qu’au
Nouveau Testament. On sait ce qui se passerait parce qu’on a I'exemple de
I’hérésiarque Marcion qui a, lui, invité I'Eglise a soutenir cette répudiation
de ’Ancien Testament: I'Eglise perdrait t6t ou tard le Jésus de I’Histoire,
elle deviendrait docéte. Et avec la perte du Jésus de I’Histoire, I'Eglise per-
drait sa propre historicité pour devenir je ne sais quel réve, quelle illusion
ou quelle convoitise.

Est Eglise — et nous arrivons a sa froisieme marque, certainement de
toutes la plus déterminante — une congrégation qui confesse la foi chré-
tienne, c’est-a-dire qui confesse que Jésus de Nazareth est le sauveur et le
seigneur du monde, celui avec qui et en qui «du neuf a surgi» (2 Co 5,17).
Du neuf radical. Celui avec qui et en qui tout homme et toutes choses peu-
vent recommencer.

Pour sérier les problémes qui se posent ici, trois points doivent étre plus
particuliérement relevés.

Tout d’abord il s’agit de bien savoir ce qu’est la foi. Celle-ci n’est pas
d’abord I'adhésion a une idéologie ou a une philosophie ou encore a une
morale, toutes choses importantes par ailleurs. La foi, c’est bien plutot
I'adhésion a une histoire et sa propre insertion dans cette histoire: «il a été
congu, il est né, il a souffert, il est mort, il a atteint le royaume de la mort, il
est ressuscité d’entre les morts, il a été glorifie et il reviendra». Quand on
expose ce qui caractérise la foi, on doit recourir a des verbes plutdt qu’a des
substantifs, en tout cas plutot qu’a des abstractions. Mais 1a n’est pas le tout
de la foi, car le diable aussi peut réciter le credo, et il en tremble (Jc 2,19).
La foi chrétienne qui marque I'Eglise, c’est la décision de ses membres de
s'insérer eux-mémes dans cette histoire, d’en faire leur histoire, notre his-
toire. Au-dela de toutes les histoires qui entrainent notre sort, qui qualifient
nos appartenances raciales, sociales, culturelles, il y a cette histoire spécifi-
quement chrétienne qui est commandée, aimanteée, secouée, apaisée, réjouie
par le fait que ce Jésus de Nazareth n’est pas resté dans la mort que nous lui



102 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

avions donnée, mais qu’il en est sorti vainqueur, et qu’il est le seul a en étre
sorti vainqueur. C’était le premier point a relever ici.

Le deuxiéme, C’est que cette foi brute demande invinciblement a €tre for-
mulée de facon intelligible. Aussi voyons-nous, dans les premiers écrits des
chrétiens — et peut-étre d’abord dans le culte qu’ils célebrent —, toute une
profusion de résumeés de cette histoire nouvelle surgie il y a bientot deux
mille ans a Jérusalem et dans ses environs. Résumé d’abord lapidaire:
«Jésus est le Seigneur» (1 Co 12,3); puis résumeés qui s’amplifient, qui se
précisent, mais qui s’amplifient et se précisent selon une trajectoire unique
qui menera I'Eglise a confesser, dans I'unicité de Dieu, la gloire du Pere, du
Fils et de I'Esprit Saint.

Le troisieme point que je tiens a relever, c’est que pour protéger la for-
mulation de la foi contre des distorsions toujours menacgantes, I'Eglise a
canonisé — soit rendu normatif — le témoignage de ceux que Jésus-Christ
avait désignés lui-méme comme témoins de sa résurrection. Elle a canonisé
«la doctrine des apdtres» (Ac 2,42), c’est-a-dire les récits évangéliques et
apostoliques les plus anciens, groupés par elle dans ce qu'on appelle le
Nouveau Testament. Est Eglise celle qui a pour norme de sa foi et de sa vie
ce Nouveau Testament précisément. Ce qui ne rend pas caduc 1’Ancien
Testament dont je parlais plus haut, mais ce qui fournit la clef de son inter-
pretation. Ce qui ne rend pas davantage caduque la présence du monde,
avec ses joies et ses peines, dans lequel I'Eglise séjourne, mais ce qui
I'ordonne et I'explique.

Est Eglise — cC’est sa quatrieme marque — celle a laquelle les croyants
ont accés par le baptéme. L’'unanimité des historiens du christianisme nais-
sant est faite sur ce point: pour étre membre de I'Eglise, il faut étre baptiseé.
A I'exception des Douze — mais a l'inclusion de I'apdtre Paul — tous les
chrétiens sont baptisés.

Mais que signifie étre baptisé? Si 'on raméne le mystére du baptéme a
sa plus simple expression je crois que I'on peut dire que le baptéme signifie
trois choses. D’abord il agrége ceux qui le traversent au peuple ¢lu de Dieu.
« Nous avons tous été baptisés d'un méme Esprit pour former un méme
corps» (1 Co 12,13). En deuxiéme lieu, le baptéme doit étre compris, pour
ceux qui le regoivent, comme une sorte d’anticipation personnelle du juge-
ment dernier: on y meurt avec le Crucifié et on s’en reléve avec le Ressus-
cité. Le baptisé a en effet la mort derriére lui (puisqu’il a été plongé dans la
mort du Christ), et devant lui il n’y a que la vie (puisqu’il a été ramené a la
vie par et avec le Ressuscité). Enfin le baptéme — si I’on suit I’enseignement
néotestamentaire — signifie une troisiéme chose. Il n’est pas seulement
agrégation au peuple de Dieu, ni seulement anticipation personnelle du
Jugement dernier: il est encore nouvelle naissance. De sorte que, si fou que
cela paraisse, I’espoir, la vie, la liberté, la joie trouvent en lui ce qui les rend
possibles.



LES MARQUES DE L'EGLISE 103

Tout n’est pas dit par 1a, il s’en faut. Mille questions se posent sur les
conditions d’acces au baptéme, sur le ministre habilité a le performer, sur
I"age de ceux qui le regoivent, sur les rapports entre baptéme d’eau et bap-
téeme d’Esprit, sur la quantité d’eau qu’il faut pour étre administré normale-
ment, sur les engagements qu'il implique. Non, tout n’est pas dit par la.
Mais ce qu’on pourrait ajouter ne démentirait pas le fait que 'Eglise, et c’est
sa quatriéme marque, est composée de baptisés.

Cinguieme marque: est Eglise la congrégation qui se réunit au premier
jour de la semaine pour faire mémoire, au cours d'un repas, de la mort et de
la résurrection de Jésus. Il faudra un certain temps pour que cette cin-
quiéme marque apparaisse dans sa rigueur et dans son exclusivité. Il faudra
en particulier que la communauté chrétienne trouve son implantation ordi-
naire et majeure dans le monde qui n'est pas celui du judaisme. Tant que
I'Eglise chrétienne passe pour une secte juive, tant que ses membres, habi-
tant Jérusalem, célébrent encore et aussi le sabbat, cette cinquiéme marque
est en effet voilée. Dans leur description idyllique de I'Eglise naissante, les
Actes des Apdtres rapportent que pour les premiers chrétiens, c’est toujours
dimanche: ils « rompent le pain chaque jour» (2,46). Mais des que le recru-
tement de I'Eglise se fait surtout en terre paienne, le jumelage repas du Sei-
gneur — jour du Seigneur se généralise et s'impose.

Ce repas n'est pas a confondre avec un pique-nique de type spiritualiste.
C’est un mémorial au sens israélite du terme, soit un acte liturgique institué
par le maitre de I'Histoire, ou mémoire est faite d’'un événement précis qui
se trouve réactualisé efficacement par le mémorial qui en est fait. Et I'événe-
ment dont mémoire est faite ici est celui qui, aux yeux et a la certitude de
ceux qui font cette mémoire, commande toute I’histoire du monde et la vie
de tout homme, a savoir la mort et la résurrection du Christ.

Au vu des sources dont nous disposons, nous devons constater que bien
des documents sont muets sur ce point. Paul par exemple n’en aurait jamais
parlé si I'Eglise de Corinthe n’avait pas connu a ce sujet de graves conflits;
mais cela ne veut pas dire que la céne aurait été un élément accessoire, voire
facultatif dans sa pensée ou dans la vie des premiers chrétiens... Nous ne
connaissons en effet pas d’Eglise locale qui n’aurait pas connu son rassem-
blement au premier jour de la semaine — soit au jour ou quelques femmes
ont trouveé vide le tombeau dans lequel avait été déposé le cadavre de Jésus
— pour rendre grace a Dieu — EUCHARISTIA — pour le salut acquis
pour le monde par la mort de Jésus et sa résurrection. Pas de jour du Sei-
gneur sans repas du Seigneur; mais aussi, pour la premieére tradition chre-
tienne, pas de repas du Seigneur sans jour du Seigneur. C'est dans ce
contexte qu’il faut placer les développements prestigieux de la théologie des
Péres sur le dimanche.

Rassemblée par un convocateur mandaté par le Christ, héritiére légitime
des promesses faites 4 Abraham, a Moise ou a David, insérée par sa confes-



104 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

ston de fot dans le deroulement méme de I'histoire du salut dont elle recite
les dates majeures, libérée de la crainte du jugement dernier par le baptéme
qui I'a transportée la ou ce jugement affranchit plutdét qu'il ne condamne,
['Eglise trouve le point culminant de sa vie dans le repas ou, au premier jour
de la semaine, elle fait mémoire de la mort et de la résurrection du Christ et,
en en faisant mémoire, actualise efficacement cette mort et cette résurrec-
tion. C’est ce que nous avons vu en énumeérant et en commentant les cing
premieres marques de I’Eglise. Il en reste trois.

Est Eglise — c’est sa sixiéeme marque — la congrégation tournée vers
Dieu dans la supplication de faire advenir bientot son regne, et, dans cette
attente, de lui permettre de gotter déja «le don céleste » (He 6,4); supplica-
tion aussi de donner son appui a I’évangelisation du monde. L’Eglise prie.
Elle rend grace, elle intercéde, elle célebre Dieu et son ceuvre. Ici, je vou-
drais plutdt attirer I'attention sur deux prieres plus spécifiquement chré-
tiennes. La premiére, c’est celle que la communauté de Jérusalem adresse a
Dieu au moment ou, soulagée de les voir de retour, elle rend grace a Dieu
pour I'acquittement de Pierre et de Jean: « Souverain maitre, toi qui as fait
le ciel et la terre, la mer et toutes les choses qui s’y trouvent, tu as dit par le
Saint Esprit, par la bouche de notre pére, ton serviteur David: pourquoi les
nations se sont-elles agitées et pourquoi les peuples ont-ils formé de vains
projets? Les rois de la terre se sont souleves, et les princes se sont ligues
ensemble contre le Seigneur et contre son Oint ... en effet Hérode et Ponce-
Pilate avec les nations et le peuple d’Israél se sont véritablement ligués dans
cette ville contre ton saint serviteur, Jésus, que tu as oint pour accomplir
tout ce que ta main et ta volonté avaient décidé d’avance. Et maintenant,
Seigneur, sois attentif a leurs menaces, et donne a tes serviteurs d’annoncer
ta parole avec une pleine hardiesse, en étendant ta main, afin qu’il se fasse
des guérisons, des miracles et des prodiges, par le nom de ton saint serviteur
Jésus» (Ac4,24ss). C’est donc 'avancement de I'histoire du salut dans le
cadre de I'avancement de I'Histoire tout court qui est le premier élément
spécifique de la priére qui permet a une congrégation chrétienne de faire
I'aveu de son ecclésialité. La seconde de ces priéres révélatrices d’ecclésia-
lite — et on ne sait pas d’Eglise locale qui I'ignorerait — c’est 1'oraison
dominicale. Dans cette priére, qui formellement a des antécédents dans la
priere juive, I'Eglise supplie Dieu de héater le jour dernier, d’empécher toute
confusion entre lui-méme et les autres prétendants a la divinité, de venir
établir son régne, de faire respecter sa volonté dans le cosmos tout entier, et,
dans I'attente de 'exaucement de ce qu’elle demande avant tout a Dieu, de
lui permettre, a elle, I'Eglise, de gotter aujourd’hui déja au pain — le grec a
ici un terme qui parait avoir été forgé pour cette priere: EPIOUSION —
supersubstantiel, au pain de demain (et donc vraisemblablement au pain de
la cene), de vivre aujourd’hui déja du pardon de Dieu, d’étre mise
aujourd’hui déja a I'abri des embtiches du Malin qui ne supporte pas que



LES MARQUES DE L'EGLISE 105

les chrétiens lui échappent. Je crois que pour bien comprendre ['oraison
dominicale, il faut la comprendre d’une facon résolument eschatologique
— mais quelle que soit son interprétation, une chose est claire: ['oraison
dominicale atteste I'ecclésialite de ceux qui la prononcent.

Est Eglise — septiéme marque — la congrégation chrétienne consciente
d’une tache spécifique a exercer dans le monde. Cette tache, c’est de rendre
témoignage du salut acquis et vécu en Christ. Il est frappant que le Nou-
veau Testament ignore ou presque — si ce n’'est pour les apotres, les evan-
gélistes, les prophetes, les docteurs et les martyrs — I'appel au témoignage
par la parole. Ce qui est demand¢ a I'Eglise, c’est plutot d’étre la déemons-
tration du changement intervenu dans I'Histoire par la mort et la résurrec-
tion du Christ. C'est dire, en bref, que I'Eglise atteste sa spécificité par une
discipline qui lui est propre et qui tranche sur la maniére « mondaine » de se
comporter. Dans I'Eglise, on s’aime. «Je vous donne un commandement
nouveau dit Jésus aux siens: aimez-vous les uns les autres comme je vous ai
aimes. Vous aussi, aimez-vous les uns les autres. C’est a ['amour que vous
aurez les uns pour les autres que tous reconnaitront que vous étes mes disci-
ples» (Jn 13,34s): générosité, patience, hospitalité, vérité, travail, pardon,
courage, fidelité malgré les vexations et les persécutions. Toute I'éthique
chrétienne trouve ici sa place et sa fonction, qui est d’étre une éthique testi-
moniale. Les membres de I'Eglise sont appelés a étre pour le monde sel et
lumiere. Par sa discipline, I'Eglise est ainsi chargée d’illustrer de son mieux
et dés maintenant, la maniére dont on vivra dans le Royaume de Dieu.
C’est cela que Paul entend quand il parle de «marcher en nouveauté de
vie» (Rm 6,4). Toute la vie se trouve ainsi entrainée dans le courant escha-
tologique qui qualifie si profondément la vie ecclésiale.

I reste encore une derniére, une huitieme marque de I'Eglise a men-
tionner. Elle est due au fait que dans I'attente de son rassemblement ultime
dans le Royaume de Dieu, I'Eglise n’apparait qu’en tant que congrégations
localisées dans I'espace et situées dans le temps. Pour ces Eglises locales,
¢piphanies provisoires du saint peuple de Dieu, I'existence d’autres Eglises
locales pose un probléme: sont-elles la méme Eglise que celle dont je suis
membre? Sont-elles donc aussi lieu de salut comme I'est celle dont je suis
membre?

Pour répondre a cette question, il faut d’abord recourir aux sept mar-
ques de I'Eglise dont nous avons fait ’énumération. Si ces Eglises locales
peuvent se reclamer, directement ou indirectement, d’un fondement aposto-
lique, si elles revendiquent I'héritage du peuple d’Israél, si elles confessent
en Jésus de Nazareth, crucifié et ressuscite, Celui qui devait venir pour
sauver le monde, si elles groupent des baptisés, si elles se rassemblent le
dimanche pour le repas du Seigneur, si elles sont tournées vers Dieu dans la
priére et tournées vers le monde dans I’évangélisation et le témoignage, elles
sont la méme Eglise, bien que localisées ailleurs.



106 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Mais pour répondre a la question de savoir s’il y a identite entre I'Eglise
dont je suis membre et les autres Eglises, il ne faut pas seulement soumettre
ces autres Eglises aux tests d'ecclésialité énumeérés. 11 faut encore chercher
I'instance qui permettra de dire qu’effectivement elles sont la méme Eglise.
Et c’est ici que nous butons sur 'un des problemes cecumeéniques les plus
ardus et les plus délicats: cette instance de reconnaissance d’ecclésialité, se
présentera-t-elle sous forme de synodes ou de conciles, ou bien, comme le
propose I'Eglise de Rome, sera-t-elle une Eglise, locale elle aussi — en fait
'Eglise locale de Rome — avec laquelle il faudrait étre en communion pour
avoir le droit de se dire Eglise? Ou encore faut-il, pour trouver I'instance
chargee de reconnaitre I'ecclésialité de telle autre Eglise, combiner les deux
reponses possibles, a savoir I'instance synodale et I'instance primatiale? La
réponse reste ouverte?, car cest ici que les hommes d'Eglise et les théolo-
giens rencontrent le probleme cecuménique crucial: suffit-il de s’en tenir
aux sept marques de I'Eglise dé¢ja enumeérees — peuvent se glorifier d’étre
Eglises celles qui correspondent a ces sept marques — ou faut-il une hui-
tieme marque encore, selon laquelle est Eglise au plein sens du terme la
congregation locale chrétienne qui accepte de se référer a une Eglise prima-
tiale? C'est la un énorme probleme puisque c’est celui ou se séparent actuel-
lement I'Eglise de Rome d’un coté et, de l'autre coté, toutes les autres
Eglises confessionnelles, des Baptistes aux Orthodoxes, en passant par les
Anglicans, les Luthériens et nous autres Réformes.

*
* *

A quoi sert I'enumeération des marques de I'Eglise a laquelle nous
venons de procéder? Je pense qu’elle a une double portée, qui fait d’ailleurs
I'essentiel de I'enseignement de la théologie pratique.

Cette énumeration a d’abord une portée critique. Elle propose aux
Eglises le miroir de ce qu’elles seraient si elles étaient fideles. Elle fournit
par conséquent le canevas de la réeformation qui, constamment, attend toute
Eglise. Ecclesia sancta simul et semper purificanda: I'Eglise est sainte, mais
en méme temps elle doit étre constamment en travail de purification,
comme le dit magnifiquement la Constitution dogmatique sur I'Eglise de
Vatican 114,

L’enumeration des marques de I'Eglise a une seconde portée encore: elle
fournit le cadre dans lequel se situe théologiquement la vocation et la
recherche cecuméniques. Grace a cette énumeération, en effet, chaque Eglise
— non plus locale cette fois, mais confessionnelle — est invitée a entrer en
dialogue avec les autres Eglises confessionnelles pour savoir si elles sont, les

3 J'ai essayé de répondre a cette question dans mon livre sur La primauté de
I'Eglise de Pierre et de Paul, Fribourg et Paris, 1977.
4 Lumen gentium, N° 8.



LES MARQUES DE L'EGLISE 107

unes et les autres, la méme Eglise. Et si finalement, a force d’échanger ques-
tions et réponses d'une Eglise a I'autre, d’'une Eglise aux autres, on parvient
a montrer que c'est effectivement la méme, il faudra permettre a cette iden-
tité de s’exprimer par la réintégration de toutes dans 'unité. Car si les divi-
sions chrétiennes ont pu se faire dans I'Histoire, comme des faits d’Histoire,
il n’y a aucune raison de penser que l'unité ne pourrait pas, elle aussi, étre
retrouvée et scellée par un geste historique.



	Les marques de l'Église

