Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 1

Artikel: Chronique : Aristote : sur quelques traductions récentes de To Ti Hn
Einai

Autor: Caujolle-Zaslawsky, Francoise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 61-75

CHRONIQUE

ARISTOTE: ]
SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES DE
TO TI HN EINAI*

FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

Introduction

Aristote écrit, au livre Z de la Meétaphysique (ch. 3, 1028 b 35), que
I'essence (ovoia) a plusieurs acceptions, dont I'une est 10 Tl Tv slva
Comme il semblait difficile de saisir de facon directe /e sens de cette formule
«dont I'obscurité est proverbiale et qui a suscité une littérature considé-
rable» (J. Brunschwig, ¢f. Bibliographie ci-dessous [14], p. 119), beaucoup
d’interprétes ont tenté de le déduire contextuellement dans les principaux
passages ou elle apparait (Métaphysique, aux livres Z et H notamment,
Topiques, Seconds analytiques, De I'ame, Parties des animaux). Toutefois, le
caractere tres disparate des résultats ainsi obtenus rend manifeste I'incerti-
tude de ce procédé, qui n’aboutit qu’a remplacer 'obscur par de I'obscur.
To ti fv elvat a requ de la sorte les désignations suivantes, diverses et tout
aussi énigmatiques que l'original: quiddite, essence, ame de la substance
( Nafs al-jawhar des traductions arabes, dont on a rapproché! aussi la tour-
nure retenue par J. Brunschwig: «1’essentiel de I’essence »), ou encore « das
vorgdngige und durchgdngige Was des Seins von Seiendem» (K. H. Volk-
mann-Schluck, [17]). Ce n’est pas ce type de traduction que je me propose
d’étudier ici mais différents essais d’interprétation empruntant une voie non
plus détournée et contextuelle, mais directe: celle de I'analyse grammati-
cale. Cette orientation, qui semble attirer aujourd’hui un nombre croissant

* Un premier état de cette chronique a été présenté lors d'une séance du sémi-
naire de P. Aubenque consacré au «vocabulaire de I'étre dans I’Antiquité» (Paris,
Centre de recherches sur la pensée antique, 1979-1980), et a bénéficié a cette occasion
d’une mise au point de P. Aubenque sur sa propre interprétation du O Ti 1V £lvaut
dans sa thése (1962. Voir Bibliographie [10]), ainsi que des observations de P.
Moraux. Je remercie également J.-F. Courtine pour ses remarques sur ['importance
des analyses de I'imparfait aristotélicien par A. Schwegler et F. Bassenge.

I Cf. P. THILLET, notamment, dans sa communication du 18 mars 1977 (sur la tra-
duction d’ousic etc. chez les Arabes). Séance commune aux séminaires de recherches
sur la pensée antique (P. Aubenque) et sur la pensée médiévale (M. de Gandillac). La
traduction proposée par J. Brunschwig est celle de son édition des Topigues (voir

[14]).



62 FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

de philologues, m’a paru plus proche de l'intention qui a vraisemblable-
ment présidé, chez Aristote, a la création de la formule 10 i fjv &lva
comme je vais essayer, du moins, de le montrer ici.

Les traductions latines

Le terme de quidditas, introduit par les traductions latines d’Avicenne”,
est a I'origine d’une fagon désormais traditionnelle, et partant commode, de
rendre 10 ti Nv elval?; mais, parallélement & cette tradition, il s’est déve-
loppé une recherche plus récente, amorcée au siecle dernier par F. A. Tren-
delenburg et qui semble animée d’une plus grande fidélité a la lettre®.
Certes, on pourrait, de prime abord, prendre ce mouvement-la pour un
simple retour a un second type traditionnel de traduction, d’origine égale-
ment meédiévale, et consistant a transcrire mot a mot en latin I'expression
grecque: tO Tl Nv elvat se transforme de la sorte en quod quid erat esse”.
Mais en réalité, la tendance que nous allons examiner s’¢loigne autant, a
mon avis, de cette seconde voie que de la premiere: elle se caractérise en
effet par la volonté de traduire effectivement la formule au lieu de lui substi-
tuer un équivalent approximatif. Si nous considérons quidditas en effet,
nous constatons qu'il s’agit, plutdt que d’une traduction proprement dite,
d'une sorte de glose en raccourci, destinée a résumer le sens contextuelle-
ment attribué a la phrase d’Aristote sans analyser exactement cette derniere
ni respecter sa formulation concréte. Le terme abstrait quidditas laisse sup-
poser la présence d'un néologisme analogue dans le texte grec®, ce qui n’est
justement pas le cas. Or, cela aurait pu étre le cas: Aristote, on le sait, n’hési-
tait pas a créer, lorsque la langue grecque ne les mettait pas a sa disposition,
les vocables techniques qu’il jugeait indispensables a sa recherche’. Chez

2 Comme I'indique, dans son Vocabulaire technique et critique de la philosophie, &
I'article « quiddité», A. LALANDE, en se référant a Geschichte der philosophischen Ter-
minologie d’EUCKEN. La quidditas est ce qui répond a la question quid sit: c’est
I'essence, par opposition a I’existence, qui répond a la question an sit (1960, p. 873).

3 Cest ainsi, notamment, que J. TricoT utilise « quiddité» dans ses traductions
d’Aristote; c¢f.,, par exemple, Métaphysique, 1028 b 35, 1029 b 11, ch. 4 a6 et 104 12
du L. Z, etc.

4 Voir Bibliographie [1].

3 C’est notamment la formule proposée par saint Thomas (De Ente et Essentia,
ch. | par exemple) et qu'il comprend ainsi: « hoc per quod aliquid habet esse quid».
On trouve aussi « quod quid erat esse illius rei» et « quod quid est esse».

6 Neéologisme qui aurait pu étre, par exemple, quelque chose comme: TOTG
(forgé sur le modéle d’olol6Tng, néologisme néoplatonicien), ou tioTNC.

7 Par exemple, le célébre tvtehéyewa, mais aussi TNdAMOTOC, et TNdAAOONG (res-
pectivement: «pourvu de gouvernail » et «en forme de gouvernail »), etc. C’est de
fagon délibérée qu’Aristote a formé ses néologismes, comme il en fait la remarque,
par exemple, au ch. 7 des Catégories (7 a 5-7): « Il arrive qu’il soit nécessaire de fabri-



ARISTOTE: SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES 63

lui, ce comportement semble avoir été li¢ a une attention particuliérement
vigilante a I'égard des points de rupture observés entre la pensée philoso-
phique et la langue courante; car s’il est vrai, comme on I'a montré®,
qu’Aristote s’est appuyé sur les formes linguistiques du grec ancien tant
pour effectuer ses distinctions conceptuelles que pour donner un départ a
ses analyses, il a su également percevoir les possibilités de désaccord entre
le sens qu’il voulait transmettre et les mots que le grec lui fournissait pour le
faire?. Ce n’est donc pas une chose indifférente qu’Aristote ait choisi la
tournure O Ti Tv elvat, qui nous semble aujourd’hui un peu encombrante,
au lieu de composer un terme abstrait comme il I’a fait en d’autres occa-
sions.

Une comparaison nous aiderait peut-étre a penétrer I'intention qui I'a
guidé. Prenons I'exemple des relatifs. Aristote aurait pu les désigner globa-
lement par le mot de oyéoug, «relation », comme le feront du reste ses com-
mentateurs quand ils analyseront dans son ceuvre cette catégorie'’. Le
terme existait bien a son époque et déja avec ce méme sens. Notre philo-
sophe I’a d’ailleurs utilisé lui aussi, mais en le réservant au domaine de la
biologie. Quand il parle de la relation comme catégorie, que ce soit dans le
traité des Catégories ou dans la Métaphysique, il emploie exclusivement la
désignation de ta mpOC T, et ne regroupe pas les relatifs sous un terme
général et abstrait. Or cette attitude, qui semble délibérée, a pour sens de
manifester qu’il n’a pas été possible de trouver dans ces relatifs un critére
d’unification comparable a celui qui existe dans chacune des autres catégo-
ries: la forme plurielle et concréte de 'expression utilisée refléte I'état de
multiplicité disparate, I’absence d’unité distincte qui caractérisent cette cate-
gorie-la.

Voila qui nous invite a examiner si la formule 1o ti v elvat ne doit pas,
elle aussi, son existence a quelque motif philosophique analogue — auquel

quer un mot, quand il n’en existe pas qui convienne...». Cette activité est désignée
par le verbe: dvouotonolely, «faire un nom ».

8 F. A. TRENDELENBURG, notamment, a étudié les rapports entre les catégories lin-
guistiques du grec ancien et les catégories aristotéliciennes dans son ouvrage Ge-
schichte der Kategorienlehre. Zwei Abhandlungen, Berlin, 1846. E. BENVENISTE a repris
I'étude de ce parallélisme dans I'article «Catégories de pensée et catégories de
langue » des Etudes philosophiques (1958/1V), pp. 419-429.

9 L’examen de ces différents types de distorsion entre les mots et le sens est, en
particulier, I'objet principal des Réfutations sophistiques.

10 C’est notamment le cas de SiMpLICIUS, dans son Commentaire des Catégories
(pp. 155-159 du tome VIII des C.A.G., par exemple). Chez ARISTOTE, le terme de
oyxéolg est utilisé, mais rarement, et en un sens biologique. Pour désigner la catégorie
des relatifs, s’il avait eu I'intention de les rassembler sous un terme abstrait, ARISTOTE
disposait également du terme d'dvagopd. Je me permets de renvoyer sur ce point a
mon article sur « Les relatifs dans les Catégories», dans le recueil collectif Concepts et
catégories dans la pensée antique, P. AUBENQUE ed., Paris, J. Vrin, 1981, p. 167-195.



64 FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

cas, 1l conviendrait bien entendu de respecter plus scrupuleusement, en la
traduisant, sa forme mateérielle; il faudrait notamment éviter de la rendre
d’office par un substantif abstrait, dont Aristote n’a justement pas voulu. La
question serait alors de découvrir pour quelle raison exactement il a décidé
de la sorte.

Certes, Aristote n’a pas montre a I’égard de la langue une attention aussi
vigilante que celle des stoiciens par exemple et, en particulier, il ne s’est pas
soucie de s’exprimer en logique d’une fagon rigoureusement formaliste: il
s’est toujours donné le droit de substituer a tel mot, a telle expression,
I'expression ou le mot qu’il jugeait équivalents aux premiers. D’'une maniére
géneérale, un changement de forme lui parait indifférent aussi longtemps
que le sens lui-méme ne s’en trouve pas modifié, car il postule ce que rejet-
teront au contraire les stoiciens: que la méme signification peut étre trans-
mise a travers plusieurs formes différentes dés qu’on a correctement
apprécié leur équivalence'!. Cependant, on observe qu’il y a deux cas précis
dans lesquels Aristote s’est intéressé de prés au mode d’expression, a la
maniere de dire comme telle: quand il a vu dans le langage la source pos-
sible d’un paralogisme et quand il a di, afin d’expliciter exactement sa
pensée, créer un terme ou une formule qui ne figuraient pas dans la langue
de son temps. Or, justement, TO ti 1)v elvau correspond au second cas.

Un témoignage de Sextus Empiricus confirme que cette expression
n’¢tait pas habituelle en grec ancien (ce qui ne signifie nullement qu’elle ait
été pergue comme incorrecte); elle avait un usage exclusivement technique
et semblait énigmatique aux profanes: celui qui n’est pas philosophe, nous
dit en effet Sextus, un grammairien par exemple, ne peut connaitre le sens
de certaines expressions scientifiques (motnuovikai AéEeig) telles que €vte-
AExela et 1O Ti Tv elva chez Aristote, ou le o0d&v péilov des sceptiques '2.

Il Dans la formulation des syllogismes, par exemple, il emploie tantot la tournure
« étre prédiqué dew, et tantdt «appartenir a», s’autorisant a I’évidence du fait que
cette variation ne lui a semblé posséder aucune influence sur I'existence du raisonne-
ment syllogistique; or c’est la un point que les STOICIENS ne lui ont pas concéde,
comme le rappelle J. LUKASIEWICZ (Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of
Modern Formal Logic, éd. augm. 1957, § 7; pp. 35-37 de la traduction frangaise, Paris:
A. Colin, 1972).

12 Sextus Empiricus, Contre les grammairiens 1 315 (= P.M. 1 315). L'idée géneé-
rale du passage est que le grammairien prétend a tort pouvoir expliquer et com-
menter n'importe quel texte, et SEXTUS de citer différents exemples de termes ou
d’allusions dont le sens précis échappe au non-spécialiste (au non-philosophe en
I'occurrence). Outre les trois expressions que nous rapportons, SEXTUS cite également
(§ 309) une épigramme de CALLIMAQUE disant que sur le toit de DIODORE les cor-
neilles croassaient sur la jonction des choses (allusion au syllogisme hypothétique ou
conjonction logique et qui reste énigmatique pour tout lecteur ignorant I'importance
de ce raisonnement dans la pensée de DIODORE).



ARISTOTE: SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES 65

On remarquera que Sextus ne dit pas de la formule qui nous occupe qu’elle
peche contre la syntaxe: il dit qu’elle est sémantiquement obscure pour celui
qui n’est pas philosophe. Ce serait donc, semble-t-il, que pour les Grecs
anciens 'interprétation de la formule faisait difficulté plutot que sa construc-
tion grammaticale.

D’ou il ressort, a mon avis, que ni les traductions du type de quidditas, ni
celles du type de quod quid erat esse, ne peuvent étre réellement satisfai-
santes. Les premieres condensent en un seul terme abstrait une expression
qu’Aristote a voulue plus concréte et trés précise; en outre, elles écartent
sans les régler clairement quelques questions qui ne sont pas si négligeables:
quelle est la valeur exacte de 'imparfait fjv? Marque-t-il la durée ou, si I'on
veut, la persévérance dans I'étre (auquel cas il faudrait traduire, avec E. Bré-
hier: «le fait pour un étre de continuer a étre ce qu’il était», ¢f. J. Tricot
[5D? Exprime-t-il I'antériorité de la forme sur le composé, ou bien encore
s’agit-il d’'un imparfait dit « philosophique » et se référant allusivement a un
stade antérieur du raisonnement (cf. [S])? Et quelle est, d’autre part, la
portee du 10 initial? Porte-t-il sur I'’ensemble de la formule (qui serait alors
une question substantivée: le qu'est-ce que c'était d’étre, par exemple) ou
seulement sur 'infinitif final (/e fait d’étre, etc.)?

Quant a la «traduction» quod quid erat esse, qui parait, elle du moins,
ne pas esquiver ces problémes, elle présente le défaut d’étre une simple
juxtaposition de termes dont I’'assemblage se trouve étre, en latin, non point
obscur mais dénué de sens et méme grammaticalement incorrect — ce qui
n’est justement pas le cas, je le répéte, de la formule grecque: elle est inu-
sitée dans la langue courante, son sens n’est pas evident, mais elle n’est pas
mal formeée.

Or, ce qui me semble neuf dans une certaine approche actuelle réside
précisément dans la conscience plus nette de cette grammaticalité, et dans
I'intention conséquente de déterminer un sens précis a travers l'analyse
d’une structure. Cette volonté d’appréhender directement le contenu philo-
sophique de la formule plutét que de le deviner par le contexte incite, de
facon trés naturelle, & s’intéresser moins a ce que I'expression O ti v elvou
contient d’étrange qu’aux aspects la rapprochant au contraire de l'usage
ordinaire et la faisant apparaitre comme plus familiére qu’on n’aurait cru.
Or, nous allons voir que ce type d’approche nous donne I’occasion de redé-
couvrir ce que les traductions trop abstraites ou ésotériques tendaient a
nous faire oublier: c’est que les interventions aristotéliciennes en matiére
linguistique (création de mots, distinctions) avaient pour intention princi-
pale de clarifier la pensée et non de 'obscurcir. En examinant la meilleure
facon de rendre sa formule, il faut donc se représenter et garder a I'esprit
qu’Aristote, loin de rechercher la complication, s’est efforcé, dans un esprit
de clarté, d’étre aussi simple et aussi précis que possible. Il a pris trois mots
parmi les plus usuels de la langue la plus courante: c’est un fait dont on doit



66 FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

tenir compte pour une traduction.!’ D’autre part, si la tournure qu'il a
employée avait été en grec aussi peu naturelle que pourraient le laisser sup-
poser certaines transpositions modernes, ses commentateurs I'auraient vrai-
semblablement signalé comme ils n'ont pas manqué de le faire pour le
«style» utilisé en syllogistique.'* Or cela ne semble pas étre le cas. Une tra-
duction correcte devrait par suite étre composée, comme la formule d’Aris-
tote, de mots usuels; elle ne devrait pas étre grammaticalement fautive: a la
rigueur elle pourrait étre lourde. Quelque chose du genre de «le fait d’¢etre
ce que c'était». Cette traduction permettrait en tout cas, et contrairement a
«essence », de distinguer tO Tt fjv elvan de oloia; car si le premier repre-
sente un des sens de la seconde, il en est un sens particulier, et la traduction
doit manifester cette particularité.!?

Bref, mon hypothése est que la formule que nous étudions ici ne com-
porte pas d’arbitraire, et qu'il est possible de la comprendre litterale-
ment.

Questions de grammaire

«J’aimerais que les grammairiens spécialistes du grec puissent nous
donner des précisions sur les expressions «to i v elvat, 10 T elvor A, 1
elvar 4, 10 A4 eivou» (A étant un datif!), dont est truffée la Métaphysique,
Ces constructions bizarres ont échappé a leur attention». En parlant de la
sorte, G. E. M. Anscombe '® a peut-étre été trop sévere pour les philologues

13 Cest pourquoi les traductions de type heideggerien me paraissent relever d'un
etat d’esprit trop différent de celui d’ARISTOTE pour représenter fidélement sa pensée.
Traduire le grec ancien comme si c’était de I'allemand, du frangais ou une autre de
nos langues actuelles aboutit le plus souvent a des tours si bizarres qu’ils en retien-
nent 'attention du lecteur aux dépens du contenu sémantique. C’est le cas, & mon
sentiment, des traductions proposées en [17]: «le quoi étre de I'étant dont il est
quelque chose», «le passé, présent et futur de I'étre de I’étant», ou «ce que I'étant
dans le passé et durablement est». Admettons que ces tournures puissent étre moins
bizarres en allemand qu’en frangais, elles le restent cependant trop, méme en alle-
mand. Quant a traduire en frangais 10 Ov par «['’étant», pour commencer, cela me
semble engager le lecteur sur une fausse piste, car I'usage grammatical du participe
présent en grec fait que les Grecs n'avaient vraisemblablement pas, en entendant
parler de 10 6v, la méme impression d’étrangeté que peut avoir un Frangais devant
'expression «['étant».

14 ALEXANDRE D’APHRODISE, par exemple, dans son Commentaire du L. I des Pre-
miers Analytiques, C.A.G. Berlin, 1883, M. WaLLIES, 54. 21.

15 Notamment elle doit permettre de distinguer 1o ti v elvar de ti gotl. Car si
’on peut considérer qu'il y a parfois équivalence de cette derniére expression et du
terme d’ovoia, ou de celui de yévoc, il n’y en a pas avec I'expression 1o ti v elvad,
qui a moins d’extension que le premier des deux autres termes et méme que le
second.

16 Dans son article « The Principle of Individuation» (¢f. bibliographie: [7]), paru
dans Proceedings of the Aristotelian Society, 1953, volume supplémentaire 27, pp.



ARISTOTE: SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES 67

allemands qui, depuis Trendelenburg (1828), se sont efforcés de rendre
compte de la grammaire de I'expression. Il est vrai qu’ils ne semblent pas
avoir definitivement regle la difficulté de sa construction. C'est qu'on peut
en effet la construire de deux maniéres différentes, aboutissant a deux sens
differents!”. En gros, les modernes ont considéré la formule d’Aristote
tantot comme la substantivation d'un verbe (c’est le cas, par exemple, de
Heyde ou de Bassenge, a la suite de Trendelenburg), tantét comme la subs-
tantivation d’une question (construction que pour sa part P. Aubenque
trouve la plus vraisemblable, en s’appuyant sur le texte des Seconds analyti-
ques 92 a7'®). Dans ce dernier cas, il conviendrait de traduire par quelque
chose comme «ce que c'était que d’étre» et non point (premier cas) par
«I’étre de ce que c’était» (cf. [1], p. 462)".

Si, d’autre part, on considere la formule complete, c’est-a-dire en vy
incorporant le terme (pronom ou adjectif démonstratifs, ou bien substantif)
au datif, la double construction possible aboutira soit a: « ce que c’'était pour
telle chose (datif) d’étre », soit a: «I’étre pour telle chose de ce qu’elle était ».
On voit que I'adjonction de ce datif n’est, & premiére vue, qu'une cause
d’obscurité de plus, et I'on dirait volontiers avec G. E. M. Anscombe: «Je
ne comprends pas la formule d’Aristote, et je ne sais méme pas s’il est arrive
lui-méme a lui donner un sens qui soit clair pour lui»?’. Toutefois, un

83-96; reproduit dans Articles on Aristotle, 3. Metaphysics, J. BARNES, M. SCHOFIELD et
R. SoraBi eds., Londres: Duckworth, 1979, ch. 7, p. 92. A propos du datif: depuis
TRENDELENBURG, on admet qu’un substantif au datif est implicitement contenu dans
1O ti v elva. 11 est explicite dans certains passages, par exemple en Métaphysique A
1022 a26; Z 1036 al; H 1043 b2; De I'ame 415 b13; 429 b10, etc. On retrouve égale-
ment la formule dans les traités biologiques (un des exemples les plus connus de la
formule étant tiré du Des parties des animaux 11, 3, 649 22 ti v adt®d «T® ofpate>
10 aipatt elvar), ainsi que dans |'Organon ( Topiques, Seconds analytiques).

17 Pour une analyse détaillée de cette opposition, voir P. AUBENQUE (bibliogra-
phie: [10]), pp. 456-484.

18 Plus vraisemblable en raison du parallélisme observé dans ce passage entre la
formule 10 i oti et 10 T NV elvat: «... 1o pév T v elvan 10 €k 1@V 6v 1@ Tl éotv
UStov.» La premiére formule étant une question substantivée, TO ti Tjv elvat en serait
une également.

19 Le témoignage de SExTUs EMPIRICUS (P.M. 1 315) que jai cité plus haut me
semble impliquer que, contrairement aux modernes, les grammairiens grecs n'ont pas
rencontré dans la formule un probléme de construction mais seulement un probléme
d’interprétation. SEXTUS en tout cas ne dit rien d'une éventuelle ambiguité syn-
taxique: son point de vue est exclusivement sémantique.

20 En bonne disciple de L. WITTGENSTEIN (qui affirmait que le sens d’'un mot n’est
autre que son usage), G. E. M. ANSCOMBE s’appuie sur le fait que la formule d’Aris-
TOTE ne lui semble pas usuelle en grec pour en conclure qu’elle n'a guére de sens (et
pour suggérer qu'elle pourrait n’avoir pas eu de signification trés claire méme pour
son inventeur). Je serais d’accord avec elle si la formule d’ARISTOTE était si contraire
a ['usage grec qu'on a voulu le prétendre: les traductions qu'on en a données ont pu
etre parfois « gibberish» (du charabia), pour reprendre le mot de G. E. M. ANSCOMBE,
cela n’'implique pas que la formule aristotelicienne ait elle-méme présenté ce défaut.



68 FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

examen plus attentif permet deux observations importantes. La premiere
porte sur I’'emploi absolu ou copulatif du verbe étre chez Aristote. Prenons
en effet 'expression «ce que c’était pour telle chose d’étre»: il parait évi-
dent, ou si 'on préfére, il parait plus naturel de comprendre I'infinitif final
au sens copulatif (non pas «étre» tout court, mais «étre quelque chose»),
de sorte que la phrase, complétement explicitée, serait « ce que c’était pour
telle chose d’étre ce qu'elle était». Or, si I'hypothese est admissible, on
constate — seconde observation — qu’il n’y a plus grande différence entre
les deux constructions de t© T Tjv elval, c’est-a-dire entre «ce que c¢’était
pour telle chose d’étre ce qu’elle était» et «le fait pour une chose d’étre ce
qu’elle était», ou, plus concrétement, entre «ce que c’etait pour le sang
d’étre du sang» et «le fait pour le sang d’étre du sang». Si jincline
d’emblée, pour ma part, en faveur de la seconde nuance (le fair d’étre ceci
ou cela), c’est que nous avons la une signification de I'ovoia qui, me
semble-t-il, ne recouvre et ne recoupe aucun des trois autres sens de 'obcia:
le fait d’étre du sang n’est ni la définition du sang (I'universel), ni le genre
du sang, ni le substrat. Ce quatriéme sens est donc a la fois distinct et (par
suite) indispensable a une analyse précise de I'oUcta. Il me parait logique, et
vraisemblable, qu’Aristote lui ait consacre une rubrique séparée. L’autre tra-
duction au contraire (ce que c’était) me semble faire double emploi avec la
définition.

Mais aprés ces approches, poursuivons ’examen en essayant de saisir la
raison pour laquelle Aristote a, dans sa formule, utilisé I'imparfait fjv de
préference au présent. F. Bassenge a noté ([9], p. 25) que les philologues
avaient focalisé I'intérét tantot sur tel aspect du 1o ti 1v elva, et tantdt sur
tel autre: pour sa part, il a préféeré attirer 'attention sur cet emploi de
'imparfait plutot que sur la question du datif ou sur la double construction.
Je le suis volontiers sur cette voie, car c’est également le point qui m’a paru
capital pour une meilleure compréhension de notre formule.

Pour un bref état de la question, je partirai arbitrairement du commen-
taire de W. D. Ross ([4], vol. I, p. 127) sur le passage 983 a27 de la Métaphy-
sique. Ross glose TO Ti v elval comme «la réponse a la question: qu’était-
ce d’étre tel et tel » (« what was it to be so-and-so»). La formule serait, ainsi
que l'avait indiqué déja Trendelenburg, une généralisation d’expressions
telles que i v adT® <T@ afpotty 1O ofpatt elvo (¢f. ci-dessus, p. 7). Eta-
blir le ti Mv elvar de quelque chose consisterait a établir pleinement sa
forme (genre et différence), sans faire intervenir sa matiére,

La seule difficulté réelle de la formule d’Aristote (la plus générale) rési-
derait dans I'imparfait qui y figure. Pourquoi Aristote n’a-t-il pas dit plutot:
i éotiv elvan? Ross récapitule les trois réponses précédemment données a
cette question. La premiére consiste a dire que 7 serait un «imparfait phi-
losophique », expression désignant un imparfait qui se rapporte a un stade
antérieur du raisonnement. A I'appui de cet argument, on a cité¢ des pas-



ARISTOTE: SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES 69

sages comme €nel Noav Tpeig oVotal (Métaphysique A 1071 b3), « puisqu'’il
y a, comme nous l'avons vu, trois sortes de substance», ou I'emploi de
I'imparfait serait analogue; mais cet usage implique qu’il y ait eu réellement
une discusssion antérieure de la question, ce qui ne se trouve étre effective-
ment le cas que dans de rares occurrences de 10 ti fv elval. Une autre
réponse consiste a considérer I'imparfait de la formule comme une marque
de duree, sur le modele de passages tels que « 0 alcIntov Hnav €v tf YA
Onipyev» (Du ciel, 278 all), « 00 navreg gpievral, 00T dyadov fv» (Rhé-
torique, 1363 a8). Cet usage se trouverait déja chez Platon: «dpyn Hoe
avtdv, g TO NV Kivnolg v» (Théététe, 156 A)2'. Enfin, dans une troi-
sieme interprétation, cet usage de I'imparfait serait une expression de la
doctrine aristotélicienne de la préexistence de la forme a son incorporation
a une matiere particuliere (sur ce point, voir par exemple Métaphysique Z
1032 b11, 1034 b12). Ross ajoute que, selon lui, la seule différence séparant
la seconde de la troisieme interprétation serait que cette derniére rendrait
compte plus explicitement de la doctrine d’Aristote et, sous cet aspect, elle
représenterait de facon plus compléte ce qu’Aristote a voulu dire. Anti-
sthéne, cependant, aurait anticipé sur cet usage du v au sein d’une struc-
ture analogue: il a défini le logos, nous dit Diogéne Laérce (VI, 1, 3), comme
«6 10 T v, 1 Boti, SnA@V » (ce qui manifeste le ce que c’était ou ce qu’il y a).

Comme I'a noté F. Bassenge (op. cit., p. 26), W. D. Ross a repris les dis-
tinctions indiquées par A. Schwegler (auquel il renvoie d’ailleurs, citant
I’ Excursus 1 & son édition de la Méraphysique, ou se trouve examiné le sens
de la formule d’Aristote). Une quatrieéme signification possible a été ensuite
dégagée par C. Arpe, selon qui I'imparfait indiquerait la présupposition
intellectuelle: la prédication, en tant que telle, présupposerait la position
prealable d’un sujet — support indispensable des prédicats.

P. Aubenque signale, outre ces interprétations (cf. son état de la question,
op. cit., loc. cit), celle, d’orientation hégélienne, de K. Michelet, dans son
examen critique de la Métaphysique d’Aristote (1836), et celle de E. Tugen-
dhat (¢f [8]), pour qui I'imparfait doit se comprendre comme faisant réfé-
rence a ce que la chose dont on parle érair avant I'adjonction des cuupefn-
KOTw. «Par opposition a I'étre-la factuel de présences qui sont comprises
comme quelque chose qui «s’ajoute a», on peut dire que l'ipséité de chaque
présence envisagee en elle-méme peut étre comprise avant cette adjonction

21 La seconde interprétation semble avoir été celle des commentateurs grecs
d’ARISTOTE, qui parlent d’'imparfait d’habitude, duratif, durable, I'aspect duratif étant
plus important que I’aspect temporel dans I'imparfait, au point que ce temps verbal a
pu étre lié a I'expression de ce qui est hors du temps. L'interprétation selon laquelle
la forme serait antérieure a la matiére a été d’abord proposée par TRENDELENBURG.
Une variante idéaliste de cette interprétation a éteé donnée par P. NaTORP, au début
de son ouvrage sur PLATON: le concept serait a priori, ses manifestations empiriques a
posteriorL.



70 FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

des accidents » (op. cit., p. 18, trad. du passage par P. Aubenque). Tugendhat
précise qu’il ne convient pas de prendre cette antériorité en un sens « naive-
ment temporel ». Pour sa part, Aubenque, réexaminant sa position de 1962
(cf- [10]), conserve sa thése générale d’un imparfait de découverte (non point
en un sens prospectif, mais au sens retrospectif ou Bergson, par exemple, a
concu une logique de rétrospection). Dans cette optique, tout discours
essentiel serait rétrospectif: on ne découvre qu’a posteriori ce qui est (était)
essentiel. Pour l'interprétation de Métaphysique Z 17, 1040 a30, suit I'inter-
prétation de R. Boehm (c¢f. [12]). Les réserves actuelles d’Aubenque touchant
son interprétation de 1962 portent seulement sur la mise en rapport d’un
imparfait relevant d’une logique rétrospective avec certaines formules de la
sagesse grecque (évoquant en particulier le fait qu'on ne saurait parler du
bonheur d’'un homme qu’a I'imparfait, et se référant aussi a certains textes
biologiques — dont Les parties des animaux 1, 1, 640 b30-35 — et aux
Météorologiques: 12, 389 b38-390 a3, ou vivants et morts sont opposes
comme homonymes, la mort révélant rétrospectivement les qualités essen-
tielles de la vie). Ces réserves se fondent sur le fait qu’on ne trouve pas de
texte d’Aristote qui mette effectivement 1o ti Tjv lvaut en rapport avec cette
idée; d’autre part, un tel rapprochement ne vaudrait que pour le vivant: 10
i v elval posséde une valeur plus générale.

Le témoignage de Sextus Empiricus

Dans ses Hypotyposes pyrrhoniennes (11 212), Sextus Empiricus, traitant
de la définition, conteste son utilité quelle que soit la conception qu’on en
ait et, par exemple, celle d’un « Adyog 6 1O Tl v elvou i@V ». Les éditeurs
et traducteurs de Sextus attribuent généralement a Aristote cette définition
de la deéfinition: mais un témoignage de Diogene Laérce (VI, 3) nous
apprend qu’elle était déja celle d’Antisthéne (« Adyog €otiv & O Ti v i o1t
OnA@v»). La définition aristotélicienne (Métaphysique Z 6) est la suivante:
«bt pgv odv oty Oplouog 6 Tob T N elvan Adyog, kal TO T v elvat §
LOVOV TV OUCLOV €TV, | LbMoTa, Kol TPOTOE Kol Gidg, ofrovy. Ce
que Cicéron, dans ses Topigues, résume en « definitio est oratio quae id quod
definitur explicat quid sit»>*. Ce sont de tels passages qui ont pu faire penser
que 'imparfait de la formule était I"équivalent d’'un présent, comme le croit
Alexandre d’Aphrodise =,

22 Voila une phrase qui pourrait servir d’indication pour une transposition latine
de 0 ti fjv elvar. Elle montre en tout cas, me semble-t-il, que le latin ne supporterait
pas le méme raccourci que le grec: la formule devrait sans doute y étre plus explicite,
et dans le genre, par exemple, de: id quod est, quidcumque sit (esset), esse.

11 écrit, dans son Commentaire sur les « Topigues » (p. 24): «T® yap Hv oy &C
TOU TapeAIOVTOG pOVOL dNAOTIKG KEKpTTEL VOV, AL’ dvti tob Eotwvr. Cf. L. 11,
ch. 25 des "Anopudv kai Aboewv, et Ammonius [epi Epunveiog, p. 92.



ARISTOTE: SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES 71

Mais le passage de Sextus Empiricus montre surtout que la formule que
nous étudions a été d'un usage relativement courant en philosophie,
puisqu’elle est ici employée sans référence a la doctrine spécifique d’Aris-
tote, et comme si elle appartenait a la langue technique commune aux phi-
losophes plutét qu’a une doctrine particuliére.

Pour ce qui est de la valeur précise de I'imparfait, d’autres passages du
meéme Sextus semblent permettre de la cerner avec une exactitude accrue.
Ils constituent en tout cas un témoignage instructif en ce qu’ils suggérent
qu'un tel emploi de I'imparfait, qui nous parait étrange et auquel nous ten-
dons, en conséquence, a attribuer une signification métaphysique et pro-
fonde, a été vraisemblablement plus banal que nous ne le croyons. On voit
en effet chez Sextus que cet imparfait est utilisé soit pour quelque chose qui
a ete de¢ja dit precedemment, soit pour se référer a un savoir que tout le
monde partage. On pourrait ainsi le traduire par « comme nous l'avons vu
plus haut» (premier cas), ou par «comme chacun sait» (second cas). Par
exemple, dans tel passage du Contre les grammairiens (P.M. 1 311) ou
["auteur fait allusion a un point qu’il a établi quelques paragraphes aupara-
vant, a savoir que le philosophe est plus capable que le grammairien
d’expliquer un texte philosophique (soit en I'occurrence une thése de Dio-
dore), 1l conviendrait, me semble-t-il, de rendre 'imparfait de la facon sui-
vante «c'est au philosophe, nous l'avons dit, qu’il appartient de préciser que,
selon Diodore, rien ne se meut» 2. De méme, le § 5 du Contre les rhéteurs
(P.M. 11 5) renvoie au § 2 du méme ouvrage, et la fin du § 109 renvoie au
début du méme paragraphe. En revanche, lorsque Sextus emploie I'impar-
fait au § 70 du Contre les géometres (P.M. 111 70) pour dire que « les cercles
sont (« étaient») des lignes», cela est impliqué par ce qui précéde mais, sauf
erreur, cela n’a pas été dit expressément et il me semble que Sextus se rap-
porte ici & une sorte de savoir commun, a une évidence partagée et que per-
sonne ne viendrait contester. Le sens serait alors « les cercles, on le sait, sont
des lignes»*. On pourrait multiplier les exemples et les classer sous les
deux rubriques ci-dessus. Il faut d’ailleurs noter qu’elles sont proches et par-
fois se recouvrent: la connaissance antérieure a laquelle il est fait allusion
par I'imparfait se trouve étre souvent une connaissance généralement
admise ou quelque opinion de bon sens: il me semble y avoir dans cet
imparfait la mention implicite d’un consensus, le rappel d’un accord general
des protagonistes sur la question en jeu, accord préexistant a I'instant ot on
le signale (d’ou I'imparfait), que cette antériorité soit celle d’'une étape du
raisonnement actuellement en cours ou celle du sens commun, de I'évidence
naturelle, des croyances universelles.

24 DLocOPOoL TV EMELY OTL APECKEL T AL0dMOPE UNOEV Kivelohat.
35 "Hoav 8¢ ye obtol ypapuai.



72 FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

L’apport du temoignage de Sextus Empiricus est, en ['occurrence, de
revéler que l'usage de cet imparfait (que certains appellent «philoso-
phique ») est chose courante: il n’est ni proprement aristotélicien, ni d’inten-
tion métaphysique. L’antériorité qu’il manifeste est banale, littérale, et je ne
crois pas qu’il soit légitime de lui insuffler une portée ontologique speciale.
Le grammairien Apollonius Dyscole (qui parait avoir vécu a peu pres a la
méme époque que Sextus, c’est-a-dire, approximativement, vers la fin du
second siecle ou le deébut du troisiéme) I'a aussi employé de la méme
maniére a ce qu’il semble, et ses ouvrages de grammaire n’ont pas grand-
chose a voir avec la métaphysique. Son exemple renforce I’hypothese d'une
utilisation assez ordinaire et «plate» de I'imparfait dit « philosophique ».
Bien sir, un philosophe aurait pu faire un emploi sublime et spécial d’une
tournure triviale: mais il est indispensable de prendre en considération
I’hypothése opposée, trop souvent écartée d’emblée par les interpretes, et
consistant a prendre notre imparfait — notamment dans la formule d’Aris-
tote — dans son acception grammaticale la plus vulgaire®.

Quel sens va-t-il en dériver pour la formule en question? Si nous envisa-
geons son expression condensée (sans le datif), nous rencontrons ['ambi-
guité signalée plus haut d’'une double construction: «le ce qu’on a dit que
c’était d’étre», ou «le fait d’étre ce qu'on a dit que c’était». L’existence
d’une forme plus compléte (avec le datif) va nous permettre ici de pencher
pour la seconde solution. En effet, si I'on traduisait «le ce qu’on a dit que
c’était, pour le sang, d’étre sang», on ramenerait la formule a un sens qui
ferait double usage avec la définition. Or, le 1 i v elvay, §'il a des ressem-
blances avec la définition (Opiouog), ne se confond pas avec elle?’. En
revanche, la traduction «le fait, pour le sang, d’étre ce qu'on a dit que
c’était» (c’est-a-dire, justement, du sang), fait surgir une signification de la
formule que je trouve plausible d’emblée ne serait-ce que parce qu’elle ne
fait double emploi avec celle d’aucun autre terme: elle se distingue non seu-
lement de la définition mais des trois autres sens de I'ovoic (I'universel, le
genre et le substrat); elle correspond a un acte spécifique: celui d’identifier
et de reconnaitre — qui n’est ni celui de classer, ni celui de définir, ni celui
de décrire. Et, dans cette perspective, il apparait justifié qu’Aristote ait placé
en premiere position ce sens de I'oVoia. Car il est nécessaire, avant de
connaitre (analytiquement) une chose, de la reconnaitre a quelque critére:

26 C’est pourquoi je ne suivrai pas R. Boenm pour dire que «l'imparfait érait
signifierait que I'identité de I'étre et de I'essence d’un étant requiert son étre au sens
d’un étre-déja» (p. 306 de la traduction francaise). La traduction «I'étre ce qu'il
¢tait» me semble faire supporter un poids métaphysique trop lourd a une tournure
somme toute ordinaire.

27 La définition n’a pas de rapport a la singularité. Il semble cependant y avoir un
cas ou le 10 1l fv elvan se confond avec la définition: ¢’est le cas dans lequel I'on ne
parvient pas a déterminer le propre de I'objet considéré, indépendamment de sa défi-
nition. Tel est, par exemple, le cas des relatifs.



ARISTOTE: SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES 73

on «diagnostique» que c’est du sang, en quelque sorte, avant méme de
savoir ce qu’est le sang. De ce point de vue, la distinction du 1o t{ f)v elvaut
et de la définition est parallele a celle que fait Aristote (en Meétaphysique A,
981 b 10-15) entre savoir gue (que le feu brile, par exemple) et savoir pour-
quoi 1l en est ainsi.

« Le fait, pour une chose, d’étre ce qu’on a dit (ou: ce qu'on a reconnu,
ou: ce que chacun sait bien, ou: ce que chacun s’accorde a dire) qu’'elle
est». Voila donc, pour finir, la maniére de rendre la formule d’Aristote que
je retiendrais de préférence au moins pour 'instant. Si 'on souhaitait substi-
tuer 4 sa tournure concréte un terme abstrait 28, je crois qu'il faudrait choisir
«1dentité» (au sens ou le mot est pris dans I'expression de «carte d'iden-
titt», par exemple), plutét que celui de «quiddité», qui me semble
annoncer une connaissance de la nature de I'objet considéré plus appro-
fondie que ce n’est le cas. Le 10 Ti fv elvat, plutdt quavec la définition, me
semble avoir une relation particulierement étroite avec le propre, ¢’est-a-dire
avec le ou les critéres permettant de distinguer a coup sur une chose d'une
autre et de ne la confondre avec rien d’autre, méme si ['on ne sait pas exac-
tement quelle est sa nature’.

Conclusion

Il me semble qu’on assiste, depuis quelque temps, en histoire de la philo-
sophie, a une sorte d’évolution comparable a celle qui a touché I'histoire de
I’art: de méme, en effet, que l'attention du critique s’est déplacée (en pein-
ture, par exemple) de I'objet peint a la fagon dont tel peintre I'a peint, de
méme en philosophie I'attention des interpretes s’est visiblement déplacée
de I'objet traité a la méthode. Ainsi, notamment, dans le cas précis qui nous
occupe, les exeégetes paraissent ne plus vouloir autant qu’autrefois que le O
ti Nv elvat représente un concept particuliérement relevé, une réalité noble,
rare, «essentielle» pour tout dire. Ce qui tend aujourd’hui a étre tenu pour
le plus précieux et le plus digne de soin, ce n’est pas «I'essence » (en un sens
curieusement laudatif de ce terme), mais plutdt la maniére dont Aristote I’a

28 Substitution qui, rigoureusement parlant, ne me semble pas légitime, comme je
I'ai déja indiqué plus haut. A mon avis, la tournure concréte manifeste la pluralite,
voire le disparate, des objets tombant sous la dénomination: il s’agit d’identifier
n'importe quelle chose, quelle qu’elle puisse étre. Un terme général et abstrait risque-
rait d’introduire une nuance d’homogéneéité dont ARISTOTE ne veut pas.

29 C'est de cette maniére que, dans les Catégories par exemple, ARISTOTE indique
comment reconnaitre que telle chose est une substance, une qualité, une quantite,
sans avoir besoin de posséder sa définition, ni celle de la substance, de la quantité ou
de la qualité. Le propre est justement ce qui permet de reconnaitre (de distinguer)
sans passer par l'intermédiaire de la définition. Cf. 'article déja cité n. 10.



74 FRANCOISE CAUJOLLE-ZASLAWSKY

abordée et examinée. Cette attitude nouvelle entraine tout naturellement un
certain « prosaisme», qui se trouve d’ailleurs étre plus proche, a mon avis,
que le style noble de I'é¢tat d’esprit du stagirite.

Chaque époque semble manifester une certaine homogénéité dans sa
culture: au XX¢ siecle, les critiques d’art ont pris conscience que le grand
peintre n’est pas necessairement celui qui peint de grands sujets, batailles ou
couchers de soleil, mais qu’il est possible de peindre en homme de génie un
vieux lit ou des godillots. C’est, me semble-t-il, d’'une fagon comparable que
les lecteurs d’Aristote changent progressivement le point d’application de
leur interét et de leur admiration a son égard: ce n’est pas une traduction
«terre a terre» du 1O TL v £lval qui paraitra de nos jours devoir diminuer
le prestige de notre philosophe.

PRINCIPALES REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Dans 'ordre chronologique de publication:

[1] F. A. TRENDELENBURG, « Das 1o évi elvat, 10 dyadd elva, ete. und das 1o ti v
elvat bei Aristoteles: ein Beitrag zur aristotelischen Begriffsbestimmung und zur
griechischen Syntax», dans Rheinisches Museum fiir Philologie, 11 (1828), pp.
457-483.

[2] A. SCHWEGLER, Die Metaphysik des Aristoteles, Tiibingen, 1847-1848, 4 vols.,
(Excursus 1, vol. 1V, pp. 369 sqq.)

[3] H. Bonirz, Aristotelis Metaphysica. Commentarius, Bonn, 1849 (reprod. G. Olms,
Hildesheim, 1960).

Index Aristotelicus, Berlin, 1870 (reprod. Graz, 1955), p. 764 a 50 sq.

[4] W. D. Ross, Aristotle’s Metaphysics. A Revised Text with Introduction and Com-
mentary, Oxford, 1924, 1953, réimp. 1970, 2 vols.

[5] J. Tricot, Aristote, « La métaphysique ». Traduction. Paris: J. Vrin (« Biblio-
théque des textes philosophiques»), 1933, 1966, reimp. 1970, 1974, 2 vols. Voir
notamment T. I, p. 23, n. 3.

[6] C. ARPE, Das ti v givau bei Aristoteles, Hambourg, 1938.

[71 G. E. M. AnscomBE, « The Principle of Individuation », dans Proceedings of the
Aristotelian Society, vol. suppl. 27 (1953), pp. 83-93; reprod. dans Articles on
Aristotle, t. 3. Metaphysics, J. Barnes, M. Schofield, R. Sorabji eds., Londres,
1979, pp. 88-95.

[8] E. TUGENDHAT, TI KATA TINOX. Eine Untersuchung zu Struktur und Ursprung
aristotelischer Grundbegriffe, Fribourg/Munich, 1958.

[9] F. BASSENGE, « Das 10 &vi elvat, 10 dyadd elval, etc., und das 10 ti v elvan bei
Aristoteles », dans Philologus CIV (1960), pp. 14-47 et pp. 200-222.

« Der Fall 1o ti v elvau», dans Helikon (Université de Messine, 1963), pp. 505
sqq.

[10] P. AUBENQUE, Le probleme de ['étre chez Aristote. Essai sur la problematique aris-
totélicienne, Paris, 1962, 19774, pp. 456-484.

[11] P. CoURTES, « L'origine de la formule 10 ti 1jv elvaw», dans la Revue des sciences
philosophiques et théologiques (1964), pp. 169 sqq.



ARISTOTE: SUR QUELQUES TRADUCTIONS RECENTES 75

[12] R. Boenm, Das Grundlegende und das Wesentliche, La Haye, 1965, trad. fr. E.
Martineau (Paris, 1976): La Métaphysique d'Aristote. Le Fondamental et I'Essen-
tial.

Compte rendu de A.-J. Voelke, dans la Revue de Philosophie et de Théologie, vol.
1T (1979/1V), pp. 409-417: « Un conflit dans l'interprétation de la Métaphysique
d’Aristote ».

[13] U. Guzzoni, Communication au 8¢ Congres allemand de philosophie, Heidel-
berg, 1966: Das Problem der Sprache (Actes: Munich, 1967).

Grund und Allgemeinheit, Meisenheim-am-Glan, 1975.

[14] J. BRunscHwIG, Traduction des Topiques (L. 1-1V), Paris, 1967, pp. 119 sq.

[15] C. H. KaHN, The Verb «be» in Ancient Greek, Dordrecht/Boston, 1973.

[16] J. BARNES, Aristotle’s Posterior Analytics, traduction et notes, Oxford, 1975, pp.
166 sqq.

[17] K. H. VOLKMANN-SCHLUCK, Die Metaphysik des Aristoteles, Francfort-sur-le-
Main, 1979, §§ 5-6, pp. 42 sqq.



	Chronique : Aristote : sur quelques traductions récentes de To Ti Hn Einai

