
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : théologie de l'interprétation et théologie de la
communication d'après quelques ouvrages catholiques

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 113 (1981). P. 39-54

ÉTUDES CRITIQUES

THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION
ET THÉOLOGIE DE LA COMMUNICATION

D'APRÈS QUELQUES OUVRAGES CATHOLIQUES

GABRIEL-PH. WIDMER

A l'occasion du centenaire de l'Institut catholique de Paris, un colloque
fut organisé sur le thème du déplacement actuel de la théologie '. A partir de

l'opposition entre la théologie positive ou historique et la théologie spéculative

ou scolastique que le modernisme n'avait pu résoudre, la théologie se

déplacerait le long d'une ligne qui la conduirait de l'ontothéologie qui identifie

discours sur l'Etre et discours sur Dieu à la lecture sans présupposés
dogmatiques. Cette ligne passerait par l'herméneutique qui privilégie l'histoire

comme discipline exemplaire des sciences humaines. Elle relierait
donc une période où la théologie comme reine des sciences déterminait
l'anthropologie à l'époque actuelle où les sciences de l'homme interpellent
le théologien par leurs critiques des anthropologies philosophiques qu'elles
soient platoniciennes, aristotéliciennes, phénoménologiques ou existentialistes;

en visant ces anthropologies, les sciences humaines attaqueraient le
bastion de l'herméneutique où s'était réfugié le théologien moderne pour
répondre à la modernité.

La théologie moderne se déplace et change de terrain pour que son
discours soit crédible et compréhensible à l'homme moderne. Elle cherche à

lui expliquer «scientifiquement» ce que l'homme d'autrefois croyait naïvement.

Pour ce faire, les théologiens, comme ils disent, déshellénisent et

dèmythologisent les discours de leurs prédécesseurs, les sources bibliques et

les symboles conciliaires.
La théologie contemporaine parviendrait à réduire l'écart entre le donné

et le construit qui lui a causé tant de préjudices au début de ce siècle. Le

donné, c'est-à-dire l'Ecriture, les dogmes que cette Ecriture inspire et qui
deviennent à leur tour les règles de son interprétation normative et autorisée.

Le construit, c'est-à-dire les systèmes construits grâce à la méthode

1 Cf. Le déplacement de la théologie (Le point théologique 21), Paris, Beauchesne,
1978. Actes du colloque avec des contributions de J. Audinet, M. Bellet. M.-D.
Chenu, P. Colin, M. Corbin. A. Delzant, A. Dumas, C. Geffré, P.-A. Liège, R. Marié.
J. Moingt, A. Vanel; mon article «Les déplacements de la théologie» in Communio
viatorum, 1980, IV, p. 121-130.



40 GABRIEL-PH. WIDMER

deductive, argumentative, et démonstrative. Bref, en se déplaçant, la théologie

sortirait de l'impasse où l'acculait la séparation entre histoire et spéculation.

Quant à l'herméneutique, elle permettrait de mettre à jour les liaisons
entre l'événement fondateur de la foi chrétienne et la manière nouvelle de

vivre et de se comprendre qu'il détermine. Ces rapports entre un fait historique

et une conception de l'existence marqueraient la différence entre le

christianisme et les idéologies modernes qui en seraient les produits
abâtardis et les substituts.

Le colloque de Paris traitait de problèmes abordés, il y a quelques
années, dans des recueils collectifs intitulés La théologie d'aujourd'hui et de
demain2 et L'avenir de la théologie2". Dans le premier, les PP. K. Rahner et

Schillebeeckx, entre autres, insistaient sur l'importance d'une anthropologie
pour l'étude de l'expérience de la foi et de la communication entre Dieu et

l'homme; cette anthropologie «transcendantale» examinerait les conditions

de possibilité d'une réponse à l'interpellation de la prédication
biblique, car il ne saurait y avoir une question de Dieu sans qu'il y ait une
question de l'homme. Dans le second, certains auteurs comme F. Refoulé,
Cl. Geffré critiquaient et corrigeaient toute herméneutique par trop tributaire

des anthropologies existentialistes, par le rappel du scandale de la

Croix et du caractère événementiel du langage propre à l'histoire du salut.
On peut se demander si ce souci d'une anthropologie comme prolégomène
à la théologie ne postule pas à sa manière l'axiome médiéval: gratia
suppone naturam. natura supponit gratiam.

M. Heidegger par sa critique radicale de l'ontothéologie, puis son
disciple H.-G. Gadamer par sa théorie de l'herméneutique ont profondément
marqué la théologie herméneutique et sa préoccupation anthropologique.

Pour Heidegger, la théologie chrétienne serait victime à son tour de la

contamination de l'ontologie par la théologie à la suite de Platon. Dieu ne
fut-il pas pour elle d'abord l'Etant des étants, la Causalité première, puis
l'Etre suprême et enfin la Valeur des valeurs, une sorte d'Infini absorbant le

fini, d'Identique réduisant la différence? Elle rabattait ce Dieu aux niveaux
des étants et des idées: elle en faisait un être objectivé en le tenant pour la

cause supra-sensible déterminant le monde sensible du dehors et d'en haut
comme elle le faisait pour le monde intelligible; elle le considérait comme le

Principe explicatif du Tout et de tout4. L'ontothéologie conduirait le
théisme à l'athéisme. Pour éviter cette conséquence, il faudrait, selon
Heidegger, séparer la foi et la théologie, c'est-à-dire la manière d'exister dans la

2 La théologie d'aujourd'hui et de demain, Paris, Cerf, 1967.
3 L'avenir de la théologie, Paris, Cerf, 1968.
4 Cf. M. Heidegger, « Identité et différence — la constitution ontothéologique de

la métaphysique» in Questions I, p. 290ss.



THEOLOGIE DE L'INTERPRÉTATION 41

vérité révélée et l'interprétation plus ou moins adéquate qu'en donne la

théologie pour la justifier à l'aide de la philosophie"1.
Pour Gadamer, l'historicité des documents, qui est inséparable de celle

de leurs auteurs et de leurs interprètes successifs, fait que la tradition est une
Wirkungsgeschichte. La tradition se constitue dans le langage (Sprachlichkeit)

et l'écriture (Schriftlichkeit) en tant qu'ils sont des possibilités non
seulement d'exprimer le monde, mais de le voir, de l'expérimenter et cela
chacun à sa manière. Ainsi grâce au langage, la parole interprète; elle ne

sépare pas la forme verbale du contenu transmis; c'est pourquoi, il y a du
non-dit dans les phrases, et toute parole peut être lourde de beaucoup de

sens.

Interpréter — et toute parole est interprétante — signifie déchiffrer,
expliciter, expliquer et actualiser le sens véhiculé et effectué par la tradition.
Dans ces conditions, l'interprète se doit de clarifier ses préjugés, ceux de

son époque et ceux des auteurs des documents étudiés. C'est dire qu'il doit
tenir compte de ce qui relève de la précompréhension et de la préconception

non seulement pour dégager le sens constitué, mais aussi pour instaurer
le sens nouveau en s'appropriant l'ancien. Car interpréter, c'est instituer du

sens à partir d'un sens déjà là, mais voilé, le texte comme la tradition étant
ouvert sur l'avenir6.

Comment les théologiens catholiques dont les œuvres sont recensées
dans ce bulletin réagissent-ils à ce déplacement, à cette critique de l'ontothéologie

qui servit d'assise à la scolastique et à cette prise en charge de

l'anthropologie par l'herméneutique?
Pour Hans Urs von Balthasar, l'Incarnation du Verbe assume toute

l'ontothéologie: elle la supprime et l'élève au niveau de l'esthétique:
« l'esthétique théologique était d'abord la perception de la figure dans

laquelle la Parole de Dieu vient à nous, se donne à nous et nous vise. Dans
la perception se trouvait déjà le « ravissement » : nous nous mettons en route
par la force de l'appel qui nous est adressé et nous touche, la force de

l'amour divin, qui, s'avançant vers nous, nous rend capables de

l'accueillir»7.

5 Cf. M. Heidegger, « Le mot de Nietzsche « Dieu est mort» » in Les chemins qui
ne conduisent nulle part, trad. W. Brokmeier. Paris, Gallimard, 1962, p. 182 ss; «Théologie

et philosophie» in Archives de Philosophie, XXXII, 3, 1969, p. 356ss.
6 Cf. H.-G. Gadamer, Vérité et méthode, trad. E. Sacre et P. Ricœur, Paris, Seuil,

1976. La situation historique de l'interprète, le cours objectif de l'histoire contribuent
sans cesse à déterminer le sens: «... Le sens du texte dépasse son auteur non pas
occasionnellement, mais toujours. C'est pourquoi la compréhension n'est pas une attitude
uniquement reproductive, mais aussi toujours une attitude productive», p. 136.

7 La Gloire el la Croix, trad. R. Givord. Paris, Aubier, vol. 3, tome 2, p. 332.
Premier volume : « Les apparitions » 1965), 2e vol. en 2 tomes : « Les styles » 1968, 1972),



42 GABRIEL-PH. WIDMER

La Gloire et la Croix, dont le titre original Herrlichkeit — Eine theologische

Aesthetik indique clairement l'intention, est l'une des œuvres les plus
originales de ce temps, parce qu'elle en est peut-être la plus classique par la

place qu'elle donne à la théologie biblique et à l'exposé des docteurs de

l'Eglise. Cette théologie esthétique est une théologie des figures qui rend à la

typologie des Pères, des médiévaux et de Pascal sa richesse et sa fraîcheur.
Une telle œuvre ne se résume pas, elle se lit et se médite. Ses analyses
d'irénée, d'Augustin, de Denys, d'Anselme, de Bonaventure, de Dante, sans

parler de celles de Jean de la Croix, d'Hamann, de Soloviev et de Péguy,

sont des modèles du genre; ses études sur la notion de «gloire» dans les

littératures vètèro- et néo-testamentaires contribuent à donner les fondements

bibliques à une esthétique chrétienne.
Celui qui est sans figure et qui interdit toute image, le Seigneur, se donne

un visage dans et par l'Incarnation: le Christ est la parfaite image de l'Invisible

dans l'intimité de sa communion avec le Père; son apparition dépasse
les capacités de l'imagination et les possibilités du langage; seule l'analogia
pulcini, synthèse de Y analogia entis et de Y analogia fidei, s'en approche.
Quant à l'homme, il n'est, lui, qu'à l'image de Dieu en ce qu'il est «soumis à

la loi de la beauté sans pouvoir se la dicter lui-même».
Le Christ dévoile l'Invisible en le cachant; la lumière (splendor Dei) se

fait jour en lui. Il est la «subjectivité» de Dieu, sa Figure qui donne consistance

aux médiations par lesquelles il se rend présent: la prédication de

l'Evangile, la liturgie et les témoignages. Le Saint-Esprit fait communier le

Père avec l'humanité en œuvrant à l'incarnation du Fils; il ouvre le croyant
au Père en le conformant au Christ; il marque du signe de la Figure l'Eglise
et le croyant en en faisant ses temples.

L'esthétique chrétienne prend sa source dans la révélation du Dieu
trinitaire, dans la manifestation de sa gloire rayonnant chez les siens, dans
l'avènement du vrai Dieu-vrai Homme ou comme le diraient les Pères grecs
dans l'épiphanie de la divine Théandrie. Si le Christ est la subjectivité de

Dieu, pour le croyant il est l'Objet en tant qu'il le recrée. II lui donne la
possibilité de surmonter la triple tension qui le déchire. Cette dernière est

consécutive à trois tensions fondamentales que la figure de révélation
affronte: «La figure de révélation, qui correspond à l'unité biblique du

savoir («voir») et du croire («ne pas voir») et la conditionne, doit en tant

le tome 3 concernant la métaphysique n'a pas été traduit; 3e vol. en 2 tomes: Théologie

— L'Ancienne Alliance (1974), la Nouvelle Alliance (1975). Pour connaître la
vie, les œuvres et la pensée de von Balthasar, on peut lire la thèse complète et précise
d'Aldo Moda, H. U. von Balthasar— Un'esposizione critica del suo pensiero, Bari,
Ecumenica Editrice, 1976. Sur La Gloire et la Croix, un bon exposé systématique aux
pp. 285 à 411. Cet ouvrage qui a été présenté comme thèse à la faculté de théologie
de Neuchâtel contient une bibliographie des ouvrages de H. U. von B. qui rendra
service.



THÉOLOGIE DE L'INTERPRÉTATION 43

que figure surmonter dès l'abord trois tensions: celle, intérieure au monde,
qui existe entre la visibilité du corps et le caractère caché de l'esprit; celle

(fondée dans la création) qui oppose le cosmos, image et expression d'un
Dieu libre que rien ne contraint à créer, et Dieu lui-même; enfin celle qui
est fondée dans l'ordre de la grâce et de la rédemption, entre le pécheur
détourné de Dieu et le Dieu qui se révèle comme rédempteur, sous le voile
de la croix»8.

En tant que Dieu et Homme, la Figure réconcilie l'Infini et le fini. Cette
réconciliation est l'œuvre de la grâce; elle sauvegarde la différence en vertu
de laquelle finiti ad infinitum nulla proportio. Le Christ se tisse un corps dans
celui de Marie, l'offre en sacrifice sur la croix et se le redonne en constituant

les communautés ecclésiales.
On pourrait donc dire que la figure de révélation concrétise les concepts

de Dieu et de l'homme. Elle dénonce l'illusion de l'hégélianisme qui s'imagine

dépasser la foi par la raison, le langage de la représentation par le

concept, dans l'espoir de dépasser les difficultés de l'Aufklärung. Elle
dégonfle la prétention de la modernité de «faire sans image» selon

l'expression de Rilke.
L'esthétique chrétienne appelle à une conversion à l'image, sans

retomber dans le dualisme platonicien ou le monisme des mythologies. Elle
est tendue vers 1'«eschaton», vers l'avènement manifeste de la Splendor Dei
dans laquelle toutes choses seront transfigurées. La figure de révélation
donne une anticipation de cette harmonie finale; elle cristallise les images
dispersées dans l'Ancienne Alliance; elle leur confère unité, cohérence, sens
et valeur dans le projet créateur et rédempteur de Dieu, dont elle dévoile
l'amour et la liberté infinis. L'esthétique chrétienne du P. H. U. von
Balthasar est une théologie de l'amour et de la liberté dont les variations
développent les thèmes des doctrines trinitaires et christologiques; ses figures
sont celles du Dieu sauveur. D'où sa différence d'avec toutes les autres

esthétiques religieuses, mythologiques ou philosophiques: «...la sotériologie
ne s'est pas emparée de l'extérieur d'une spéculation sur l'image primitivement

cosmologique... pour l'interpréter et se l'approprier; au contraire, dans
la réflexion sur l'amour de Dieu apparu dans le Christ et se donnant jusqu'à
la croix et à l'enfer, toute cosmologie de l'«eikôn» est rendue transparente
au-delà d'elle-même et amenée à son achèvement suprême, désormais clair.
C'est ainsi seulement qu'elle est admise dans la théologie chrétienne. Alors
est conservée l'idée que 1'«image» rend visible l'être originel invisible...
mais toute pensée d'un Dieu se dissimulant derrière un rideau d'hypostases
est également écartée, car le Fils n'est ni une reproduction technique, ni une
émanation physique, ni une icône statique du Père, mais dans l'obéissance

8 La Gloire et la Croix, vol. 1, p. 372.



44 GABRIEL-PH. WIDMER

sans limite du Fils c'est l'amour du Père se donnant sans limite qui
«apparaît»»9.

Si von Balthasar répond au défi lancé par la modernité à la théologie en

édifiant une théologie poétique, le P. Stanislas Breton y préfère une théologie

de la croix. Il en précise les bases philosophiques dans Du Principe10.

Selon ses opérations et d'après l'être qui en résulte, le principe revêt trois
modalités: principe-néant pour la théologie négative (hénologie) du Dieu

indicible, il n'est rien de ce qui en procède; principe-tout pour la théologie
affirmative (ontogénie) du Dieu révélé et caché, il est tout ce qui en
procède; principe-éminent pour une christo-sotériologie (condition de la

conversion à Dieu), il relie les deux modalités précédentes pour en dépasser
les oppositions par leurs complémentarités. Les opérations du principe peuvent

être celles de l'identité, de la transitivité et de l'inversion. Ses modes
d'être sont ceux de la réflexion (le soi se différenciant), de la procession (le
soi chez soi) et de la conversion (le retour à soi). Le principe doit être étudié

aux niveaux de la réalité (l'expérientiel), de la connaissance (méthodolo-
gico-êpistémologique) et de la discursivité (logico-expressif)-

Ces approches montrent comment, en théologie, les méthodes apophati-
ques, cataphatiques et analogiques caractérisent Dieu comme l'Un, ou

comme Dieu trinitaire, ou comme Dieu qui s'incarne. Les énoncés traduisent

les indéterminations par défaut de la voie négative et par excès de la
voie affirmative. Le discours fait mémoire du passé, signifie le présent et

anticipe le futur.
Breton consacre une partie de son ouvrage à la crise du principe déclenchée

par le marxisme et le freudisme: «La crise de tout principe, en tant
que crise du principe, est la réduction de ses projections, philosophiques et

théologiques, aux substructures psychiques et socio-économiques qui les

sous-tendent, et qui en sont la véritable explication » ". Son essai est une
critique à la fois négative et constructrice de toutes les méthodes réductio-
nistes.

On retrouve un souci analogue dans un recueil d'articles groupés sous le

titre Foi et raison logique12, dont l'un porte sur la critique de la raison
théologique. Breton opte pour la phénoménologie qui repère l'intentionnalité de
la conscience dans le langage et le discours; elle donne la possibilité à la

théologie deductive d'éviter les anthropomorphismes de la théologie
affirmative, l'agnosticisme de la théologie négative et la pauvreté d'une théologie

reductive qui vide la théologie constituée par la tradition de son

9 La Gloire et la Croix, vol. 3, tome 2, p. 243.
10 Stanislas Breton, Du Principe, l'organisation contemporaine du pensable

(Bibliothèque de sciences religieuses), Paris, Aubier, Cerf..., 1971.
1 ' Op. cit., p. 279.
12 S. Breton, Foi et Raison logique, Paris, Seuil. 1971.



THEOLOGIE DE L'INTERPRÉTATION 45

contenu. Quant à l'analytique théologique, sa tâche consiste à dégager les

présupposés de l'herméneutique et de son métalangage. La logique de

l'ineffable, elle, cherche à découvrir les lois qui régissent les propositions
relatives aux Noms divins en les soumettant à l'épreuve critique13.

Sur les bases précédentes, Ecriture et Révélation14 développe les prolégomènes

à une théologie de la croix. En tant que condition de la connaissance

salvifique de Dieu, la révélation «est le moyen terme qui prépare la conversion

finale d'une aspiration vide en sa plénitude béatifiante. Elle trace le

chemin d'une vérité qui ne se vérifiera parfaitement que dans l'au-delà de la

mort» 15. Elle conjoint dans l'histoire où elle se déroule l'action de Dieu et

celle de l'homme en une communion finale. Elle s'atteste dans l'Ecriture où

sens littéral et sens spirituel s'interpénétrent comme corps et âme. L'Ecriture
est «cette étendue où s'expriment et s'impriment les pensées d'une
Providence, qui du même mouvement se pense dans les événements racontés et

transmute les événements en pensées divines»16. Son centre, le Christ qui
vit historiquement et localement, mais aussi partout et en tout temps, lui
confère son intelligibilité. Le théologien lit l'Ecriture en comparant les

«écritures» historiques, éthiques, religieuses... dont elle use et en étudiant la

manière dont se constituent leurs significations grâce aux opérations de la

sensibilité, de l'imagination et de la raison. Car «c'est bien le lecteur individuel

ou social qui fait vivre un texte, qui l'écrit et le réécrit sans cesse, devenant

ainsi l'auteur indéfiniment pluriel de ce qu'il lit»17. Pour le lecteur,
c'est l'écriture qui opère le passage de l'événement à son avènement dans le

discours. L'Ecriture, elle, reconnaît pour principes régulateurs de l'histoire
du salut les faits et les personnages qui convergent vers le Christ et son
œuvre18. En fait, «le présent christique s'écrit par lui-même et pour lui-
même, dans le Livre saint. Mais il ne peut s'écrire qu'en se faisant
homme»19. La figure du Christ comme figure sémantique par excellence

produit le texte: «elle se présente comme la trace d'une main invisible qui a

laissé sur son passage l'empreinte de son passé... Cette figure tracée que
dépose, pour s'y oublier et mourir, le mouvement qui la fixa, a désormais,
de par le seul poids de ce passé, la consistance d'une chose»20. Mais la

matérialité textuelle ne possède pas ce qu'elle véhicule: elle n'en est qu'une

13 Ce recueil contient, entre autres, des études sur les rapports entre théologie et
philosophie, sur la tradition et sur les conditions de l'œcuménisme.

14 S. Breton, Ecriture et Révélation. Paris, Cerf, 1979. Cet ouvrage a été présenté
comme thèse de doctorat en théologie.

15 Op. cit., p. 6.
16 Ibid., p. 7.
17 Ibid., p. 41.
18 Le P. Breton a déjà parlé de la Passion du Christ dans La Passion du Christ et

les phUosophies, Teramo, Eco, 1954, et Mystique de la Passion, Tournai, Desclée, 1962.
19 Ibid., p. 52.
20 Ibid.. p. 59.



46 GABRIEL-PH. WIDMER

médiation. Ce «flux sémantique» qui parcourt le texte, l'exégèse le

recueille, l'analogie de la foi l'y aide en respectant la polysémie. Quant à

l'Eglise, elle est la dépositaire de la «substance sémantique» de l'Ecriture
qui lui assure «sa subsistance»; elle en est la servante responsable. Pour
illustrer sa conception des rapports entre la Révélation et l'Ecriture, le
P. Breton analyse quelques théophanies du cycle mosaïque où se fait jour la

dialectique du Dieu révélé et caché: «En s'y (dans l'Ecriture) fixant, l'invisible

se dévoile, mais il se refuse au regard; l'inouï se fait entendre, mais il
éteint sa voix; l'indisponible s'expose dans notre espace, mais il récuse

l'étreinte d'une main»21.

Délaissant la philosophie pour les sciences humaines, Guy Lafon et

Antoine Delzant tentent une lecture structuraliste de l'Ecriture pour se

dégager des pièges de l'herméneutique. Pour comprendre leur intention, on
pourra lire Questions d'homme22 de Georges Morel et tout particulièrement
le deuxième volume consacré en partie à Foucault, Lévi-Strauss, Lacan et

Althusser, continuateurs de Marx et Freud. Procédant par «déconstruction»

des conduites, des textes et des langages et par leur reconstruction
more geometrico, le structuralisme rejette tout idéalisme, tout historicisme
herméneutique; il évacue toute question concernant l'origine, la genèse et la

finalité. Ce faisant, il se donnerait les moyens de dépister les ruses de la
subjectivité, les illusions de l'intériorité et les mirages de l'altérité. La question,
si elle a encore un sens, «Qui parle dans le <ça parle> du langage?» reste en

suspens. De même, celle du contenu du message dans une conception de la

communication comme combinatoire de signifiants sans signifiés objectifs.
Lafon et Delzant, à la différence de Morel, ne procèdent pas à un

examen critique du structuralisme, mais ils usent de la méthode structuraliste

dans leurs lectures, et de ses présupposés épistémologiques dans leur
refus de l'herméneutique. Très proches l'un de l'autre, ils cherchent des
procédures de lecture qui soient productrices de sens en examinant, à la
lumière des travaux de Mauss et de Lacan surtout, l'expérience, la pensée et
le langage symboliques. Ils se distancent ainsi des courants herméneutiques
qui confondraient la fonction symbolique avec la fonction représentative en

prétendant que le sens est déjà là, constitué, prêt à être dévoilé.
Pour Lafon, lire, « c'est acheminer de la matière devenue sensible vers le

sens»23; la matière désigne ici «ce que l'on pense comme autre que le

monde du sens»24 et le sens «ce que permet la matière et ce que présuppose
ia signification », la signification étant « le terme d'un mouvement qui fait

21 Ibid., p. 113.
22 Georges Morel, Questions d'homme, 3 vol. Paris, Aubier, 1976 ss.
23 Guy Lafon, Esquisses pour un christianisme, Paris, Cerf, 1979, p. 25. Cet

ouvrage est un recueil d'articles, dont je retiens l'essentiel concernant la lecture.
24 Ibid., p. 27.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 47

fonctionner la notion de signer la concrétion du sens»25. Il n'y a donc pas
de sens sans lecture; la lecture le «produit» comme l'indique le verbe legere
en l'accueillant, en le recueillant, en le libérant de la signification qui
l'objective en le limitant dans sa formulation. On ne dira pas avec l'herméneute:

ceci signifie cela, mais avec le lecteur: ceci fait du sens. L'exercice de
lecture stimule le désir de vouloir instaurer un sens.

La lecture théologique, par exemple celle de l'hymne christologique de
Ph. 2, 6-11, doit tenir compte du nom propre de Dieu: «...par le nom
propre, l'absent du discours est là, dans le langage, comme s'il le violentait...
il est le lieutenant du réel absent... irréductible aux autres mots. Le nom
propre, c'est le réel injecté dans le langage, forçant le discours à dire avec

précision... ce qui fait parler, ce qui fait qu'on parle»26.
Si la fonction représentative prend l'image pour la chose et se laisse

fasciner par elle, la fonction symbolique transforme la chose en la faisant
entrer dans un système d'échanges. Le langage, la religion, l'art sont par
excellence des activités symboliques. La fonction représentative s'imagine
satisfaire l'attente du désir de combler le manque à être, dont souffre
l'homme dans sa contingence et sa finitude; la fonction symbolique consent
à cette contingence et à cette finitude, elle diffère l'accomplissement du
désir en renouvelant constamment les échanges. L'utilitarisme définit la

première de ces fonctions en lui masquant la mort qui en est l'achèvement;
la gratuité caractérise la seconde en l'ouvrant à l'excès d'amour qui est le

propre de Dieu.
Pour illustrer la fonction symbolique, Lafon étudie l'alliance abraha-

mique comme «possibilité qu'ouvre la signifiance en tant qu'elle est

traversée par le retour sans fin d'un échange de paroles données, reçues et

retournées»27. La foi y espère en une terre promise jamais possédée, mais

toujours promise pour stimuler le mouvement de la vie. Car « en mourant et

en ressuscitant, c'est Jésus-Christ, qui fait — dans le cadre de la nouvelle
alliance — la preuve que le mouvement sans fin de la signifiance n'est pas
vain et donc que le sujet qui en naît ne disparaît pas à se laisser prendre
dans ce mouvement»28. La générosité gratuite de Dieu se fait jour dans les

différences qui structurent l'ordre symbolique que constitue le pacte (loi,
promesse, grâce).

Dans l'exercice de lecture comme accès à l'expérience, à la pensée et au

langage symboliques ici religieux, le terme « Dieu » ne doit pas être pris

pour le signifié du texte, mais pour sa puissance de signifier, pour la source
de sa signifiance, sinon on retomberait dans l'ontothéologie qui relève de la

fonction représentative. Comme tel, ses commandements, ses interdits

25 Ibid., p. 28.
26 Ibid., p. 157.
21 Ibid., p. 71.
28 Ibid., p. 74.



48 GABRIEL-PH. WIDMER

apparaissent comme conditions de la vie en ce qu'ils retardent l'assouvissement

du désir et sa mort. Dans la sémiologie (et non plus dans l'ontologie),
le terme « Dieu » ne renvoie pas au passage du néant à l'être, mais de

l'absence du sens à sa présence, grâce à la production de signes dont les

traces font le texte29.

De formation scientifique, A. Delzant a composé La communication de

Dieu pour avoir éprouvé l'impossibilité de se penser chrétien « avec les

instruments qu'on lui donnait pour intangibles»30. En effet, l'ontothéologie,
ses méthodes, sa terminologie mettent, à l'ère des sciences humaines, la

théologie «hors-jeu» et la condamnent à «faire du surplace»31. Comme
Lafon, Delzant recourt aux « instruments » de la sémiologie dont il suppose
la connaissance même élémentaire chez son lecteur.

La communication «est le don de la différence maximum, car cette
dernière inclut la relation maximum. Plus rien n'étant possédé en propre,
demeure la relation, la seule opposition des relations: tout ce qui est

communicable est communiqué, puisqu'il n'y a plus rien, excepté l'opposition
des relations. Mais la communication ne peut jamais être reçue que comme
un don consécutif à une perte. Elle ne peut jamais être rejointe par soi et à

partir de soi »32. Le langage en est le modèle avec ses opérations de déplacement,

de substitution... bref d'échanges à partir de la perte supposée du

signifié. La communication relève de la fonction symbolique bien qu'elle
soit souvent confisquée par la fonction représentative.

Il y a corrélation entre les opérations constitutives du langage, la

construction du texte et les activités du désir: «le désir est la métonymie du

manque à être, et il engendre des conduites métaphoriques»33. Comme le

langage, il opère par contiguïté et transfert, par déplacement et substitution.
Le texte garde la mémoire de ces opérations; la lecture les y discerne.

Accéder à l'ordre symbolique, c'est entrer dans la communication,
instaurer un réseau de connexions en vue de la circulation des paroles, des

informations et des biens, c'est-à-dire des signes. La communication
suppose un pacte où les hommes se reconnaissent en échangeant ces signes que
sont les promesses et les dons de manière gratuite. Elle est donc d'un autre
ordre que le domaine de la représentation et de la production où s'exerce la

raison opératoire, calculatrice et utilitaire.
A la suite de Mauss et comme l'avait noté Lafon, l'alliance a pour structure

celle de l'ordre symbolique: donner — recevoir — rendre. Cette struc-

29 En appendice, lecture de Le 10, 5-10, Gn 2, 25-3,7, Me 3, 31-35.
30 Antoine Delzant, La communication de Dieu, Cerf, 1978, p. 328.
31 Antoine Delzant, « Rendre compte d'un itinéraire théologique» in Le déplacement

de la théologie, p. 120-121. Cf. du même auteur Croire dans un monde scientifique,

Paris, Cerf, 1977.
32 La communication de Dieu, p. 294-295.
33 Ibid., p. 33-34.



THEOLOGIE DE L'INTERPRÉTATION 49

ture différenciée est celle qui régit les relations interpersonnelles, leurs
transformations et leurs reprises incessantes. Si l'imagination représentative
excite le désir à vouloir tout et tout de suite, la fonction symbolique le freine
en le fixant aux signes avec lesquels travaille la communication, donc
l'alliance.

L'Ecriture est le livre de l'alliance, de la foi, c'est-à-dire de l'écoute de la

Parole donnée et reçue et du témoignage qui lui est rendu dans l'obéissance
à ses commandements et interdits, dans la fidélité à ses promesses. C'est elle

qui «fait le peuple et permet au peuple de se faire»34. Elle se prolonge et se

poursuit dans la lecture. En travaillant le texte, le lecteur se laisse travailler

par lui; il entre dans la communication: il fait mémoire du passé,
transforme le présent, espère dans l'avenir. Pour lui, « le sens n'est ni déjà là, ni
dans l'accès au sens, mais il en est l'excès, donné gratuitement dès lors

qu'on renonce à sa présence et à sa saisie: le travail du sens est cette
renonciation, la marche vers la terre promise, le chemin, la méthode. Mais la terre
promise n'est jamais que donnée; personne ne peut mettre la main
dessus»35. La lecture est pratique du signifiant et non mainmise sur le

signifié.
A la suite des chapitres sur l'âge de la communication, sur la communication

de la théologie et la lecture du livre, Delzant lit les textes de

l'alliance, l'ancienne en Dt 6, 4-9, la nouvelle en Ac 2, puis leur reprise dans
la confession du Dieu trinitaire, en en dégageant les chaînes signifiantes et

leur logique.
J'en retiens seulement la critique de toute christologie métaphysique de

type chalcédonien. Dans la confession de foi, Jésus de Nazareth ne peut
être que la parole qui donne à parler, le témoin dans sa résurrection du
Témoin fidèle. On ne se demande plus: qu'est-ce que la résurrection? mais:

qui en parle? Or ce sont les partenaires de l'alliance, témoins d'une nouvelle
création, qui en parlent: «Le Ressuscité ne peut être dit comme présence

qu'en substituant, au corps manquant, un message. Si bien que la résurrection

se donne comme événement dans la communication. Le véritable réfèrent

est alors le message (de l'Ange) qui se substitue à la présence
manquante du corps. La communication a pour réfèrent un autre message qui se

lève sur la défaillance de la présence»36.
Dans ces conditions, Jésus ne peut être l'objet d'un savoir, mais seulement

d'une proclamation qui tire sa force du message de la résurrection. On

comprend alors l'importance de la lecture du kérygme dans la critique des

utopies aussi bien celles des origines que celles de la fin dernière et de toutes
les mystiques fusionnelles.

34 Ibid., p. 59.
35 Ibid., p. 69.
ib Ibid., p. 201.



50 GABRIEL-PH. WIDMER

Si l'Esprit est «la force par laquelle la communication fonctionne»37, la

parole, comme le rappelle la prédication d'Ac 2, apporte le salut: «L'effet
de cette parole est, au-delà de la crainte d'accepter de manquer, et donc
d'entrer dans le jeu de la communion, où chacun est défini par ce qu'il n'est

pas, par son rapport au désir de l'autre. Ce qui est sauvé c'est le désir de

l'autre. L'étranger devient mon frère. Mais le salut ne se ramène pas au «Tu
ne tueras pas»; il fait entrer dans une économie de luxe et d'excès, dans une
générosité qui use des biens comme de biens donnés-reçus, dont la fonction
est d'être donnés de retour»38.

A une conception ontologique du Dieu trinitaire, la lecture oppose la

communication d'un Dieu différencié: la paternité signifie l'excès de

l'amour de Dieu, la filialité du Christ sa fraternité avec les hommes, la sainteté

de l'Esprit la gratuité du don. Car « la foi au Dieu trinitaire est l'inscription,

en notre langage symbolique, du témoignage que l'alliance chrétienne
rend à la vérité: la référence à Jésus de Nazareth le rend possible; la
communication des paroles et des biens l'effectue»39.

«Mon Dieu n'est pas un dieu et ne se comporte pas divinement», ainsi

s'exprime le P. Pohier dans son «témoignage de foi à visage découvert»40,

qui lui a valu une condamnation et des sanctions de la part de son Eglise.
Son Dieu, celui d'Abraham et des apôtres, n'est ni présent comme un avoir,
ni absent comme un manque; mais il vient comme un Dieu-avec-nous
tandis que l'homme va comme un homme-avec-Dieu. Dieu se rend présent
sous le mode de Schékinah, entre les ailes des chérubins de l'arche. Celui
qui désire abolir cette distance et entrer immédiatement en contact avec lui
tombe dans l'idolâtrie. Dieu n'est prisonnier d'aucune causalité. Ainsi Jésus

l'effectue grâce à la puissance de l'Esprit et le croyant peut dire à son tour:
« C'est moi qui fais Jésus-Christ et Seigneur, en tant que je fais resurgir ce

par quoi et pour quoi Jésus a vécu, c'est-à-dire son idée de Dieu. En tant
que ma foi fait prendre corps à son Esprit, en tant que son Esprit prend
corps en moi»41.

Dans cette perspective, la création n'est plus l'objet d'un savoir, mais
d'une proclamation qui renvoie dos à dos théories dualistes et théories éma-
natistes. Confesser Dieu comme créateur, c'est donner sens à son existence:
l'homme est ce que Dieu n'est pas, il n'existe pas comme Dieu existe. L'altérité,

la différence ferment la porte à tout rêve d'union, d'identité: elles

s'expriment dans l'alternative: «Ou bien Dieu n'est pas, ou bien il est le seul

37 Ibid., p. 237.
38 Ibid., p. 277.
39 Ibid., p. 284.

40Jacques Pohier, Quand je dis Dieu. Paris, Seuil, 1977, p. 19.
41 Ibid., p. 226.



THÉOLOGIE DE L'INTERPRÉTATION 51

à être Dieu. Ou bien Dieu n'est pas créateur, ou bien sa créature est
nécessairement différente de lui»42.

La différence entre Dieu et l'homme est insurmontable, parce que
l'homme essentiellement contingent, faillible et sexué ne peut échapper ni à

la souffrance, ni à la mort par une sorte de divinisation. C'est sa mégalomanie

qui le lui fait croire comme son sentiment de culpabilité lui fait
imaginer une chute, un péché originel et héréditaire qui en résulterait. Parce

qu'il est fait à l'image de Dieu, il est destiné à être le «co-principe» de la

création, «pro-créateur» tout en demeurant dans sa contingence.
De même que la psychanalyse détecte les ruses du désir et les alibis de la

culpabilité, elle dépiste les raisons inavouables de la croyance en un salut

qui serait obtenu par le sacrifice expiatoire d'un innocent et par la satisfaction

dite vicaire d'un juste qui l'offrirait à son Père. Les résultats de ses

«lectures» sont confirmés par les recherches des historiens, des exégètes sur
les dogmes du péché originel, de la rédemption et leur genèse. Seul est

concevable le salut qui libère l'homme de sa prétention à vouloir s'égaler à

Dieu. C'est ce que cherchait Jésus dans ses attaques contre la religion
d'Israël, ses traditions et ses lois. Son blasphème fut «de dire sur Dieu et

son attitude quant au péché autre chose que ce que Dieu était censé dire, il
fut de faire autre chose que ce que Dieu était censé faire»43; il meurt pour
«avoir blasphémé contre la culpabilité»44. Son tort fut donc d'avoir été

jusqu'à mourir pour son idée. En mourant, il fait le maximum de ce qu'un
homme peut faire librement pour révéler Dieu. C'est Paul malheureusement,

mais d'ailleurs paradoxalement, qui introduit dans sa prédication du
salut par la foi la croyance en l'expiation sacrificielle, alors que Jésus s'était
contenté de pardonner, de guérir, de réconcilier, d'ouvrir les portes d'un
Royaume où l'homme serait homme pleinement, l'homme pour les autres.
La croix de Jésus n'est donc pas « la capitale de la douleur», d'autres furent
torturés à mort pour leurs idées dans des agonies encore plus douloureuses

que la sienne.

Quant à la résurrection, le P. Pohier lui préfère le terme de « re-surrec-
tion» du verbe resurgir: «C'est dans la mesure où Dieu est un Dieu qui
vient et dans la mesure où Dieu a agi et est venu en Jésus, que Dieu doit
faire resurgir Jésus, doit refaire ce qu'il a fait en Jésus, doit continuer de

venir comme il est venu en Jésus»45. Les disciples le font resurgir en proclamant

comme vivante l'idée pour laquelle leur maître est mort. A leur suite,
chaque homme est invité à «effectuer» Dieu comme ils le firent sous
l'inspiration de Jésus. « Le peuple-avec-qui-est-Dieu » se constitue sous l'action

42 Ibid., p. 106.

»Ibid., p. 170.
44 Ibid., p. 171.
45 Ibid., p. 192-193.



52 GABRIEL-PH. WIDMER

de l'Esprit, parce que désormais « Dieu-est-avec-nous » comme celui qui
ouvre l'espace où se prolongera l'idée de Jésus. L'idée d'une intronisation
de Jésus à la droite de Dieu, celle de son avènement glorieux sont irrecevables,

parce que «la vérité de l'incarnation n'exige pas... que Jésus devienne
autre chose que ce qu'il a été»46. Quant à sa divinité, elle «ne se traduit
point par sa propre persistance comme sujet après la fin de son existence

historique, mais par la persistance de son idée de Dieu»47. Jésus a donc
appris à ce monde, le seul qui existe, que l'homme n'est plus le seul souci de

Dieu!
Une sorte de confession de foi recueille en une conclusion personnelle

l'essentiel de ce qui se veut un témoignage et non pas le résultat d'une
recherche. Pourtant l'ouvrage de Pohier partage le même point de vue que
ceux de Lafon et Delzant: l'herméneutique à elle seule ne parvient pas à

actualiser le message chrétien; pour le rendre compréhensible et crédible à

l'homme d'aujourd'hui, il faut en expliquer ce qui peut l'être à l'aide des

sciences humaines. Le témoignage de Pohier est à prendre au sérieux, parce
qu'il s'appuie sur sa pratique d'analyste et sur sa connaissance critique de la

théologie, comme il faut prêter attention aux recherches erudites de Lafon
et de Delzant fondées sur la sémiologie. Ce témoignage et ces recherches

vont beaucoup plus loin dans la critique que les essais de John A. T.

Robinson, pour prendre une référence protestante, qui provoquèrent quelques

remous, il y a près d'une vingtaine d'années. A des degrés divers, ils

mettent radicalement en question les représentations traditionnelles que la

majorité des fidèles de l'Eglise catholique se font de la création, de la chute,
du péché, du Christ, du salut et des fins dernières, et pourtant ils restent
fidèles à la ligne de force apologétique si caractéristique de la doctrine de

leur Eglise. Le déplacement de la théologie qu'ils illustrent s'opère le long
de cette ligne, cette ligne qu'avaient brisée les Réformateurs et après eux un
Kierkegaard et un Barth.

A propos de ce déplacement, il faudrait en déterminer les causes et les

conditions si l'on voulait en définir l'étape actuelle.
Sur le premier point, le déplacement est provoqué par la conscience,

toujours plus informée, de la distance entre les sociétés traditionnelles et la

société moderne, entre les mentalités préscientifiques et scientifiques. Dieu
intervenait, parlait dans la société héritière de Jérusalem et d'Athènes. Il est

absent et se tait pour une société organisée par la raison et ses techniques.
La recherche théologique est conditionnée par la mentalité et la culture
ambiantes; elle y échappe d'autant moins si elle se soucie des moyens de

rendre l'Evangile crédible. Ensuite, la recherche théologique elle-même

46 Ibid., p. 224.
47 Ibid., p. 226.



THÉOLOGIE DE L'INTERPRÉTATION 53

opère ce déplacement par ses propres résultats. Une meilleure connaissance
des origines et du développement du christianisme permet de mieux
comprendre les modifications historiques de son message, de ses rites et de ses

pratiques, donc de mieux mesurer les influences qu'il a subies au cours de

son évolution et de ses adaptations et, parmi elles, celles de la civilisation
gréco-latine. Enfin, la nécessité d'actualiser le christianisme a conduit les

théologiens à le débarrasser le plus possible de ses formulations mythologiques

et philosophiques, et ce faisant de l'alléger de certaines de ses traditions.

Le déplacement de la théologie n'est donc pas un fait nouveau; il lui est,

pour ainsi dire, congénital. La déshellénisation et la démythologisation font
partie de ses constantes.

Sur le second point, on constate au niveau du discours théologique que
la lecture met «à plat» un texte, celui de la Bible, celui des symboles ou
ceux des docteurs, alors que la spéculation lui faisait prendre de la hauteur
et que l'herméneutique lui reconnaissait une profondeur. Mais la lecture
pondère cet aplatissement en revalorisant l'expérience, la pensée et le

langage symbolique, par conséquent l'activité créatrice là où la spéculation
majorait la déduction conceptuelle et l'herméneutique l'investigation
représentative.

On constate aussi le décloisonnement des disciplines théologiques. Les

ouvrages recensés concernent aussi bien la théologie biblique que les

théologies systématique et pratique. Plus encore que les méthodes herméneutiques,

celles de la lecture s'appliquent à tous les domaines de la théologie.
De ces deux constatations, on doit déduire que le métier de théologien

exige aujourd'hui trois apprentissages: en philosophie pour comprendre
l'ontothéologie; en historiographie pour comprendre l'herméneutique; en

sémiologie pour comprendre la communication et la fonction symbolique.
Reste cependant ouverte la question critique posée par l'étape actuelle

du déplacement de la théologie: dans quelle mesure le recours aux sciences

humaines pour exprimer le message et le communiquer, après l'avoir
critiqué et expliqué grâce à ces sciences, n'éloigne-t-il pas la théologie
chrétienne de son repère originel et permanent: la révélation de Dieu en Jésus-

Christ, c'est-à-dire l'élection et les conditions de son accomplissement? En
d'autres termes, en se déplaçant dans cette direction, la théologie ne risque-
t-elle pas de s'engager toujours plus avant dans la voie ouverte par Hegel,
suivie par Feuerbach et ses successeurs, la voie qui la transforme en une

anthropologie? En suivant cette direction, la théologie de demain ne
s'éloignerait-elle pas encore plus de son passé en creusant plus profondément
l'écart qui la sépare de ses œuvres «classiques»; plus encore, ne finirait-elle
pas par perdre son objet, la révélation de Dieu en Jésus-Christ, pour
devenir un objet d'étude pour les spécialistes des sciences de l'homme, de

l'archéologie du savoir?



54 GABRIEL-PH. WIDMER

La question critique découvre les enjeux de cette étape du déplacement
de la théologie. Ce n'est pas fortuitement que les représentants de la théologie

de la communication insistent tant sur les conséquences pour la

pratique de l'exercice de lecture: la constitution de communautés de lecteurs

qui apprennent ensemble à se reconnaître en apprenant à connaître le texte
dans sa polysémie; l'importance du travail de déconstruction, puis de

reconstruction du texte pour la formation de la personne dans des relations

intersubjectives; l'apport de la lecture non seulement pour rendre l'univers
symbolique à une société qui «fait sans image», mais aussi pour l'instauration

de la liberté et de la vraie démocratie dans une société en proie aux
démons de la tyrannie, celle des hommes, des machines et surtout celle des

concepts et des chiffres. Il y aurait donc un autre avenir pour la théologie

que sa réduction à l'anthropologie, celui de son épanouissement et de son
renouvellement dans une poétique.

On pourrait définir l'étape actuelle à la fois comme un point d'arrivée et

comme un point de départ. La théologie se trouve au carrefour. Ces remarques

finales suffisent à montrer les perspectives qui s'ouvrent devant elle et

dont il faut tenir compte pour apprécier et situer les travaux brièvement
examinés dans cet article.


	Études critiques : théologie de l'interprétation et théologie de la communication d'après quelques ouvrages catholiques

