Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : théologie de l'interprétation et théologie de la
communication d'apres quelques ouvrages catholiques

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 39-54

ETUDES CRITIQUES

THEOLOGIE DE L INTERPRETATION
ET THEOLOGIE DE LA COMMUNICATION
D’APRES QUELQUES OUVRAGES CATHOLIQUES

GABRIEL-PH. WIDMER

A T'occasion du centenaire de I'Institut catholique de Paris, un colloque
fut organiseé sur le théme du déplacement actuel de la théologie'. A partir de
'opposition entre la théologie positive ou historique et la théologie specula-
tive ou scolastique que le modernisme n’avait pu résoudre, la théologie se
déplacerait le long d’une ligne qui la conduirait de I'ontothéologie qui iden-
tifie discours sur I'Etre et discours sur Dieu a la lecture sans présupposés
dogmatiques. Cette ligne passerait par ’herméneutique qui privilégie I’his-
toire comme discipline exemplaire des sciences humaines. Elle relierait
donc une période ou la théologie comme reine des sciences déterminait
"anthropologie a 1’époque actuelle ou les sciences de ’homme interpellent
le théologien par leurs critiques des anthropologies philosophiques qu’elles
solent platoniciennes, aristotéliciennes, phénomeénologiques ou existentia-
listes; en visant ces anthropologies, les sciences humaines attaqueraient le
bastion de I’herméneutique ou s’était refugié le théologien moderne pour
répondre a la moderniteé.

La théologie moderne se déplace et change de terrain pour que son dis-
cours soit crédible et compréhensible a ’lhomme moderne. Elle cherche a
lui expliquer «scientifiquement» ce que I’homme d’autrefois croyait naive-
ment. Pour ce faire, les théologiens, comme ils disent, déshellénisent et
démythologisent les discours de leurs predécesseurs, les sources bibliques et
les symboles conciliaires.

La théologie contemporaine parviendrait a réduire I’écart entre le donne
et le construit qui lui a causé tant de préjudices au début de ce siecle. Le
donné, c’est-a-dire I’Ecriture, les dogmes que cette Ecriture inspire et qui
deviennent a leur tour les régles de son interprétation normative et auto-
risée. Le construit, ¢’est-a-dire les systemes construits grace a la méthode

VCK. Le déplacement de la théologie (Le point théologique 21), Paris, Beauchesne,
1978. Actes du colloque avec des contributions de J. Audinet, M. Bellet, M.-D.
Chenu, P. Colin, M. Corbin, A. Delzant, A. Dumas, C. Geffré, P.-A. Liégé, R. Marle,
J. Moingt, A. Vanel: mon article « Les déplacements de la théologie» in Communio
viatorum, 1980, 1V, p. 121-130.



40 GABRIEL-PH. WIDMER

deductive, argumentative. et démonstrative. Bref, en se déplagant, la théo-
logie sortirait de I'impasse ou I’acculait la séparation entre histoire et spécu-
lation.

Quant a I'herméneutique, elle permettrait de mettre a jour les liaisons
entre ’evénement fondateur de la foi chrétienne et la maniere nouvelle de
vivre et de se comprendre qu’il détermine. Ces rapports entre un fait histo-
rique et une conception de I'existence marqueraient la différence entre le
christianisme et les idéologies modernes qui en seraient les produits aba-
tardis et les substituts.

Le colloque de Paris traitait de problemes abordés, il y a quelques
années, dans des recueils collectifs intitulés La théologie d'aujourd’hui et de
demain? et L'avenir de la théologie’. Dans le premier, les PP. K. Rahner et
Schillebeeckx, entre autres, insistaient sur 'importance d’'une anthropologie
pour I'étude de 'expérience de la foi et de la communication entre Dieu et
I'homme; cette anthropologie «transcendantale» examinerait les condi-
tions de possibilit¢é d’une réponse a linterpellation de la prédication
biblique, car il ne saurait y avoir une question de Dieu sans qu’il y ait une
question de 'homme. Dans le second, certains auteurs comme F. Refoulé,
Cl. Geffre critiquaient et corrigeaient toute herméneutique par trop tribu-
taire des anthropologies existentialistes, par le rappel du scandale de la
Croix et du caractére événementiel du langage propre a I'histoire du salut.
On peut se demander si ce souci d’une anthropologie comme prolégoméne
a la théologie ne postule pas a sa maniere 'axiome meédiéval: gratia sup-
ponit naturam, natura supponit gratiam.

M. Heidegger par sa critique radicale de 'ontothéologie, puis son dis-
ciple H.-G. Gadamer par sa théorie de I’herméneutique ont profondément
marqué la théologie herméneutique et sa préoccupation anthropologique.

Pour Heidegger, la théologie chrétienne serait victime a son tour de la
contamination de ['ontologie par la théologie a la suite de Platon. Dieu ne
fut-il pas pour elle d’abord I'Etant des étants, la Causalité premiére, puis
I’Etre supréme et enfin la Valeur des valeurs, une sorte d’Infini absorbant le
fini, d’Identique réduisant la différence? Elle rabattait ce Dieu aux niveaux
des étants et des idées: elle en faisait un étre objectivé en le tenant pour la
cause supra-sensible déterminant le monde sensible du dehors et d’en haut
comme elle le faisait pour le monde intelligible; elle le considérait comme le
Principe explicatif du Tout et de tout® L’ontothéologie conduirait le
theéisme a I'athéisme. Pour éviter cette conséquence, il faudrait, selon Hei-
degger, séparer la foi et la théologie, c’est-a-dire la maniére d’exister dans la

2 La théologie d'aujourd hui et de demain, Paris, Cerf, 1967.

3 Lavenir de la théologie, Paris, Cerf, 1968.

4 Cf. M. HEIDEGGER, « Identité et différence — la constitution ontothéologique de
la métaphysique» in Questions 1, p. 290ss.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 41

verité révelee et l'interprétation plus ou moins adéquate qu'en donne la
théologie pour la justifier a I'aide de la philosophie”.

Pour Gadamer, I'historicité des documents, qui est inséparable de celle
de leurs auteurs et de leurs interprétes successifs, fait que la tradition est une
Wirkungsgeschichte. La tradition se constitue dans le langage (Sprachlich-
keit) et I'écriture (Schriftlichkeit) en tant qu'ils sont des possibilités non seu-
lement d’exprimer le monde, mais de le voir, de I'expérimenter et cela
chacun a sa maniére. Ainsi grace au langage, la parole interpréte; elle ne
sépare pas la forme verbale du contenu transmis; c’est pourquoi, il y a du
non-dit dans les phrases, et toute parole peut étre lourde de beaucoup de
sens.

Interpréter — et toute parole est interprétante — signifie déchiffrer,
expliciter, expliquer et actualiser le sens véhiculé et effectué par la tradition.
Dans ces conditions, I'interpréte se doit de clarifier ses préjugés, ceux de
son époque et ceux des auteurs des documents étudiés. C’est dire qu’il doit
tenir compte de ce qui reléve de la précompréhension et de la préconcep-
tion non seulement pour dégager le sens constitué, mais aussi pour instaurer
le sens nouveau en s’appropriant 'ancien. Car interpréter, c’est instituer du
sens a partir d’un sens déja la, mais voilé, le texte comme la tradition étant
ouvert sur I’avenir®,

Comment les théologiens catholiques dont les ceuvres sont recensées
dans ce bulletin réagissent-ils a ce déplacement, a cette critique de I'ontotheé-
ologie qui servit d’assise a la scolastique et a cette prise en charge de
I'anthropologie par I’herméneutique?

Pour Hans Urs von Balthasar, I'Incarnation du Verbe assume toute
'ontothéologie: elle la supprime et I'éléve au niveau de [I’esthétique:
«I'esthétique théologique était d’abord la perception de la figure dans
laquelle la Parole de Dieu vient 4 nous, se donne a nous et nous vise. Dans
la perception se trouvait déja le « ravissement » : nous nous mettons en route
par la force de I’appel qui nous est adressé et nous touche, la force de
Pamour divin, qui, s'avangant vers nous, nous rend capables de
"accueillir» 7.

3 Cf. M. HEIDEGGER, « Le mot de Nietzsche « Dieu est mort» » in Les chemins qui
ne conduisent nulle part, trad. W. Brokmeier. Paris, Gallimard, 1962, p. 182ss; « Théo-
logie et philosophie» in Archives de Philosophie, XXXI1, 3, 1969, p. 356ss.

6 Cf. H.-G. GADAMER, Vérité et méthode, trad. E. Sacre et P. Ricceur, Paris, Seuil,
[976. La situation historique de I'interpréte, le cours objectif de I'histoire contribuent
sans cesse a determiner le sens: «... Le sens du texte dépasse son auteur non pas occa-
sionnellement, mais toujours. C’est pourquoi la compréhension n’est pas une attitude
uniquement reproductive, mais aussi toujours une attitude productive», p. 136.

" La Gloire et la Croix, trad. R. Givord. Paris, Aubier, vol. 3, tome 2, p. 332. Pre-
mier volume: « Les apparitions» (1965), 2¢ vol. en 2 tomes: « Les styles» (1968, 1972),



42 GABRIEL-PH. WIDMER

La Gloire et la Croix, dont le titre original Herrlichkeit — Eine theolo-
gische Aesthetik indique clairement ['intention, est I'une des ceuvres les plus
originales de ce temps, parce qu’elle en est peut-étre la plus classique par la
place qu'elle donne a la théologie biblique et a I'exposé des docteurs de
I"'Eglise. Cette theéologie esthétique est une théologie des figures qui rend a la
typologie des Peres, des médiévaux et de Pascal sa richesse et sa fraicheur.
Une telle ceuvre ne se résume pas, elle se lit et se médite. Ses analyses
d'Irénée, d’Augustin, de Denys, d’Anselme, de Bonaventure, de Dante, sans
parler de celles de Jean de la Croix, d’'Hamann, de Soloviev et de Péguy,
sont des modeles du genre; ses études sur la notion de « gloire » dans les lit-
tératures vétéro- et néo-testamentaires contribuent a donner les fondements
bibliques a une esthétique chrétienne.

Celui qui est sans figure et qui interdit toute image, le Seigneur, se donne
un visage dans et par I'Incarnation: le Christ est la parfaite image de I'Invi-
sible dans I'intimité de sa communion avec le Pere; son apparition déepasse
les capacités de I'imagination et les possibilités du langage; seule 'analogia
pulchri, synthése de 1'analogia entis et de 1'analogia fidei, s’en approche.
Quant a 'homme, il n’est, lui, qu’a I'image de Dieu en ce qu’il est «soumis a
la lo1 de la beauté sans pouvoir se la dicter lui-méme ».

Le Christ dévoile I'lnvisible en le cachant; la lumiere (splendor Dei) se
fait jour en lui. Il est la «subjectivité » de Dieu, sa Figure qui donne consis-
tance aux médiations par lesquelles il se rend présent: la prédication de
I'Evangile, la liturgie et les tétmoignages. Le Saint-Esprit fait communier le
Pere avec '’humanité en ceuvrant a I'incarnation du Fils; il ouvre le croyant
au Pere en le conformant au Christ; il marque du signe de la Figure ['Eglise
et le croyant en en faisant ses temples.

L’esthétique chrétienne prend sa source dans la révélation du Dieu trini-
taire, dans la manifestation de sa gloire rayonnant chez les siens, dans 'ave-
nement du vrai Dieu-vrai Homme ou comme le diraient les Péres grecs
dans I'épiphanie de la divine Théandrie. Si le Christ est la subjectivité de
Dieu, pour le croyant il est I'Objet en tant qu’il le recrée. Il lui donne la pos-
sibilite de surmonter la triple tension qui le déchire. Cette derniére est
consécutive a trois tensions fondamentales que la figure de révélation
affronte: « La figure de révélation, qui correspond a ['unité biblique du
savoilr («voir») et du croire («ne pas voir») et la conditionne, doit en tant

le tome 3 concernant la métaphysique n’a pas été traduit; 3¢ vol. en 2 tomes: Théo-
logie — L'Ancienne Alliance (1974), la Nouvelle Alliance (1975). Pour connaitre la
vie, les ceuvres et la pensée de von Balthasar, on peut lire la thése compléte et précise
d’Aldo Moda, H. U. von Balthasar — Un’esposizione critica del suo pensiero, Bari,
Ecumenica Editrice, 1976. Sur La Gloire et la Croix, un bon exposé systématique aux
pp. 285 a 411. Cet ouvrage qui a été présenté comme thése a la faculté de théologie
de Neuchatel contient une bibliographie des ouvrages de H. U. von B. qui rendra ser-
vice.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 43

que figure surmonter dés I’abord trois tensions: celle, intérieure au monde,
qui existe entre la visibilité du corps et le caractere cache de I'esprit; celle
(fondée dans la création) qui oppose le cosmos, image et expression d'un
Dieu libre que rien ne contraint a créer, et Dieu lui-méme; enfin celle qui
est fondée dans I'ordre de la grace et de la rédemption, entre le pécheur
detourné de Dieu et le Dieu qui se révele comme rédempteur, sous le voile
de la croix » %,

En tant que Dieu et Homme, la Figure réconcilie I'Infini et le fini. Cette
réconciliation est 'ceuvre de la grice; elle sauvegarde la différence en vertu
de laquelle finiti ad infinitum nulla proportio. Le Christ se tisse un corps dans
celui de Marie, I'offre en sacrifice sur la croix et se le redonne en consti-
tuant les communautés ecclésiales.

On pourrait donc dire que la figure de révélation concrétise les concepts
de Dieu et de I'homme. Elle dénonce I'illusion de I’hégélianisme qui s’ima-
gine dépasser la foi par la raison, le langage de la représentation par le
concept, dans l'espoir de dépasser les difficultés de I’ Aufklirung. Elle
dégonfle la prétention de la modernité de «faire sans image» selon
'expression de Rilke.

L’esthétique chrétienne appelle a une conversion a I'image, sans
retomber dans le dualisme platonicien ou le monisme des mythologies. Elle
est tendue vers I’« eschaton », vers I’'avénement manifeste de la Splendor Dei
dans laquelle toutes choses seront transfigurées. La figure de révélation
donne une anticipation de cette harmonie finale; elle cristallise les images
dispersées dans I’Ancienne Alliance; elle leur confére unité, cohérence, sens
et valeur dans le projet créateur et rédempteur de Dieu, dont elle dévoile
lamour et la liberté infinis. L’esthétique chrétienne du P. H. U. von Bal-
thasar est une théologie de I'amour et de la liberté dont les variations déve-
loppent les thémes des doctrines trinitaires et christologiques; ses figures
sont celles du Dieu sauveur. D’ou sa difference d’avec toutes les autres
esthétiques religieuses, mythologiques ou philosophiques: «...1a sotériologie
ne s’est pas emparée de I'extérieur d’'une spéculation sur I'tmage primitive-
ment cosmologique... pour 'interpréter et se 'approprier; au contraire, dans
la réflexion sur 'amour de Dieu apparu dans le Christ et se donnant jusqu’a
la croix et a I'enfer, toute cosmologie de '«eikdn» est rendue transparente
au-dela d’elle-méme et amenée a son achévement supréme, désormais clair.
C’est ainsi seulement qu’elle est admise dans la théologie chrétienne. Alors
est conservée I'idée que I'«image» rend visible I'étre originel invisible...
mais toute pensée d’'un Dieu se dissimulant derriére un rideau d’hypostases
est egalement écartée, car le Fils n’est ni une reproduction technique, ni une
eémanation physique, ni une icone statique du Pére, mais dans 'obéissance

8 La Gloire et la Croix, vol. 1, p. 372.



44 GABRIEL-PH. WIDMER

sans limite du Fils c’est 'amour du Pére se donnant sans limite qui
«apparait» » .

Si von Balthasar répond au defi lancé par la modernité a la théologie en
edifiant une théologie poétique, le P. Stanislas Breton y préfere une théo-
logie de la croix. Il en précise les bases philosophiques dans Du Principe'®.

Selon ses opérations et d’apres I’étre qui en résulte, le principe revét trois
modalités: principe-néant pour la théologie négative (hénologie) du Dieu
indicible, il n’est rien de ce qui en procéde; principe-tout pour la théologie
affirmative (ontogénie) du Dieu révélé et caché, il est tout ce qui en pro-
cede; principe-éminent pour une christo-sotériologie (condition de la
conversion a Dieu), il relie les deux modalités précedentes pour en dépasser
les oppositions par leurs complémentarités. Les opérations du principe peu-
vent étre celles de I'identité, de la transitivité et de I'inversion. Ses modes
d’étre sont ceux de la réflexion (le soi se différenciant), de la procession (le
soi chez soi) et de la conversion (le retour a soi). Le principe doit étre étudié
aux niveaux de la realité (I’expérientiel), de la connaissance (méthodolo-
gico-epistemologique) et de la discursivité (logico-expressif).

Ces approches montrent comment, en théologie, les méthodes apophati-
ques, cataphatiques et analogiques caractérisent Dieu comme I'Un, ou
comme Dieu trinitaire, ou comme Dieu qui s’incarne. Les énonceés tradui-
sent les indéterminations par défaut de la voie négative et par exces de la
vole affirmative. Le discours fait mémoire du passe, signifie le présent et
anticipe le futur.

Breton consacre une partie de son ouvrage a la crise du principe déclen-
chée par le marxisme et le freudisme: « La crise de tout principe, en tant
que crise du principe, est la réduction de ses projections, philosophiques et
théologiques, aux substructures psychiques et socio-économiques qui les
sous-tendent, et qui en sont la véritable explication» '!. Son essai est une cri-
tique a la fois négative et constructrice de toutes les méthodes réductio-
nistes.

On retrouve un souci analogue dans un recueil d’articles groupés sous le
titre Foi et raison logique'?, dont I'un porte sur la critique de la raison théo-
logique. Breton opte pour la phénoménologie qui repére I'intentionnalité de
la conscience dans le langage et le discours; elle donne la possibilité a la
théologie déductive d’éviter les anthropomorphismes de la théologie affir-
mative, I"agnosticisme de la théologie négative et la pauvreté d’une théo-
logie réductive qui vide la théologie constituée par la tradition de son

? La Gloire et la Croix, vol. 3, tome 2, p. 243.

10 Stanislas BRETON, Du Principe, 1'organisation contemporaine du pensable
(Bibliotheque de sciences religieuses), Paris, Aubier, Cerf..., 1971.

'L Op. cit., p. 279.

I2S. BRETON, Foi et Raison logique, Paris, Seuil, 1971.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 45

contenu. Quant a ’analytique théologique, sa tache consiste a dégager les
presupposés de I'herméneutique et de son meétalangage. La logique de
ineffable, elle, cherche a découvrir les lois qui régissent les propositions
relatives aux Noms divins en les soumettant a I’épreuve critique '-.

Sur les bases précédentes, Ecriture et Révélation'* développe les prolégo-
menes a une théologie de la croix. En tant que condition de la connaissance
salvifique de Dieu, la révélation «est le moyen terme qui prépare la conver-
sion finale d’une aspiration vide en sa plénitude béatifiante. Elle trace le
chemin d’une vérité qui ne se vérifiera parfaitement que dans 'au-dela de la
mort» 1, Elle conjoint dans I'histoire ou elle se déroule I'action de Dieu et
celle de 'homme en une communion finale. Elle s’atteste dans I'Ecriture ou
sens littéral et sens spirituel s’interpénétrent comme corps et ame. L’Ecriture
est «cette etendue ou s’expriment et s‘impriment les pensées d’'une Provi-
dence, qui du méme mouvement se pense dans les événements racontés et
transmute les événements en pensées divines» '°. Son centre, le Christ qui
vit historiquement et localement, mais aussi partout et en tout temps, lui
confére son intelligibilité. Le théologien lit I'Ecriture en comparant les
«ecritures » historiques, éthiques, religieuses... dont elle use et en étudiant la
maniére dont se constituent leurs significations grace aux opérations de la
sensibilité, de 'imagination et de la raison. Car «c’est bien le lecteur indivi-
duel ou social qui fait vivre un texte, qui I’écrit et le réécrit sans cesse, deve-
nant ainsi I'auteur indéfiniment pluriel de ce qu’il lit» 7. Pour le lecteur,
C'est I’écriture qui opére le passage de I'événement a son avenement dans le
discours. L’Ecriture, elle, reconnait pour principes régulateurs de histoire
du salut les faits et les personnages qui convergent vers le Christ et son
ceuvre 'S, En fait, «le présent christique s’écrit par lui-méme et pour lui-
méme, dans le Livre saint. Mais il ne peut s’écrire qu'en se faisant
homme» . La figure du Christ comme figure sémantique par excellence
produit le texte: «elle se présente comme la trace d’'une main invisible qui a
laissé sur son passage I'empreinte de son passé... Cette figure tracée que
depose, pour s’y oublier et mourir, le mouvement qui la fixa, a désormais,
de par le seul poids de ce passé, la consistance d'une chose»-’. Mais la
materialité textuelle ne posséde pas ce qu’elle véhicule; elle n’en est qu'une

13 Ce recueil contient, entre autres, des études sur les rapports entre théologie et
philosophie, sur la tradition et sur les conditions de I'ecuménisme.

14'S. BRETON, Ecriture et Révélation, Paris, Cerf, 1979. Cet ouvrage a été présenté
comme these de doctorat en théologie.

15 Op. cit., p. 6.

16 Ibid., p. 7.

7 Ibid., p. 41.

'8 Le P. Breton a déja parlé de la Passion du Christ dans La Passion du Christ et
les philosophies, Teramo, Eco, 1954, et Mystique de la Passion, Tournai, Desclée, 1962.

19 Ibid., p. 52.

20 Ibid., p. 59.



46 GABRIEL-PH. WIDMER

médiation. Ce «flux sémantique» qui parcourt le texte, I'exégese le
recueille, I'analogie de la foi I'y aide en respectant la polysémie. Quant a
I’Eglise, elle est la dépositaire de la «substance semantique» de I’Ecriture
qui lut assure «sa subsistance»; elle en est la servante responsable. Pour
illustrer sa conception des rapports entre la Révélation et I'Ecriture, le
P. Breton analyse quelques théophanies du cycle mosaique ou se fait jour la
dialectique du Dieu révéle et caché: « En s’y (dans I’Ecriture) fixant, I'invi-
sible se dévoile, mais il se refuse au regard; 'inouf se fait entendre, mais il
éteint sa voix; I'indisponible s’expose dans notre espace, mais il récuse

I’étreinte d’une main » 2!,

Deélaissant la philosophie pour les sciences humaines, Guy Lafon et
Antoine Delzant tentent une lecture structuraliste de I’Ecriture pour se
dégager des pieges de I’herméneutique. Pour comprendre leur intention, on
pourra lire Questions d’homme?* de Georges Morel et tout particuliérement
le deuxiéme volume consacré en partie a Foucault, Lévi-Strauss, Lacan et
Althusser, continuateurs de Marx et Freud. Procédant par «déconstruc-
tion» des conduites, des textes et des langages et par leur reconstruction
more geometrico, le structuralisme rejette tout idéalisme, tout historicisme
herméneutique; il évacue toute question concernant I’origine, la genese et la
finalitée. Ce faisant, il se donnerait les moyens de dépister les ruses de la sub-
jectivité, les illusions de I'intériorité et les mirages de I'altérité. La question,
si elle a encore un sens, « Qui parle dans le «<¢a parle> du langage?» reste en
suspens. De méme, celle du contenu du message dans une conception de la
communication comme combinatoire de signifiants sans signifiés objectifs.

Lafon et Delzant, a la difféerence de Morel, ne procédent pas a un
examen critique du structuralisme, mais ils usent de la méthode structura-
liste dans leurs lectures, et de ses présupposés épistémologiques dans leur
refus de I’herméneutique. Trés proches I'un de 'autre, ils cherchent des pro-
cedures de lecture qui soient productrices de sens en examinant, a la
lumiere des travaux de Mauss et de Lacan surtout, I’expérience, la pensée et
le langage symboliques. Ils se distancent ainsi des courants herméneutiques
qui confondraient la fonction symbolique avec la fonction représentative en
prétendant que le sens est déja la, constitué, prét a étre dévoile.

Pour Lafon, lire, « c’est acheminer de la matiére devenue sensible vers le
sens»?*; la matiére désigne ici «ce que 'on pense comme autre que le
monde du sens »** et le sens « ce que permet la matiére et ce que présuppose
la signification », la signification étant «le terme d’'un mouvement qui fait

21 Ibid., p. 113.
22 Georges MOREL, Questions d’homme, 3 vol. Paris, Aubier, 1976 ss.
23 Guy LaFoN, Esquisses pour un christianisme, Paris, Cerf, 1979, p. 25. Cet

ouvrage est un recueil d’articles, dont je retiens l'essentiel concernant la lecture.
24 Ibid., p. 27.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 47

fonctionner la notion de signer la concrétion du sens»2°. Il n'y a donc pas
de sens sans lecture; la lecture le « produit» comme I'indique le verbe legere
en I'accueillant, en le recueillant, en le libérant de la signification qui
I'objective en le limitant dans sa formulation. On ne dira pas avec ’herme-
neute: ceci signifie cela, mais avec le lecteur: ceci fait du sens. L’exercice de
lecture stimule le désir de vouloir instaurer un sens.

La lecture théologique, par exemple celle de I'hymne christologique de
Ph. 2, 6-11, doit tenir compte du nom propre de Dieu: «..par le nom
propre, I'absent du discours est 1a, dans le langage, comme s’il le violentait...
il est le lieutenant du réel absent... irréductible aux autres mots. Le nom
propre, c’est le réel injecté dans le langage, forgant le discours a dire avec
précision... ce qui fait parler, ce qui fait qu'on parle »*°.

Si la fonction représentative prend I'image pour la chose et se laisse fas-
ciner par elle, la fonction symbolique transforme la chose en la faisant
entrer dans un systéme d’échanges. Le langage, la religion, I'art sont par
excellence des activités symboliques. La fonction représentative s’imagine
satisfaire I'attente du désir de combler le manque a étre, dont souffre
’lhomme dans sa contingence et sa finitude; la fonction symbolique consent
a cette contingence et a cette finitude, elle différe I'accomplissement du
désir en renouvelant constamment les échanges. L’utilitarisme définit la
premiére de ces fonctions en lui masquant la mort qui en est ['achévement;
la gratuité caractérise la seconde en I'ouvrant a 'excés d’amour qui est le
propre de Dieu.

Pour illustrer la fonction symbolique, Lafon ¢tudie I'alliance abraha-
mique comme « possibilité qu'ouvre la signifiance en tant qu’elle est tra-
versée par le retour sans fin d’'un échange de paroles donnges, recues et
retournées»2’. La foi y espére en une terre promise jamais possédée, mais
toujours promise pour stimuler le mouvement de la vie. Car «en mourant et
en ressuscitant, c’est Jésus-Christ, qui fait — dans le cadre de la nouvelle
alliance — la preuve que le mouvement sans fin de la signifiance n’est pas
vain et donc que le sujet qui en nait ne disparait pas a se laisser prendre
dans ce mouvement » 2. La générosité gratuite de Dieu se fait jour dans les
différences qui structurent I'ordre symbolique que constitue le pacte (loi,
promesse, grace).

Dans I’exercice de lecture comme acces a I'expérience, a la pensée et au
langage symboliques ici religieux, le terme « Dieu» ne doit pas étre pris
pour le signifié du texte, mais pour sa puissance de signifier, pour la source
de sa signifiance, sinon on retomberait dans 'ontothéologie qui reléve de la
fonction représentative. Comme tel, ses commandements, ses interdits

25 Ibid., p. 28.
26 [bid., p. 157.
27 Ibid., p. 71.
8 Ibid., p. 74.



48 GABRIEL-PH. WIDMER

apparaissent comme conditions de la vie en ce qu’ils retardent ’assouvisse-
ment du deésir et sa mort. Dans la sémiologie (et non plus dans 'ontologie),
le terme « Dieu» ne renvoie pas au passage du néant a I'étre, mais de
I'absence du sens a sa présence, grace a la production de signes dont les
traces font le texte’,

De formation scientifique, A. Delzant a composé La communication de
Dieu pour avoir éprouve I'impossibilité de se penser chrétien «avec les ins-
truments qu’on lui donnait pour intangibles»3". En effet, 'ontothéologie,
ses méthodes, sa terminologie mettent, a I'ére des sciences humaines, la
théologie «hors-jeu» et la condamnent a «faire du surplace»?!. Comme
Lafon, Delzant recourt aux «instruments» de la sémiologie dont il suppose
la connaissance méme ¢lémentaire chez son lecteur.

La communication «est le don de la différence maximum, car cette der-
niere inclut la relation maximum. Plus rien n’étant possédé en propre,
demeure la relation, la seule opposition des relations: tout ce qui est com-
municable est communiqué, puisqu’il n’y a plus rien, excepté I'opposition
des relations. Mais la communication ne peut jamais €tre regue que comme
un don consécutif a une perte. Elle ne peut jamais étre rejointe par soi et a
partir de soi» 32, Le langage en est le modéle avec ses opérations de déplace-
ment, de substitution... bref d’échanges a partir de la perte supposée du
signifié. La communication reléve de la fonction symbolique bien qu’elle
soit souvent confisquée par la fonction représentative.

Il y a corréelation entre les opérations constitutives du langage, la
construction du texte et les activités du deésir: «le désir est la métonymie du
manque a étre, et il engendre des conduites métaphoriques» 3. Comme le
langage, il opere par contiguité et transfert, par déplacement et substitution.
Le texte garde la mémoire de ces opérations; la lecture les y discerne.

Accéder a 'ordre symbolique, c’est entrer dans la communication, ins-
taurer un réseau de connexions en vue de la circulation des paroles, des
informations et des biens, c’est-a-dire des signes. La communication sup-
pose un pacte ou les hommes se reconnaissent en échangeant ces signes que
sont les promesses et les dons de maniére gratuite. Elle est donc d’un autre
ordre que le domaine de la représentation et de la production ou s’exerce la
raison opératoire, calculatrice et utilitaire.

A la suite de Mauss et comme I’avait noté Lafon, I’alliance a pour struc-
ture celle de 'ordre symbolique: donner — recevoir — rendre. Cette struc-

29 En appendice, lecture de Lc 10, 5-10, Gn 2, 25-3,7, Mc 3, 31-35.

30 Antoine DELZANT, La communication de Dieu, Cerf, 1978, p. 328.

31 Antoine DELZANT, « Rendre compte d’un itinéraire théologique » in Le déplace-
ment de la théologie, p. 120-121. Cf. du méme auteur Croire dans un monde scienti-
fique, Paris, Cerf, 1977.

32 La communication de Dieu, p. 294-295.

33 Ibid., p. 33-34.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 49

ture différenciee est celle qui régit les relations interpersonnelles, leurs trans-
formations et leurs reprises incessantes. Si I'imagination représentative
excite le désir a vouloir tout et tout de suite, la fonction symbolique le freine
en le fixant aux signes avec lesquels travaille la communication, donc
I'alliance.

L’Ecriture est le livre de I’alliance, de la foi, c’est-a-dire de I’écoute de la
Parole donnée et recue et du témoignage qui lui est rendu dans I'obéissance
a ses commandements et interdits, dans la fidélité a ses promesses. C’est elle
qui « fait le peuple et permet au peuple de se faire » 3%, Elle se prolonge et se
poursuit dans la lecture. En travaillant le texte, le lecteur se laisse travailler
par lui; il entre dans la communication: il fait mémoire du passé, trans-
forme le présent, espére dans I'avenir. Pour lui, «le sens n’est ni deja 1a, ni
dans TI'accés au sens, mais il en est I'excés, donné gratuitement des lors
qu’on renonce a sa présence et a sa saisie: le travail du sens est cette renon-
ciation, la marche vers la terre promise, le chemin, la méthode. Mais la terre
promise n’est jamais que donnée; personne ne peut mettre la main
dessus» 3%, La lecture est pratique du signifiant et non mainmise sur le
signifieé.

A la suite des chapitres sur I'dge de la communication, sur la communi-
cation de la théologie et la lecture du livre, Delzant lit les textes de
I’alliance, I’ancienne en Dt 6, 4-9, la nouvelle en Ac 2, puis leur reprise dans
la confession du Dieu trinitaire, en en dégageant les chaines signifiantes et
leur logique.

J'en retiens seulement la critique de toute christologie métaphysique de
type chalcédonien. Dans la confession de foi, Jésus de Nazareth ne peut
étre que la parole qui donne a parler, le témoin dans sa résurrection du
Témoin fidele. On ne se demande plus: qu’est-ce que la résurrection? mais:
qui en parle? Or ce sont les partenaires de I’alliance, t¢émoins d’'une nouvelle
creéation, qui en parlent: « Le Ressuscité ne peut étre dit comme présence
qu’en substituant, au corps manquant, un message. Si bien que la résurrec-
tion se donne comme événement dans la communication. Le véritable réefe-
rent est alors le message (de I’Ange) qui se substitue a la présence man-
quante du corps. La communication a pour référent un autre message qui se
leve sur la défaillance de la présence » %,

Dans ces conditions, Jésus ne peut étre I'objet d’un savoir, mais seule-
ment d’'une proclamation qui tire sa force du message de la résurrection. On
comprend alors I'importance de la lecture du kérygme dans la critique des
utopies aussi bien celles des origines que celles de la fin derniere et de toutes
les mystiques fusionnelles.

34 Ibid., p. 59.
35 Ibid., p. 69.
36 Ibid., p. 201.



50 GABRIEL-PH. WIDMER

Si I’Esprit est « la force par laquelle la communication fonctionne» 37, la
parole, comme le rappelle la prédication d’Ac 2, apporte le salut: « L’effet
de cette parole est, au-dela de la crainte d’accepter de manquer, et donc
d’entrer dans le jeu de la communion, ou chacun est défini par ce qu’il n’est
pas, par son rapport au désir de I'autre. Ce qui est sauve c’est le désir de
'autre. L’étranger devient mon frére. Mais le salut ne se rameéne pas au « Tu
ne tueras pas»; il fait entrer dans une économie de luxe et d’exces, dans une
géneérosité qui use des biens comme de biens donnés-regus, dont la fonction
est d’étre donnés de retour » 3%,

A une conception ontologique du Dieu trinitaire, la lecture oppose la
communication d’'un Dieu différencié: la paternité signifie 'excés de
I'amour de Dieu, la filialité du Christ sa fraternité avec les hommes, la sain-
tete de I’Esprit la gratuité du don. Car «la foi au Dieu trinitaire est I'inscrip-
tion, en notre langage symbolique, du témoignage que I’alliance chrétienne
rend a la verité: la référence a Jésus de Nazareth le rend possible; la com-
munication des paroles et des biens I'effectue » .

«Mon Dieu n’est pas un dieu et ne se comporte pas divinement», ainsi
s’exprime le P. Pohier dans son «témoignage de foi a visage découvert » 4,
qui lui a valu une condamnation et des sanctions de la part de son Eglise.
Son Dieu, celui d’Abraham et des apotres, n’est ni présent comme un avoir,
ni absent comme un manque; mais il vient comme un Dieu-avec-nous
tandis que '’homme va comme un homme-avec-Dieu. Dieu se rend présent
sous le mode de Schékinah, entre les ailes des chérubins de I’arche. Celui
qui désire abolir cette distance et entrer immédiatement en contact avec lui
tombe dans I'idolatrie. Dieu n’est prisonnier d’aucune causalité. Ainsi Jésus
I’effectue grice a la puissance de I’Esprit et le croyant peut dire a son tour:
«C’est moi qui fais Jésus-Christ et Seigneur, en tant que je fais resurgir ce
par quoi et pour quoi Jésus a vécu, c’est-a-dire son idée de Dieu. En tant
que ma foi fait prendre corps a son Esprit, en tant que son Esprit prend
corps en moi» 4!

Dans cette perspective, la création n’est plus I'objet d’'un savoir, mais
d’une proclamation qui renvoie dos a dos théories dualistes et théories éma-
natistes. Confesser Dieu comme créateur, c’est donner sens a son existence:
’lhomme est ce que Dieu n’est pas, il n’existe pas comme Dieu existe. L’alté-
rité, la différence ferment la porte a tout réve d’union, d’identité; elles
s’expriment dans I'alternative: « Ou bien Dieu n’est pas, ou bien il est le seul

37 Ibid., p. 237.
38 Ibid., p. 277.
% Ihid., p. 284,
40 Jacques POHIER, Quand je dis Dieu, Paris, Seuil, 1977, p. 19.
41 Ibid., p. 226.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 51

a étre Dieu. Ou bien Dieu n’est pas créateur, ou bien sa créature est néces-
sairement différente de lui»*.

La difféerence entre Dieu et I'homme est insurmontable, parce que
'homme essentiellement contingent, faillible et sexué ne peut échapper ni a
la souffrance, ni a la mort par une sorte de divinisation. C’est sa mégalo-
manie qui le lui fait croire comme son sentiment de culpabilité lui fait ima-
giner une chute, un péché originel et héréditaire qui en résulterait. Parce
qu’il est fait a I'image de Dieu, il est destiné a étre le «co-principe» de la
création, « pro-créateur » tout en demeurant dans sa contingence.

De méme que la psychanalyse détecte les ruses du désir et les alibis de la
culpabilite, elle dépiste les raisons inavouables de la croyance en un salut
qui serait obtenu par le sacrifice expiatoire d'un innocent et par la satisfac-
tion dite vicaire d'un juste qui 'offrirait a son Pére. Les résultats de ses
«lectures » sont confirmeés par les recherches des historiens, des exégétes sur
les dogmes du péché originel, de la rédemption et leur genése. Seul est
concevable le salut qui libére ’homme de sa prétention a vouloir s’égaler a
Dieu. C'est ce que cherchait Jésus dans ses attaques contre la religion
d’Israél, ses traditions et ses lois. Son blasphéme fut «de dire sur Dieu et
son attitude quant au peche autre chose que ce que Dieu était censé dire, il
fut de faire autre chose que ce que Dieu était censé faire»*; il meurt pour
«avoir blasphémeé contre la culpabilité»*. Son tort fut donc d’avoir été
jusqu’a mourir pour son idée. En mourant, il fait le maximum de ce qu’un
homme peut faire librement pour révéler Dieu. C’est Paul malheureuse-
ment, mais d’ailleurs paradoxalement, qui introduit dans sa prédication du
salut par la foi la croyance en I'expiation sacrificielle, alors que Jésus s’était
contenté de pardonner, de guérir, de réconcilier, d’ouvrir les portes d’un
Royaume ou ’homme serait homme pleinement, 'homme pour les autres.
La croix de Jésus n’est donc pas «la capitale de la douleur», d’autres furent
torturés a mort pour leurs idées dans des agonies encore plus douloureuses
que la sienne.

Quant a la résurrection, le P. Pohier lui préfere le terme de «re-surrec-
tion» du verbe resurgir: «C’est dans la mesure ou Dieu est un Dieu qui
vient et dans la mesure ou Dieu a agi et est venu en Jésus, que Dieu doit
faire resurgir Jésus, doit refaire ce qu’il a fait en Jésus, doit continuer de
venir comme il est venu en Jésus»*. Les disciples le font resurgir en procla-
mant comme vivante 1'idée pour laquelle leur maitre est mort. A leur suite,
chaque homme est invité a «effectuer» Dieu comme ils le firent sous I'ins-
piration de Jésus. « Le peuple-avec-qui-est-Dieu» se constitue sous ’action

12 Ibid., p. 106.
43 Ibid., p. 170.
. Ibid., p. 171.

45 Ibid., p. 192-193.



22 GABRIEL-PH. WIDMER

de I'Esprit, parce que désormais « Dieu-est-avec-nous» comme celui qui
ouvre I’'espace ou se prolongera I'idée de Jésus. L'idée d’une intronisation
de Jésus a la droite de Dieu, celle de son avenement glorieux sont irreceva-
bles, parce que «la veérité de I'incarnation n’exige pas... que Jésus devienne
autre chose que ce qu’il a été»*, Quant a sa divinité, elle «ne se traduit
point par sa propre persistance comme sujet aprés la fin de son existence
historique, mais par la persistance de son idée de Dieu»?'. Jésus a donc
appris a ce monde, le seul qui existe, que 'homme n’est plus le seul souci de
Dieu!

Une sorte de confession de foi recueille en une conclusion personnelle
I’essentiel de ce qui se veut un témoignage et non pas le résultat d’une
recherche. Pourtant I'ouvrage de Pohier partage le méme point de vue que
ceux de Lafon et Delzant: 'herméneutique a elle seule ne parvient pas a
actualiser le message chrétien; pour le rendre compréhensible et crédible a
I'homme d’aujourd’hui, il faut en expliquer ce qui peut I’étre a I’aide des
sciences humaines. Le témoignage de Pohier est a prendre au sérieux, parce
qu’il s’appuie sur sa pratique d’analyste et sur sa connaissance critique de la
théologie, comme 1l faut préter attention aux recherches érudites de Lafon
et de Delzant fondées sur la sémiologie. Ce témoignage et ces recherches
vont beaucoup plus loin dans la critique que les essais de John A. T.
Robinson, pour prendre une référence protestante, qui provoqueérent quel-
ques remous, il y a pres d’une vingtaine d’années. A des degres divers, 1ls
mettent radicalement en question les représentations traditionnelles que la
majorité des fideles de I’Eglise catholique se font de la création, de la chute,
du péché, du Christ, du salut et des fins dernieres, et pourtant ils restent
fidéles a la ligne de force apologétique si caractéristique de la doctrine de
leur Eglise. Le déplacement de la théologie qu’ils illustrent s’opere le long
de cette ligne, cette ligne qu’avaient brisée les Réformateurs et apres eux un
Kierkegaard et un Barth.

A propos de ce déplacement, il faudrait en déterminer les causes et les
conditions si 'on voulait en définir I'étape actuelle.

Sur le premier point, le déplacement est provoqué par la conscience,
toujours plus informée, de la distance entre les sociétés traditionnelles et la
société moderne, entre les mentalités préscientifiques et scientifiques. Dieu
intervenait, parlait dans la société héritiére de Jérusalem et d’Athenes. Il est
absent et se tait pour une société organisée par la raison et ses techniques.
La recherche théologique est conditionnée par la mentalité et la culture
ambiantes; elle y échappe d’autant moins si elle se soucie des moyens de
rendre I'Evangile crédible. Ensuite, la recherche théologique elle-méme

46 Ibid., p. 224.
47 Ibid., p. 226.



THEOLOGIE DE L'INTERPRETATION 53

opere ce déplacement par ses propres résultats. Une meilleure connaissance
des origines et du développement du christianisme permet de mieux com-
prendre les modifications historiques de son message, de ses rites et de ses
pratiques, donc de mieux mesurer les influences qu’il a subies au cours de
son évolution et de ses adaptations et, parmi elles, celles de la civilisation
greco-latine. Enfin, la nécessité d’actualiser le christianisme a conduit les
théologiens a le débarrasser le plus possible de ses formulations mythologi-
ques et philosophiques, et ce faisant de I'alléger de certaines de ses tradi-
tions.

Le déplacement de la théologie n’est donc pas un fait nouveau; il lui est,
pour ainsi dire, congénital. La déshellénisation et la démythologisation font
partie de ses constantes.

Sur le second point, on constate au niveau du discours théologique que
la lecture met «a plat» un texte, celui de la Bible, celui des symboles ou
ceux des docteurs, alors que la spéculation lui faisait prendre de la hauteur
et que I’herméneutique lui reconnaissait une profondeur. Mais la lecture
pondere cet aplatissement en revalorisant ['expérience, la pensée et le lan-
gage symbolique, par conséquent ['activité créatrice la ou la spéculation
majorait la déduction conceptuelle et I'herméneutique I'investigation repré-
sentative.

On constate aussi le décloisonnement des disciplines theéologiques. Les
ouvrages recensés concernent aussi bien la théologie biblique que les théo-
logies systématique et pratique. Plus encore que les méthodes herméneuti-
ques, celles de la lecture s’appliquent a tous les domaines de la théologie.

De ces deux constatations, on doit déduire que le métier de théologien
exige aujourd’hui trois apprentissages: en philosophie pour comprendre
'ontothéologie; en historiographie pour comprendre I’herméneutique; en
sémiologie pour comprendre la communication et la fonction symbolique.

Reste cependant ouverte la question critique posée par I’étape actuelle
du déplacement de la théologie: dans quelle mesure le recours aux sciences
humaines pour exprimer le message et le communiquer, apres I'avoir cri-
tiqué et expliqué grace a ces sciences, n’¢loigne-t-il pas la théologie chreé-
tienne de son repére originel et permanent: la révélation de Dieu en Jésus-
Christ, c’est-a-dire I’élection et les conditions de son accomplissement? En
d’autres termes, en se déplacant dans cette direction, la théologie ne risque-
t-elle pas de s’engager toujours plus avant dans la voie ouverte par Hegel,
suivie par Feuerbach et ses successeurs, la voie qui la transforme en une
anthropologie? En suivant cette direction, la théologie de demain ne s’¢loi-
gnerait-elle pas encore plus de son passé en creusant plus profondément
I’écart qui la sépare de ses ceuvres «classiques »; plus encore, ne finirait-elle
pas par perdre son objet, la révélation de Dieu en Jésus-Christ, pour
devenir un objet d’étude pour les spécialistes des sciences de 'homme, de
I"archeologie du savoir?



54 GABRIEL-PH. WIDMER

La question critique découvre les enjeux de cette e¢tape du déeplacement
de la théologie. Ce n’est pas fortuitement que les représentants de la théo-
logie de la communication insistent tant sur les conséquences pour la pra-
tique de I'exercice de lecture: la constitution de communautés de lecteurs
qui apprennent ensemble a se reconnaitre en apprenant a connaitre le texte
dans sa polysémie; I'importance du travail de déconstruction, puis de
reconstruction du texte pour la formation de la personne dans des relations
intersubjectives; ['apport de la lecture non seulement pour rendre I'univers
symbolique a une société qui « fait sans image », mais aussi pour |'instaura-
tion de la liberté et de la vraie démocratie dans une société en proie aux
démons de la tyrannie, celle des hommes, des machines et surtout celle des
concepts et des chiffres. Il y aurait donc un autre avenir pour la théologie
que sa réduction a I'anthropologie, celui de son épanouissement et de son
renouvellement dans une poétique.

On pourrait définir I'étape actuelle a la fois comme un point d’arrivée et
comme un point de départ. La théologie se trouve au carrefour. Ces remar-
ques finales suffisent & montrer les perspectives qui s’ouvrent devant elle et
dont il faut tenir compte pour apprecier et situer les travaux briévement
examinés dans cet article.



	Études critiques : théologie de l'interprétation et théologie de la communication d'après quelques ouvrages catholiques

