Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 1

Artikel: Situation de la théologie systématique en Allemagne
Autor: Kehl, Medard / Loser, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 25-38

SITUATION DE LA THEOLOGIE SYSTEMATIQUE
EN ALLEMAGNE

MEDARD KEHL ET WERNER LOSER

Quiconque a suivi, méme superficiellement, au cours des dix derniéres
annees, les publications théologiques importantes d’Allemagne, en matiére
de dogmatique catholique, a pu faire une constatation surprenante: en dépit
de la diversité des méthodes d’approche et de multiples divergences, un
large consensus apparait néanmoins sur les positions systématiques fonda-
mentales. Ce consensus est d’autant plus surprenant que, depuis le Concile,
I'école néo-scolastique, largement dominante jusqu’alors, et qui constituait
une source d'unit¢, a complétement disparu. Comment cette évolution s’est-
elle produite? Ou trouve-t-on les racines de ce «nouveau» consensus?

La physionomie actuelle de la théologie systématique catholique résulte
de la confluence de plusieurs courants nés, en partie, dans le milieu protes-
tant puis recueillis ensuite par la dogmatique catholique. Pour ces courants,
dans leur ensemble, I'« histoire » est le mot clef le plus important. « L his-
toire du salut» est devenue le centre de gravité de la réflexion théologique;
le travail théologique s’est ouvert a la « méthode historico-critique» qui le
marque d’'une empreinte nouvelle. Mais la dogmatique catholique contem-
poraine ne doit pas sa physionomie uniquement aux éléments empruntés
aux courants issus des milieux protestants; depuis fort longtemps se dessi-
naient dans son propre domaine, avant tout en matiére de théologie de la
grace, des développements qui, depuis, se sont pleinement affirmés. Nous
n’allons suivre que cet itinéraire; notre analyse de la situation se limite donc
a I'un des aspects, bien déterminé, de la théologie dogmatique systématique
d’expression allemande.

A. POINT DE DEPART

Dans la premiére partie de notre siecle, entre 1920-1940, se manifestait
deja en divers endroits un malaise trés prononcé a I'égard de la néoscolas-
tique alors dominante (par exemple a Tiibingen avec K. Adam, a Miinich
avec R. Guardini, dans les facultés jésuites de Volkenburg et Lyon avec
E. Przywara, K. Rahner, H. de Lubac, H.-U. von Balthasar, parmi
d’autres). La critique portait surtout sur I« extrinsécisme» dans la doctrine
de la grice et la théologie en général. Il s’agit, en résumé, de la théorie de la
natura pura qui congoit la nature humaine comme close sur elle-méme,



26 MEDARD KEHL ET WERNER LOSER

dotée d’'une «fin naturelle», et en qui la griace divine intervient gratuite-
ment comme un superadditum en lui conférant une «fin surnaturelle » sur-
ajoutée. A I'égard de ce «don surnaturel», la «nature» se comporte de
maniére neutre, indifférente, tout au plus non contradictoire. Cette théorie
fut attaquée par ces critiques en tant que « conception a double niveau». La
«grace» demeure ici complétement extérieure a la « nature» ce qui favorise
la tendance de I'homme «naturel» a se satisfaire de lui-méme (apres tout
pourquoi encore la grace?). Le caractere constitutif du salut donné par grace
a I'homme en tant qu’homme est effacé par I’accent beaucoup trop fort mis
sur la gratuité du salut, déclassant ainsi la grace au rang d’'un «accident»
de la nature. Cette étrange dégradation de la grace est associée a une com-
préhension de la nature et de la grace dépourvue de fondement historique
et procédant de catégories infra-personnelles.

Dans I'exposé de leur nouvelle thése de trés nombreux critiques de la
néo-scolastique remontent maintenant volontiers a M. Blondel et a sa
«meéthode de I'immanence» (dans '« Action» (1983) et « Lettre» (1896)).
Contre I'extrinsécisme de la théologie fondamentale classique (pour qui la
foi chrétienne trouvait ses fondements dans des signes «exterieurs » tels que
les miracles et prophéties), Blondel s’est efforcé de montrer, d’'un point de
vue philosophique, qu’il est donné a I'esprit humain d’étre tourné vers le
surnaturel par une «exigence » intérieure et nécessaire; qu’il existe ainsi un
rapport d’intime correspondance entre la nature spirituelle de '’homme et la
grace surnaturelle. Formellement, le surnaturel ne saurait donc €tre compris
comme venant de I'extérieur s’ajouter a la nature, mais au contraire, comme
répondant nécessairement a l'esprit de I’homme, a I'accomplissement le
plus profond et a I'’épanouissement de sa nature. En sa nécessité formelle, le
rapport d’intime correspondance de la grace et de 'esprit est le présuppose
nécessaire a une religion historique pour donner a lesprit humain la
réponse concrete qu’exige sa nature spirituelle. Le fait et le contenu de cette
réponse incarnée dans I’histoire trouvent leur expression la plus haute dans
la révelation chrétienne et ne découlent pas d’une simple exigence de
I'esprit comme le voudrait le « modernisme» qui les place sous la mou-
vance de «besoins religieux ». Cette réponse, il faut la rechercher sur le plan
de la liberté «historique» (et non d’un a priori logique) et I'accueillir par
une libre décision comme une rencontre qui se propose a I’homme dans la
fraicheur spontanée de sa nouveauté. Que par une disposition profonde,
nécessaire, ’esprit soit orienté vers cette réponse de la revélation a trouver
dans I'histoire n’implique absolument pas que cette réponse soit subor-
donnée aux besoins ou catégories de 'homme, mais cela lui enléve le carac-
tere de pure extériorité, d’incompréhensibilite, de superfluité. L’«apologe-
tique de I'immanence» de Blondel avait pour propos de montrer I'unité
interne (toute difference sauvegardée) entre histoire et révélation, nature et
grace, expeérience et foi. Cette idée de I'«unité de la réalité » dans le respect



SITUATION DE LA THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 27

de la différence, ou se reconnait I'héritage de I'idéalisme allemand, se situe
bien au point de départ de la théologie catholique allemande contempo-
raine.

B. LES DEUX VOIES DE LA PENSEE THEOLOGIQUE

A partir de ce point de départ, le développement théologique a suivi
jusqu’a nos jours deux voies que nous dénommerons par commodité « ligne
Przywara» et «ligne Maréchal ». Toutes deux, par les adeptes et successeurs
de ces auteurs sont devenues déterminantes pour la théologie allemande
d’aujourd’hui.

. La «ligne Maréchal»

Elle a pour base 'ouvrage de J. Maréchal, Le point de départ de la méta-
physique (1926). Sa these fut reprise en Allemagne par de nombreux philo-
sophes catholiques, thomistes importants (par exemple G. Siewerth,
B. Welte, M. Miiller, J. B. Lotz parmi d’autres) et surtout par K. Rahner,’
qui en enrichit la théologie.

A partir du point de départ esquissé ci-dessus, cette ligne peut étre brie-
vement caractérisée ainsi: elle tend a expliciter théologiquement I'idée de
'«unité de la réalité » en conciliant la métaphysique et la théologie thomiste
classique avec la philosophie de I'esprit de I'idéalisme allemand. C’est a la
« philosophie — respectivement a la théologie transcendantale — qu'il
appartient d’opérer cette conciliation. Sur le modele de I'union mystique de
Dieu et de I'homme, elle voit le lieu propre de I'«unité de la réalité » dans
lesprit de chaque sujet individuel. Au fond, phiiosophie et théologie trans-
cendantale ne sont pas autre chose qu'une explication conceptuelle de
'expérience unitive et « mystique» dans I’esprit de I'homme. Sur ces don-
nées, les idées fondamentales de la théologie transcendantale de Rahner se
développent ainsi: la réalité, 'étre, est d’abord esprit; mais Iesprit se réalise
dans la conscience subjective en tant que présence a soi-méme; 'esprit fini
(=homme) ne peut étre présence a soi-méme qu'en sortant de lui-méme

I Cf. Rechenschaft des Glaubens — Karl Rahner — Lesebuch, éd. par KARL LEH-
MANN et ALBERT RAFFELT, Einsiedeln/Freiburg 1979, p. 461 ss. (bibliographie).
(Euvres de K. Rahner, en traduction frangaise: Danger dans le catholicisme
d'aujourd ' hui, Bruges 1959; Ecrits théologiques, 12 vol., Paris 1959 ss; Mission et
grdce, 3 vol., Paris 1962-1965; Est-il possible aujourd’hui de croire? Tours 1966
Science, évolution et pensée chrétienne, Paris 1967; Vivre et croire aujourd’hui, Paris
1967; Dieu dans le Nouveau Testament, Paris 1968; Mystére de I'Eglise et action pasto-
rale, Paris 1969: Eglise et sacrements, Paris 1970: Je crois a Jésus-Christ, Paris 1971.



28 MEDARD KEHL ET WERNER LOSER

vers '«autre» et par le retour sur soi. L'«autre», le fini-historique (le
monde) est ainsi le catégoriel, le «matériau» nécessaire par quoi le sujet
parvient a la possession de soi et a 'aide de quoi il se réalise lui-méme.
L’apriori infiniment «autre» (Dieu) apparait au contraire comme |’horizon
en qui tout est compris, comme le fondement et 'ultime raison vers qui tout
se tend et par la méme comme la condition de la possibilité «transcendan-
tale» de tout acte de connaissance et de liberté du sujet fini. Par cette facon
d’étre comme horizon en qui tout est compris et prend racine, qui rend pos-
sible tout acte humain de connaissance et de liberté, Dieu (mystére divin)
est toujours et déja présent — d’une présence non objectivée — dans
I’accomplissement de I'esprit humain par lui-méme. C’est pourquot, en tant
qu’étre spirituel, ’homme fait dans chaque expérience et action concretes
quelque chose comme une «expérience transcendantale» de Dieu. C'est
aussi pourquoi, au tréfond de cette expérience qu’a le sujet de sa propre réa-
lisation, se manifeste la révélation premiére et véritable de Dieu, a savoir la
«révelation universelle»: en vertu de la volontée salvifique universelle de
Dieu, c’est déja sous la mouvance de la grace surnaturelle que 'homme
accomplit ’expérience concrete de lui-méme. Conjointe a la volonté divine
de salut universel, I'offre de Dieu de se communiquer lui-méme ne saurait
étre en quelque sorte extrinseque a '’homme; elle doit étre aussi et bien
plutot nécessairement présente en tout homme comme réalité créée de sa
subjectivité spirituelle et par 1a méme susceptible d’étre «transcendantale-
ment éprouvée». Rahner parle d'un «existentiel surnaturel»: c’est en tant
qu’élément constitutif de I’esprit humain conféré par grace, une équivalence
créée de la volonté salvifique universelle de Dieu. Lorsqu'un homme dans
le libre accomplissement spirituel de lui-méme accepte de répondre a I'offre
de Dieu de se communiquer (que ce soit inconsciemment de la part du
«chrétien anonyme» ou consciemment de la part du «chrétien explicite »)
on peut selon Rahner parler véritablement de révélation « commune» ou
«transcendantale». Dieu dans son infinie réalit¢é se communique a
I’lhomme et, au plus profond de son intériorite, il devient a la maniere d’une
causalitée formelle, quasiment, la réalité la plus intime et épanouissante de
son esprit, la « forme marquante» de son vouloir et de son connaitre; il ne
cesse pas pour autant d’étre Dieu ou de diviniser 'homme. Comparable par
analogie a la «vision beéatifique de Dieu» dans I'état definitif de perfection
céleste et déja signifiée par anticipation dans I'illustration qu’en donne la
«mystique », la communication premiere de Dieu a ’homme (=révélation)
est a I'ceuvre dans I'esprit méme de ’homme; elle conduit a une quasi union
de la subjectivité humaine et divine.

En regard de cela, il est vrai que la révélation concréte, « catégorielle »
de Dieu, dans I'histoire du salut de I’Ancienne et de la Nouvelle Alliance,
est d’'une certaine maniére («ontologique»), secondaire, mais nullement
inessentielle ou adventice. C’est un facteur nécessaire, constitutif de la révé-



SITUATION DE LA THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 29

lation transcendantale, en ceci qu’elle sort cette derniere, par le fait de Dieu
lui-méme, de 'anonymat des différents sujets et de l'incertitude de leurs
multiples objectivations historico-sociales, pour le porter de fagon sire,
veéridique, «officielle », dans I'histoire ou elle apparait dans sa propre réali-
sation et sa représentation sociale définitive. Il n’en résulte pas que cette
réalisation historique soit une simple concrétisation ou déploiement d’une
revelation «transcendantale» qui se serait produite antérieurement de
fagon indépendante. Non, dés lors que la communication transcendantale
de Dieu s’érige en manifestation historique, c’est d’abord sa propre réalité
qu’elle affirme. C’est ce que veut exprimer Rahner en comprenant le trans-
cendantal historique comme «symbole réel» du transcendantal. Sans cette
«affirmation concréte» dans I'histoire, le transcendantal ne serait pas
«reel». Il s’insére dans la catégorie de I’histoire avant tout afin de se réa-
‘liser. Telle est la conception fondamentale d’'une «ontologie du symbole»
qu’en théologie Rahner introduit en presque toutes circonstances.

La manifestation historico-catégorielle de la,révelation transcendantale
de Dieu parvient a son apogée en Jésus-Christ; 1a, la communication de
Dieu est « définitive et insurpassable », car c’est la qu’est atteinte '« unité de
la réalité» la plus compléte possible: Dieu prend la stature et I’histoire de
’homme Jésus pour sa propre stature et sa propre histoire. La, en la per-
sonne du «sauveur absolu», la transcendance de 'homme, qui est ouver-
ture au «mystére divin», parvient a sa finalité, étant donné que Dieu
'assume pour se manifester et se communiquer en propre aux hommes.
Dans I'unité «distincte et inséparable» de Dieu et de 'homme en Jésus-
Christ, dans ce «symbole réel» historiquement définitif de Dieu, s’est
accomplie, unique et insurpassable, I'unité entre nature et grace, aspiration
humaine et don de Dieu, révélation et histoire, cette unité a laquelle 'esprit
humain est destiné par grace, « depuis toujours», en laquelle il lui est donné
d’atteindre, dans sa subjectivité et universalité, a la plénitude surabondante
de son accomplissement.

Il est surprenant que cette importante thése théologique, soutenue par
Rahner dans toutes les discussions des problémes de systématique, ne
trouve actuellement que peu d’écho dans la dogmatique catholique alle-
mande. Jusqu’a présent, la «ligne Maréchal » n’a guére été prolongée au-
dela de Rahner si ce n’est par quelques-uns de ses éléves (J. B. Metz a ses
débuts, E. Klinger, A. Darlapp) méme si I’on considére que certaines solu-
tions de questions théologiques déterminées sont, de nos jours encore, tres
souvent empruntées a Rahner. Si cette thése de I'efficience de I'histoire est
actuellement peu féconde, il faut peut-étre en voir la raison dans son degre
d’abstraction et sa profondeur spéculative qui la rendent peu accessible
pour le grand nombre. En outre, on met souvent en doute qu’il convienne
de rechercher vraiment dans la subjectivité spirituelle de I'homme le lieu
propre de I'«unité de la realité »; et par conséquent, on se demande s’il ne



30 MEDARD KEHL ET WERNER LOSER

faut pas plutot considérer I'unit¢é humano-divine en Jésus-Christ (en tant
qu'«evenement supréme» de la conjonction du don de Dieu lui-méme et
de la transcendantalité humaine) dans I'unité, bibliquement établie, de la
relation entre Jésus et son Pére.

Surtout, cette these de théologie transcendantale parait quelque peu
insuffisante pour rendre compte, par une médiation du transcendantal et du
categoriel, de la specificité (aujourd’hui fortement soulignée) de la ren-
contre personnelle de Dieu et de I'homme (=révélation) dans ce qu’elle
comporte d’unique et d’historique, de nouveauté et de devenir, de liberté et
de logiquement irréductible. Ce sont ces faiblesses précisément que voudrait
éviter 'autre ligne actuellement beaucoup plus largement accueillie:

2. La ligne Przywara

Ce courant lui aussi est caractérisé par sa volonté de dépasser I'extrinsé-
cisme neo-scolastique et par I'idée de I'«unité de la réalité». On ne s’y
engage cependant pas sur la voie d’une conciliation entre la métaphysique
thomiste et une philosophie ideéaliste-transcendantale de I’esprit. Ce courant
de pensée, anime par le souci majeur de porter la théologie thomiste tradi-
tionnelle sur de nouvelles bases, conduit sa recherche en confrontation avec
I'idéalisme, dans un accueil critique mais constructif des idées fondamen-
tales de K. Barth et de ses disciples, relatives a la théologie de la révélation
d’une part; par la prise en considération des résultats des travaux patristi-
ques de H. de Lubac et d’autres historiens de la théologie, d’autre part. Le
principal représentant de cette ligne est actuellement H.-U. von Balthasar.?
Dans cette voie on ne se fonde pas exclusivement sur la subjectivité
humaine et son développement spirituel afin d’y trouver le lieu propre de
I'«unité de la réalité » (de Dieu et du monde). On y prend pour donnée,
conformément a la métaphysique traditionnelle, la réalit¢ du monde dans
sa totalité, dont I'«unité» avec la réalité divine transcendante est congue
selon le principe fondamental de ’analogia entis. C’est avant tout E. Przy-
wara qui, en référence a Latran IV, a repris ce mode de pensée et 'inter-
prete ainsi: si grande que soit la ressemblance entre Createur et créature,
leur dissemblance n’en est que plus grande encore. Considére-t-on la créa-
ture en tant qu’elle est constitutivement ordonnée a son Créateur, pour en

2 In der Fiille des Glaubens — Hans Urs von Balthasar — Lesebuch, éd. par
MEDARD KEHL et WERNER LOSER, Freiburg 1980; 405 ss (bibliographie). (Euvres de
H. U. von Balthasar traduites en francais: Dieu et I'homme d'aujourd’hui, Paris 1958,
19662, Qui est chrétien? Mulhouse 1967; La foi du Christ: cing approches christologi-
ques, Paris 1968; La gloire et la croix, Paris 1968-1975; De l'intégration: aspects d'une
theologie de [l'histoire, Bruges 1970; «Le Mystére pascal», dans Mysterium salutis.
Dogmatique de l'histoire du salut, éd. H. U. von Balthasar et A. Grillmeier, Paris 1972,
p. 9-264; Catholique, Paris 1976; Le complexe anti-romain: essai sur les structures
ecclésiales, Paris 1976.



SITUATION DE LA THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 31

espérer le don du salut; considére-t-on encore, dans toute sa profondeur,
son aspiration a lui étre «unie» par grace et, dans toute sa grandeur, 'ave-
nement de cette unité dans la rédemption par Jésus-Christ, il n’en résulte
pas que «cette encore plus grande différence» soit supprimée, mais au
contraire, qu’elle est encore plus évidente. Si grande que puisse étre la capa-
cité d’espérance inscrite au cceur de ’lhomme et la mesure dont elle peut étre
effectivement comblée, Dieu et le don concret de lui-méme dans ['histoire
restent totalement en dehors des prises de la raison déductive, au-dela de
tout ce qu'on croit pouvoir espérer, la Nouveauté toujours inattendue, le
Tout Autre d’aucune expérience transcendantale. Que la créature soit si
essentiellement attachée a la grace du don de Dieu et ne trouve son accom-
plissement d’étre créé que dans la rencontre aimante avec lui, n’empéche
pas qu’au sein de son accomplissement et de ['expérience de cette rencontre,
Dieu demeure pour la créature le radicalement « Autre», I'indecouvrable,
'incompréhensible. C'est dans Uintersubjectivité, soit dans la relation
d’amour de deux étres libres, que cette fagon analogique de penser le rap-
port de conciliation de Dieu et du monde, situe le lieu de la perception pri-
maire de la «ressemblance dans une dissemblance plus grande encore » et
de '«unité dans une plus grande différence ». On voit nettement apparaitre
ici la philosophie dite du dialogue (M. Buber, F. Rosenzweig, F. Ebner,
M. Theunissen, F. Ulrich et d’autres).

En vertu d’'une phénoménologie de la relation interpersonnelle on peut
dire ceci: si intimement que ’homme soit li¢ a 'amour d’un autre pour son
accomplissement et qu'un tel amour lui soit constitutivement nécessaire
pour parvenir a la propre réalisation personnelle de son étre, cet amour
n’en reste pas moins gratuit, nullement exigible de sa part, par deduction de
sa necessité. Le fait d’étre constitutivement ordonné a 'amour d’un autre et
pour l'autre, I’absolue liberté de répondre gratuitement a cette exigence ne
sont nullement contradictoires mais au contraire se conditionnent mutuelle-
ment et s’accroissent dans leur réciprocité. De ce point de vue, pour la these
théologique de I'analogia entis, le lieu propre de I'«unité de la realité » ne
saurait étre I’étre-en-possession-de-soi du sujet (surelevé par la grace), mais
seulement I'étre-en-relation-a-"autre de sujets libérés d’eux-mémes dans une
amoureuse intersubjectivité. Dans I'«unité de I'amour», 'analogia entis
laisse toute son ampleur a I'inamissible altérité des étres qui s’aiment, ne se
résout pas dans leur propre moi et apparait d’autant plus forte que leur
unite est plus grande. Dans I’'amour, ['autre est précisément affirmé en tant
qu’autre et non pas «absorbé» par moi, tel un produit a consommer pour
ma propre réalisation. C’est en tant qu'autre que je 'accueille et le fais
valoir, c’est a lui en tant qu'autre que je me donne et qu’en lui je parviens a
m’accomplir. L'unité de 'amour ne signifie justement pas cette unification
qui résoudrait les différences personnelles en les effagant dans un quel-
conque tout-en-un sans contours. Dans la dialectique, qui seule permet a



32 MEDARD KEHL ET WERNER LOSER

I'unité de 'amour de vivre et de s’approfondir, Ialtérité et la différence des
étres qui s’aiment croissent dans la mesure ou leur unité gagne en profon-
deur.

C’est sur le vécu d’une telle expérience que la notion de I'«unité de la
realité» est fondee pour la theése théologique esquissée ici: I'étre n’est pas
premierement l'esprit en tant que « possession-de-soi-méme» mais amour
entre personnes.

C’est aussi dans I"amour interpersonnel qu’est le lieu de 'unité de Dieu
et du monde. Sa réalisation la plus profonde, absolument unique, s’est
accomplie dans I'amour historiquement vécu entre Jésus et son Pere. C’est
par la Croix qu’un tel amour s’est expressément manifesté comme 1'id quod
majus cogitari nequit (Anselme de Canterbury), dans l'insondable profon-
deur que ’homme est incapable de concevoir: précisément en raison de leur
indéfectible, unique, amoureuse union, le Pére abandonne le Fils dans
I’absolue déreliction de la mort et du péche, le laisse assumer la contexture
de I'étre radicalement autre que Dieu, du « pécheur», du « maudit», afin de
sauver I'«autre», le monde pécheur qu’il a délaisse, et le reprendre dans
son amour. Dans cet amour crucifié, Dieu se donne a I’homme dans sa Tri-
nité: comme la réalisation d’'un amour intersubjectif entre le Pere et le Fils
dans leur Esprit commun d’amour; acte en lequel 'unité des personnes
divines trouve en meéme temps la raison de leur altérité et de leur différen-
ciation. Tel qu’il s’est ainsi révele, Dieu donne aussi au monde d’accéder a
son unité en lui, a cette «unité dans une plus grande différence encore»:
c’est en s’abandonnant a I’'amour entre le Pere et le Fils que les hommes
parviennent au plus haut degré de leur spécificité de créature et de liberté
(«altérité »). Dans la mesure ou s’accroit leur «intégration» dans 'amour
de Dieu s’accroit aussi leur « différence » de Dieu: 'amour libére leur
propre liberté. Cette these fondée et consolidée par E. Przywara, H. de
Lubac, H. U. von Balthasar est aujourd’hui dominante — naturellement
sous toutes les variantes possibles — dans les milieux théologiques alle-
mands. Trés nombreux sont les dogmaticiens de marque qui se rangent plus
ou moins nettement dans la «lignée Przywara» pour ce qui est du fond de
leur pensée: J. Ratzinger, W. Kasper, K. Lehmann, H. Maihler,
L. Scheffczyk, W. Breuning, O. Semmelroth, et H. Riedlinger, parmi
d’autres encore. On peut toutefois discerner quelques differences et profils
particuliers au sein de ce fond théologique commun:

a) le cercle « communio » des éditeurs de la revue « Communio» (H. U. von
Balthasar, J. Ratzinger,’ K. Lehmann* et d’autres)

Ce groupe a pour préoccupation centrale de redecouvrir la tradition
ecclésiale (particulierement la patristique), de I'exposer en détail et d'en

3 Cf. Joser RATZINGER, Die christliche Briiderlichkeir, Miinchen 1960; Dogma und
Verkiindigung, Miinchen 1973 Einfiihrung in das Christentum, Miinchen 1968 (= Foi



SITUATION DE LA THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 33

faciliter l'accés a lintelligence contemporaine. Dans une presentation
adaptee a la tournure d’esprit moderne, cette tradition passe pour étre
aujourd’hui le meilleur véhicule de vérité chrétienne. On trouve dans ce
groupe une pensée théologique fortement imprégnée de la tradition et fidéle
au magistere enseignant de I'Eglise, dont le propos est de rassembler dans la
communion une et universelle (catholique) de I'Eglise, la légitime pluralité
des diverses approches de la foi, par la mise en valeur de la tradition ecclé-
siale.

b) Le cercle formé autour du dogmaticien de Tiibingen, W. Kasper’® (par
exemple: G. Greshake,® H. J. Pottmeyer et d’autres)

Ce groupe essaie d’actualiser les intentions de '« école de Tiibingen» du
XIX¢ siecle (J. S. Drey, A. Staudenmayer, J. A. Mohler, J. E. Kuhn et
d’autres) selon la théologie congue par J. S. Drey comme «tradition vivante
pour I'immuable du temps présent». Ce groupe met I'accent plus fortement
encore que le groupe précédent sur le «temps présent». Dans un dessein
herméneutique, son principal effort consiste a réfléchir au climat intellectuel
contemporain ou se regoit le message chrétien afin d’y insérer la foi tradi-
tionnelle dans une formulation nouvelle qui lui soit adaptée. A cette fin,
une analyse de plus en plus profonde des courants de la philosophie
moderne et des sciences humaines est neécessaire (psychologie, sciences
sociales et historiques, etc.).

chrétienne hier et aujourd’hui, Tours 1969); Eschatologie — Tod und ewiges Leben,
Regensburg 1977 (= La mort et l'au-dela: court traité d'espérance chrétienne, Paris
1979); Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura, Miinchen 1959; Glaube und
Zukunft, Miinchen 1970 (= Foi et avenir, Tours 1971); Der Gott Jesu Christi. Betrach-
tungen iiber den dreieinigen Gott, Miinchen 1976; Die Tochter Zion. Betrachtungen
tiber den Marienglauben der Kirche, Einsiedeln 1977; Das neue Volk Gottes. Entwiirfe
zur Ekklesiologie, Diisseldorf 1969; Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der
Kirche, Miinchen 1954.

+ Cf. KARL LEHMANN, Auferweckt am dritten Tage nach der Schrift, Freiburg 1969;
Gegenwart des Glaubens, Mainz 1974.

3 Cf. WALTER KASPER, Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz 1965 (= Dogme et
Evangile, Tournai 1967); Einfiihrung in den Glauben, Mainz 1972; Glaube und Ge-
schichte, Mainz 1970; Jesus der Christus, Mainz 1975 (= Jeésus le Christ, Paris 1976);
Die Methoden der Dogmatik, Miinchen 1967 (= Renouveau de la méthode théolo-
gique, Paris, 1968); Zukunft aus dem Glauben, Mainz 1978.

6 Cf. GisBERT GRESHAKE, Geschenkte Freiheit. Einfithrung in die Gnadenlehre, Frei-
burg 1977; Gnade als konkrete Freiheit. Eine Untersuchung zur Gnadenlehre des Pela-
gius, Mainz 1972; Der Preis der Liebe. Besinnung iiber das Leid, Freiburg 1978.



34 MEDARD KEHL ET WERNER LOSER
¢) H. Miihlen’

Miihlen se propose de combler le déficit théologique qu’accuse I'Eglise
occidentale par rapport a I’Eglise orientale en raison notamment de la
carence d’une théologie du Saint-Esprit.

Dans une réflexion neuve et approfondie, il voit dans le Saint-Esprit en
tant que «nous» de Dieu, le fondement transcendant de toute intersubjecti-
vité humaine. Dans la ligne Przywara, sa théologie est sirement I'une des
plus spéculatives, précisement en ce qui concerne la doctrine de la Trinité,
la christologie et la pneumatologie. Elle n’a toutefois pas recu un tres large
accueil jusqu’a présent, sans doute en raison de sa concentration quelque
peu unilatérale sur le Saint-Esprit.

Pour terminer, nous voudrions encore citer trois théologiens qui ne peu-
vent guere €tre ranges dans 'une ou l'autre des deux «lignes» que nous
venons d’esquisser, méme s’ils participent au consensus évoqué ci-dessus, a
propos de maints problemes fondamentaux de systematique.

. H. Kiing®

Dans toutes ses confrontations avec le magistere doctrinal et la théologie
traditionnelle, Kiing fait constamment profession d’attachement a la
« grande » tradition ecclésiale; mais il est vrai cependant qu’il en recherche
avant tout le noyau dans le « message originel» du Nouveau Testament.
C’est ainsi que sa christologie s’appuie presque uniquement sur I'image de
Jésus que donnent les Synoptiques et sur I'annonce du Royaume de Dieu
par Jésus; son ecclésiologie est fondée sur les épitres authentiques de Paul et
sur leur structure fondamentale charismatique. C’est pourquot i1l concentre
son hermeéneutique de I'«originel » presque exclusivement sur le Nouveau
Testament et encore avec préférence pour les premiers documents (moins
sur saint Jean, I'ceuvre de Luc ou les écrits tardifs). Ce message « originel »,

7 Cf. HERIBERT MUHLEN, Einiibung in die christliche Grunderfahrung, Mainz 1977;
Entsakralisierung. Ein epochales Schlagwort in seiner Bedeutung fiir die Zukunft der
Kirchen, Paderborn 1971 ; Der Heilige Geist als Person, Miinster 1963 (= L’Esprit dans
I'Eglise, Paris 1969); Una mystica persona, Paderborn 1968; Sein und Person nach
Johannes Duns Skotus, Werl 1954,

8 Cf. HANs KUNG, Christ sein, Miinchen 1974 (= Etre chrétien, Paris 1978); Exi-
stiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, Miinchen 1978; Die Kirche, Frei-
burg 1967 (= L'Eglise, Bruges 1968); Kirche — gehalten in der Wahrheit?, Einsiedeln
1979; Menschwerdung Gottes, Freiburg 1970 (= Incarnation de Dieu, Paris 1973);
Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische Antwort, Einsiedeln 1957
(= La justification, Paris 1965); Strukturen der Kirche, Freiburg 1963 (= Structures de
I'Eglise, Paris 1963); Unfehlbar? Eine Anfrage, Einsiedeln 1970 (= Infaillible? Une
interpellation, Paris 1971); Wozu Priester? Eine Hilfe, Einsiedeln 1971 (= Prétre, pour
quoi faire? Paris 1971).



SITUATION DE LA THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 35

il le propose presque sans transposition a I’homme d’aujourd’hui d’un
niveau intellectuel moyen, & I'esprit normalement ouvert, encore que non
dépourvu de sens critique a I’égard de I'Eglise. Exprimé dans le climat
qu’engendre le langage de tous les jours, le message chretien devient assure-
ment tres intelligible et crédible (parfois cependant au détriment de quel-
ques eléments importants de la tradition dont la teneur est trés atténuee, tels
que la Trinité ou la préexistence de Jésus). La confrontation de I'esprit
moderne avec la Bible n’est pas conduite par une reflexion herméneutique
et systéematique, ni en fonction d’une analyse des sciences humaines; elle
fait ’'objet d’'une approche directe et d’ensemble. Cette méthode est associée
chez Kiing a une tres forte impulsion cecumenique; il voudrait abolir le plus
tot possible les divergences confessionnelles. La parenté de sa théologie
avec maintes positions issues de la Réforme s’explique par 'influence de
K. Barth et de sa doctrine de la justification. C’est bien de la également que
proviennent, pour une bonne part, ses difficultés relatives au statut théolo-
gique des formes humaines de la médiation du salut (Eglise, sacrements,
institutions et offices ecclésiastiques). Son importance aujourd’hui est impu-
table moins a une pénétration nouvelle, profonde, systématique du message
chrétien qu’a une présentation de celui-ci qui le met a la portée de tous,
ainsi qu’a une fagon virulente d’aborder des problémes théologiques
ardus.

2. E. Schillebeeckx®

Dans le chemin qu’il a parcouru jusqu’ici, Schillebeeckx, comme dogma-
ticien catholique, s’est écarté des anciens systémes néo-scolastiques pour se
tourner vers des conceptions de la théologie proches du concret, avec des
visées émancipatoires. Ses récents ouvrages de christologie et de sotériologie
le prouvent («Jésus, histoire d’'un vivant», « Le Christ et les chrétiens»).
Schillebeeckx s’est adonné a la recherche historico-critique sur Jésus comme

9 Cf. EDWARD SCHILLEBEECKX, Glaubensinterpretation, Mainz 1971; Der Amiszo-
libat, Diisseldorf 1967; Die Auferstehung Jesu Christi als Grund der Erlésung, Frei-
burg 1979 Christus und die Christen, Freiburg 1977; Christus — Sakrament der Gott-
begegnung, Mainz 1960 (= Le Christ, sacrement de la rencontre de Dieu, Paris 1970);
Menschliche Erfahrung und Glaube an Jesus Christus, Freiburg 1979; Die euchari-
stische Gegenwart, Diisseldorf 1967; Gott. Die Zukunft des Menschen, Mainz 1969;
Jesus — Die Geschichte von einem Lebenden, Freiburg 1975; Offenbarung und Theo-
logie, Mainz 1965 (= Révélation et théologie, Bruxelles, 19652); Dieu et I'homme,
3 vol., Bruxelles 1965.



36 MEDARD KEHL ET WERNER LOSER

peu de dogmaticiens 'on fait. Tout cela rend compte du climat moderne,
progressiste, dans lequel baignent ses ouvrages les plus récents. Et pourtant,
vues en profondeur, les idées qu’il professe nous semblent plus proches des
modes de pensée traditionnels qu’il n’y parait de prime abord. Dépouillé de
son riche appareil verbal, le ceeur de sa conception pourrait se formuler
approximativement ainsi: Schillebeeckx entend lui aussi traiter de la rela-
tion entre Dieu et les hommes, mais sl tire profit des catégories que fournit
la tradition chrétienne, c’est en les dépouillant de tout contexte mytholo-
gique. Cela revient a dire que si Jésus est qualifié de « Fils de Dieu», c’est
parce qu’il réalise une possibilité anthropologique de maniere exemplaire et
absolue. Cette possibilité consiste dans le fait que 'homme, dans sa relation
au monde, a la capacité de faire des expériences religieuses (chez Jésus ce
sont les «expériences du Pere»). Il en est capable en tant que I'expérience
du Pere fut pour Jésus source d’énergie pour son engagement sans cesse
renouvelé avec et pour les hommes, pour assumer la souffrance et la mort
(sur la Croix), de méme il peut et doit en étre ainsi pour ceux qui se récla-
ment de Jésus de Nazareth et en tirent les «interprétations» nécessaires
pour comprendre et vivre « chrétiennement» une situation nouvelle. Schil-
lebeeckx dépeint a maintes reprises Jésus comme un «mystique». Cette
désignation, vue comme sur la toile de fond de ce que nous avons déja dit,
parait trouver sa meilleure explication dans des déterminations théologi-
ques profondes qui font songer a une métaphysique idéaliste et (néo)-plato-
nicienne de I'esprit. On peut voir une confirmation de cette présomption
dans la theése de Schillebeeckx selon laquelle il n’y aurait pas de différence
entre «I'expérience religieuse » et '« expérience chrétienne de la foi».

La théologie de Schillebeeckx rappelle beaucoup la «théologie transcen-
dantale » de Rahner mais s’en différencie tout de méme sensiblement, pour
le moins dans les plus récents ouvrages, du fait qu’elle ne se développe pas
sous le climat de la théologie de la griace. Son auteur reste plus volontiers
sur le terrain philosophique d’une theologia naturalis qui, il est vrai, rap-
portée a Jesus, peut accepter des traits plus concrets. Si I'on voulait situer la
conception de Schillebeeckx dans le voisinage de 'un des deux groupes
préciteés seule la «ligne Maréchal » serait a considérer; en derniére analyse,
la pensée de Schillebeeckx procéde en effet, elle aussi, d’'une métaphysique
de I'esprit qui repose sur une philosophie de I'identité.

Les derniers livres de Schillebeeckx témoignent d’une grande sensibilité
aux problemes qui troublent les hommes d’aujourd’hui. il voudrait les
aider, en leur montrant les chemins d’une nouvelle expérience religieuse.
On peut assurément se demander si, dans sa conception, I'ouverture a
'expérience religieuse est suffisamment ancrée dans la christologie et
I’ecclésiologie. Cette question se pose en dépit de I'abondance de textes
christologiques et ecclésiologiques que contiennent incontestablement ses
livres.



SITUATION DE LA THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 3
3. J. B. Metz, fondateur de la «théologie politique» '*

Au début, Metz était fortement marque par la perspective transcendanta-
liste de Rahner. Mais confronté a ’histoire de I'esprit de 'époque moderne
(avant tout: les Lumiéres) ainsi qu’aux théoriciens de la société marxiste et
aux philosophes de I'histoire (W. Benjamin, H. Horkheimer, Th. Adorno,
E. Bloch), il abandonna le sujet transcendantal comme point de départ. Sa
critique est avant tout dirigée contre un sujet détaché du monde et de I'his-
toire. Il adresse aussi le méme reproche a I'autre tendance de la théologie
qui est axée sur l'intersubjectivité: elle non plus n’évite pas la «privatisa-
tion » du sujet croyant, sa coupure de la communauté sociale. Ces deux ten-
dances actuelles de la théologie, selon Metz, ne retiennent que le «sujet
bourgeois» moderne, comme le sujet de la foi. A 'opposé, on ne peut
aujourd’hui considérer le véritable sujet de la foi que dans sa relation pra-
tique, reelle, existentielle avec la realité politico-sociale. Le lieu propre de
'«unité de la realité » (de I'homme et Dieu, de la révélation et de I’histoire)
n’est pas dans I'accomplissement spirituel du sujet individuel, ni dans la
relation intersubjective de 'amour mais dans la réconciliation générale de
la réalité sociale en travail dans I’histoire et dans ses souffrances. Seule cette
réconciliation — objet d’une espérance apocalyptique, qui comporte pour
tous, y compris les oubliés, les opprimeés et les morts, dans la résurrection et
le Royaume de Dieu la réalisation de leur « étre-comme-sujet » — constitue
le sujet collectif et universel de la foi. En Jésus et dans I’histoire de ses disci-
ples, ce sujet est déja en voie de réalisation. C’est dans la « commémoration
dangereuse » de la Croix et de la Résurrection de Jésus que Metz voit la
seule maniere légitime de percevoir comment '« unité de la réalité» peut
s’accomplir, comment par cette meédiation [’histoire concréte des souf-
frances de I'humanité est assumée dans la réconciliation opérée dans le
Christ, commémoration qui, en effet, raconte et maintient vivante dans une
nouvelle «histoire dangereuse» I'inextingible potentiel de promesses et
d’espérance de I'histoire en tant qu’« histoire universelle de la souffrance»
(théologie narrative). Mais, par cette «narration», [’histoire universelle de
la souffrance de I’humanité assumée et réconciliée dans le Christ n’est ni
«chargée de sens» ni «transfigurée»; non, elle est formellement niée
(Th. Adorno: négation déterminée), précisément par la Croix et la Résur-
rection de Jésus et de ce fait recele I'espérance d’une réconciliation défini-
tive et universelle dans I'avénement apocalyptique du Royaume de Dieu.

10.Cf. JoHaNN B. MEtz, Christliche Anthropozentrik, Miinchen 1962; Glaube in
Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977 (= La foi dans ['histoire et dans la sociéte,
Paris 1979); Jenseits biirgerlicher Religion. Reden iiber die Zukunft des Christentums,
Miinchen 1980: Zur Theologie der Welt, Mainz 1968 (= Pour une théologie du monde,
Paris 1971).



38 MEDARD KEHL ET WERNER LOSER

Metz n’a pas encore €laboré systématiquement son projet. Sa force
reside plutdt dans une saisie intuitive d’idées neuves et virulentes et dans
'ouverture stimulante de nouveaux horizons pour la théologie. Il semble
bien en tout cas que ce projet ou la foi se refléte dans sa dimension politico-
sociale, donne a la théologie systématique une possibilit¢ nouvelle de
repenser '«unité de la réalité » au-dela de la transcendance subjective et de
I'intersubjectivité des personnes. Un tel effort ne pourrait toutefois étre
mene a chef que par la prise en considération systématique des trois dimen-
sions de 'homme de foi recevant dans le Christ la communication de Dieu:
la subjectivité, I'intersubjectivité et la réalité sociologique universelle.

(Traduit de 'allemand par Georges Chavaz.)



	Situation de la théologie systématique en Allemagne

