
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 1

Artikel: À propos de quelques théories logiques de maître Eckhart : existe-t-il
une tradition médiévale de la logique néo-platonicienne?

Autor: Libera, Alain de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 1-24

A PROPOS DE QUELQUES THEORIES LOGIQUES
DE MAÎTRE ECKHART:

EXISTE-T-IL UNE TRADITION MÉDIÉVALE
DE LA LOGIQUE NÉO-PLATONICIENNE?1

ALAIN DE LIBERA

C.N.R.S. (Paris)

Comme tous les Scolastiques, Maître Eckhart possède une culture
logique. Le lecteur des Prologues en est immédiatement conscient, notamment

lorsqu'il lit dans la Table des Prologues à l'Œuvre Tripartite que les

quatre grandes thèses de la métaphysique reposent sur deux théories
logiques, la théorie de la signification des paronymes et celle de l'interprétation
du verbe «être» dans les propositions de second et de troisième adjacents2.

Ces deux théories sont généralement considérées comme deux chapitres
fondamentaux de la logique aristotélicienne. La première est rattachée à

plusieurs passages des Categoriae, dont naturellement le chapitre 1, la 1-15.

La seconde à certains passages du De Interpretatione, dont essentiellement
les chapitres 10, 19b 15 ss. et 11, 21a 25 ss. Ces renvois à Aristote sont
parfaitement justifiés. Les deux théories ont toujours été perçues par les médiévaux

comme aristotéliciennes et même si elles ont reçu toutes sortes de
compléments et de développements dès l'époque d'Abélard ou de saint
Anselme, nul ne s'est jamais abusé sur leur origine3. Pourtant, bien que
conscient de ce caractère traditionnel, le lecteur moderne ne peut s'empêcher

d'être déconcerté par l'allure que ces théories aristotéliciennes affectent
chez Maître Eckhart. En effet, dans l'emploi qu'en fait le Thuringien, la
doctrine d'Aristote ne paraît survivre que dans sa lettre. Aristote est là,

certes, on le cite, on l'invoque avec précision; pourtant le cadre épistémologique

et métaphysique qui l'entoure lui est étranger, sinon hostile. Cette
tension entre l'énoncé et le cadre d'énonciation, entre la mention d'une théorie

1 Texte complété d'une conférence prononcée à l'Université de Neuchâtel. le 15

novembre 1979.
2 Tabula prologorum, L. W., I, p. 129 ss., principalement nn. 3-4, p. 131:1-132:11.

Cf. également Prologus in opus propositionum, L. W., I, nn. 2-3, p. 166:6-167:8:
« Primum est quod, sicut «album solam qualitatem significat», ut ait Philosophus, sic
ens solum esse significat. Secundo praenotandum est quod aliter sentiendum est
de ente et aliter de ente hoc et hoc (...)».

3 Sur les paronymes, cf. D. P. Henry, «Why «Grammaticus»?», dans Archivum
latinitatis Medii Aevi, vol. XXVIII, fase. 2-3 et Tite «De Grammatico» of St Anselm,
Notre Dame, 1964. Cf. également J. Jolivet, «Vues médiévales sur les paronymes»,
Revue Internationale de Philosophie, 113 (1975), p. 222-242.



2 ALAIN DE LIBERA

et le fait de doctrine qu'elle est censée illustrer ou justifier, a souvent été

soulignée par les interprètes d'Eckhart. Les explications qui sont données
n'en restent pas moins superficielles bu inadéquates4.

Il y a pourtant un moyen d'expliquer certains traits de la présentation et
de l'utilisation des théories logiques aristotéliciennes chez Maître Eckhart. Il
consiste à prendre cet emploi d'Aristote dans le corps d'une tradition séculaire,

bien antérieure au Thuringien lui-même. Je veux parler de la logique
néo-platonicienne dans sa version médiévale.

L'hypothèse d'une tradition authentiquement néo-platonicienne de la

logique a été formulée plusieurs fois déjà. On connaît les belles analyses de

Geiger sur la participation dans la philosophie de saint Thomas d'Aquin \
On peut ajouter les travaux de L. Nelson sur Hegel et Fichte et tout récemment

la description d'une logique NPF (Neo-Platonic Fichtean logic) par
E. M. Barth6. L'hypothèse d'une logique NPF paraît d'emblée suggestive,

4 L'une d'entre elles consiste à accentuer le caractère dit «mystique» de la pensée
d'Eckhart. Une autre, à mettre sa démarche au compte de l'ignorance. Des deux, c'est
sans aucun doute la seconde qui est la plus inacceptable. Maître Eckhart a séjourné
plusieurs fois à Paris (en 1293-1294 comme Lecteur des Sentences, en 1302-1303

comme Maitre en Théologie, en 1311-1313 comme Maitre Régent en Théologie), il y
a soutenu des disputes de métaphysique (sur l'identité en Dieu d'esse et A'intelligere,
1302-1303), de physique (sur le mouvement, 1312-1313), de métaphysique et de
physique (sur l'unité ou la pluralité des formes substantielles, 1312-1314?), bref, il a pris
toute sa part des controverses philosophiques du temps. Cette participation eût été

impossible sans un minimum de familiarité avec les Arts du langage et les techniques
de discussion qu'ils déterminent. Et elle eût été psychologiquement absurde si le
Thuringien y avait fait la preuve de sa seule ignorance des règles que l'ensemble de ses

contemporains (dont ses partenaires de dispute) assumaient et reconnaissaient. Or
Eckhart a bel et bien disputé à Paris et ses arguments ont été transcrits au plus vif de

polémiques scolaires. L'explication par l'ignorance, le manque de culture logique
véritable ou l'insuffisance de formation aux Arts (quels qu'aient pu être les particularismes

de la culture dominicaine de Cologne) ne saurait donc rendre compte du
sentiment de tension que chacun éprouve à lire les quelques paragraphes des Prologues
dans lesquels Eckhart prétend déduire sa métaphysique de deux pans de la sémantique

aristotélicienne des termes et des propositions.
5 L. B. Geiger, La Participation dans la Philosophie de samt Thomas d'Aquin, Paris

1953.
6 E. M. Barth, 77ie Logic of the Articles in Traditional Philosophy. A contribution

to the Study of Conceptual Structures Synthese Historical Library. 10). Dordrecht-
Boston 1974. «Logique NPF» (Neo-Platonic Fichtean Logic) est une expression
introduite par Leonard Nelson (par opposition à la logique AK. «Aristotelian Kantian

logic», cf. L. Nelson, 1962, p. 518). L'axiome de base de cette logique est la
notion de symétrie de la copule. E. M. Barth reprend l'analyse de Nelson qu'elle
rectifie ou complète sur plusieurs points. Selon Barth, la logique NPF est fondée sur une
conception intentionnelle de la copule (c'est-à-dire sur une interprétation de la

copule « en compréhension »). La copule elle-même y a la propriété de symétrie et est
censée exprimer des relations de ressemblance (similarity) plus ou moins grande
(«The méthéxis relation is susceptible of degrees». Barth, 1974, p. 230). La logique
NPF est donc une logique de la participation, c'est-à-dire une logique de la ressem-



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 3

Eckhart n'est-il pas souvent considéré comme une sorte d'intermédiaire
entre le monde du néo-platonisme médiéval et celui de l'idéalisme
moderne? Elle présente, toutefois, un remarquable défaut: elle n'établit
aucunement ce qu'est cette logique «néo-platonicienne» que J. G. Fichte
est censé compléter ou reformuler dans les premières années du XIXe
siècle! Elle ne propose aucune explication valable de sa tradition même, y

compris et surtout durant la période médiévale7. Pourtant cette logique néo-

blance «graduée». Il y a ainsi interprétation non seulement intentionnelle mais
«intensive» de la copule (Barth, p. 231). Fondamentalement, un énoncé de la
logique NPF est un énoncé qui possède la forme suivante: 5 ressemble plus ou moins
à P (ou au P. ou à la P-itè), où S est soit un terme individuel, soit un terme général et
où (le) P est un terme général. Par ailleurs tout 5 est une relation de plus ou moins
grande ressemblance avec Tldèe-de-S (S-idea), laquelle est absolument identique à

elle-même (E. M. Barth rappelle ici la distinction hégélienne entre la similarité
(Gleichheit) ou «identité extérieure» et l'identité pure (reine Identität), op. cit.,
p. 230-1). Selon Miss Barth, la logique NPF est une variété de Yid-logique {« id-loglc»
entendant par là toute logique fondée sur une interprétation intensive de la théorie
intentionnelle de la copule (« an intensive intensional (comprehensional) copula-
theory», op. cil., p. 232).

1 Fichte est censé avoir «ré-introduit» la logique néo-platonicienne ou «logique
mystique» dans la Philosophie moderne (L. Nelson, 1962, loc. cit.). Miss Barth reste
très discrète sur l'aspect historique de cette réactivation («We cannot solve here the
intringuing historical problem of Fichte's originality in this matter»). Elle se contente
de postuler un «développement historique ininterrompu» («possibly via Wittenberg,
in which, among others, Peter Ramus and other Renaissance logicians form important

links», op. cit., p. 232) et conclut: «The logic of Fichte would then be a continuation

of the «metaphysical» or «philosophical» logic which appeared or
reappeared, in the thirteenth century» (ibid.). Qui sont ces «logiciens» du XIIIe siècle?
On pourrait évoquer les Théologiens de la seconde moitié du XIIIe siècle ayant
commenté Aristote (Albert ou Thomas). M. Barth préfère dire que «This metaphysical
logic or logicized metaphysics presented itself as an alternative to the logic of the
Schoolmen which had its roots in the logic of Aristotle, of the Stoa, of Abélard and
Boethius». On constate que Boèce est ici classé parmi les tenants de la «logique de
l'Ecole». Dans une note de la page 284, Miss Barth (s'appuyant sur E. A. Moody et
Risse plutôt que sur Nelson) annonce qu'elle voit dans la «logique métaphysique» le
résultat d'une convergence ou de l'influence combinée de la philosophie néo-platonicienne

(«Augustin, Avicenne») et de la rhétorique cicéronienne (cf. Risse, 1964. p. 72
«In the 16th century Cicero's teachings are often combined with platonist
dialectic»). Deux points forcent donc l'attention (/) l'affirmation que le chaînon
médiéval de la logique NPF est la «logique métaphysique du XIIIe siècle» et
(2) l'idée que Boèce appartient à la «branche opposée», c'est-à-dire la logique de
l'Ecole. Mais qu'est-ce, au juste, que cette «logique métaphysique du XIIIe siècle»?
E. M. Barth répond p. 231: «This metaphysical or philosophical logic is characterized

by the assumption of a « philosophical », « virtual » or « natural » suppositio of a

terminus per se sumptus»\ Il n'est sans doute pas totalement abusif de rapporter les

unes aux autres les théories de la supposition naturelle et certains problèmes de
platonisme grammatical ou logique (songeons, entre autres, aux discussions des théologiens

sur les «énonçables» et l'article de la foi). Peut-être même faut-il caractériser la
théorie de la suppositio termini per se sumptus comme «platonicienne» en un sens



4 ALAIN DE LIBERA

platonicienne existe durant la quasi-totalité du Moyen Age. Au moins, est-

ce là notre conviction et notre hypothèse pour interpréter la signification
des interventions du «mystique» Eckhart en domaine logique.

Notre question est donc double: Y-a-t-il une tradition médiévale de la

logique néo-platonicienne et Maître Eckhart y contribue-t-il de manière

significative?
Avant de répondre, il faut, bien évidemment, préciser ce que l'on entend

par logique «néo-platonicienne» avant le Moyen Age. Si cette expression
désigne la logique de certains Commentateurs alexandrins d'Aristote, on a

un premier paradoxe qui fait que le néo-platonisme apparaît avant tout
comme une certaine manière d'exposer une autre doctrine que celle de

Platon. Ce paradoxe en entraîne un second que l'on peut énoncer sous

forme d'alternative: si la supposée «logique néo-platonicienne» est la

purement métaphorique (par exemple, au sens où l'on dit aujourd'hui « platonicien »

tout auteur qui ne conçoit pas le nominalisme comme une prestation sociale à caractère

agonistique). Le concept de «logique métaphysique ou philosophique» est

cependant trop mal défini historiquement et doctrinalement pour avoir une valeur
explicative. Chez E. A. Moody, dont Miss Barth s'inspire, la «logique
philosophique» est également présentée comme une innovation du XIIIe siècle. Mais la

caractérisation en est tout aussi floue. Il s'agit tantôt de la «logique formelle
traditionnelle» (mais «affectée de connotations spéculatives et d'ambiguïtés qui sont
demeurées jusqu'à l'âge moderne». Truth and Consequence in Medieval Logic,
Studies in Logic and the Foundations of Mathematics, North-Holland Publishing Company,

Amsterdam 1953, p. 5). tantôt du «réalisme logique influencé par Avicenne»
(Yessenlialisme d'E. Gilson) qui «entre dans la logique moderne traditionnelle via
Duns Scot, Gilles de Rome, Suarez et Christian Wolff». Deux aspects de l'analyse de

Moody méritent l'attention: 1" la «logique philosophique» est la «logique des

Théologiens de la fin du XIIIe siècle», elle est enseignée «parallèlement à la logique
formelle qui, elle, continue de régner dans les Facultés des Arts» (ibid.), 2° elle est

influencée par «une littérature philosophique nouvelle traduite du grec et de
l'arabe» et appartient à la métaphysique et à l'epistemologie plutôt qu'à la logique
proprement dite (la véritable logique formelle est évidemment celle de... Guillaume
d'Ockham et «des autres Philosophes du XIVe siècle»). Si l'on compare les thèses

d'E. M. Barth et celles d'E. A. Moody, il faut donc admettre que la théorie de la
supposition naturelle constitue le fondement (ou l'expression?) de l'essentialisme ou
réalisme logique désigné par Moody comme caractéristique de la « logique métaphysique».

Malheureusement, cette assimilation (que l'on peut, sans doute, défendre
philosophiquement) ne tient pas historiquement, du moins, si l'on en croit ce que
Moody lui-même nous dit. De fait, ces «Artiens» qui «maintiennent la véritable
tradition de la logique formelle face à la logique métaphysique des Théologiens», ce
sont précisément les tenants de la supposition naturelle, les Pierre d'Espagne et autres
Guillaume de Sherwood, ces auteurs dont Moody pense qu'ils traitent les propositions

et leurs conditions de vérité de manière «formelle et purement extensionnelle»
(1953, p. 4) alors que selon Barth, ils font plutôt le lit d'une conception non seulement

« intensionnelle» mais «intensive» de la copule. La «logique métaphysique»
telle qu'elle est définie par Moody ou Barth n'a donc d'autre réalité historique que
contradictoire (cela est pour le moins fâcheux s'agissant d'auteurs qui paraissent
toujours sur le point d'en venir aux mains avec Hegel!).



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 5

logique même d'Aristote exposée et gauchie par des philosophes néo-platoniciens,

elle n'est qu'un aristotélisme dévoyé et, inversement, si elle

constitue un courant autonome auquel Aristote fournit seulement matière à

Commentaires, elle est un platonisme sans Platon qui, comme on le sait, n'a
laissé aucun véritable exposé de la logique formelle8. Cette situation
paradoxale de la logique néo-platonicienne qui veut que, pour des raisons
différentes, elle ne soit véritablement ni celle d'Aristote, ni celle de Platon,
retentit fâcheusement sur les essais d'identification de ses partisans (s'agit-il
d'Ammonios d'Alexandrie, de Porphyre ou, pourquoi pas, de tous les

Commentateurs grecs d'Aristote?). Elle n'est cependant dénuée ni d'intérêt
philosophique, ni de signification historique si on la ramène à des proportions
plus modestes, par exemple à la question suivante: existe-t-il des points de

doctrine ou des domaines de problèmes qui soient spécifiquement
néo-platoniciens, qu'ils soient ou non prélevés sur le texte d'Aristote? On ne peut
répondre à cette question en affectant une connaissance approfondie des

arcanes de l'ensemble des commentaires grecs d'Aristote. Aussi bien n'est-il

pas réellement nécessaire d'épeler ici les auteurs et les doctrines qui constituent

le néo-platonisme historique. Il suffit pour notre problème de prendre
les choses à leur aboutissement, là où l'initiative d'un homme, Boèce, les fait
passer, dans leur plein achèvement, du grec au latin, de l'Antiquité au

Moyen Age. Une ultime précaution s'impose toutefois. Boèce a commenté
et traduit Aristote. Il a donné des monographies logiques et il a composé
des opuscules de théologie9. L'influence de «Platon» est certainement
sensible dans ses Commentaires d'Aristote. M. Engels en a donné un bel

exemple avec la traduction de l'interprétation du Peri Hermeneias, 2, 16 à

19 comme disant «le nom est un son vocal, possédant une signification
conventionnelle» (secundum placitum), interprétation qui introduit le thème
de la « convention-pacte » (positio) dans un texte qui se borne à représenter

8 Ce qui ne veut pas dire qu'il n'y ait pas de théories «logiques» chez Platon. Cf.,
par exemple, J. L. Ackrill, « Plato and the Copula: Sophist 251-9», dans Journal of
Hellenic Studies, LXXVII (1957), p. 1-6.

9 L'œuvre logique de Boèce comprend des traductions latines de l'Isagoge de
Porphyre, des Catégories et du Peri Hermeneias, des commentaires à l'Isagoge (deux
versions dont la première, dialoguée, utilise la traduction de Marius Victorinus), aux
Categoriae, au De Interpretatione (deux versions) et aux Topiques (de Cicéron), enfin
des opuscules: Introductio ad syllogismos categoricos. De Syllogismo categorico. De
Syllogismo hypothetico. De Divisione. De differentiis topicis. L'œuvre théologique
comprend, notamment, le De Trinitate, le De Fide Catholica, le Contra Eutychen et Nesto-
rium et le célèbre De Hebdomadibus (Quomodo substantiae in eo quod sint bonae sint
cum non sint substantialia bona). Les œuvres logiques sont éditées dans la Patrologia
Latina de Migne, PL. 64; citons aussi C. Meiser, A.M.C. Boethius. Commentarli in
librum Aristotelis Peri Hermeneias, Leipzig 1887. Les traductions d'Aristote sont dans
L. M. Minio-Paluello, Aristoteles Latinus. Categorie et Liber de Interpretatione,
Oxford 1956. Les œuvres théologiques sont éditées par H. F. Stewart et E. K. Rand,
Boethius. The Theological Tractates, Cambridge (Mass.)-Londres 1973.



6 ALAIN DE LIBERA

que les noms signifient par «composition» de sons ou lettres élémentaires10.

Mais cette influence limitée de Platon ne fait évidemment pas une
logique néo-platonicienne. Pour qu'il y ait logique néo-platonicienne il faut
plus que des reformulations locales ou des réaménagements techniques de
Y Organon, il faut que la logique dans son ensemble soit conçue par rapport
à la transcendance d'un Principe ontologique unique et indifférencié,
intrinsèquement étranger au langage et à ses formes d'analyse discursive (dont la

proposition elle-même) ' '
; et s'agissant de Boèce, il faut, de plus, que cette

transcendance s'entende également comme celle d'un Dieu unique et

personnel, créateur du ciel et de là terre et séparé de sa créature par une
distance infinie. Logique «néo-platonicienne», on pourrait aussi bien dire
logique «chrétienne» ou logique de la «Révélation». Mais ce serait, sans

doute, trop peu dire, puisque ce qui compte précisément chez Boèce, c'est

cette rencontre entre la Révélation (judéo-chrétienne) et la philosophie
(grecque).

On ne surprendra donc personne en disant que la logique néo-platonicienne

dans sa version boétienne (c'est-à-dire dans une version dont on

peut effectivement suivre la tradition au Moyen Age, puisqu'elle se confond
avec l'histoire de la réception de Boèce, sa «Wirkungsgeschichte») doit,
avant tout, être cherchée dans ses Opuscules de théologie. Soyons précis. Ce

que nous appelons «logique néo-platonicienne» est (au choix) condensé ou

esquissé dans un seul livre et même intégralement dans un chapitre de ce

livre: le chapitre IV du De Trinitate12.

Même s'il nous paraît aujourd'hui moins prestigieux que son formidable
« rival » augustinien, le De Trinitate de Boèce a joui d'une exceptionnelle
faveur au Moyen Age. Tous les théologiens et les philosophes médiévaux le

connaissent. Tous l'ont lu, quelques-uns l'ont commenté13. Eckhart ne l'a

10 Pour tout ceci, cf. J. Engels, «Origine, sens et survie du terme boécien
secundum platicum», dans Vivarium, vol. I, n° 2, p. 87-114.

11 W. Beierwaltes, Platonismus und Idealismus, Francfort 1972, p. 12 s. et 21 s.

qui cite un intéressant passage de Plotin (Ennéades, V, 3, 10, 31 sqq. trad. E. Bréhier.
Paris 1931, p. 63: «Si l'Absolu indivisible devait lui-même énoncer ce qu'il est, il
devrait d'abord dire ce qu'il n'est pas; il serait alors multiple, afin d'être un. De plus
lorsqu'il dit: je suis ceci, ou bien ceci désignera quelque chose de différent de lui, et
alors il mentira; ou bien ceci sera un accident pour lui, et il énoncera plusieurs choses
de lui; ou alors il devra dire: je suis, je suis et: moi. moi».) qui, incontestablement,
annonce l'exégèse eckhartienne d'Exode, 3, 14.

12 De Trinitate. éd. cit., p. 16:1-24:108.
13 Les grands commentateurs du De Trinitate de Boèce sont Thierry de Chartres

et Gilbert de la Porrée. Mais l'œuvre de Boèce a également été commentée par saint
Thomas d'Aquin. Pour tout ceci, cf. N. M. Haring, « A commentary on Boethius' De
Trinitate by Thierry of Chartres», AHDLMA, t. XXIII (1956); «The Lectures of
Thierry of Chartres on Boethius' De Trinitate», AHDLMA, XXV (1958); «Two
Commentaries on Boethius (De Trinitate et De Hebdomadibus) by Thierry of Chartres»,

AHDLMA, XXVII (1960). Pour saint Thomas, cf. S. Neumann, «Gegenstand



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 7

pas fait, mais ses œuvres fourmillent de références à Boèce. Complétant
l'influence du De Trinitate, en précisant certains aspects difficiles, en fixant
certaines doctrines obscures et en énonçant les présupposés ontologiques et

métaphysiques, il faut également citer le De Hebdomadibus. Quelles que
soient cependant les relations des deux Opuscules, le De Trinitate, c. IV,
reste le texte de base pour l'historien de la logique médiévale. On sait que
Boèce s'y interroge sur ce qu'il advient lorsqu'on tourne la prédication
logique vers Dieu. Epistemologie de la théologie, réflexion sur les limites du

langage humain à l'égard de Dieu et sur les limites de la théologie à l'égard
de son objet, le chapitre IV du De Trinitate est tout cela. Mais il est aussi

l'exposé d'une doctrine logique du langage et de la prédication, que l'on
peut qualifier de «néo-platonicienne» au sens que nous venons de définir.

Quelles en sont les thèses essentielles? La question que pose le c. IV est

la suivante: la prédication, définie logiquement, est-elle ou non équivoque
selon qu'elle est tournée vers les créatures ou vers le Créateur? La réponse
est positive14. Pour y parvenir, Boèce donne successivement une théorie des

catégories, puis une théorie de la prédication et une classification raisonnée
de ses différentes espèces. La théorie des catégories repose sur un principe
unique: « les catégories sont ce que les sujets leur ont permis d'être» («Talia
sunt predicamenta qualia subiecta permiserunt»)15. Deux facteurs déterminent

l'application de ce principe au problème de la prédication in divinis: la

nature des catégories, substantielles ou accidentelles (selon une distinction

und Methode der Theoretischen Wissenschaften nach Thomas von Aquin auf Grund
der Expositio super Lib. Boethii de Trinitate», dans Beiträge zur Geschichte der Phil,
und Theol. des Mittelalters, 41-2 (1965), et M. Grabmann, Die Theologische
Erkenntnis- und Einleitungslehre des hl. Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift In
Boethium de Trinitate, Fribourg (Suisse) 1948.

14 De Trinitate (noté par la suite DT), ed. cit., p. 16:7-12. Cette problématique est

reprise, entre autres, par Alain de Lille et dans les Regulae. et dans la Summa. Cf. sur
ce point M. D. Chenu, La Tliéologie au XIIe siècle, Paris 1966, p. 90-107, qui cite ce
beau passage «boétien»: «In naturalibus ubi denominationes fiunt, aliud est quod
denominatur, aliud a quo denominatur. In deo vero non habet locum denominatio,
quia deus est ipsa deitas» (op. cit., p. 105, note 1). Rappelons que selon J. Koch, les

Maximae (ou Regulae) Tfieologicae d'Alain sont, avec Y Elementatio Theologica de
Proclus, l'une des principales «sources» de Maître Eckhart (L.W. Ill, I, p. XV). Il y
a là une véritable tradition «platonisante» qui de Boèce mène à Eckhart.

15 Ce principe souvent cité par Eckhart a connu une curieuse fortune au Moyen
Age, puisqu'il a longtemps circulé sous une forme complètement altérée: «talia sunt
subiecta qualia permiserunt praedicata». Il a fallu attendre Guillaume de Sherwood
et surtout Roger Bacon pour voir rétablie la véritable pensée de Boèce. Cf. Summule
dialectices Rogeri Baconi, éd. Steele, Oxford 1940 (Opera Hactenus Inedita), p.
281:15-283:4. A lire Bacon, il semble qu'il y ait eu confusion avec un passage de la
Dissuasio Valerti ad Ruffinum (cf. P.L., Migne, 30, 254): «logicum enim est, talia
erunt predicata qualia subiecta permiserint», puis, inversion des termes «predicata»
et «subiecta».



8 ALAIN DE LIBERA

qui figure également dans les Categoriae decern d'Augustin)l6, celle des sujets

eux-mêmes, Dieu et les « autres réalités » (y compris le Ciel et « les corps
immortels des Philosophes»)l7. Sur cette base, Boèce distingue donc la
prédication des catégories substantielles (Substance, Qualité, Quantité) de celle
des catégories accidentelles (les sept autres catégories aristotéliciennes) et,
dans chacune de ces prédications, il distingue deux cas, celui du Créateur,
celui de la créature.

La prédication des catégories substantielles (par rapport à Augustin, la
liste est augmentée de deux: Qualité et Quantité) présente deux caractères
fondamentaux: elle est toujours identique et elle est toujours attribution
d'êtrel8.

Maintenant, cette identité n'est pas posée de la même manière en Dieu
et dans la créature. En Dieu, l'identité est exprimée par mode d'unité, par
«conjonction» dit Boèce, la copule est «lien», «nœud», signe notant une
identité parfaite du sujet et du prédicat (puisqu'en étant, Il est tout ce qu'il
est et puisqu'il est par soi). Dans la créature, en revanche, l'identité du sujet
et du prédicat, c'est-à-dire aussi l'identité du substrat et de sa détermination
ontologique, sont exprimées par mode de division. La copule n'est plus ici
un lien dans le sens où elle l'était pour Dieu, elle est un signe d'identité qui
note une différence (puisque l'homme n'est pas son propre être et puisqu'il
n'est pas par soi mais par un autre). Expression d'une identité par une
différence dans le cas de Dieu (la différence de la forme propositionnelle elle-
même avec sa distinction d'un sujet et d'un prédicat) et expression d'une
différence par une identité (la copule comme signe de l'identité du sujet et

du prédicat) dans le cas du créé, la prédication selon les catégories substantielles

est donc foncièrement équivoque pour le Créateur et pour la créature.
La prédication des catégories accidentelles possède elle aussi deux caractères

fondamentaux: elle n'est jamais identique et elle n'attribue jamais

16 Cf. Pseudo-Augustini Categoriae Decern, in Aristoteles Latinus. Paraphrasis The-

mistiana, éd. L. Minio-Paluello, Bruges-Paris 1961, c. 8: «hae sunt categoriae
decern, quarum prima usia est, scilicet quae novem ceteras sustinet, reliquae vero
novem accidentia sunt».

"DT,p. 20:67-8.
18 DT, p. 18:26-41 : «Sed haec predicamenta talia sunt, ut in quo sint ipsum esse

faciant quod dicitur, divise quidem in ceteris, in deo vero coniuncte atque copulate
hoc modo: nam cum dicimus «substantia» (ut homo vel deus), ita dicitur quasi illud
de quo praedicatur ipsum sit substantia, ut substantia homo vel deus. Sed distat,
quoniam homo non integre ipsum homo est ac per hoc nec substantia ; quod enim est, aliis
debet quae non sunt homo. Deus vero hoc ipsum deus est; nihil enim aliud est nisi
quod est, ac per hoc ipsum deum est. Rursus « iustus » quod est qualitas, ita dicitur
quasi ipse hoc sit de quo praedicatur, id est si dicamus «homo iustus vel deus
iustus», ipsum hominem vel deum iustos esse proponimus; sed differì, quod homo
alter aller iustus, deus vero idem ipsum est quod est iustum».



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 9

d'être19. Pour les créatures, il y a non-coïncidence du sujet et du prédicat,
cette fois non plus par défaut du sujet (comme dans «homo est iustus» par
rapport à «Deus est iustus») mais par inconsistance ontologique du
prédicat accidentel (comme dans «homo est in Foro», le Forum n'étant ni une
partie de l'homme ni une de ses manières d'« être»). Il en est de même pour
Dieu, et plus encore, puisque pour Lui, la différence est absolue. Il n'est dit
«partout» ou «toujours» qu'en un sens purement métaphorique et, pour
ainsi dire, par déposition du sens20 même de la catégorie prédiquée: partout
signifie «en aucun lieu», toujours «en aucun temps». Cette non-identité de
la prédication accidentelle en Dieu et dans le créé n'empêche d'ailleurs pas
l'équivocité. Les catégories n'ont pas le même sens selon qu'elles sont prises
de la créature ou du Créateur (songeons à la distinction des deux « maintenant»,

celui de la sempiternité et celui de l'éternité, au terme de laquelle la

sempiternitas est présentée comme la chute même de l'éternité dans le

temps, dans le «toujours»)21. Cela posé, le caractère distinctif ultime de la

prédication accidentelle est le suivant: cette prédication est extrinsèque, elle
n'attribue ou ne confère aucun être au sujet sur lequel elle porte22. Cette
analyse, d'une certaine complexité métaphysique, permet à Boèce d'opérer
une classification des propositions qui constitue la «charte» de la logique
néo-platonicienne. Il y a deux types de prédication: la prédication d'être
(predicano secundum rem), c'est-à-dire la prédication des catégories substantielles

qui nous représente les choses comme étant quelque chose,

puisqu'elle confère l'être, qu'elle l'attribue («sed haec predicamenta talia
sunt ut in quo sint ipsum esse faciant»)23 et, d'autre part, la prédication
«extérieure à l'être», c'est-à-dire la prédication des catégories accidentelles
qui nous représente les choses sans leur attribuer aucun être24, qui les considère

par où elles ne sont pas, on pourrait presque dire «en tant qu'elles ne
sont pas», voire «comme n'étant pas»: «aliae quidem quasi rem mons-
trant, aliae vero quasi circumstancias rei; quodque illa quae ita praedi-
cantur, ut esse aliquid rem ostendant, illa vero ut non esse, sed potius
extrinsecus aliquid quodam modo affigant. Illa igitur, quae aliquid esse

19 DT, p. 20:44-53: «Reliqua vero neque de deo neque de ceteris praedicantur.
Nam «ubi» vel de homine vel de deo praedicari potest, de homine ut «in foro», de
deo ut « ubique », sed ita ut non quasi ipsa sit res id quod praedicatur de qua dicitur
(...)».

20 Cf. par exemple DT, p. 20:58-9 («quoniam ubique est, sed non in loco»).
21 DT, p. 20:69-22:77.
22 DT, p. 22:80-3: « Rursus de eo nihil quod est esse de utrisque dictum est, sed

haec omnis praedicatio exterioribus datur omniaque haec quodam modo referuntur
ad aliud».

23 DT, p. 18:26-7.
24 DT, p. 22:89-92: «Qui enim dicit esse aliquem in foro vel ubique, refert quidem

ad praedicamentum quod est ubi, sed non quo aliquid est ».



10 ALAIN DE LIBERA

désignant, secundum rem predicationes vocantur»2-\ Cette différence entre

prédication intrinsèque et prédication extrinsèque est la première thèse de la

logique néo-platonicienne dans la version de Boèce. La seconde est une
classification de la prédication intrinsèque elle-même et une analyse de

cette prédication qui, quand elle est appliquée aux créatures, est toujours
accidentelle (accidentia secundum rem) et qui, quand elle est appliquée à

Dieu, est toujours substantielle (predicano secundum substantiam rei)26. La
thèse théologique de Boèce est donc qu'il y a équivocité dans la prédication
des catégories par rapport au Créateur et à la créature. Mais sa thèse

logique n'est pas moins nette. Il y a une logique de Dieu et une logique du
créé, ou plutôt, la logique peut exprimer la différence ontologique du supérieur

et de l'inférieur, de Dieu en qui esse et quod est sont identiques, de la

créature en qui toujours ils diffèrent. L'idée d'une prédication intrinsèque
accidentelle qui a l'air d'une contradiction dans les termes est, en fait, le

premier pas vers la logique du néo-platonisme médiéval. C'est là

qu'Eckhart va puiser à pleines mains. D'abord, dans cette différence entre
l'intrinsèque et l'extrinsèque, prise au double niveau de la prédication qui
développe et de la dénomination qui condense l'être des choses. Ensuite,
dans le redoublement de cette différence entre l'intrinsèque et l'extrinsèque,
avec la distinction entre une prédication intrinsèquement et une prédication
extrinsèquement substantielles.

Il est donc vrai de dire que la logique néo-platonicienne est une logique
de l'identité et ainsi E. M. Barth a raison de noter que l'identité du sujet et

du prédicat y est un thème fondamental. Cependant, la critique qu'elle en

fait (en s'appuyant sur Angelelli) pour dire qu'un Fichte ou un Hegel ont
étendu à toutes les propositions la théorie de la predicano per se selon Aristote,

est peut-être pertinente adressée à Fichte, elle ne l'est sûrement pas
adressée à Boèce! Autrement dit, elle vaut peut-être pour la logique NPF,
mais certainement pas pour la logique NP21.

Nous venons de mentionner Aristote. Il faut souligner que Boèce ne

«trahit» pas Aristote. Sa théorie de la prédication est aristotélicienne dans

ce qu'elle a de proprement logique, y compris, si l'on veut, la distinction
entre le substantiel et l'accidentel comme genres de prédication. Elle ne l'est

sans doute plus quand il applique cette distinction du substantiel et de

l'accidentel à la predicatio secundum rem elle-même; mais s'agit-il encore ici
de logique au sens aristotélicien?

25 DT, p. 24:100-105. Sur l'accident chez Boèce, cf. M. Bravo Lorano, « Die
Prägung des Terminus « accidenter » im Lateinischen durch Boethius », dans Vivarium,
vol. 5 (1967), p. 1-7, notamment p. 6: «Accidenter bedeutet deshalb so viel wie —
negativ ausgedrückt — nicht wesentlich, ohne eine wesentliche Wirklichkeit mit dem

Subjekt zu konstituieren, das heisst — positiv ausgedrückt — in der Art des accidens».
26 DT, p. 24:104-8.
27 E. M. Barth, op. cit., p. 217.



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 11

Cette théorie «nouvelle» de la prédication commande, en tout cas, un
grand nombre de choses (dont la théorie des paronymes si chère à Eckhart
qu'il en fait un des deux présupposés logiques de sa métaphysique). Les

médiévaux, au moins certains d'entre eux, l'ont bien vu. Je prendrai un seul

exemple, la Summa de Bono de Philippe le Chancelier (1* 1236). Dans ce

texte, malheureusement encore inédit, Philippe traite incontestablement le

problème des paronymes dans l'optique de la distinction néo-platonicienne
entre le Premier (entendons le « Premier Principe») et ses inférieurs (entendons

l'université ou universalité du créé)28. Là encore, on part d'un principe,

ce que l'on appelle «convertibilité des transcendantaux»: ens. unum,
bonum. verum. La difficulté est la suivante: on peut dire que la bonté de

Dieu est bonne, on peut dire que la vérité (qu'il est) est vraie, on peut dire

que son unité est une et que son être «est», parce que toutes ces réalités qui
sont absolument premières définissent aussi l'essence même du Premier. En

revanche, on ne peut pas dire que la justice est juste ou que la prudence est

prudente, car ce sont là des qualités inférieures à Ce qui est Premier, c'est-à-
dire les qualités propres aux réalités inférieures à l'unique Créateur de

toutes choses29. La replication (replicatio. reduplicano, geminatio) qui caractérise

les énoncés comme «bonitas est bona» est un aspect fondamental du

phénomène et du problème de la paronymie. Chez les logiciens et les

grammairiens, cet aspect est presque toujours réduit à la question de savoir si

«bonitas» et «bonum» (ou «bonus») signifient la même chose et, si oui,
s'ils la signifient ou non de la même manière. Ici, en revanche, l'identité
absolue du Premier à lui-même intervient, thème théologique et philosophique,

idée d'un être qui est sa bonté même, d'un être pour qui être c'est
être bon, être un, être vrai. Il y a peut-être à l'arrière-plan du texte de

Philippe le Chancelier un souvenir de la définition augustinienne de Dieu
comme «bonum bonum»30, il y a, en tout cas, certainement un rappel de la

28 W. H. Principe donne de larges extraits de la Summa de Bono dans le tome IV
de «The theology of the Hypostatic Union in the early XII Ith Century», Studies and
Texts 32, Toronto 1975.

29 W. H. Principe, op. cit., p. 33, note 29: « Respondeo: aliter est in primis et in eis

quae sunt sub primis: non enim dicitur iustitia iusta, prudentia prudens, sed dicitur
bonitas bona, et hoc est quia ens et unum et verum et bonum sunt prima. Nam ipsum
esse est, et Veritas est verum et unitas est unum».

30 Le «bonum bonum» d'Augustin (De Trinitate. Vili, I1I-4, PL, 42, 949) se

trouve être, en tout cas, la source majeure du thème d'hoc et hoc chez Eckhart:
«Bonum hoc et bonum illud, toile hoc et illud et vide ipsum bonum si potes; ita
deum videbis non alio bono bonum sed bonum omnis boni» (cf. aussi PL 42, 950:
«cum itaque audis bonum hoc et bonum illud» etc.). Pour Eckhart, cf. essentiellement

In Exodum, n. 17, LW. II, p. 23:5-8 qui réfère le Nom de l'Exode au «bien (qui
est) bien» d'Augustin: «sic ergo «bonum bonum» significat bonum impermixtum et

summum bonum in se ipso fixum, nulli innitens, super se ipsum «rediens reditione
completa». Sic li sum qui sum impermixtionem esse et eius plenitudem indicat». La
source augustinienne du lien posé par Eckhart entre reduplicatiti, différence d'être



12 ALAIN DE LIBERA

théorie de Boèce sur la prédication intrinsèque, même si Boèce ne distingue
pas lui-même entre les transcendantaux et les perfections propres au créé

(comme lajustice). En fait, la suite du texte montre toute l'importance de la

problématique du De Trinitate. Philippe demande: «peut-on dire <bonitas
est bona>, parlant d'une créature?» ou encore «s'agissant d'une créature,

peut-on dire que sa bonté soit bonne?».
Comme Boèce, la Summa de Bono répond par la négative.
Pour tout ce qui est non-identique à soi-même dans son propre être,

pour tout ce en quoi, citation de Boèce, «diffèrent l'esse et le quod est», il
ne peut y avoir de prédication de ce genre, c'est-à-dire de prédication
intrinsèquement substantielle, ou si l'on préfère, de prédication absolument
identique.

Philippe le Chancelier use ici d'un terme qui va connaître par la suite

une exceptionnelle et imprévisible fortune littéraire et doctrinale, il parle de

«prédication reflexive», «predicatio reflexa». Il attribue, d'ailleurs,
l'expression au De Hebdomadibus de Boèce où, en réalité, elle ne se trouve
pas exactement: «dicit Boethius in libro de Hebdomadibus quod in quibus
id quod est et esse differunt, non est reflexa predicatio. Sed in creaturis ens

et esse differunt. Ergo in illis non est reflexa predicatio»31. Ce texte
remarquable définit le statut ontologique de la créature en monde néo-platonicien
grâce à l'assimilation terminologique bien connue de «id quod est» et de

«ens». La créature est un étant qui n'est pas son être, ou mieux une réalité
dans laquelle être et étant sont distincts l'un de l'autre (on pense à Boèce:

«homo non integre ipsum homo est ac per hoc nec substantia»)32. Cette

analyse implique la distribution suivante: Dieu est l'étant qui est son être, il
est l'identité même de l'être. La prédication qui exprime cette indistinction
d'être et d'étant en Dieu est dite «prédication reflexive», c'est la prédication

« secundum substantiam rei » de Boèce. Cette prédication ne s'applique
pas à la créature. La créature, en effet, est l'étant qui n'est pas son être,
l'étant qui n'est pas dans son être, ou encore l'étant qui n'est pas. La logique
néo-platonicienne est donc une logique qui permet d'exprimer la différence
d'être et d'étant dans le créé et son identité en Dieu. Cette logique admet

(esse) et d'étant (hoc et hoc) et réflexivité de l'être (conversio reflexiva) est ici manifeste.

Il convient cependant d'y ajouter Boèce, De Trinitate, c. 2, éd. cit., p. 10:29-40:
«Sed divina substantia sine materia forma est atque ideo unum et est id quod est.

Reliqua enim non sunt id quod sunt Quod vero non est ex hoc atque hoc, sed

tantum est hoc, illud vere est id quod est; et est pulcherrimum fortissimumque quia
nullo nititur» (cf. In Exodum, n. 17, p. 23:6, «nulli innnitens»). On notera que saint
Thomas d'Aquin connaît et utilise les expressions ens hoc ou esse hoc (cf. par
exemple Prima Pars, q. XLV, a. 4 et a. 5: «Producere autem esse absolute, non
inquantum est hoc, vel tale, pertinet ad rationem creationis »).

31 W. H. Principe, op. cit., p. 35 (et ibid., note 44) qui renvoie à Boèce, De
hebdomadibus, ed cit., p. 48:128-140.

32 DT, p. 18:32-3.



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 13

donc bien une copule symétrique et reflexive, mais seulement dans le cas de
Dieu et non pas dans celui de la créature. Miss Barth ne prête pas attention
à cette différence pourtant considérable, dans sa critique de la logique NPF,
mais peut-être critique-t-elle tout simplement F plutôt que NP...

La diffusion médiévale des thèses de logique «néo-platonicienne» que
nous venons de décrire devrait pouvoir être assez facilement suivie. Nous
savons en tout cas d'ores et déjà qu'il y a une tradition du chapitre IV du De
Trinitate, et véritable puisqu'il y a création d'un concept nouveau pour
exprimer un ensemble de notions plus ou moins bien reliées par Boèce dans
le De Trinitate et le De Hebdomadibus. Il s'agit de cette prédication reflexive
qui permet d'exprimer une ontologie divine et qu'introduit, semble-t-il,
Philippe le Chancelier dans les premières décennies du XIIIe siècle (mais peut-
être y a-t-il d'autres auteurs avant lui?). Cette tradition et celle de Boèce en

général devraient faire l'objet d'investigations approfondies, notamment
par un inventaire et une étude systématique des vues médiévales sur le
chapitre IV du De Trinitate^.

Nous voici donc parvenus à notre seconde question: Maître Eckhart
contribue-t-il de manière significative au développement de cette tradition?
La réponse est évidemment positive puisque nous savons que le Prologue à

l'Œuvre des Propositions et la Table des Prologues à l'Œuvre Tripartite
contiennent et une théorie des paronymes et une théorie de la prédication.
La théorie des paronymes consiste (acceptant le cadre général de la doctrine
de Boèce sur la différence entre être et étant dans la créature) à attribuer la

prédication reflexive à la créature sous un certain rapport ^. Cette attribution

inattendue doit, en quelque sorte, équilibrer le néant intrinsèque de la

33 En attendant une étude historique approfondie de la tradition médiévale de la
logique de la participation, tout lecteur de Maitre Eckhart peut se référer pour
l'aspect doctrinal aux admirables analyses de L. B. Geiger, notamment aux chapitres
V et X de son œuvre maîtresse, La logique des attributions, op. cit., p. 122-150 et
264-277. On consultera aussi avec fruit les différents appendices, essentiellement
p. 458-472. Une juste appréciation de la place de Thomas d'Aquin dans la tradition
néo-platonicienne de la logique permettrait, sans aucun doute, de mieux comprendre
ce que le Thuringien doit exactement à l'Aquinate et situerait la valeur historique
réelle des controverses sur le «thomisme» et 1'«antithomisme» d'Eckhart.

34 Prologus in Opus Propositionum. éd. cit., p. 166:6-11: «Primum est quod sicut
«album solam qualitatem significat», ut ait Philosophus, sic ens solum esse significat.

Similiter autem se habet et in aliis puta quod unum solam unitatem significat,
verum veritatem, bonum bonitatem, honestum honestatem et sic de aliis et horum
oppositis, puta malum solam malitiam, falsum solam falsitatem, obliquum obliqui-
tatem et sic de aliis ». La doctrine eckhartienne des paronymes est exposée au n. 63

d'In Exodum: «albedo enim quamvis sit in subiecto et accidens sive inhaerens
subiecto, non tamen significat albedinem per modum inhaerentis, sicut hoc nomen
albus «solam qualitatem significat» sicut albedo et subiectum consignificat sive

connotat, et propter hoc significat ipsam per modum accidentis et inhaerentis. Unde
et Avicenna dicitur sensisse li album significare principalius subiectum et posterius
accidens». Ce passage reprend manifestement les lignes 40-49 du De Accidentibus de



14 ALAIN DE LIBERA

créature, elle doit permettre de découvrir en elle quelque chose qui la tire du

néant, ou plutôt, quelque aspect sous lequel elle puisse être considérée

comme étant quelque chose et non pas «pur néant». Eckhart reprend
l'ensemble des fils et les noue à sa manière. Son axiome fondamental étant

que la créature prise en elle-même n'est rien, le problème philosophique par
excellence est de découvrir ce par où (ce « par où », le « qua » latin) elle est.

Pour ce faire, il réutilise l'essentiel de la théorie logique de Boèce: la

différence entre prédication substantielle et prédication accidentelle, la distinction

entre prédication ou dénomination intrinsèque et extrinsèque, enfin
l'idée que certains prédicats confèrent un être au sujet dont ils sont prédi-
qués et d'autres, non. Toutefois, il réexpose cet ensemble à partir d'une division

des catégories qui n'est pas celle de Boèce mais celle d'Augustin. Des

dix catégories, seule la première est substantielle, les neuf autres sont
accidentelles. Des neuf catégories de l'accident, aucune, étant prédiquée, ne

confère d'être à ce dont elle est prédiquée (on retrouve ici Boèce). De plus,

Dietrich de Freiberg (ed. Wallace, The scientific Methodology of Theodoric of
Freiberg, Fribourg (Suisse) 1959): « Et dicit ibi de significacione nominum aliorum
novem generum, scilicet accidencium, quod significacio uniuscuiusque istorum est

unius entis. Super quo dicit ibi Commentator: «significacio uniuscuiusque nominum
novem accidencium, cum sua significacione super illud accidens, est super unum pre-
dicamentum, scilicet, predicamentum substancie. Et infra loquens contra Avicenam
qui dicebat quod accidens «primo significat substanciam et secundo accidens», dicit
quod est a contrario, scilicet, quod «accidens primo significat accidens et secundo
substanciam». Accidens enim innatum est existere in subiecto». Les vues d'Eckhart
sur les paronymes ont été condamnées à plusieurs reprises en 1326 (cf. notamment
les propositions 2, 8, 13 tirées du Benedictus Deus et la proposition 3, extraite de la

réponse d'Eckhart aux articles tirés du Benedictus Deus, texte dans Théry,
AHDLMA, I, (1926), p. 158, 162, 166 et 168). Elles ne font pourtant que pousser à

bout les thèses modistes, dans le cadre d'une doctrine générale de l'analogie
(«paronymes» et «termes analogiques» étant, on le sait, assimilés par les médiévaux). Dans
cette perspective, on peut estimer que le texte de Radulphus Brito sur la vision (« Et
ideo non est verum quod dicunt, scilicet quod homo est species ut est in intellectu,
immo dicendo «homo est species», esse cognitum hominis praedicatur denominative
de homine, sicut dicendo «paries videtur», visio denominat parietem, et tamen visio
non est in pariete sicut in subiecto, immo est in oculo, sed denominat obiectum et

causam causantem visionem in oculo» Por., q. 8, cité par J. Pinborg, «Zum Begriff
des Intentio secunda: R. Brito, H. Natalis und P. Aureoli in Diskussion», dans
CIMAGL 13 (1974), p. 53, note 19) contient le programme d'une véritable Métaphysique

de l'Analogie au sens eckhartien, c'est-à-dire d'une Métaphysique où les analogues

(assimilés à des paronymes d'accident) ont l'être non pas en eux-mêmes mais
bien (et uniquement) dans leur cause. D'une manière plus générale, la théorie
d'Eckhart selon laquelle les accidents ne sont pas enlia in recto mais seulement entia
in obliquo semble liée aux analyses de Dietrich de Freiberg qui, dès le De acciden-
tibus, attribue le mode de signifier des paronymes aux catégories de l'accident et

interprète le rapport des accidents à la substance (rapport qui sert de modèle à celui
de la créature au Créateur chez Eckhart) dans le cadre de la théorie sémantique de la

paronymie.



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 15

Eckhart introduit une formule d'Aristote à laquelle il donne un poids
nouveau et considérable. Les neuf catégories de l'accident ne sont pas des

étants (entia), on peut seulement dire d'elles qu'elles sont par rapport au seul

étant véritable, la substance:«non entia sunt sed entis»3i. Cette formule est

connue. Thomas d'Aquin l'utilise lui-même à plusieurs reprises36. L'originalité
d'Eckhart est de la mettre en communication avec la doctrine de l'analogie

de l'être (retrouvant ainsi la tendance médiévale à assimiler les

paronymes qui signifient «in concretione ad substantiam» et les analogues qui
signifient «par rapport à quelque chose d'un»). On connaît cette doctrine
d'origine thomiste (mais qui, en fait, radicalise celle de saint Thomas).
Rappelons-la donc en quelques mots seulement. Le point de départ est la
doctrine averroïste du non-être de l'accident. Le ressort de la démarche,
l'assimilation d'ens (étant) et d'accidens (accident). Et la thèse, la suivante: tout
accident est par rapport à l'être, tout étant n'est que dans son rapport à

l'être. Or seul l'être est. L'étant n'est donc pas son être, il a son être dans
autre chose que lui, et encore l'a-t-il seulement «sur le mode du non-avoir»
(selon le mot de F. Brunner)37. Pour faire comprendre sa doctrine, Eckhart
recourt à un exemple classique de la théorie médiévale du signe et de la
signification, celui de l'enseigne qui en elle-même n'a aucun vin mais n'en
indique pas moins la présence du vin dans l'auberge ou dans le tonneau.
Assimilant cet exemple à un exemple aristotélicien d'analogie (repris, entre
autres, par saint Thomas), celui de l'urine et de la santé. Eckhart pose que
toute créature est dans le même rapport que l'accident à la substance, que le

circulus vini au vin ou que l'urine à la santé, c'est-à-dire dans un rapport de

signification. La créature est signe d'autre chose, signe de l'être, de cet être

qu'elle n'est pas et qu'elle n'a que sur un mode de négation, d'extériorité.
Prise en elle-même, elle est donc «néant», prise dans son être, c'est-à-dire
dans l'Etre, c'est-à-dire en dehors d'elle-même, elle est, mais n'est plus rien
d'elle-même38.

Le thème boétien de la prédication extrinsèquement substantielle est donc
repris ici intégralement et reçoit un formidable développement. Mais pour
comprendre véritablement cette thèse, il faut, dit Eckhart, et la théorie des

paronymes et celle de la copule dans des propositions de forme logique
différente39.

35 Cf. In Exodum, n. 54 (L.W. II, p. 58) et In Ecclesiasticum, nn. 52 et 53.
36 Prima Pars, q. 45, a. 4, resp., et In Xllm libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio,

1. VII, led., 1, n. 1251 et naturellement Aristote, Métaphysique, VII, 1, 1028 a
15-20. L'expression «in recto» vs. «in obliquo» figure chez Dietrich de Freiberg,
(De Accidentibus, p. 321:58-61) également à propos des «paronymes».

37 Cf. «L'analogie chez Maître Eckhart», Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie, 16 (1969), p. 338.

38 Pour tout ceci, cf. notre article: «Le problème de l'être chez Maître Eckhart,
Logique et Métaphysique de l'Analogie» C.R.T.P. 4, 1980.

y> Pro/. Op. Propositionum, p. 166:4-5 et Tabula Prologorum. loc. cit.



16 ALAIN DE LIBERA

Par la théorie des paronymes, nous connaissons que l'homme bon en

tant que bon est la bonté même de Dieu. Dans cette théorie, la replication
(ou réduplication) de l'accident a le merveilleux pouvoir d'élever le sujet à

la substantialité40. On ne peut peut-être pas dire, s'agissant de la créature,
«bonitas est bona», mais on peut au moins dire «homo bonus inquantum
bonus intrat omnem proprietatem bonitatis». Il y a ici une explosion du
thème de la predicatio reflexa. Il n'y a pas de prédication reflexive pour la

créature. Jamais ce qui est par participation ne sera par essence. Jamais sa

bonté ne sera bonne, sa vérité vraie, son unité une, sauf si on l'envisage sous

réduplication du prédicat qui la qualifie, la quantifie, etc. Autrement dit: la

réduplication installe l'étant dans la réflexivité de la prédication divine. En

tant que bon, je suis bon de la bonté même de Dieu, ma bonté et celle de
Dieu ne sont qu'une seule et même bonté. Proposition «scandaleuse» et qui
sera condamnée41! Cette théorie des paronymes, si intrépide, est censée

s'appuyer sur une autorité d'Aristote selon laquelle le paronyme d'accident
signifie seulement la qualité ou forme42. On voit en fait combien le Philosophe

est ici tiré vers un schéma qui lui est étranger, celui de la prédication
selon le De Trinitate de Boèce.

Il en va de même pour le second présupposé de la métaphysique selon

Eckhart, la théorie de la valeur de la copule dans les propositions de

secundo et de tertio adiacente.

Eckhart reprend la théorie du De Interpretatione selon laquelle le verbe
être est tantôt prédicat («homo est»), tantôt copule, c'est-à-dire simple lien
entre le sujet et le prédicat (« homo est animal »)43. Au moment de la rédac-

4,1 D'une manière générale, l'énoncé reduplicati!" eckhartien définit et exprime la

rencontre du thème de la relation paronymique («bonum», «bonitas») avec celui de
la prédication d'existence. C'est dans ce complexe de lieux et de doctrines formé par
la réflexion sur la paronymie et la signification des termes, d'une part, par la sémantique

des propositions, d'autre part, que l'on trouve la formulation spécifiquement
eckhartienne de la différence ontologique d'être et d'étant.

41 Cf. Benedictus Deus, n. 2 (Théry, p. 158): «bonus inquantum bonus est non
factus et increatus, tamen est genitus, puer et filius bonitatis» (on est ici au niveau de
la génération dans le Verbe et de la re-gènération de la créature dans l'adhésion au
Christ, i.e. au niveau de la créature comme Ad-Verbe), n. 8 (Théry, p. 162): « Bonus
homo inquantum bonus intrat omnem proprietatem bonitatis, que deus est in se

ipso», n. 13 (Théry, p. 166): «Bonus homo inquantum bonus habet proprietatem
divinam et Responsio, n. 3 (Théry, p. 168): «quod bonus inquantum bonus totum
suum esse recipit a bonitate increata. Et quod li inquantum bonus, solam bonitatem,
que deus est, significat, sicut album significat solam albedinem ».

42 Categoriae, c.5, 3b 19.
43 Tabula, loc. cit., «Cum enim dicitur aliquid ens, unum, bonum, verum, tunc

haec singula sunt praedicata propositionis et sunt secundum adiacens. Cum vero
dicitur aliquid ens hoc, unum hoc, verum hoc aut bonum hoc, puta homo vel lapis et
huiusmodi, tunc li «hoc et hoc» sunt praedicatum propositionis, et praemissa
communia, puta esse, non sunt praedicata nec secundum adiacens, sed sunt copula prae-
dicati cum subiecto. Verbi gratia cum dico: «homo est homo» vel «lapis», non prae-



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 17

tion des Prologues, cette distinction est depuis longtemps prolongée par la

question de l'interprétation existentielle ou non existentielle de la copule.
Autrement dit, quand Eckhart réutilise cette distinction, il y a déjà plus de

deux siècles que l'on dispute pour savoir si est signifie l'existence dans
«homo est» et «homo est animal» uniformément et de la même manière,
ou bien s'il la signifie seulement dans «homo est» (où est est prédicat et
second adjacent de la proposition)44. Le Thuringien adhère à la thèse selon

laquelle est troisième adjacent n'a pas de valeur existentielle. Il soutient
donc que l'homme est un animal, quand même il n'existerait aucun homme
(homo est animal, nullo homine existente) 4-\ Ce n'est évidemment pas là que
résident ni son originalité (c'est l'opinion dominante à la fin du XIIIe et au
début du XIVe siècles), ni son néo-platonisme. Mais bien dans le fait qu'il
interprète cette distinction quasi scolaire à la lumière de la différence boé-
tienne entre prédication substantielle et prédication accidentelle. Au fond,
la théorie d'Eckhart consiste à dire que pour ce qui concerne la créature,
toute prédication de troisième adjacent est accidentelle ou si l'on préfère
qu'aucune proposition de tertio adiacente ne peut être regardée comme
attribution d'être à un sujet. Boèce est ici littéralement pris au mot. En

contrepartie, la prédication de second adjacent et la prédication de
troisième adjacent sont identifiées pour Dieu, et pour Lui seul, à la prédication
secundum substantiam rei de Boèce. Eckhart tire ici les leçons du De Trinitate.

Mais il s'inscrit par là même dans une tradition dont saint Thomas

dico hominem vel lapidem aut huiusmodi aliquid. Propter quod haec est vera: « Mar-
tinus est homo, nullo homine existente». Non enim dico hominem esse nec esse
praedico nec terminorum existentiam, sed cohaerentiam. Sed cum dico rosam esse
rubeam, non dico nec praedico rosam esse, nec rubedinem esse, sed solam cohaerentiam

naturalem terminorum. Unde li «esse» vel «est» non est subiectum nec praedi-
catum, sed tertium extra haec, puta copula praedicati cum subiecto». Cf. également
Prol. Op. Prop., p. 167:2-8: «Cum igitur dico aliquid esse, aut unum, verum seu
bonum praedico, et in praedicato cadunt tamquam secundum adiacens praemissa
quattuor et formaliter accipiuntur et substantive. Cum vero dico aliquid esse hoc,
puta lapidem, et esse unum lapidem, verum lapidem aut bonum hoc, scilicet lapidem,
praemissa quattuor accipiuntur ut tertium adiacens propositionis nec sunt praedicata,
sed copula vel adiacens praedicati» (même doctrine au n. 25, p. 181:10-4).

44 Pour un inventaire détaillé des discussions à l'Université de Paris entre 1270 et
1310 cf. S. Ebbesen et J. Pinborg, «Studies in the logical writings attributed to
Boethius de Dacia», dans CIMAGL, 3 (1970), p. 1-54.

43 Prol. Gen. Op. Trip., n. 13: «quocumque posito vel non posito, homo est animal
rationale mortale», In Sapientiam, n. 20: «Unde haec est vera «homo est animal»
quocumque extra substracto, etiam per intellectum, quia secundum logicos, taies
praedicationes, in quibus «est» est tertium adiacens praedicati, non praedicant rei
existentiam, sed terminorum inhaerentiam. Unde nullo homine existente est haec
non minus vera: <homo est animal)», Proc. Col, I, ad lim, «Cum dicitur «homo est
animal» non praedico esse: li enim «est» non est praedicatum, sed est tertium adiacens,

copula praedicati non dicens existentiam, sed solam inhaerentiam praedicati,
quod est animal, cum subiecto, quod est homo».



18 ALAIN DE LIBERA

d'Aquin fait également partie. C'est ainsi que la Question XIII, a. 5 de la

Prima Pars de la Summa Tlieologiae constitue une paraphrase fidèle du
chapitre IV de l'opuscule de Boèce: «omnes rerum perfectiones quae sunt in
rebus creatis divisim et multipliciter, in Deo preexistunt unite et simpliciter.
Sic igitur cum aliquod nomen ad perfectionem pertinens de creatura
dicitur, significat illam perfectionem ut distinctam, secundum rationem
definitionis, ab aliis; puta cum hoc nomen <sapiens> de homine dicitur,
significamus aliquam perfectionem distinctam ab essentia hominis, et a

potentia, et ab esse eius, et ab omnibus huiusmodi. Sed cum hoc nomen de

Deo dicimus non intendimus significare aliquid distinctum ab essentia vel

potentia, vel esse ipsius». On sait que pour Thomas, comme pour Eckhart,
toute prédication de troisième adjacent est prédication de l'être même de

Dieu, identique à son essence46. Tout ce qu'on dit de Dieu, toutes les perfections

qu'on lui attribue, tout cela est contenu dans la simple affirmation de

son être. « Deus est sapiens» et « Deus est» sont deux affirmations équivalentes.

Elles ne diffèrent que vocalement et par la conception que nous
avons de ces notions: la Sagesse, l'Etre, à l'état distinct ou séparé.

Maintenant, si tout ce qu'on dit de Dieu revient à dire qu'il est, tout ce

que l'on a dit de la créature revient à dire qu'elle n'est pas. C'est là, du

moins, la conséquence inévitable de l'interprétation de la prédication de

troisième adjacent comme prédication des accidents secundum rem de

Boèce. Thomas d'Aquin ne tire pas cette conclusion, mais Eckhart, lui, la

tire. Pour le Thuringien, tout ce qui définit et circonscrit la réalité de la créature

ne fait que la fixer dans son néant intrinsèque, dans le ceci (hoc) et le
cela (illud) dans cette détermination qui est à la fois la mesure de sa définition

et la marque de sa finitude. La distinction est séparation et la séparation

néant, chute, défaut, éloignement de l'être et des autres « perfections »

divines47. Plus une chose est distincte, moins elle est, car plus elle est

distincte, c'est-à-dire plus elle est (en) elle-même, moins elle est dans l'être,
c'est-à-dire en Dieu. Dieu lui-même, en revanche, est unité pure, et cette

46 Cf. E. Gilson, Le Thomisme, Paris 1965, p. 125-8 et 184-5. Pour Eckhart, cf. In
Exodum, n. 18, p. 24:10-3 qui cite saint Bernard, De Consideratione, c. 6, n. 13, PL
182: «si bonum, si magnum, si beatum, si sapientem vel quidquid taie de deo dixeris,
in hoc verbo instauratur quod «est». Nempe hoc est ei esse quod haec omnia esse».

47 In Exodum, n. 40, p. 45:10-46:1 («Omne autem ens creatum acceptum vel

conceptum seorsum per se distinctum a deo non est ens, sed est nihil. Separatum
enim et distinctum a deo separatum est et distinctum ab esse, quia ab ipso deo, per
ipsum et in ipso sunt quaecumque sunt, et «sine ipso factum est nihil », loh. 1 et Act.
17: «in ipso vivimus, movemur et sumus». Et per hoc optime intelligitur quod Hie-
ronymus dicit: <nostrum esse comparatum deo non est>») et n. 135, p. 124:1-6 («Sed
omne, in quo non est deus, et ipsum, quod non est in deo, non est nec aliquid est.
in quo non est deus nec ipsum in deo, in ilio non est esse, nec ipsum est in esse, sed

extra esse et extra entia»). Cf. à ce propos Asclepius III 30 (Hermetica I, 350:10) et
Prol. Gen. Op. Trip., n. 17, p. 161:4, In Sap., n. 295, In loh., n. 215, p. 181:1-4. Cf.
enfin In Exodum, n. 141, p. 128:14-6.



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 19

unité est si grande que la réflexivité même de l'être divin, ce qu'on pourrait
appeler l'être de l'être, notée dans l'énoncé de Y Exode sous la forme d'une

répétition (replicatio, geminatio): «Ego sum qui sum», ne se distingue en
rien de l'être noté par le premier «sum» (qu'Eckhart interprète d'ailleurs
comme second adjacent dans l'une de ses expositions d'Exode, III, 14:

«Ego sum»)4*.
En d'autres termes, avec Eckhart, la théorie thomiste de l'équivalence

des prédications de second et de troisième adjacents in divinis, devient une
manière générale d'analyser la forme des propositions selon le statut
ontologique de leurs sujets. Si le sujet est l'Etre qui est l'Etre (ou l'être par soi),
c'est-à-dire Dieu, la forme de toute prédication sera 5 est-P (« Deus est-

ens», «Deus est-bonus», «Deus est-unus», «Deus est-verus»), ce

qu'Eckhart exprime en disant que «est» fait ici partie du prédicat et est

second adjacent, bien que grammaticalement il y ait à chaque fois trois
termes, par exemple « Deus», «bonus» et «est». En revanche, si le sujet est

un étant qui a l'être sur le mode du non-avoir, c'est-à-dire un étant qui n'est

pas son propre être ou qui n'a pas d'être propre (ou encore qui a son être
dans autre chose que lui-même), bref une créature, la forme de toute
prédication sera la forme tripartite 5 est P, quand même il n'y aurait grammaticalement

que deux termes, par exemple «homo» et «currit» (i.e. «homo est

currens»). C'est là ce que Maître Eckhart exprime en disant que «est» est

«copule et troisième adjacent». Cette dernière forme de prédication est

indifférente à l'existence («homo est animal, nullo homine existente»). Elle
convient donc par excellence à la créature qui, prise en elle-même, est

purum nihil49. La distinction entre forme bipartite de la prédication (dans
laquelle la copule et le prédicat forment une unité verbale indécomposable:
«Deus est-ens») et forme tripartite, correspond à une distinction ontologique

entre ce qui est sur le mode de l'identité et ce qui est sur le mode de la
différence de l'être et de ce qui est, de l'esse et du quod est. Dieu est l'Etant,
il est le Bien, le Vrai, l'Un, il est aussi la Vérité, la Bonté, l'Unité, en un mot
il est l'Etre. On ne peut donc dire «Dieu est bon», mais seulement «Dieu
est-bon». Cette «logique métaphysique» apparaît ainsi comme l'application

d'une distinction logique autonome à une différence ontologiquement
fondée. Que cette distinction logique soit «autonome» et qu'elle soit

«appliquée» par Eckhart implique, semble-t-il, qu'il l'a trouvée toute
formulée dans la logique de son temps. Ici commence le problème historique
proprement dit.

La distinction de «S est-P» et de «S est P» paraît compatible avec
certains aspects de la théorie thomiste de la copule; ce n'est pas le cas de celle

48 In Exodum, n. 15, p. 21:1-6.
49 Sur ce point, cf. Proc. Col., IIe acte d'accusation, nn. 13 (Théry, p. 218) «omnes

creaturae sunt nihil in se ipsis» et 46 (Théry, p. 249) «omnes res creata sunt nihil in
se ipsis» (c'est moi qui souligne).



20 ALAIN DE LIBERA

des logiciens de la seconde moitié du XIIIe siècle dont Eckhart a pu suivre

l'enseignement à Paris'50. On la rencontre toutefois chez Dietrich de

Freiberg, contemporain, confrère et ami d'Eckhart. Je citerai ici principalement
une œuvre de jeunesse de Dietrich, le traité De esse et essentia, dans lequel
le Maître de Fribourg va jusqu'à proposer d'exprimer l'unité verbale de la

copule et de l'attribut dans les propositions de forme bipartite «S est-P» à

l'aide d'un néologisme verbal, par exemple pour « S est-homo », « S

hominat», ce qui donne une véritable forme SV (Sujet + Verbe)5I. On sait

tout le parti qu'un Heidegger tire de cette possibilité du langage (avec une
petite différence, puisqu'il aime à former des verbes à partir des noms, « Die
Welt weitet», alors que Dietrich, lui, forme des verbes à partir de prédicats).
Avant Dietrich de Freiberg, on citera naturellement Pierre Abélard qui,
selon Tweedale, semble «avoir été le premier logicien à affirmer que le

verbe formait une unité logiquement indécomposable en deux parties
distinctes»"'2. Mais cette conception, pour «révolutionnaire» qu'elle soit,
semble surtout remonter à Platon lui-même'3. Il me paraît également pro-

50 Du moins telle que l'interprètent Jean de Saint-Thomas {Sum Log., I, 6) et

Maritain (Pelile Logique, Paris 1966, p. 67): en revanche, la forme «5* est-P» est

apparemment absente de l'univers de doctrines décrit par S. Ebbesen et J. Pinborg
(CIMAGL 3, p. 48-9, arg. n° 9 «homo est homo»). Toutefois, la connaissance même
des textes logiques de la fin du XIIIe siècle est encore trop lacunaire pour qu'on
puisse affirmer l'absolue originalité d'Eckhart.

51 De esse et essentia, II, 1, ed. R. Imbach, Dietrich von Freiberg. Opera Omnia, II,
p. 39:38-55: «(...) alio modo dicta copula verbalis potest cadere in locutione, ut teneat
se ex parte praedicati. Et hoc planum est, si implicite ponatur in praedicato, ut
«homo currit» et «homo est»; vel etiam, si ponatur explicite, potest intelligi se

tenere ex parte praedicati, ut «homo est homo». Tune non intelligitur simpliciter
idem praedicari de se, quia ex vi et proprietate locutionis terminus positus ex parte
subiecti accipitur sub modo potentiae, sed terminus positus ex parte praedicati désignât

modum actus. Et propter hoc homine non existente ista est falsa « homo est

homo», et non solum illa «homo est», sed etiam ista «homo est homo», sicut ista est
falsa «homo ratiocinatur», homine non existente, sicut etiam ista, si sic liceret hanc,
scilicet «homo est homo», resolvere in istam «homo hominat», esset falsa homine
non existente».

52 M. Tweedale, Abailard on Universals, Amsterdam, New York, Oxford 1976,

p. 284-292. Cf. également J. Jolivet, Non-réalisme et Platonisme chez Abélard. Essai
d'interprétation (à paraître): « Il (Abélard) s'attache particulièrement à étudier ce
dernier verbe: être Il en vient ainsi à dire que les verbes « se rencontrent avec les noms
dans leur signification principale», au point qu'on pourrait imaginer une correspondance

constante entre eux, du type de celle qui lie aimant et il aime, étant et il est :

chaque nom aurait ainsi son verbe, et il y aurait par exemple un verbe qui signifierait
« être-coloré » (esse coloratum), comme il existe « blanchoyer » (albere) ; et même — et

surtout, car ici il ne s'agit plus d'un nom de qualité, mais d'un nom d'espèce, d'un
universel — un verbe qui signifierait «être-homme». C'est parce que les verbes
manquent à la plupart des noms que l'on complète cette lacune en ajoutant un nom au
verbe être, et qu'on dit par exemple <je suis savant)».

53 Sophiste, 262 c («le discours premier n'est rien d'autre que l'union des verbes
avec les noms»).



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 21

bable qu'elle a été transmise au Moyen Age par les écrivains de basse

latinité, au premier rang desquels Apulée de Madaura'4. La théorie de la forme
bipartite des propositions est donc non aristotélicienne. Elle est peut-être
néo-platonicienne. Elle est, en tout cas, «platonisante»55.

54 Apuleius Madaurensis. De Philosophia rational! {= Peri Hermeneias. Opera,
III) trad. H. Clouard, Traités Philosophiques. Paris, p. 435-7. notamment p. 435:
« D'ailleurs la proposition, comme dit Platon dans le Tliéétéle, se réduit strictement à

deux parties du discours, nom et verbe, par exemple Apulée disserte, ce qui est vrai ou
faux, ce qui est donc une proposition » et 437 : « Aussi, reconnait-on à bien des signes
la partie attributive (declarativa). d'abord elle peut embrasser davantage que l'autre
partie, ensuite elle n'est jamais contenue dans un nom. mais toujours dans un verbe: et
c'est en quoi se distingueraient, même égaux, sujet et attribut».

55 La thèse selon laquelle une proposition peut recevoir deux interprétations ou
analyses différentes, ou si l'on préfère deux «formes» différentes, bipartite dans le

cas de S est-P et tripartite dans celui de S est P est une thèse fondamentale de la
logique de Maitre Eckhart. Elle est différente des théories de Fichte et de Hegel sur la
symétrie et la réflexivité de la copule. La logique NPF telle que la décrit Barth n'est
donc pas l'aboutissement direct de celle d'Eckhart (quelle que soit l'influence
éventuelle d'un Eckhart sur un Hegel). Il serait donc plus juste de parler d'une logique
NPE (néo-platonicienne eckhartienne) et de l'étudier en profondeur avant toute
comparaison avec l'idéalisme moderne. Cette logique NPE est d'un abord difficile.
Peut-être n'est-elle qu'une variété mineure de la logique du néo-platonisme médiéval,
peut-être n'existe-t-elle même pas en dehors de l'interprétation de certains passages
de Boèce et de Thomas d'Aquin par Maître Eckhart? Il existe, en tout cas, une
logique eckhartienne. Il serait opportun d'essayer d'articuler véritablement les deux
thèses de la sémantique d'Eckhart, théorie des propositions catégoriques et théorie
des paronymes. Il faudrait, pour cela, pouvoir perfectionner la notation, car la
distinction entre S est-P et 5 est P ne permet pas de rendre compte de tous les aspects
de la doctrine du Thuringien. D'une part, en effet, Eckhart oppose «aliquid est ens-
hoc» et «aliquid est-ens» ce qui ne traduit pas entièrement la distinction entre «aliquid

est P» et «aliquid est-P». D'autre part, il dit que si l'on supprime le «hoc et
hoc» on obtient des énoncés de forme «aliquid est-ens» concernant les créatures. II
faudrait pouvoir exprimer tout cela formellement, puisque le type de propositions
auquel pense Eckhart (i.e. les propositions analoguées à 5 est-P par suppression de
«hoc» dans «aliquid est ens-hoc») n'est rien d'autre que la proposition reduplicative
des logiciens médiévaux (par exemple « homo bonus inquantum bonus intrat omnem
proprietatem bonitatis, que deus est in se ipso») laquelle, fait elle-même intervenir
toute la théorie de la paronymie. Sans doute existe-t-il des limites à ce qu'il est
possible, voire souhaitable, de «transcrire». 11 faut cependant souligner que pour
l'essentiel, c'est-à-dire les principes et les thèses relevant de la logique de la participation,

on peut exprimer formellement certaines propositions (d'apparence contradictoire)

sur les entia per participationem (par exemple « l'homme n'est pas son être» ou
«l'homme n'est pas son essence»). Je veux parler ici du système d'Ontologie décrit et
utilisé par D. P. Henry dans Medieval Logic and Metaphysics, Londres 1972. Ce
système constitue une des «théories centrales» de la logique de Lesniewski. S'il existe
une logique de la participation ou, à tout le moins, s'il existe une théorie logique de
l'étant par participation, celle-ci doit pouvoir être exprimée en théorèmes ou axiomes
simples. De plus, il doit exister un moyen de décider logiquement si certaines propositions

employées dans la théorie de la participation d'être ont, ou non, un sens. Pour
tout ceci, pour la formulation des théorèmes, comme pour l'élucidation des «barba-



22 ALAIN DE LIBERA

On voit ainsi ce qui sépare Eckhart de l'aristotélisme orthodoxe. Aristote
connaît une prédication où le prédicat est identique au sujet, c'est la
prédication essentielle, qui énonce l'essence du sujet. Mais ce dont parle Eckhart

rismes et des non-sens», le système proposé par D. P. Henry parait irremplaçable. A
un niveau très simple (c'est-à-dire sans employer l'Ontologie elle-même), on peut
donner une idée malgré tout très précise de ce que sont les propositions concernant
les étants par participation. Il suffit de distinguer entre deux fondeurs:

)is(
où «is» forme une phrase en prenant deux noms pour arguments, et:

I 1 's I

où «is» forme une phrase en prenant deux autres verbes pour arguments. En combinant

parenthèses et accolades, on peut former des verbes à partir de noms et des

noms à partir de verbes, par exemple:
{(white)ise|

et:
{(white)ise(er

On peut aussi définir un foncteur comme:
)"'(( 1er)

qui forme une phrase en combinant deux sortes d'arguments nominaux, dont le dernier

n'est autre que le «paronyme» de Thomas d'Aquin et d'Eckhart (par exemple
album, c'est-à-dire albedinem-hab-ens). Dans cette perspective (qui revient à rendre
perceptible la dimension verbale des noms abstraits, cf. Henry, p. 6), «omne ens est

esse habens» (i.e. «Every being is an es.se-haver») devient:
Every is an {(exactly-one)ise(er

(cf. saint Thomas d'Aquin, Summa Theologiae, l, q. 11, a. 1: «esse cuilibet rei
consistit in indivisione unumquodque sicut custodit suum esse, ita custodit suam
unitatem»). Cette notation rend également les propositions qui nous occupent, c'est-
à-dire celles qui posent que les étants par participation (i.e. ceux que l'on peut
caractériser par « )ise(er») ne sont ni leur être, ni leur essence: par exemple:

«homo nec est humanitas, nec est esse suum»
thèse thomiste par excellence (Summa contra Gentiles, II, 54, Summa Theologiae, I, q.
3, a. 3) et qui, on l'a vu, constitue d'abord la «charte» de la logique néo-platonicienne

dans la version de Boèce. C'est ainsi que «homo non est suum esse» devient:
«It is not the case that: j(man)ise) is j(exactly-one)ise) »,

que «hic homo non est sua natura» humanitas) est rendu par:
«It is not the case that: ((this-man)ise} is j(man)ise)»

et «hic homo non est suum esse» par:
«It is not the case that: j(this-man)ise| is ((exactly-one)ise} ».

Cette première approche des «dénégations insensées» («nonsensical denials») que
sont les thèses de la logique NP, peut être reprise au niveau de Y Ontologie. Dans
Medieval Logic..., D. P. Henry étudie la contrepartie de ces dénégations; c'est-à-dire
les propositions comme «omne ens est essentiam habens». rendue par:

[a]: a e v. ,[3<p].ae el[(p].cp 6 Cl
(« for all a, a is a being if and only if for some tp, aha haver of <p-ness, and ip is an
essence») ou comme «omne ens est esse habens», rendue par:

[a]:aev. s.aeel(Cl[ob]]
(«for all a, a is a being if and only if a is a haver of exactly-one-ness»).
Ce type d'analyse (cf. notamment Op. cit., §6, p. 95-101) devrait être étendu de
Thomas d'Aquin à Maître Eckhart. Peut-être alors aurait-on une image plus nette de
ce qu'est réellement le néo-platonisme logique au Moyen Age.



A PROPOS DE QUELQUES THÉORIES 23

est différent. Son point de départ n'est pas que certaines prédications sont
essentielles, et d'autres accidentelles, mais plutôt que la même logique ne

peut rendre compte de ce qui est par soi (Dieu) et de ce qui est par un autre
(le créé). Plus exactement, son point de départ est qu'il doit y avoir une
logique particulière pour rendre compte du créé. Cette logique distingue
entre prédication essentielle et prédication accidentelle, mais elle est de soi

indifférente à l'existence. C'est la logique d'Aristote telle qu'Eckhart la

comprend et Y applique. Parallèlement, il doit y avoir une autre logique pour
dire la participation d'être de la créature au Créateur, une logique de la
conversion constitutive d'être. Cette logique de la conversion est une
logique de l'existence, mais elle a Dieu pour unique objet. Si elle considère
la créature, c'est sub reduplìcatione et, ce faisant, elle ne fait que dire l'être
du Créateur. Il y a ici application d'un schéma «néo-platonicien» qui n'est

pas d'essence logique: tout effet est dans sa cause, mais qui peut avoir une

expression logique ou plutôt «théo-logique»: Tout ce qui est, est en Dieu.
Rien de ce qui est en Dieu n'est ceci ou cela.

Ainsi donc, la logique nèo-platonicienne dans sa version eckhartienne

apparaît-elle moins comme une logique du paradoxe que comme une
logique de la coïncidence avec Dieu. L'homme bon en tant que bon n'est

plus ni ce bien-ci, ni ce bien-là, ni cet homme-ci, ni cet homme-là, il est la
Bonté même de Dieu, ni plus, ni moins56. «Bonus inquantum bonus est

bonitas», on retrouve ainsi Boèce. Je voudrais suggérer, pour conclure,
qu'on retrouve également saint Thomas d'Aquin qui, dans la Summa contra
Gentiles, distingue entre Dieu et la créature en montrant que pour Dieu,
«être bon n'est pas chose différente de lui-même», ce qui veut dire que
Dieu « est sa propre bonté » et que « nul autre que lui n'est bon comme étant
sa propre bonté»; formules qui viennent tout droit du De Trinitate^1.

Eckhart admet cette thèse, et pour cause. Mais il la complète dans le sens
d'un néo-platonisme encore plus résolu. Il ne faut pas dire «la créature est

bonne mais n'est pas sa propre bonté», il faut dire «la créature est bonne
en n'étant pas sa propre bonté». On a ici l'affirmation bien connue que tout
ce que Dieu est, il l'est per essentiam, alors que tout ce que la créature est,

elle l'est per participationem. Thomas eût évidemment approuvé cela. La

singularité d'Eckhart est de pousser cette participation jusqu'à l'absolu. Pour

56 Cf. Proc. Col, IIe acte d'accusation, Théry, p. 240, n. 36: «vivere meum est esse

dei, vel vita mea est essentia dei, quidditas dei quidditas mea » (cf. le Sermon Iusti in

perpetuum vivent: «Gottes Wesen ist mein Leben. Ist mein Leben Gottes Wesen, so
muss das Gottes Sein, mein Sein, und Gottes Ystigkeit mein Ystigkeit, weder minder,
noch mehr»).

57 Summa contra Gentiles, I, 38: «Omne simplex suum esse et id quod est unum
habet: nam si sit aliud et aliud, iam simplicitas tolletur. Deus autem est omnino
simplex. Igitur ipsum esse bonum non est aliud quam ipse. Est igitur sua Bonitas.



24 ALAIN DE LIBERA

lui, si Dieu est tout ce qu'il a en soi>8, la créature, elle, est tout ce qu'elle a

en Dieu. Il incombe à la métaphysique de proclamer cette vérité et à la

logique de tenter de la faire comprendre.

^ Summa contra Gentiles, I, 23: «cuicumque inest aliquod accidens, non est

quidquid habet in se».


	À propos de quelques théories logiques de maître Eckhart : existe-t-il une tradition médiévale de la logique néo-platonicienne?

