Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1981)

Heft: 1

Artikel: A propos de quelques théories logiques de maitre Eckhart : existe-t-il
une tradition médiévale de la logique néo-platonicienne?

Autor: Libera, Alain de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 113 (1981), P. 1-24

A PROPOS DE QUELQUES THEORIES LOGIQUES
DE MAITRE ECKHART:;
EXISTE-T-IL UNE TRADITION MEDIEVALE
DE LA LOGIQUE NEO-PLATONICIENNE?!

ALAIN DE LIBERA
C.N.R.S. (Paris)

Comme tous les Scolastiques, Maitre Eckhart posséde une culture
logique. Le lecteur des Prologues en est immédiatement conscient, notam-
ment lorsqu’il lit dans la Table des Prologues a I'(Euvre Tripartite que les
quatre grandes theses de la métaphysique reposent sur deux théories logi-
ques, la théorie de la signification des paronymes et celle de l'interprétation
du verbe «étre» dans les propositions de second et de troisiéme adjacents?.

Ces deux théories sont généralement considérées comme deux chapitres
fondamentaux de la logique aristotélicienne. La premiére est rattachée a
plusieurs passages des Categoriae, dont naturellement le chapitre 1, l1a 1-15.
La seconde a certains passages du De Interpretatione, dont essentiellement
les chapitres 10, 19b 15ss. et 11, 21a 25 ss. Ces renvois a Aristote sont par-
faitement justifiés. Les deux théories ont toujours été pergues par les médié-
vaux comme aristotéliciennes et méme si elles ont recu toutes sortes de com-
pléments et de développements dés l’époque d’Abélard ou de saint
Anselme, nul ne s’est jamais abusé sur leur origine®. Pourtant, bien que
conscient de ce caractére traditionnel, le lecteur moderne ne peut s’empé-
cher d’étre déconcerté par I'allure que ces théories aristotéliciennes affectent
chez Maitre Eckhart. En effet, dans I'’emploi qu’en fait le Thuringien, la
doctrine d’Aristote ne parait survivre que dans sa lettre. Aristote est 1a,
certes, on le cite, on I'invoque avec précision; pourtant le cadre épistémolo-
gique et métaphysique qui ’entoure lui est étranger, sinon hostile. Cette ten-
sion entre I’énoncé et le cadre d’énonciation, entre la mention d’une théorie

I Texte complété d’une conférence prononcée a I'Université de Neuchitel, le 15
novembre 1979.

2 Tabula prologorum, L. W., 1, p. 129 ss., principalement nn. 3-4, p. 131:1-132:11.
Cf. également Prologus in opus propositionum, L. W., I, nn. 2-3, p. 166:6-167:8:
« Primum est quod, sicut « album solam qualitatem significat », ut ait Philosophus, sic
ens solum esse significat. (...) Secundo praenotandum est quod aliter sentiendum est
de ente et aliter de ente hoc et hoc (...)».

3 Sur les paronymes, cf. D. P. HENRY, « Why « Grammaticus » ?», dans Archivum
latinitatis Medii Aevi, vol. XXVIII, fasc. 2-3 et The « De Grammatico» of St Anselm,
Notre Dame, 1964. Cf. également J. JOLIVET, « Vues meédiévales sur les paronymes »,
Revue Internationale de Philosophie, 113 (1975), p. 222-242.



2 ALAIN DE LIBERA

et le fait de doctrine qu’elle est censeée illustrer ou justifier, a souvent étée
soulignée par les interpretes d’Eckhart. Les explications qui sont données
n’en restent pas moins superficielles ou inadéquates®.

Il y a pourtant un moyen d’expliquer certains traits de la présentation et
de I'utilisation des theories logiques aristoteliciennes chez Maitre Eckhart. Il
consiste a prendre cet emploi d’Aristote dans le corps d’'une tradition sécu-
laire, bien antérieure au Thuringien lui-méme. Je veux parler de la logique
néo-platonicienne dans sa version médiévale.

L’hypothése d’une tradition authentiquement néo-platonicienne de la
logique a été formulée plusieurs fois déja. On connait les belles analyses de
Geiger sur la participation dans la philosophie de saint Thomas d’Aquin>.
On peut ajouter les travaux de L. Nelson sur Hegel et Fichte et tout récem-
ment la description d'une logique NPF (Neo-Platonic Fichtean logic) par
E. M. Barth®. L’hypothése d’une logique NPF parait d’emblée suggestive,

4 L'une d’entre elles consiste a accentuer le caractére dit « mystique» de la pensée
d’Eckhart. Une autre, a mettre sa démarche au compte de I'ignorance. Des deux, c’est
sans aucun doute la seconde qui est la plus inacceptable. Maitre Eckhart a s¢journé
plusieurs fois a Paris (en 1293-1294 comme Lecteur des Sentences, en 1302-1303
comme Maitre en Théologie, en 1311-1313 comme Maitre Régent en Théologie), il y
a soutenu des disputes de meétaphysique (sur 'identité en Dieu d’esse et d'intelligere,
1302-1303), de physique (sur le mouvement, 1312-1313), de métaphysique et de phy-
sique (sur I'unité ou la pluralité des formes substantielles, 1312-13147), bref, il a pris
toute sa part des controverses philosophiques du temps. Cette participation elt été
impossible sans un minimum de familiarité avec les Arts du langage et les techniques
de discussion qu'ils déterminent. Et elle et été psychologiquement absurde si le Thu-
ringien y avait fait la preuve de sa seule ignorance des régles que I'ensemble de ses
contemporains (dont ses partenaires de dispute) assumaient et reconnaissaient. Or
Eckhart a bel et bien disputé a Paris et ses arguments ont été transcrits au plus vif de
polémiques scolaires. L'explication par l'ignorance, le manque de culture logique
veritable ou 'insuffisance de formation aux Arts (quels qu’aient pu étre les particula-
rismes de la culture dominicaine de Cologne) ne saurait donc rendre compte du sen-
timent de tension que chacun éprouve a lire les quelques paragraphes des Prologues
dans lesquels Eckhart prétend déduire sa métaphysique de deux pans de la séman-
tique aristotelicienne des termes et des propositions.

5 L. B. GEIGER, La Participation dans la Philosophie de saint Thomas d’Aquin, Paris
1953.

6 E. M. BARTH, The Logic of the Articles in Traditional Philosophy. A contribution
to the Study of Conceptual Structures (= Synthese Historical Library, 10), Dordrecht-
Boston 1974. « Logique NPF» (Neo-Platonic Fichtean Logic) est une expression
introduite par Leonard NELSON (par opposition a la logique AK, « Aristotelian Kan-
tian logic», cf. L. NELSON, 1962, p. 518). L'axiome de base de cette logique est la
notion de symetrie de la copule. E. M. Barth reprend I'analyse de Nelson qu’elle rec-
tifie ou compléte sur plusieurs points. Selon Barth, la logique NPF est fondée sur une
conception intentionnelle de la copule (c’est-a-dire sur une interprétation de la
copule «en compréhension »). La copule elle-méme y a la propriété de symétrie et est
censée exprimer des relations de ressemblance (similarity) plus ou moins grande
(« The méthéxis relation is susceptible of degrees», Barth, 1974, p. 230). La logique
NPF est donc une logique de la participation, c’est-a-dire une logique de la ressem-



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 3

Eckhart n’est-il pas souvent considéré comme une sorte d’intermédiaire
entre le monde du néo-platonisme médiéval et celui de I'idéalisme
moderne? Elle présente, toutefois, un remarquable défaut: elle n’établit
aucunement ce qu’est cette logique «néo-platonicienne» que J. G. Fichte
est cense¢ compléeter ou reformuler dans les premieres annees du XIX¢
siecle! Elle ne propose aucune explication valable de sa tradition méme, y
compris et surtout durant la période médiévale’. Pourtant cette logique néo-

blance «graduée». Il y a ainsi interprétation non seulement intentionnelle mais
«intensive» de la copule (Barth, p. 231). Fondamentalement, un énoncé de la
logique NPF est un énoncé qui posséde la forme suivante: S ressemble plus ou moins
a P(ou au P, ou a la P-ité), ou S est soit un terme individuel, soit un terme général et
ou (le) P est un terme général. Par ailleurs tout S est une relation de plus ou moins
grande ressemblance avec I'ldée-de-S (S-idea), laquelle est absolument identique a
elle-méme (E. M. Barth rappelle ici la distinction hégélienne entre la similarité
(Gleichheit) ou «identité extérieure» et I'identité pure (reine Identitdt), op. cit.,
p. 230-1). Selon Miss Barth, la logique NPF est une variété de I'id-logique (« id-logic»
entendant par la toute logique fondée sur une interprétation intensive de la théorie
intentionnelle de la copule (« an intensive intensional (comprehensional) copula-
theory », op. cit., p. 232).

7 Fichte est censé avoir «ré-introduit» la logique néo-platonicienne ou «logique
mystique » dans la Philosophie moderne (L. Nelson, 1962, loc. cit.). Miss Barth reste
trés discréte sur 'aspect historique de cette réactivation (« We cannot solve here the
intringuing historical problem of Fichte’s originality in this matter»). Elle se contente
de postuler un « développement historique ininterrompu » (« possibly via Wittenberg,
in which, among others, Peter Ramus and other Renaissance logicians form impor-
tant links », op. cit., p. 232) et conclut: « The logic of Fichte would then be a continua-
tion of the «metaphysical» or «philosophical» logic which appeared or re-
appeared, in the thirteenth century » (ibid.). Qui sont ces « logiciens» du XI11I¢ siécle?
On pourrait évoquer les Théologiens de la seconde moitié du XI11¢ siécle ayant com-
menté Aristote (Albert ou Thomas). M. Barth préfere dire que « This metaphysical
logic or logicized metaphysics (...) presented itself as an alternative to the logic of the
Schoolmen which had its roots in the logic of Aristotle, of the Stoa, of Abélard and
Boethius». On constate que Boéce est ici classé parmi les tenants de la «logique de
I'Ecole». Dans une note de la page 284, Miss Barth (s’appuyant sur E. A. Moody et
Risse plutot que sur Nelson) annonce qu'elle voit dans la «logique métaphysique » le
resultat d’'une convergence ou de I'influence combinée de la philosophie néo-platoni-
cienne (« Augustin, Avicenne ») et de la rhétorique cicéronienne (cf. Risse, 1964, p. 72
«In the 16th century Cicero’s teachings are often combined with platonist dia-
lectic»). Deux points forcent donc I'attention (/) I'affirmation que le chainon
medieval de la logique NPF est la «logique métaphysique du XIII¢ siécle» et
(2) I'idée que Boéce appartient a la « branche opposée», c'est-a-dire la logique de
I'Ecole. Mais qu’est-ce, au juste, que cette «logique métaphysique du XI11¢ siécle»?
E. M. Barth répond p. 231: « This metaphysical or philosophical logic is characte-
rized by the assumption of a « philosophical », «virtual » or « natural » suppositio of a
terminus per se sumptus»! Il n’est sans doute pas totalement abusif de rapporter les
unes aux autres les theories de la supposition naturelle et certains problemes de pla-
tonisme grammatical ou logique (songeons, entre autres, aux discussions des théolo-
giens sur les « énongables » et I'article de la foi). Peut-étre méme faut-il caractériser la
theorie de la suppositio termini per se sumptus comme «platonicienne» en un sens



4 ALAIN DE LIBERA

platonicienne existe durant la quasi-totalit¢ du Moyen Age. Au moins, est-
ce la notre conviction et notre hypothése pour interpréter la signification
des interventions du «mystique» Eckhart en domaine logique.

Notre question est donc double: Y-a-t-il une tradition mediévale de la
logique néo-platonicienne et Maitre Eckhart y contribue-t-il de maniére
significative?

Avant de répondre, il faut, bien évidemment, préciser ce que 'on entend
par logique «néo-platonicienne» avant le Moyen Age. Si cette expression
désigne la logique de certains Commentateurs alexandrins d’Aristote, on a
un premier paradoxe qui fait que le néo-platonisme apparait avant tout
comme une certaine maniére d’exposer une autre doctrine que celle de
Platon. Ce paradoxe en entraine un second que |'on peut énoncer sous
forme d’alternative: si la supposée «logique néo-platonicienne» est la

purement métaphorique (par exemple, au sens ou I'on dit aujourd’hui « platonicien »
tout auteur qui ne congoit pas le nominalisme comme une prestation sociale a carac-
tére agonistique). Le concept de «logique métaphysique ou philosophique» est
cependant trop mal défini historiquement et doctrinalement pour avoir une valeur
explicative. Chez E. A. Moody, dont Miss Barth s'inspire, la «logique philoso-
phique» est également présentée comme une innovation du XIII¢ siecle. Mais la
caracterisation en est tout aussi floue. Il s'agit tant6t de la «logique formelle tradi-
tionnelle» (mais «affectée de connotations spéculatives et d’ambiguites qui sont
demeurées jusqu’'a I'dge moderne», Truth and Consequence in Medieval Logic, Stu-
dies in Logic and the Foundations of Mathematics, North-Holland Publishing Com-
pany, Amsterdam 1953, p. 5), tantét du «réalisme logique influencé par Avicenne »
(I'essentialisme d'E. Gilson) qui «entre dans la logique moderne traditionnelle via
Duns Scot, Gilles de Rome, Suarez et Christian Wolff». Deux aspects de ['analyse de
Moody meritent I'attention: /° la «logique philosophique» est la «logique des
Theéologiens de la fin du XIII¢ siécle », elle est enseignée « parallelement a la logique
formelle qui, elle, continue de régner dans les Facultés des Arts» (ibid.), 2° elle est
influencée par «une littérature philosophique nouvelle traduite du grec et de
I'arabe» et appartient a la métaphysique et a I'épistémologie plutét qu’a la logique
proprement dite (la véritable logique formelle est évidemment celle de... Guillaume
d’Ockham et «des autres Philosophes du XIV¢ siécle»). Si I'on compare les théses
d’E. M. Barth et celles d’E. A. Moody, il faut donc admettre que la théorie de la sup-
position naturelle constitue le fondement (ou I’expression?) de I'essentialisme ou réa-
lisme logique désigné par Moody comme caractéristique de la «logique metaphy-
sique». Malheureusement, cette assimilation (que I'on peut, sans doute, défendre
philosophiquement) ne tient pas historiquement, du moins, si I'on en croit ce que
Moody lui-méme nous dit. De fait, ces « Artiens » qui « maintiennent la véritable tra-
dition de la logique formelle face a la logique métaphysique des Théologiens», ce
sont précisement les tenants de la supposition naturelle, les Pierre d’Espagne et autres
Guillaume de Sherwood, ces auteurs dont Moody pense qu'ils traitent les proposi-
tions et leurs conditions de vérité de maniére « formelle et purement extensionnelle »
(1953, p. 4) alors que selon Barth, ils font plutot le lit d’'une conception non seule-
ment «intensionnelle » mais «intensive» de la copule. La «logique métaphysique »
telle qu’elle est definie par Moody ou Barth n’a donc d’autre réalité historique que
contradictoire (cela est pour le moins facheux s’agissant d’auteurs qui paraissent tou-
jours sur le point d’en venir aux mains avec Hegel!).



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 5

logique méme d’Aristote exposée et gauchie par des philosophes néo-plato-
niciens, elle n’est qu'un aristotélisme dévoyé et, inversement, si elle
constitue un courant autonome auquel Aristote fournit seulement matiere a
Commentaires, elle est un platonisme sans Platon qui, comme on le sait, n’a
laissé aucun véritable exposé de la logique formelle®. Cette situation para-
doxale de la logique néo-platonicienne qui veut que, pour des raisons diffé-
rentes, elle ne soit véritablement ni celle d’Aristote, ni celle de Platon,
retentit facheusement sur les essais d’identification de ses partisans (s’agit-il
d’Ammonios d’Alexandrie, de Porphyre ou, pourquoi pas, de tous les Com-
mentateurs grecs d’Aristote?). Elle n’est cependant dénuée ni d’intérét phi-
losophique, ni de signification historique si on la raméne a des proportions
plus modestes, par exemple & la question suivante: existe-t-il des points de
doctrine ou des domaines de problémes qui soient spécifiquement néo-pla-
toniciens, qu’ils soient ou non prélevés sur le texte d’Aristote? On ne peut
répondre a cette question en affectant une connaissance approfondie des
arcanes de I’ensemble des commentaires grecs d’Aristote. Aussi bien n’est-il
pas réellement nécessaire d’épeler ici les auteurs et les doctrines qui consti-
tuent le néo-platonisme historique. Il suffit pour notre probléeme de prendre
les choses a leur aboutissement, la ou I'initiative d’un homme, Boéce, les fait
passer, dans leur plein achévement, du grec au latin, de I’Antiquité au
Moyen Age. Une ultime précaution s’impose toutefois. Boece a commenté
et traduit Aristote. Il a donné des monographies logiques et il a compose
des opuscules de théologie®. L’influence de « Platon» est certainement sen-
sible dans ses Commentaires d’Aristote. M. Engels en a donné un bel
exemple avec la traduction de I'interprétation du Peri Hermeneias, 2, 16 a
19 comme disant «le nom est un son vocal, possédant une signification
conventionnelle » (secundum placitum), interprétation qui introduit le theme
de la « convention-pacte» (positio) dans un texte qui se borne a représenter

8 Ce qui ne veut pas dire qu’il n’y ait pas de théories «logiques» chez Platon. Cf.,
par exemple, J. L. AcKrILL, « Plato and the Copula: Sophist 251-9», dans Journal of
Hellenic Studies, LXXVII (1957), p. 1-6.

? L’ceuvre logique de Boéce comprend des traductions latines de |’ Isagoge de Por-
phyre, des Catégories et du Peri Hermeneias, des commentaires a I’ Isagoge (deux ver-
sions dont la premiére, dialoguée, utilise la traduction de Marius Victorinus), aux
Categoriae, au De Interpretatione (deux versions) et aux Topiques (de Cicéron), enfin
des opuscules: Introductio ad syllogismos categoricos, De Syllogismo categorico, De
Syllogismo hypothetico, De Divisione, De differentiis topicis. L’ ceuvre théologique com-
prend, notamment, le De Trinitate, le De Fide Catholica, le Contra Eutychen et Nesto-
rium et le célebre De Hebdomadibus (Quomodo substantiae in eo quod sint bonae sint
cum non sint substantialia bona). Les ceuvres logiques sont éditées dans la Patrologia
Latina de Migne, PL. 64; citons aussi C. MEISER, A.M.C. Boethius, Commentarii in
librum Aristotelis Peri Hermeneias, Leipzig 1887. Les traductions d’Aristote sont dans
L. M. MiNI0-PALUELLO, Aristoteles Latinus, Categorie et Liber de Interpretatione,
Oxford 1956. Les ceuvres théologiques sont éditées par H. F. STEWART et E. K. RAND,
Boethius, The Theological Tractates, Cambridge (Mass.)-Londres 1973.



6 ALAIN DE LIBERA

que les noms signifient par «composition» de sons ou lettres elemen-
taires '. Mais cette influence limitée de Platon ne fait évidemment pas une
logique néo-platonicienne. Pour qu’il y ait logique néo-platonicienne il faut
plus que des reformulations locales ou des réaménagements techniques de
I’Organon, il faut que la logique dans son ensemble soit congue par rapport
a la transcendance d’un Principe ontologique unique et indifférencig¢, intrin-
sequement étranger au langage et a ses formes d’analyse discursive (dont la
proposition elle-méme)''; et s’agissant de Boéce, il faut, de plus, que cette
transcendance s’entende également comme celle d’'un Dieu unique et per-
sonnel, créateur du ciel et de la terre et séparé de sa créature par une dis-
tance infinie. Logique «néo-platonicienne», on pourrait aussi bien dire
logique «chrétienne» ou logique de la « Révélation». Mais ce serait, sans
doute, trop peu dire, puisque ce qui compte précisément chez Boéce, c’est
cette rencontre entre la Révélation (judéo-chrétienne) et la philosophie
(grecque).

On ne surprendra donc personne en disant que la logique néo-platoni-
cienne dans sa version boétienne (C’est-a-dire dans une version dont on
peut effectivement suivre la tradition au Moyen Age, puisqu’elle se confond
avec l'histoire de la réception de Boece, sa « Wirkungsgeschichte ») doit,
avant tout, étre cherchée dans ses Opuscules de théologie. Soyons précis. Ce
que nous appelons «logique néo-platonicienne » est (au choix) condensé ou
esquissé dans un seul livre et méme intégralement dans un chapitre de ce
livre: le chapitre IV du De Trinitate'?.

Méme s’il nous parait aujourd’hui moins prestigieux que son formidable
«rival» augustinien, le De Trinitate de Boece a joui d'une exceptionnelle
faveur au Moyen Age. Tous les théologiens et les philosophes médiévaux le
connaissent. Tous I'ont lu, quelques-uns 'ont commenté '}, Eckhart ne I'a

10 Pour tout ceci, cf. J. ENGELS, «Origine, sens et survie du terme boécien
secundum platicum », dans Vivarium, vol. I, n® 2, p. 87-114.

MW, BEIERWALTES, Platonismus und Idealismus, Francfort 1972, p. 12 s. et 21 s.
qui cite un intéressant passage de Plotin (Ennéades, V, 3, 10, 31 sqq. trad. E. Bréhier,
Paris 1931, p. 63: «Si I’Absolu indivisible devait lui-méme énoncer ce qu’il est, il
devrait d’abord dire ce qu’il n’est pas; il serait alors multiple, afin d’étre un. De plus
lorsqu’il dit: je suis ceci, ou bien ceci désignera quelque chose de différent de lui, et
alors il mentira; ou bien ceci sera un accident pour lui, et il énoncera plusieurs choses
de lui; ou alors il devra dire: je suis, je suis et: moi, moi».) qui, incontestablement,
annonce |’exégese eckhartienne d’ Exode, 3, 14.

12 De Trinitate, ed. cit., p. 16:1-24:108.

13 Les grands commentateurs du De Trinitate de Boéce sont Thierry de Chartres
et Gilbert de la Porrée. Mais I'ceuvre de Boéce a également été commentée par saint
Thomas d’Aquin. Pour tout ceci, cf. N. M. HARING, « A commentary on Boethius’ De
Trinitate by Thierry of Chartres», AHDLMA, t. XXIII (1956); « The Lectures of
Thierry of Chartres on Boethius’ De Trinitate», AHDLMA, XXV (1958); « Two
Commentaries on Boethius (De Trinitate et De Hebdomadibus) by Thierry of Char-
tres», AHDLMA, XXVII (1960). Pour saint Thomas, cf. S. NEUMANN, « Gegenstand



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 7

pas fait, mais ses ceuvres fourmillent de références a Boeéce. Completant
'influence du De Trinitate, en précisant certains aspects difficiles, en fixant
certaines doctrines obscures et en énongant les présupposés ontologiques et
metaphysiques, 1l faut également citer le De Hebdomadibus. Quelles que
solent cependant les relations des deux Opuscules, le De Trinitate, c. 1V,
reste le texte de base pour historien de la logique médiévale. On sait que
Boece s’y interroge sur ce qu’il advient lorsqu’on tourne la predication
logique vers Dieu. Epistémologie de la théologie, réflexion sur les limites du
langage humain a I’égard de Dieu et sur les limites de la théologie a I'égard
de son objet, le chapitre IV du De Trinitate est tout cela. Mais il est aussi
I'exposé d’une doctrine logique du langage et de la prédication, que 'on
peut qualifier de «néo-platonicienne» au sens que nous venons de définir.

Quelles en sont les theses essentielles? La question que pose le c. 1V est
la suivante: la prédication, définie logiquement, est-elle ou non équivoque
selon qu’elle est tournée vers les créatures ou vers le Créateur? La réponse
est positive ', Pour y parvenir, Boéce donne successivement une théorie des
catégories, puis une théorie de la prédication et une classification raisonnée
de ses différentes espéces. La théorie des catégories repose sur un principe
unique: «les catégories sont ce que les sujets leur ont permis d’étre» (« Talia
sunt predicamenta qualia subiecta permiserunt»)'?. Deux facteurs détermi-
nent I'application de ce principe au probleme de la prédication in divinis: la
nature des catégories, substantielles ou accidentelles (selon une distinction

und Methode der Theoretischen Wissenschaften nach Thomas von Aquin auf Grund
der Expositio super Lib. Boethii de Trinitate», dans Beitrdge zur Geschichte der Phil.
und Theol. des Mittelalters, 41-2 (1965), et M. GRABMANN, Die Theologische
Erkenntnis- und Einleitungslehre des hi. Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift In
Boethium de Trinitate, Fribourg (Suisse) 1948.

14 De Trinitate (noté par la suite DT), ed. cit., p. 16:7-12. Cette problématique est
reprise, entre autres, par Alain de Lille et dans les Regulae, et dans la Summa. Cf. sur
ce point M. D. CHeNu, La Théologie au XI1I¢ siécle, Paris 1966, p. 90-107, qui cite ce
beau passage «boétien»: « In naturalibus ubi denominationes fiunt, aliud est quod
denominatur, aliud @ gquo denominatur. In deo vero non habet locum denominatio,
quia deus est ipsa deitas» (op. cit., p. 105, note 1). Rappelons que selon J. Koch, les
Maximae (ou Regulae) Theologicae d'Alain sont, avec |’ Elementatio Theologica de
Proclus, 'une des principales «sources» de Maitre Eckhart (L.W. T11, 1, p. XV). Il y
a la une véritable tradition «platonisante» qui de Boéce meéne a Eckhart.

'3 Ce principe souvent cité par Eckhart a connu une curieuse fortune au Moyen
Age, puisqu'il a longtemps circulé sous une forme complétement altérée: «talia sunt
subiecta qualia permiserunt praedicata». 1l a fallu attendre Guillaume de Sherwood
et surtout Roger Bacon pour voir rétablie la véritable pensée de Boece. Cf. Summule
dialectices Rogeri Baconi, ed. STeeLe, Oxford 1940 (Opera Hactenus Inedita), p.
281:15-283:4. A lire Bacon, il semble qu'il y ait eu confusion avec un passage de la
Dissuasio Valerii ad Ruffinum (cf. P.L., MIGNE, 30, 254): «logicum enim est, talia
erunt predicata qualia subiecta permiserint », puis, inversion des termes « predicata »
et «subiecta ».



8 ALAIN DE LIBERA

qui figure également dans les Categoriae decem d’ Augustin) ¢, celle des sujets
eux-mémes, Dieu et les «autres réalités» (y compris le Ciel et «les corps
immortels des Philosophes»)!’. Sur cette base, Boéce distingue donc la pré-
dication des catégories substantielles (Substance, Qualité, Quantité) de celle
des catégories accidentelles (les sept autres catégories aristotéliciennes) et,
dans chacune de ces prédications, il distingue deux cas, celui du Créateur,
celui de la creature.

La prédication des catégories substantielles (par rapport a Augustin, la
liste est augmentée de deux: Qualité et Quantité) présente deux caracteres
fondamentaux: elle est toujours identique et elle est toujours attribution
d’étre'®,

Maintenant, cette identité n’est pas posée de la méme maniére en Dieu
et dans la créature. En Dieu, I'identité est exprimée par mode d’unité, par
«conjonction» dit Boéce, la copule est «lien», «nceud », signe notant une
identité parfaite du sujet et du prédicat (puisqu’en étant, Il est tout ce qu’ll
est et puisqu’ll est par soi). Dans la créature, en revanche, I'identité du sujet
et du prédicat, c’est-a-dire aussi I'identité du substrat et de sa détermination
ontologique, sont exprimées par mode de division. La copule n’est plus ici
un lien dans le sens ou elle I'était pour Dieu, elle est un signe d’identité qui
note une différence (puisque ’homme n’est pas son propre étre et puisqu’il
n’est pas par soi mais par un autre). Expression d’une identité par une diffé-
rence dans le cas de Dieu (la différence de la forme propositionnelle elle-
méme avec sa distinction d’un sujet et d’'un prédicat) et expression d’une
difféerence par une identité (la copule comme signe de I'identité du sujet et
du prédicat) dans le cas du crée, la prédication selon les catégories substan-
tielles est donc foncierement équivoque pour le Créateur et pour la créature.

La prédication des catégories accidentelles posséde elle aussi deux carac-
teres fondamentaux: elle n’est jamais identique et elle n’attribue jamais

16 Cf. Pseudo-Augustini Categoriae Decem, in Aristoteles Latinus, Paraphrasis The-
mistiana, ed. L. MiNIO-PALUELLO, Bruges-Paris 1961, c. 8: «hae sunt categoriae
decem, quarum prima wusia est, scilicet quae novem ceteras sustinet, reliquae vero
novem (...) accidentia sunt ».

7 DT, p. 20:67-8.

18 DT, p. 18:26-41: «Sed haec predicamenta talia sunt, ut in quo sint ipsum esse
faciant quod dicitur, divise quidem in ceteris, in deo vero coniuncte atque copulate
hoc modo: nam cum dicimus «substantia» (ut homo vel deus), ita dicitur quasi illud
de quo praedicatur ipsum sit substantia, ut substantia homo vel deus. Sed distat, quo-
niam homo non integre ipsum homo est ac per hoc nec substantia; quod enim est, aliis
debet quae non sunt homo. Deus vero hoc ipsum deus est; nihil enim aliud est nisi
quod est, ac per hoc ipsum deum est. Rursus «iustus» quod est qualitas, ita dicitur
quasi ipse hoc sit de quo praedicatur, id est si dicamus «homo iustus vel deus
iustus », ipsum hominem vel deum iustos esse proponimus; sed differt, quod homo
alter alter iustus, deus vero idem ipsum est quod est iustum».



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 9

d’étre!”. Pour les créatures, il y a non-coincidence du sujet et du prédicat,
cette fois non plus par défaut du sujet (comme dans « homo est iustus» par
rapport a « Deus est iustus») mais par inconsistance ontologique du pré-
dicat accidentel (comme dans « homo est in Foro», le Forum n’étant ni une
partie de ’homme ni une de ses manieres d’« étre»). Il en est de méme pour
Dieu, et plus encore, puisque pour Lui, la différence est absolue. Il n’est dit
«partout» ou «toujours» qu’en un sens purement métaphorique et, pour
ainsi dire, par déposition du sens?” méme de la catégorie prédiquée: partout
signifie «en aucun lieu», toujours « en aucun temps ». Cette non-identité de
la prédication accidentelle en Dieu et dans le créé n’empéche d’ailleurs pas
I'equivocité. Les catégories n’ont pas le méme sens selon qu’elles sont prises
de la créature ou du Créateur (songeons a la distinction des deux « mainte-
nant», celui de la sempiternité et celui de I’éternité, au terme de laquelle la
sempiternitas est présentée comme la chute méme de l'éterniteé dans le
temps, dans le «toujours»)?!. Cela posé, le caractére distinctif ultime de la
prédication accidentelle est le suivant: cette prédication est extrinséque, elle
n’attribue ou ne confére aucun étre au sujet sur lequel elle porte?2. Cette
analyse, d’une certaine complexité métaphysique, permet a Boéce d’opérer
une classification des propositions qui constitue la «charte» de la logique
neo-platonicienne. Il y a deux types de prédication: la prédication d’étre
(predicatio secundum rem), c’est-a-dire la prédication des catégories substan-
tielles qui nous représente les choses comme étant quelque chose,
puisqu’elle confére I'étre, qu'elle I'attribue («sed haec predicamenta talia
sunt ut in quo sint ipsum esse faciant»)? et, d’autre part, la prédication
«exterieure a I’étre», c’est-a-dire la prédication des catégories accidentelles
qui nous représente les choses sans leur attribuer aucun étre?4, qui les consi-
dere par ou elles ne sont pas, on pourrait presque dire «en tant qu’elles ne
sont pas», voire «comme n’étant pas»: «aliae quidem quasi rem mons-
trant, aliae vero quasi circumstancias rei; quodque illa quae ita praedi-
cantur, ut esse aliquid rem ostendant, illa vero ut non esse, sed potius
extrinsecus aliquid quodam modo affigant. Illa igitur, quae aliquid esse

19 DT, p. 20:44-53: «Reliqua vero neque de deo neque de ceteris praedicantur.
Nam «ubi» vel de homine vel de deo praedicari potest, de homine ut «in foro», de
deo ut «ubique», sed ita ut non quasi ipsa sit res id quod praedicatur de qua dicitur
(o).

20 Cf. par exemple DT, p. 20:58-9 («quoniam ubique est, sed non in loco»).

21 DT, p. 20:69-22:77.

22 DT, p. 22:80-3: «Rursus de eo nihil quod est esse de utrisque dictum est, sed
haec omnis praedicatio exterioribus datur omniaque haec quodam modo referuntur
ad aliud ».

23 DT, p. 18:26-7.

24 DT, p. 22:89-92: «Qui enim dicit esse aliquem in foro vel ubique, refert quidem
ad praedicamentum quod est ubi, sed non guo aliquid est».



10 ALAIN DE LIBERA

designant, secundum rem predicationes vocantur» 2. Cette différence entre
prédication intrinseque et prédication extrinseque est la premiere thése de la
logique neo-platonicienne dans la version de Boece. La seconde est une
classification de la prédication intrinséque elle-méme et une analyse de
cette predication qui, quand elle est appliquée aux créatures, est toujours
accidentelle (accidentia secundum rem) et qui, quand elle est appliquée a
Dieu, est toujours substantielle (predicatio secundum substantiam rei)*. La
these théologique de Boece est donc qu’il y a équivocité dans la prédication
des catégories par rapport au Créateur et a la créature. Mais sa these
logique n’est pas moins nette. Il y a une logique de Dieu et une logique du
cree, ou plutdt, la logique peut exprimer la différence ontologique du supé-
rieur et de I'inférieur, de Dieu en qui esse et quod est sont identiques, de la
créature en qui toujours ils difféerent. L'idée d’une prédication intrinseque
accidentelle qui a I'air d’'une contradiction dans les termes est, en fait, le
premier pas vers la logique du néo-platonisme meédieval. C'est la
qu’Eckhart va puiser a pleines mains. D’abord, dans cette différence entre
'intrinseque et I’extrinseéque, prise au double niveau de la prédication qui
développe et de la dénomination qui condense I'étre des choses. Ensuite,
dans le redoublement de cette différence entre I'intrinseque et I’extrinseque,
avec la distinction entre une prédication intrinséquement et une prédication
extrinsequement substantielles.

I1 est donc vrai de dire que la logique néo-platonicienne est une logique
de I'identité et ainsi E. M. Barth a raison de noter que I'identité du sujet et
du prédicat y est un theme fondamental. Cependant, la critique qu’elle en
fait (en s’appuyant sur Angelelli) pour dire qu'un Fichte ou un Hegel ont
étendu a routes les propositions la théorie de la predicatio per se selon Aris-
tote, est peut-étre pertinente adressée a Fichte, elle ne 'est siirement pas
adressée a Boéce! Autrement dit, elle vaut peut-étre pour la logique NPF,
mais certainement pas pour la logique NP?.

Nous venons de mentionner Aristote. Il faut souligner que Boeéce ne
«trahit» pas Aristote. Sa théorie de la prédication est aristotelicienne dans
ce qu’elle a de proprement logique, y compris, si I'on veut, la distinction
entre le substantiel et I’accidentel comme genres de prédication. Elle ne I'est
sans doute plus quand il applique cette distinction du substantiel et de
I'accidentel a la predicatio secundum rem elle-méme; mais s’agit-il encore ici
de logique au sens aristotélicien?

25 DT, p. 24:100-105. Sur I'accident chez Boéce, cf. M. Bravo LoraNO, « Die Pri-
gung des Terminus «accidenter» im Lateinischen durch Boethius», dans Vivarium,
vol. 5 (1967), p. 1-7, notamment p. 6: « Accidenter bedeutet deshalb so viel wie —
negativ ausgedriickt — nicht wesentlich, ohne eine wesentliche Wirklichkeit mit dem
Subjekt zu konstituieren, das heisst — positiv ausgedriickt — in der Art des accidens».

26 DT, p. 24:104-8.

2T E. M. BARTH, op. cit., p. 217.



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES [

Cette theorie «nouvelle» de la prédication commande, en tout cas, un
grand nombre de choses (dont la théorie des paronymes si cheére a Eckhart
qu’il en fait un des deux présupposés logiques de sa métaphysique). Les
médiévaux, au moins certains d’entre eux, I’ont bien vu. Je prendrai un seul
exemple, la Summa de Bono de Philippe le Chancelier (1+1236). Dans ce
texte, malheureusement encore inédit, Philippe traite incontestablement le
probléme des paronymes dans 'optique de la distinction néo-platonicienne
entre le Premier (entendons le « Premier Principe ») et ses inférieurs (enten-
dons l'université ou universalité du créé)?®. La encore, on part d’un prin-
cipe, ce que l'on appelle «convertibilitée des transcendantaux »: ens, unum,
bonum, verum. La difficulté est la suivante: on peut dire que la bonté de
Dieu est bonne, on peut dire que la vérité (qu'il est) est vraie, on peut dire
que son unité est une et que son étre « est », parce que toutes ces réalités qui
sont absolument premiéres définissent aussi I'essence méme du Premier. En
revanche, on ne peut pas dire que la justice est juste ou que la prudence est
prudente, car ce sont la des qualités inférieures a Ce qui est Premier, c’est-a-
dire les qualités propres aux réalités inférieures a l'unique Créateur de
toutes choses?’. La réplication (replicatio, reduplicatio, geminatio) qui carac-
terise les énoncés comme « bonitas est bona » est un aspect fondamental du
phénoméne et du probléme de la paronymie. Chez les logiciens et les gram-
mairiens, cet aspect est presque toujours réduit a la question de savoir si
«bonitas» et «bonum» (ou «bonus») signifient la méme chose et, si oui,
s'ils la signifient ou non de la méme maniére. Ici, en revanche, I'identité
absolue du Premier a lui-méme intervient, théme théologique et philoso-
phique, idée d'un étre qui est sa bonté méme, d’un étre pour qui étre c’est
étre bon, étre un, étre vrai. Il y a peut-étre a 'arriére-plan du texte de Phi-
lippe le Chancelier un souvenir de la définition augustinienne de Dieu
comme « bonum bonum»3Y, il y a, en tout cas, certainement un rappel de la

28 W. H. PrincipE donne de larges extraits de la Summa de Bono dans le tome 1V
de « The theology of the Hypostatic Union in the early X111th Century », Studies and
Texts 32, Toronto 1975.

29 W. H. PRINCIPE, op. cit., p. 33, note 29: « Respondeo: aliter est in primis et in eis
quae sunt sub primis: non enim dicitur iustitia iusta, prudentia prudens, sed dicitur
bonitas bona, et hoc est quia ens et unum et verum et bonum sunt prima. Nam ipsum
esse est, et veritas est verum et unitas est unum».

30 Le «bonum bonum» d’Augustin (De Trinitate, VII1, 111-4, PL, 42, 949) se
trouve €tre, en tout cas, la source majeure du théme d’hoc et hoc chez Eckhart:
«Bonum hoc et bonum illud, tolle hoc et illud et vide ipsum bonum si potes; ita
deum videbis non alio bono bonum sed bonum omnis boni» (cf. aussi PL, 42, 950:
«cum itaque audis bonum hoc et bonum illud» etc.). Pour Eckhart, cf. essentielle-
ment In Exodum, n. 17, LW. 11, p. 23:5-8 qui référe le Nom de I'Exode au «bien (qui
est) bien» d’Augustin: «sic ergo « bonum bonum » significat bonum impermixtum et
summum bonum in se ipso fixum, nulli innitens, super se ipsum «rediens reditione
completa». Sic li sum qui sum impermixtionem esse et eius plenitudem indicat». La
source augustinienne du lien posé par Eckhart entre reduplicatio, différence d’étre



12 ALAIN DE LIBERA

théorie de Boece sur la prédication intrinseque, méme si Boéce ne distingue
pas lui-méme entre les transcendantaux et les perfections propres au cree
(comme la justice). En fait, la suite du texte montre toute I'importance de la
probléematique du De Trinitate. Philippe demande: « peut-on dire < bonitas
est bona», parlant d’'une créature?» ou encore «s’agissant d’une créature,
peut-on dire que sa bonté soit bonne?».

Comme Boece, la Summa de Bono répond par la négative.

Pour tout ce qui est non-identique a soi-méme dans son propre étre,
pour tout ce en quoi, citation de Boece, «different I’esse et le quod est», il
ne peut y avoir de prédication de ce genre, c’est-a-dire de prédication intrin-
sequement substantielle, ou si I'on préfere, de prédication absolument iden-
tique.

Philippe le Chancelier use ici d’un terme qui va connaitre par la suite
une exceptionnelle et imprévisible fortune littéraire et doctrinale, il parle de
«prédication réflexive», «predicatio reflexa». 11 attribue, d’ailleurs,
I’expression au De Hebdomadibus de Boéce ou, en réalité, elle ne se trouve
pas exactement: «dicit Boethius in libro de Hebdomadibus quod in quibus
id quod est et esse differunt, non est reflexa predicatio. Sed in creaturis ens
et esse differunt. Ergo in illis non est reflexa predicatio»?!. Ce texte remar-
quable deéfinit le statut ontologique de la créature en monde néo-platonicien
grace a I'assimilation terminologique bien connue de «1d quod est» et de
«ens». La créature est un étant qui n’est pas son étre, ou mieux une realité
dans laquelle étre et étant sont distincts 'un de 'autre (on pense & Boeéce:
«homo non integre ipsum homo est ac per hoc nec substantia»)?. Cette
analyse implique la distribution suivante: Dieu est I’étant qui est son étre, il
est I'identité méme de I’étre. LLa prédication qui exprime cette indistinction
d’étre et d’étant en Dieu est dite « prédication réflexive», c’est la prédica-
tion «secundum substantiam rei» de Boéce. Cette prédication ne s’applique
pas a la creature. La créature, en effet, est I’étant qui n’est pas son étre,
I’étant qui n’est pas dans son étre, ou encore |’étant qui n’est pas. La logique
néo-platonicienne est donc une logique qui permet d’exprimer la différence
d’étre et d’étant dans le créé et son identité en Dieu. Cette logique admet

(esse) et d’étant (hoc et hoc) et réflexivité de I'étre (conversio reflexiva) est ici mani-
feste. Il convient cependant d’y ajouter BOECE, De Trinitate, c. 2, ed. cit., p. 10:29-40:
«Sed divina substantia sine materia forma est atque ideo unum et est id quod est.
Reliqua enim non sunt id quod sunt (...). Quod vero non est ex hoc atque hoc, sed
tantum est hoc, illud vere est id quod est; et est pulcherrimum fortissimumque quia
nullo nititur» (cf. In Exodum, n. 17, p. 23:6, « nulli innnitens»). On notera que saint
Thomas d’Aquin connait et utilise les expressions ens hoc ou esse hoc (cf. par
exemple Prima Pars, q. XLV, a. 4 et a. 5: «Producere autem esse absolute, non
inquantum est hoc, vel tale, pertinet ad rationem creationis»).

31'W. H. PRINCIPE, op. cit., p. 35 (et ibid., note 44) qui renvoie a BokcE, De hebdo-
madibus, ed cit., p. 48:128-140.

32 DT, p. 18:32-3.



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 13

donc bien une copule symétrique et réflexive, mais seulement dans le cas de
Dieu et non pas dans celui de la créature. Miss Barth ne préte pas attention
a cette différence pourtant considérable, dans sa critique de la logique NPF,
mais peut-étre critique-t-elle tout simplement F plutét que NP..

La diffusion médiévale des theéses de logique «néo-platonicienne» que
nous venons de décrire devrait pouvoir étre assez facilement suivie. Nous
savons en tout cas d’ores et déja qu’il y a une tradition du chapitre [V du De
Trinitate, et véritable puisqu’il y a création d’'un concept nouveau pour
exprimer un ensemble de notions plus ou moins bien reliées par Boéce dans
le De Trinitate et le De Hebdomadibus. 11 s’agit de cette prédication réflexive
qui permet d’exprimer une ontologie divine et qu’introduit, semble-t-il, Phi-
lippe le Chancelier dans les premiéres décennies du XIII¢ siécle (mais peut-
étre y a-t-il d’autres auteurs avant lui?). Cette tradition et celle de Boéece en
géneral devraient faire I'objet d’investigations approfondies, notamment
par un inventaire et une étude systématique des vues meédiévales sur le cha-
pitre IV du De Trinitate’>.

Nous voici donc parvenus a notre seconde question: Maitre Eckhart
contribue-t-il de maniére significative au développement de cette tradition?
La réponse est évidemment positive puisque nous savons que le Prologue d
I'GEuvre des Propositions et la Table des Prologues a I'GEuvre Tripartite
contiennent et une théorie des paronymes et une théorie de la prédication.
La théorie des paronymes consiste (acceptant le cadre général de la doctrine
de Boéce sur la différence entre étre et étant dans la créature) a attribuer la
prédication réflexive a la créature sous un certain rapport3*. Cette attribu-
tion inattendue doit, en quelque sorte, équilibrer le néant intrinséque de la

3 En attendant une étude historique approfondie de la tradition médiévale de la
logique de la participation, tout lecteur de Maitre Eckhart peut se référer pour
I"aspect doctrinal aux admirables analyses de L. B. GEIGER, notamment aux chapitres
V et X de son ceuvre maitresse, La logique des attributions, op. cit., p. 122-150 et
264-277. On consultera aussi avec fruit les différents appendices, essentiellement
p. 458-472. Une juste appréciation de la place de Thomas d’Aquin dans la tradition
néo-platonicienne de la logique permettrait, sans aucun doute, de mieux comprendre
ce que le Thuringien doit exactement a ’Aquinate et situerait la valeur historique
réelle des controverses sur le « thomisme » et '« antithomisme » d’Eckhart.

34 Prologus in Opus Propositionum, ed. cit., p. 166:6-11: « Primum est quod sicut
«album solam qualitatem significat», ut ait Philosophus, sic ens solum esse signi-
ficat. Similiter autem se habet et in aliis puta quod unum solam unitatem significat,
verum veritatem, bonum bonitatem, honestum honestatem (...) et sic de aliis et horum
oppositis, puta malum solam malitiam, falsum solam falsitatem, obliquum obliqui-
tatem (...) et sic de aliis ». La doctrine eckhartienne des paronymes est exposée au n. 63
d’'In Exodum: «albedo enim quamvis sit in subiecto et accidens sive inhaerens
subiecto, non tamen significat albedinem per modum inhaerentis, sicut hoc nomen
albus «solam qualitatem significat» sicut albedo et subiectum consignificat sive
connotat, et propter hoc significat ipsam per modum accidentis et inhaerentis. Unde
et Avicenna dicitur sensisse li album significare principalius subiectum et posterius
accidens ». Ce passage reprend manifestement les lignes 40-49 du De Accidentibus de



14 ALAIN DE LIBERA

créature, elle doit permettre de découvrir en elle quelque chose qui la tire du
néant, ou plutdt, quelque aspect sous lequel elle puisse étre considéréee
comme étant quelque chose et non pas «pur néant». Eckhart reprend
I’ensemble des fils et les noue a sa maniére. Son axiome fondamental étant
que la créature prise en elle-méme n’est rien, le probléme philosophique par
excellence est de découvrir ce par ou (ce « par ou», le «qua» latin) elle est.
Pour ce faire, il réutilise I’essentiel de la théorie logique de Boece: la diffé-
rence entre prédication substantielle et prédication accidentelle, la distinc-
tion entre prédication ou dénomination intrinséque et extrinséque, enfin
I'idée que certains prédicats conférent un étre au sujet dont ils sont prédi-
qués et d’autres, non. Toutefois, il réexpose cet ensemble a partir d’'une divi-
sion des catégories qui n’est pas celle de Boéce mais celle d’Augustin. Des
dix catégories, seule la premicre est substantielle, les neuf autres sont acci-
dentelles. Des neuf catégories de I’accident, aucune, étant prédiquée, ne
confere d’étre a ce dont elle est prédiquée (on retrouve ici Boece). De plus,

DIETRICH DE FREIBERG (ed. WALLACE, The scientific Methodology of Theodoric of Frei-
berg, Fribourg (Suisse) 1959): «Et dicit ibi de significacione nominum aliorum
novem generum, scilicet accidencium, quod significacio uniuscuiusque istorum est
unius entis. Super quo dicit ibi Commentator: «significacio uniuscuiusque nominum
novem accidencium, cum sua significacione super illud accidens, est super unum pre-
dicamentum, scilicet, predicamentum substancie. Et infra loquens contra Avicenam
qui dicebat quod accidens « primo significat substanciam et secundo accidens», dicit
quod est a contrario, scilicet, quod «accidens primo significat accidens et secundo
substanciam ». Accidens enim innatum est existere in subiecto». Les vues d’Eckhart
sur les paronymes ont été condamnées a plusieurs reprises en 1326 (cf. notamment
les propositions 2, 8, 13 tirées du Benedictus Deus et la proposition 3, extraite de la
réponse d’Eckhart aux articles tirés du Benedictus Deus, texte dans THERY,
AHDLMA, 1, (1926), p. 158, 162, 166 et 168). Elles ne font pourtant que pousser a
bout les théses modistes, dans le cadre d’'une doctrine générale de I'analogie (« paro-
nymes» et « termes analogiques» étant, on le sait, assimilés par les médiévaux). Dans
cette perspective, on peut estimer que le texte de Radulphus Brito sur la vision (« Et
ideo non est verum quod dicunt, scilicet quod homo est species ut est in intellectu,
immo dicendo « homo est species », esse cognitum hominis praedicatur denominative
de homine, sicut dicendo « paries videtur», visio denominat parietem, et tamen visio
non est in pariete sicut in subiecto, immo est in oculo, sed denominat obiectum et
causam causantem visionem in oculo» Por., q. &, cité par J. PINBORG, « Zum Begriff
des Intentio secunda: R. Brito, H. Natalis und P. Aureoli in Diskussion», dans
CIMAGL 13 (1974), p. 53, note 19) contient le programme d’une véritable Métaphy-
sique de I’Analogie au sens eckhartien, c’est-a-dire d’'une Métaphysique ou les analo-
gués (assimilés a des paronymes d’accident) ont I'étre non pas en eux-meémes mais
bien (et uniquement) dans leur cause. D’une maniere plus geénérale, la théorie
d’Eckhart selon laquelle les accidents ne sont pas entia in recto mais seulement entia
in obliquo semble liée aux analyses de Dietrich de Freiberg qui, dés le De acciden-
tibus, attribue le mode de signifier des paronymes aux catégories de l'accident et
interprete le rapport des accidents a la substance (rapport qui sert de modele a celui
de la creature au Créateur chez Eckhart) dans le cadre de la théorie sémantique de la
paronymie.



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 15

Eckhart introduit une formule d’Aristote a laquelle il donne un poids nou-
veau et considerable. Les neuf catégories de I’accident ne sont pas des
etants (entia), on peut seulement dire d’elles qu’elles sont par rapport au seul
étant veéritable, la substance:« non entia sunt sed entis»33. Cette formule est
connue. Thomas d’Aquin I'utilise lui-méme a plusieurs reprises*®. L’origina-
lite¢ d’Eckhart est de la mettre en communication avec la doctrine de I’ana-
logie de I'étre (retrouvant ainsi la tendance médiévale a assimiler les paro-
nymes qui signifient «in concretione ad substantiam » et les analogues qui
signifient « par rapport & quelque chose d’un»). On connait cette doctrine
d’origine thomiste (mais qui, en fait, radicalise celle de saint Thomas). Rap-
pelons-la donc en quelques mots seulement. Le point de départ est la doc-
trine averroiste du non-étre de I’accident. Le ressort de la démarche, I’assi-
milation d’ens (étant) et d’accidens (accident). Et la thése, la suivante: tout
accident est par rapport a I’étre, tout étant n’est que dans son rapport a
étre. Or seul I’étre est. L'étant n’est donc pas son étre, il a son étre dans
autre chose que lui, et encore I’a-t-il seulement «sur le mode du non-avoir»
(selon le mot de F. Brunner)?’. Pour faire comprendre sa doctrine, Eckhart
recourt a4 un exemple classique de la theorie médiévale du signe et de la
signification, celui de I’enseigne qui en elle-méme n’a aucun vin mais n’en
indique pas moins la présence du vin dans I'auberge ou dans le tonneau.
Assimilant cet exemple 4 un exemple aristotélicien d’analogie (repris, entre
autres, par saint Thomas), celui de l'urine et de la santé. Eckhart pose que
toute créature est dans le méme rapport que ’accident a la substance, que le
circulus vini au vin ou que ['urine a la santé, c’est-a-dire dans un rapport de
signification. La créature est signe d’autre chose, signe de 1’étre, de cet étre
qu'elle n’est pas et qu’elle n’a que sur un mode de négation, d’extériorité.
Prise en elle-méme, elle est donc «néant», prise dans son étre, ¢’est-a-dire
dans I'Etre, c’est-a-dire en dehors d’elle-méme, elle est, mais n’est plus rien
d’elle-méme8.

Le theme boétien de la prédication extrinsequement substantielle est donc
repris ici intégralement et regoit un formidable développement. Mais pour
comprendre véritablement cette thése, il faut, dit Eckhart, et l1a théorie des
paronymes et celle de la copule dans des propositions de forme logique dif-
férente’®,

35 .Cf. In Exodum, n. 54 (L.W. 11, p. 58) et In Ecclesiasticum, nn. 52 et 53.

36 Prima Pars, q. 45, a. 4, resp., et In XIIm libros Metaphysicorum Aristotelis Expo-
sitio, 1. VI, lect., 1, n. 1251 et naturellement ARISTOTE, Métaphysique, V11, 1, 1028 a
15-20. L'expression «in recto» vs. «in obliquo» figure chez DIETRICH DE FREIBERG,
(De Accidentibus, p. 321:58-61) également a propos des « paronymes ».

37 Cf. «L'analogie chez Maitre Eckhart», Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie, 16 (1969), p. 338.

8 Pour tout ceci, cf. notre article: « Le probléme de I'étre chez Maitre Eckhart,
Logique et Métaphysique de I’Analogie» C.R.T.P. 4, 1980.

39 Prol. Op. Propositionum, p. 166:4-5 et Tabula Prologorum, loc. cit.



16 ALAIN DE LIBERA

Par la théorie des paronymes, nous connaissons que ’homme bon en
tant que bon est la bonté méme de Dieu. Dans cette théorie, la réplication
(ou réduplication) de I'accident a le merveilleux pouvoir d’¢lever le sujet a
la substantialité*®. On ne peut peut-étre pas dire, s'agissant de la créature,
«bonitas est bona», mais on peut au moins dire « homo bonus inquantum
bonus intrat omnem proprietatem bonitatis». Il y a ici une explosion du
theme de la predicatio reflexa. 1l n’y a pas de prédication réflexive pour la
creature. Jamais ce qui est par participation ne sera par essence. Jamais sa
bonté ne sera bonne, sa vérité vraie, son unité une, sauf si on 'envisage sous
reduplication du prédicat qui la qualifie, la quantifie, etc. Autrement dit: /2
réduplication installe I'étant dans la réflexivité de la prédication divine. En
tant que bon, je suis bon de la bonté méme de Dieu, ma bonté et celle de
Dieu ne sont qu’une seule et méme bonté. Proposition «scandaleuse » et qui
sera condamnée?'! Cette théorie des paronymes, si intrépide, est censée
s’appuyer sur une autorité d’Aristote selon laquelle le paronyme d’accident
signifie seulement la qualité ou forme#’. On voit en fait combien le Philo-
sophe est ici tiré vers un schéma qui lui est étranger, celui de la prédication
selon le De Trinitate de Boéce.

Il en va de méme pour le second présupposé de la métaphysique selon
Eckhart, la théorie de la valeur de la copule dans les propositions de
secundo et de tertio adiacente.

Eckhart reprend la theorie du De Interpretatione selon laquelle le verbe
étre est tantot prédicat (« homo est »), tantot copule, c’est-a-dire simple lien
entre le sujet et le prédicat (« homo esr animal »)*. Au moment de la rédac-

40 D’'une maniére générale, I'énoncé réduplicatif eckhartien définit et exprime la
rencontre du théme de la relation paronymique (« bonum », «bonitas») avec celui de
la prédication d’existence. C’est dans ce complexe de lieux et de doctrines formé par
la réflexion sur la paronymie et la signification des termes, d’une part, par la séman-
tique des propositions, d’autre part, que I’on trouve la formulation spécifiquement
eckhartienne de la différence ontologique d’étre et d’étant.

41 Cf. Benedictus Deus, n. 2 (THERY, p. 158): «bonus inquantum bonus est non
factus et increatus, tamen est genitus, puer et filius bonitatis» (on est ici au niveau de
la genération dans le Verbe et de la re-génération de la créature dans 1'adhésion au
Christ, i.e. au niveau de la créature comme Ad-Verbe), n. 8 (THERY, p. 162): « Bonus
homo inquantum bonus intrat omnem proprietatem bonitatis, que deus est in se
ipso», n. 13 (THERY, p. 166): « Bonus homo inquantum bonus habet proprietatem
divinam (...) et Responsio, n. 3 (THERY, p. 168): «quod bonus inquantum bonus totum
suum esse recipit a bonitate increata. Et quod i inquantum bonus, solam bonitatem,
que deus est, significat, sicut album significat solam albedinem ».

42 Categoriae, c.5, 3b 19.

43 Tabula, loc. cit., « Cum enim dicitur aliquid ens, unum, bonum, verum, tunc
haec singula sunt praedicata propositionis et sunt secundum adiacens. Cum vero
dicitur aliquid ens hoc, unum hoc, verum hoc aut bonum hoc, puta homo vel lapis et
huiusmodi, tunc li «hoc et hoc» sunt praedicatum propositionis, et praemissa com-
munia, puta esse, non sunt praedicata nec secundum adiacens, sed sunt copula prae-
dicati cum subiecto. Verbi gratia cum dico: « homo est homo » vel «lapis », non prae-



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 17

tion des Prologues, cette distinction est depuis longtemps prolongée par la
question de I'interprétation existentielle ou non existentielle de la copule.
Autrement dit, quand Eckhart réutilise cette distinction, il y a déja plus de
deux siécles que I'on dispute pour savoir si est signifie I'existence dans
«homo est» et «homo est animal» uniformément et de la méme maniére,
ou bien s’il la signifie seulement dans « homo est» (ou est est prédicat et
second adjacent de la proposition)*. Le Thuringien adhére a la thése selon
laquelle est troisiéme adjacent n’a pas de valeur existentielle. Il soutient
donc que I'homme est un animal, quand méme il n’existerait aucun homme
(homo est animal, nullo homine existente)®. Ce n’est évidemment pas la que
résident ni son originalité (c’est 'opinion dominante a la fin du XIII¢ et au
début du XIVe siécles), ni son néo-platonisme. Mais bien dans le fait qu’il
interpréte cette distinction quasi scolaire a la lumiére de la différence boé-
tienne entre prédication substantielle et prédication accidentelle. Au fond,
la théorie d’Eckhart consiste a dire que pour ce qui concerne la créature,
toute prédication de troisieme adjacent est accidentelle ou si I'on préfére
qu'aucune proposition de tertio adiacente ne peut étre regardée comme
attribution d’étre a un sujet. Boéce est ici littéralement pris au mot. En
contrepartie, la prédication de second adjacent et la prédication de troi-
siéme adjacent sont identifiées pour Dieu, et pour Lui seul, a la prédication
secundum substantiam rei de Boéce. Eckhart tire ici les legons du De Trini-
tate. Mais il s’inscrit par la méme dans une tradition dont saint Thomas

dico hominem vel lapidem aut huiusmodi aliquid. Propter quod haec est vera: « Mar-
tinus est homo, nullo homine existente». Non enim dico hominem esse nec esse
praedico nec terminorum existentiam, sed cohaerentiam. Sed cum dico rosam esse
rubeam, non dico nec praedico rosam esse, nec rubedinem esse, sed solam cohaeren-
tiam naturalem terminorum. Unde li «esse» vel «est» non est subiectum nec praedi-
catum, sed tertium extra haec, puta copula praedicati cum subiecto». Cf. également
Prol. Op. Prop., p. 167:2-8: «Cum igitur dico aliquid esse, aut unum, verum seu
bonum praedico, et in praedicato cadunt tamquam secundum adiacens praemissa
quattuor et formaliter accipiuntur et substantive. Cum vero dico aliquid esse hoc,
puta lapidem, et esse unum lapidem, verum lapidem aut bonum hoc, scilicet lapidem,
praemissa quattuor accipiuntur ut tertium adiacens propositionis nec sunt praedicata,
sed copula vel adiacens praedicati» (méme doctrine au n. 25, p. 181:10-4).

# Pour un inventaire détaillé des discussions a I'Université de Paris entre 1270 et
1310 cf. S. EBBESEN et J. PINBORG, « Studies in the logical writings attributed to Boe-
thius de Dacia», dans CIMAGL, 3 (1970), p. 1-54.

4 Prol. Gen. Op. Trip., n. 13: «quocumque posito vel non posito, homo est animal
rationale mortale», In Sapientiam, n. 20: « Unde haec est vera « homo est animal »
quocumque extra substracto, etiam per intellectum, quia secundum logicos, tales
praedicationes, in quibus «est» est tertium adiacens praedicati, non praedicant rei
existentiam, sed terminorum inhaerentiam. Unde nullo homine existente est haec
non minus vera: <homo est animal>», Proc. Col., 1, ad 11m, « Cum dicitur « homo est
animal» non praedico esse: li enim «est» non est praedicatum, sed est tertium adia-
cens, copula praedicati non dicens existentiam, sed solam inhaerentiam praedicati,
quod est animal, cum subiecto, quod est homo ».



18 ALAIN DE LIBERA

d’Aquin fait également partie. C’est ainsi que la Question X111, a. § de la
Prima Pars de la Summa Theologiae constitue une paraphrase fidéle du cha-
pitre 1V de I'opuscule de Boéce: «omnes rerum perfectiones quae sunt in
rebus creatis divisim et multipliciter, in Deo preexistunt unite et simpliciter.
Sic igitur cum aliquod nomen ad perfectionem pertinens de creatura
dicitur, significat illam perfectionem ut distinctam, secundum rationem
definitionis, ab aliis; puta cum hoc nomen <sapiens> de homine dicitur,
significamus aliquam perfectionem distinctam ab essentia hominis, et a
potentia, et ab esse eius, et ab omnibus huiusmodi. Sed cum hoc nomen de
Deo dicimus non intendimus significare aliquid distinctum ab essentia vel
potentia, vel esse ipsius». On sait que pour Thomas, comme pour Eckhart,
toute predication de troisieme adjacent est prédication de I’étre méme de
Dieu, identique a son essence*. Tout ce qu'on dit de Dieu, toutes les perfec-
tions qu’on lui attribue, tout cela est contenu dans la simple affirmation de
son étre. « Deus est sapiens» et « Deus est» sont deux affirmations équiva-
lentes. Elles ne différent que vocalement et par la conception que nous
avons de ces notions: la Sagesse, I'Etre, a I'état distinct ou sépareé.
Maintenant, si tout ce qu'on dit de Dieu revient a dire qu’il est, tout ce
que l'on a dit de la créature revient a dire qu’elle n’est pas. C’est 1a, du
moins, la conséquence inévitable de I'interprétation de la prédication de
troisieme adjacent comme prédication des accidents secundum rem de
Boece. Thomas d’Aquin ne tire pas cette conclusion, mais Eckhart, lui, la
tire. Pour le Thuringien, tout ce qui définit et circonscrit la réalité de la créa-
ture ne fait que la fixer dans son néant intrinseque, dans le ceci (hoc) et le
cela (illud) dans cette détermination qui est a la fois la mesure de sa défini-
tion et la marque de sa finitude. La distinction est séparation et la sépara-
tion néant, chute, défaut, éloignement de I’étre et des autres « perfections »
divines*’. Plus une chose est distincte, moins elle est, car plus elle est dis-
tincte, c’est-a-dire plus elle est (en) elle-méme, moins elle est dans I'étre,
c’est-a-dire en Dieu. Dieu lui-méme, en revanche, est unité pure, et cette

46 Cf. E. GILSON, Le Thomisme, Paris 1965, p. 125-8 et 184-5. Pour ECKHART, cf. In
Exodum, n. 18, p. 24:10-3 qui cite SAINT BERNARD, De Consideratione, c. 6, n. 13, PL
[82: «si bonum, si magnum, si beatum, si sapientem vel quidquid tale de deo dixeris,
in hoc verbo instauratur quod «est». Nempe hoc est ei esse quod haec omnia esse ».

47 In Exodum, n. 40, p. 45:10-46:1 («Omne autem ens creatum acceptum vel
conceptum seorsum per se distinctum a deo non est ens, sed est nihil. Separatum
enim et distinctum a deo separatum est et distinctum ab esse, quia ab ipso deo, per
ipsum et in ipso sunt quaecumgque sunt, et «sine ipso factum est nihil », [oh. 1 et Act.
17: «in ipso vivimus, movemur et sumus». Et per hoc optime intelligitur quod Hie-
ronymus dicit: <nostrum esse comparatum deo non est>») et n. 135, p. 124:1-6 (« Sed
omne, in quo non est deus, et ipsum, quod non est in deo, non est nec aliquid est. (...)
in quo non est deus nec ipsum in deo, in illo non est esse, nec ipsum est in esse, sed
extra esse et extra entia»). Cf. a ce propos Asclepius 111 30 (Hermetica 1, 350:10) et
Prol. Gen. Op. Trip., n. 17, p. 161:4, In Sap., n. 295, In Ioh., n. 215, p. 181:1-4. Cf,
enfin In Exodum, n. 141, p. 128:14-6.



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 19

unité est si grande que la réflexivité méme de I'étre divin, ce qu’on pourrait
appeler I’étre de I'étre, notée dans I’énonceé de I’ Exode sous la forme d’une
répétition (replicatio, geminatio): « Ego sum qui sum», ne se distingue en
rien de I'étre noté par le premier «sum» (qu’Eckhart interpréte d’ailleurs
comme second adjacent dans l'une de ses expositions d’Exode, 111, 14:
«Ego sum»)*,

En d’autres termes, avec Eckhart, la théorie thomiste de I’équivalence
des prédications de second et de troisieme adjacents in divinis, devient une
maniere générale d’analyser la forme des propositions selon le statut onto-
logique de leurs sujets. Si le sujet est I'Etre qui est I'Etre (ou I’érre par soi),
c’est-a-dire Dieu, la forme de toute prédication sera S est-P (« Deus est-
ens», «Deus est-bonus», «Deus est-unus», «Deus est-verus»), ce
qu’Eckhart exprime en disant que «est» fait ici partie du prédicat et est
second adjacent, bien que grammaticalement il y ait a chaque fois trois
termes, par exemple « Deus», « bonus» et «est». En revanche, si le sujet est
un étant qui a I'étre sur le mode du non-avoir, c’est-a-dire un étant qui n’est
pas son propre étre ou qui n’a pas d’étre propre (ou encore qui a son étre
dans autre chose que lui-méme), bref une créature, la forme de toute prédi-
cation sera la forme tripartite S est P, quand méme il n’y aurait grammatica-
lement que deux termes, par exemple « homo» et «currit» (i.e. «homo est
currens»). C’est la ce que Maitre Eckhart exprime en disant que «est» est
«copule et troisieme adjacent». Cette derniere forme de prédication est
indifférente a I'existence (« homo est animal, nullo homine existente »). Elle
convient donc par excellence a la créature qui, prise en elle-méme, est
purum nihil*. La distinction entre forme bipartite de la prédication (dans
laquelle la copule et le prédicat forment une unité verbale indécomposable:
«Deus est-ens») et forme tripartite, correspond a une distinction ontolo-
gique entre ce qui est sur le mode de I'identité et ce qui est sur le mode de la
difféerence de I'étre et de ce qui est, de I’esse et du quod est. Dieu est I'Etant,
il est le Bien, le Vrai, I'Un, il est aussi la Vérité, la Bonté, I'Unité, en un mot
il est I’Etre. On ne peut donc dire « Dieu est bon», mais seulement « Dieu
est-bon». Cette «logique métaphysique» apparait ainsi comme ’applica-
tion d’une distinction logique autonome a une différence ontologiquement
fondée. Que cette distinction logique soit «autonome» et qu’'elle soit
«appliquée» par Eckhart implique, semble-t-il, qu’il I’a trouvée toute for-
mulée dans la logique de son temps. Ici commence le probléme historique
proprement dit.

La distinction de « S est-P» et de « S est P» parait compatible avec cer-
tains aspects de la théorie thomiste de la copule; ce n’est pas le cas de celle

¥ In Exodum, n. 15, p. 21:1-6.

49 Sur ce point, cf. Proc. Col., 11¢ acte d’accusation, nn. 13 (THERY, p. 218) « omnes
creaturae sunt nihil in se ipsis» et 46 (THERY, p. 249) « omnes res creata sunt nihil in
se Ipsis» (C’est moi qui souligne).



20 ALAIN DE LIBERA

des logiciens de la seconde moitié du XIII¢ siecle dont Eckhart a pu suivre
I’enseignement a Paris®”. On la rencontre toutefois chez Dietrich de Frei-
berg, contemporain, confrére et ami d’Eckhart. Je citerai ici principalement
une ccuvre de jeunesse de Dietrich, le traité De esse et essentia, dans lequel
le Maitre de Fribourg va jusqu’a proposer d’exprimer 'unité verbale de la
copule et de I'attribut dans les propositions de forme bipartite «S est-P» a
'aide d’'un néologisme verbal, par exemple pour «S est-homo», «S
hominat », ce qui donne une véritable forme SV (Sujet + Verbe)®'. On sait
tout le parti qu'un Heidegger tire de cette possibilité du langage (avec une
petite différence, puisqu’il aime a former des verbes a partir des noms, « Die
Welt weltet », alors que Dietrich, lui, forme des verbes a partir de prédicats).
Avant Dietrich de Freiberg, on citera naturellement Pierre Abélard qui,
selon Tweedale, semble «avoir été le premier logicien a affirmer que le
verbe formait une unité logiquement indécomposable en deux parties dis-
tinctes »°2. Mais cette conception, pour «révolutionnaire» qu’elle soit,
semble surtout remonter a Platon lui-méme?™. Il me parait également pro-

30 Du moins telle que l'interprétent Jean de Saint-Thomas (Sum Log., 1, 6) et
Maritain (Petite Logique, Paris 1966, p. 67); en revanche, la forme « S est-P» est
apparemment absente de 'univers de doctrines décrit par S. EBBESEN et J. PINBORG
(CIMAGL 3, p. 48-9, arg. n® 9 «homo est homo »). Toutefois, la connaissance méme
des textes logiques de la fin du XIII¢ siecle est encore trop lacunaire pour qu'on
puisse affirmer I'absolue originalité d’Eckhart.

51 De esse et essentia, 11, 1, ed. R. IMBACH, Dietrich von Freiberg, Opera Omnia, 11,
p. 39:38-55: «(...) alio modo dicta copula verbalis potest cadere in locutione, ut teneat
se ex parte praedicati. Et hoc planum est, si implicite ponatur in praedicato, ut
«homo currit» et «homo est»; vel etiam, si ponatur explicite, potest intelligi se
tenere ex parte praedicati, ut «homo est homo». Tunc non intelligitur simpliciter
idem praedicari de se, quia ex vi et proprietate locutionis terminus positus ex parte
subiecti accipitur sub modo potentiae, sed terminus positus ex parte praedicati desig-
nat modum actus. Et propter hoc homine non existente ista est falsa «homo est
homo », et non solum illa « homo est», sed etiam ista « homo est homo », sicut ista est
falsa « homo ratiocinatur », homine non existente, sicut etiam ista, si sic liceret hanc,
scilicet « homo est homo », resolvere in istam « homo hominat », esset falsa homine
non existente».

32 M. TWEEDALE, Abailard on Universals, Amsterdam, New York, Oxford 1976,
p. 284-292. Cf. egalement J. JOLIVET, Non-réalisme et Platonisme chez Abélard, Essai
d'interprétation (a paraitre): « Il (Abélard) s’attache particuliérement a étudier ce der-
nier verbe: étre (...). Il en vient ainsi a dire que les verbes « se rencontrent avec les noms
dans leur signification principale », au point qu’on pourrait imaginer une correspon-
dance constante entre eux, du type de celle qui lie aimant et il aime, étant et il est:
chaque nom aurait ainsi son verbe, et il y aurait par exemple un verbe qui signifierait
«étre-coloré » (esse coloratum), comme il existe « blanchoyer» (albere); et méme — et
surtout, car ici il ne s’agit plus d’'un nom de qualité, mais d'un nom d’espéce, d’un
universel — un verbe qui signifierait « étre-homme ». C’est parce que les verbes man-
quent a la plupart des noms que I'on compléte cette lacune en ajoutant un nom au
verbe étre, et qu'on dit par exemple <je suis savant» ».

33 Sophiste, 262 ¢ («le discours premier n’est rien d’autre que I'union des verbes
avec les noms»).



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 21

bable qu’elle a éte transmise au Moyen Age par les écrivains de basse lati-
nité, au premier rang desquels Apulée de Madaura“*. La théorie de la forme
bipartite des propositions est donc non aristotélicienne. Elle est peut-étre
néo-platonicienne. Elle est, en tout cas, « platonisante »>>.

* APULEIUS MADAURENSIS, De Philosophia rationali (= Peri Hermeneias, Opera,
ITI) trad. H. CLOUARD, Traités Philosophiques, Paris, p. 435-7, notamment p. 435:
«Drailleurs la proposition, comme dit Platon dans le Théérére, se réduit strictement a
deux parties du discours, nom et verbe, par exemple Apulée disserte, ce qui est vrai ou
faux, ce qui est donc une proposition» et 437: « Aussi, reconnait-on a bien des signes
la partie attributive (declarativa), d’abord elle peut embrasser davantage que |'autre
partie, ensuite elle n'est jamais contenue dans un nom, mais toujours dans un verbe; et
c'est en quoi se distingueraient, méme égaux, sujet et attribut».

33 La thése selon laquelle une proposition peut recevoir deux interprétations ou
analyses différentes, ou si I'on préfére deux «formes» différentes, bipartite dans le
cas de § est-P et tripartite dans celui de S est P est une thése fondamentale de la
logique de Maitre Eckhart. Elle est différente des théories de Fichte et de Hegel sur la
symeétrie et la réflexivité de la copule. La logique NPF telle que la décrit Barth n’est
donc pas I'aboutissement direct de celle d’Eckhart (quelle que soit I'influence éven-
tuelle d'un Eckhart sur un Hegel). Il serait donc plus juste de parler d’une logique
NPE (néo-platonicienne eckhartienne) et de I'étudier en profondeur avant toute
comparaison avec l'idéalisme moderne. Cette logique NPE est d'un abord difficile.
Peut-étre n’est-elle qu'une variété mineure de la logique du néo-platonisme médiéval,
peut-étre n'existe-t-elle méme pas en dehors de I'interprétation de certains passages
de Boeéce et de Thomas d’Aquin par Maitre Eckhart? Il existe, en tout cas, une
logique eckhartienne. 11 serait opportun d’essayer d’articuler véritablement les deux
théses de la sémantique d’Eckhart, théorie des propositions catégoriques et théorie
des paronymes. Il faudrait, pour cela, pouvoir perfectionner la notation, car la dis-
tinction entre S est-P et S est P ne permet pas de rendre compte de tous les aspects
de la doctrine du Thuringien. D’'une part, en effet, Eckhart oppose «aliquid est ens-
hoc» et «aliquid est-ens » ce qui ne traduit pas entiérement la distinction entre « ali-
quid est P» et «aliquid est-P». D’autre part, il dit que si I'on supprime le «hoc et
hoc» on obtient des énoncés de forme «aliquid est-ens» concernant les créatures. 11
faudrait pouvoir exprimer tout cela formellement, puisque le type de propositions
auquel pense Eckhart (i.e. les propositions analoguées a S est-P par suppression de
«hoc» dans «aliquid est ens-hoc») n’est rien d’autre que la proposition réduplicative
des logiciens médiévaux (par exemple « homo bonus inquantum bonus intrat omnem
proprietatem bonitatis, que deus est in se ipso») laquelle, fait elle-méme intervenir
toute la théorie de la paronymie. Sans doute existe-t-il des limites a ce qu’il est pos-
sible, voire souhaitable, de «transcrire». Il faut cependant souligner que pour
essentiel, c’est-a-dire les principes et les théses relevant de la logique de la participa-
tion, on peut exprimer formellement certaines propositions (d’apparence contradic-
toire) sur les entia per participationem (par exemple «I’homme n’est pas son étre» ou
«I’homme n’est pas son essence »). Je veux parler ici du systéme d’ Onrologie décrit et
utilisé par D. P. HENRY dans Medieval Logic and Metaphysics, Londres 1972. Ce sys-
teme constitue une des «théories centrales» de la logique de Le$niewski. S'il existe
une logique de la participation ou, a tout le moins, s'il existe une théorie logique de
I’étant par participation, celle-ci doit pouvoir étre exprimée en théorémes ou axiomes
simples. De plus, il doit exister un moyen de décider logiquement si certaines propo-
sitions employées dans la theérie de la participation d’étre ont, ou non, un sens. Pour
tout ceci, pour la formulation des théorémes, comme pour I’élucidation des «barba-



22 ALAIN DE LIBERA

On voit ainsi ce qui separe Eckhart de I'aristotélisme orthodoxe. Aristote
connait une prédication ou le prédicat est identique au sujet, c’est la prédi-
cation essentielle, qui enonce I'essence du sujet. Mais ce dont parle Eckhart

rismes et des non-sens », le systéme proposé par D. P. Henry parait irremplagable. A
un niveau trés simple (c’est-a-dire sans employer |'Ontologie elle-méme), on peut
donner une idée malgré tout trés précise de ce que sont les propositions concernant
les etants par participation. Il suffit de distinguer entre deux foncteurs:

()isC )
ou «is» forme une phrase en prenant deux noms pour arguments, et:

{ bis{ )
ou «is» forme une phrase en prenant deux autres verbes pour arguments. En combi-
nant parenthéses et accolades, on peut former des verbes a partir de noms et des
noms a partir de verbes, par exemple:

{(white)ise }
et:

{(white)ise}er
On peut aussi définir un foncteur comme:

( )is({ Jen)
qui forme une phrase en combinant deux sortes d’arguments nominaux, dont le der-
nier n’est autre que le « paronyme» de Thomas d’Aquin et d’Eckhart (par exemple
album, c’est-a-dire albedinem-hab-ens). Dans cette perspective (qui revient a rendre
perceptible la dimension verbale des noms abstraits, cf. Henry, p. 6), «omne ens est
esse habens» (i.e. « Every being is an esse-haver») devient:

Every () is an {(exactly-one)ise}er
(cf. saINT THOMAS D'AQUIN, Summa Theologiae, 1, q. 11, a. 1: «esse cuilibet rei
consistit in indivisione ... unumquodque sicut custodit suum esse, ita custodit suam
unitatem »). Cette notation rend également les propositions qui nous occupent, c’est-
a-dire celles qui posent que les étants par participation (i.e. ceux que I’on peut carac-
tériser par «|( )ise}er») ne sont ni leur étre, ni leur essence; par exemple:

«homo nec est humanitas, nec est esse suum »
thése thomiste par excellence (Summa contra Gentiles, 11, 54, Summa Theologiae, 1, q.
3, a. 3) et qui, on I'a vu, constitue d’abord la «charte» de la logique néo-platoni-
cienne dans la version de Boece. C’est ainsi que « homo non est suum esse » devient:

«It is not the case that: {(man)ise} is {(exactly-one)ise}»,
que «hic homo non est sua natura» (= humanitas) est rendu par:

« It is not the case that: {(this-man)ise} is {(man)ise}»
et «hic homo non est suum esse» par:

« It is not the case that: {(this-man)ise} is {(exactly-one)ise} ».
Cette premiere approche des «dénégations insensées » (« nonsensical denials») que
sont les théses de la logique NP, peut étre reprise au niveau de 1’Ontologie. Dans
Medieval Logic..., D. P. Henry étudie la contrepartie de ces dénégations; c’est-a-dire
les propositions comme «omne ens est essentiam habens», rendue par:

[a]: aev.=.[3¢].acel[¢p].¢ € CI
(«for all a, a 1s a being if and only if for some ¢, a is a haver of ¢-ness, and ¢ is an
essence ») ou comme «omne ens est esse habens», rendue par:

[a]: a e v.=.a €el[Cl[ob]]
(«for all a, ais a being if and only if a is a haver of exactly-one-ness »).
Ce type d'analyse (cf. notamment Op. cit, §6, p. 95-101) devrait étre étendu de
Thomas d’Aquin & Maitre Eckhart. Peut-étre alors aurait-on une image plus nette de
ce qu’'est réellement le néo-platonisme logique au Moyen Age.



A PROPOS DE QUELQUES THEORIES 23

est difféerent. Son point de départ n’est pas que certaines prédications sont
essentielles, et d’autres accidentelles, mais plutdt que la méme logique ne
peut rendre compte de ce qui est par soi (Dieu) et de ce qui est par un autre
(le créé). Plus exactement, son point de départ est qu’il doit y avoir une
logique particuliére pour rendre compte du crée. Cette logique distingue
entre prédication essentielle et prédication accidentelle, mais elle est de soi
indifférente a I'existence. C’est la logique d’Aristote telle qu’Eckhart la
comprend et I'applique. Parallélement, il doit y avoir une autre logique pour
dire la participation d’étre de la créature au Créateur, une logique de la
conversion constitutive d’étre. Cette logique de la conversion est une
logique de I'existence, mais elle a Dieu pour unique objet. Si elle considere
la créature, C’est sub reduplicatione et, ce faisant, elle ne fait que dire I'étre
du Créateur. Il y a ici application d'un schéma «néo-platonicien» qui n’est
pas d’essence logique: tout effet est dans sa cause, mais qui peut avoir une
expression logique ou plutdt «théo-logique»: Tout ce qui est, est en Dieu.
~Rien de ce qui est en Dieu n’est ceci ou cela.

Ainsi donc, la logique néo-platonicienne dans sa version eckhartienne
apparait-elle moins comme une logique du paradoxe que comme une
logique de la coincidence avec Dieu. L’homme bon en tant que bon n’est
plus ni ce bien-ci, ni ce bien-l1a, ni cet homme-ci, ni cet homme-Ia, 1l est la
Bonté méme de Dieu, ni plus, ni moins*®. « Bonus inquantum bonus est
bonitas», on retrouve ainsi Boéce. Je voudrais suggérer, pour conclure,
qu’on retrouve également saint Thomas d’Aquin qui, dans la Summa contra
Gentiles, distingue entre Dieu et la créature en montrant que pour Dieu,
«etre bon n’est pas chose différente de lui-méme», ce qui veut dire que
Dieu «est sa propre bonté » et que «nul autre que lui n’est bon comme étant
sa propre bonté»; formules qui viennent tout droit du De Trinitate’’.
Eckhart admet cette these, et pour cause. Mais il la compléete dans le sens
d’un néo-platonisme encore plus résolu. Il ne faut pas dire «la créature est
bonne mais n’est pas sa propre bonté», il faut dire «la créature est bonne
en n'étant pas sa propre bonté». On a ici I'affirmation bien connue que tout
ce que Dieu est, il 'est per essentiam, alors que tout ce que la créature est,
elle 'est per participationem. Thomas efit évidemment approuvé cela. La sin-
gularité d’Eckhart est de pousser cette participation jusqu’'a I'absolu. Pour

36 Cf. Proc. Col., 11¢ acte d’accusation, THERY, p. 240, n. 36: « vivere meum est esse
dei, vel vita mea est essentia dei, quidditas dei quidditas mea» (cf. le Sermon Justi in
perpetuum vivent: « Gottes Wesen ist mein Leben. Ist mein Leben Gottes Wesen, so
muss das Gottes Sein, mein Sein, und Gottes Ystigkeit mein Ystigkeit, weder minder,
noch mehr»).

37 Summa contra Gentiles, 1, 38: « Omne simplex suum esse et id quod est unum
habet: nam si sit aliud et aliud, iam simplicitas tolletur. Deus autem est omnino sim-
plex. Igitur ipsum esse bonum non est aliud quam ipse. Est igitur sua Bonitas.



24 ALAIN DE LIBERA

lui, si Dieu est tout ce qu’il @ en soi”®, la créature, elle, est tout ce qu’elle a

en Dieu. Il incombe a la métaphysique de proclamer cette vérité et a la
logique de tenter de la faire comprendre.

8 Summa contra Gentiles, 1, 23: «cuicumque inest aliquod accidens, non est
quidquid habet in se».



	À propos de quelques théories logiques de maître Eckhart : existe-t-il une tradition médiévale de la logique néo-platonicienne?

