Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 4

Artikel: L'apotre comme intermédiaire du salut dans les actes des ap6tres
Autor: Dupont, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 342-358

L’APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT
DANS LES ACTES DES APOTRES

JACQUES DUPONT

Le titre donné a cet exposé appelle quelques mots d’explication:

1. En vue d’'une confrontation avec les Actes apocryphes, il nous est
demandé de préciser I'image de I'apotre dans les Actes canoniques. Mais
nous ne pouvons pas oublier le fait que ces Actes canoniques ne sont que la
seconde partie d’'un ouvrage unique, « A Théophile», dont I'évangile de
Luc constitue la premiére partie. En s’intéressant a ce que Luc dit des apo-
tres dans son second livre, on ne peut faire abstraction de ce qu’il en a dit
dans I'evangile.

2. Les deux exposés qui doivent suivre celui-ci ont a considérer ’apotre
comme thaumaturge et comme martyr. En nous demandant de ’envisager
comme «intermédiaire du salut», on ne veut sans doute pas nier qu’il
puisse jouer un role médiateur par les miracles qu’il opére en liaison étroite
avec son message, ou par les souffrances qu’il endure dans I'accomplisse-
ment de sa mission. On veut simplement marquer que « ce qui intéresse par-
ticuliérement Luc dans ces hommes, c’est la fonction médiatrice de leur lan-
gage» . Nous avons a nous occuper de I'image que Luc nous donne des
apoétres en tant que prédicateurs, et plus précisement en tant que, par leur
prédication, ils exercent une fonction médiatrice.

3. Le vocabulaire de la « médiation » n’étant pas celui qu’emploie Luc, il
peut étre utile de dire tout de suite que ce qui est visé nous parait corres-
pondre assez bien a ce que Luc exprime en recourant a la catégorie du
«témoignage ». L’événement du salut ne devient accessible aux hommes
qu’a travers la parole de ceux qui en ont été les témoins. En ce sens, comme
le dit bien Ph.-H. Menoud, «ces témoins sont les intermédiaires obligés
entre le Christ vivant et les hommes destinés a avoir part au salut réalisé par
la vie, la mort et la résurrection de Jésus»?. Ce role d’intermédiaires du
salut, les apoétres le remplissent, non pas exclusivement mais, avant tout, en
rendant témoignage par leur parole.

I'F. Bovon, « L’'importance des médiations dans le projet théologique de Luc»,
dans New Testament Studies 21 (1974-75), p. 23-39 (26s.).

2 Ph.-H. MENOUD, «Jésus et ses témoins. Remarques sur I'unité de I'ceuvre de
Luc», Eglise et Théologie 23 (n° 68) (1960), p. 7-20 (15), repris dans le recueil Jésus-
Christ et la foi. Recherches néotestamentaires (Bibl. Théol.), Neuchatel-Paris 1975,
p. 106.



L'APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 343

Notre exposé devrait répondre a quatre questions:?

I. D’abord, celle de savoir qui désigne le nom «d’apdtre»: a qui Luc
reconnait-il la qualité d’apotre?

2. La question de savoir a qui I'apdtre s’adresse, et donc de savoir en
faveur de qui s’exerce son role d’intermédiaire du salut, est étroitement liée
dans les Actes a la question du lieu ou il parle, du point géographique ou il
exerce son ministeére.

3. Nous arriverons ensuite a la question cruciale, celle de savoir ce que
I’apétre fait pour remplir son rdle: sa parole aura la qualité d’un témoi-
gnage.

4. 1l restera enfin a s’interroger sur I'objet de sa prédication: quel est le
salut qu’il offre a ses interlocuteurs?

I. Les Apotres

Lc 6,12-16 a présenté les apotres au lecteur: aprés une nuit passée en
priere, Jésus convoqua ses disciples pour en choisir parmi eux douze, qu’il
nomma Apotres, le premier d’entre eux étant Simon, qu'il nomma Pierre,
puis les onze autres dont la liste est donnée. Ce sont ces douze que désigne
'appellation «apdtres» en Lc 9,10 (cf. v. | et 12); 11,49; 17,5 et 22,14.
Apres la défection de Judas, le nom s’applique au groupe des Onze (Lc
24,10; cf. v. 9 et 33)4.

La scene de Lc 6,12-13 est rappelée en Ac 1,2: avant son ascension, Jésus
a donne ses ordres «aux apdtres qu’il avait choisis par I'Esprit Saint»>. Le
v. 13 répéte la liste de leurs noms. Mais il en manque un, et les vv. 15-26

3 L'exposé que nous avons fait a Lausanne en décembre 1978 comprenait une
premiére partie consacrée a I'analyse des principaux textes de I'évangile (Lc 1,2;
6,13; 24,44-49) et des Actes (1,8.21-22; 10,39-42; 13,31; 22,14-15 et 26,16-17).

4 Les passages de Lc qui emploient le mot «apdtre» ont été analysés dans la
seconde partie de notre article « Le nom d’apdtres a-t-il été donné aux Douze par
Jesus?», L'Orient Syrien 1 (1956), p. 267-290 et 425-444 (p. 28-47 du tiré a part). Pour
une vue plus récente de la question, il peut suffire ici de mentionner I'article de
J. ROLOFF, « Apostel/Apostolat/Apostolizitit, I. Neues Testament», dans Theol. Real-
enzyklopddie, 111/2-3, 1978, p. 430-445.

> Possible a s’en tenir 4 un point de vue purement grammatical, la construction
«apres avoir donné dans I'Esprit Saint ses instructions aux apodtres qu'il avait
choisis » doit étre considérée comme fautive en raison (1) du rythme de la phrase (lire
tout haut!), (2) du style de Luc (qui place en anaphore I'expression qu’il veut accen-
tuer), (3) du contexte (qui rappelle I'ordre donné), et (4) du rapport avec Lc 6,12-13
(relation entre priére et Esprit Saint dans la théologie de Luc). Voir les expli_cations
de G. LoHFINK, « Bemerkungen zur neuen Einheitsiibersetzung der Bibel. Uberset-
zungsfehler in der Apostelgeschichte», dans Theol. Quartalschrift 155 (1975),
p. 244-246.



344 JACQUES DUPONT

rapportent en quelles circonstances Matthias recut dans le ministére de
I'apostolat (vv. 17 et 25) la place laissée vacante par Judas et fut ainsi
adjoint aux onze apotres (v. 26).

Apreés toutes ces précisions, Luc n’a plus a s’expliquer sur le sens qu’il
donne a la désignation «apdtres» (toujours au pluriel: 2,37.42.43;
4,33.35.36.37; 5,2.12.18.29.40; 6,6; 8,1.14.18; 9,27; 11,1): il s’agit des Douze
(6,2), de Pierre avec les onze autres (2,14), ou de certains membres du méme
groupe. Leur résidence normale est Jérusalem. Mais ils n’y resteront pas
toujours, et Luc présente habilement ceux qui ont assur¢ la reléve: les pres-
bytres sont mentionnés en 11,30, au moment ou Barnabé et Saul apportent
a Jéerusalem le produit de la collecte faite a Antioche, et Jacques apparait en
12,17, au moment ou Pierre quitte la ville. Tous sont réunis une derniére
fois pour la décision capitale du chapitre 15, inspirée a la fois par Pierre et
- par Jacques (15,7-21), mais prise conjointement au nom « des apotres et des
presbytres» (15,2.4.6.22.23; 16,4). Aprés quoi les apltres peuvent dis-
paraitre; il ne reste plus sur place que Jacques et les presbytres (21,18). Les
apotres en scéne au chapitre 15 n’y peuvent jouer le role qui leur est attribué
dans I’économie des Actes que s’ils s’identifient avec ceux dont parlaient les
premiers chapitres®; la seule différence est qu’il en manque un: Luc a men-
tionné en 12,1 la mort de Jacques, le frére de Jean, qu’on n’a pas songe a
remplacer.

Contrastant avec cet ensemble parfaitement cohérent, il y a la note dis-
cordante jetée par 14,4: la prédication de Paul et Barnabé provoque une
division dans la population d’Iconium: «les uns étaient pour les Juifs, les
autres pour les apotres ». Quelques lignes plus bas, il est question du sacri-
fice que les paiens de Lystre s’apprétaient a offrir aux deux missionnaires.
Le texte courant continue: «Ce qu’apprenant, les apdtres Barnabe et
Paul...» empécherent la réalisation du projet (v. 14). Mais ici, la précision
«les apotres» manque dans le texte occidental et peut étre considérée
comme douteuse’. De toute fagon, il y a un cas, peut-étre deux, ou Luc

6 Ces remarques sur le sens du mot «apdtres» en Ac 15 ne prétendent pas
innover: voir en particulier E. HAENCHEN, Die Apostelgeschichte (Meyers Komm.),
7¢ éd., Gottingen 1977, p. 445; S. A. PaNMOLLE, Il discorso di Pietro all'assemblea
apostolica, 1 (Studi biblici, 1), Bologna 1976, p. 264s. Elles expliquent notre désaccord
avec I'’hypothese proposée par A.-L. DEscamps, « Paul, Apotre de Jésus-Christ », dans
I'ouvrage collectif Paul de Tarse, Apotre de notre temps, Rome 1979, p. 25-60 (36-38):
en Ac 135, «le couple apétres et presbytres (sic)» doit désigner par le mot « apotres »
«un groupe sui generis, comptant plusieurs membres du colléege des douze, mais aussi
certains apotres <cooptés»», en particulier Jacques de Jérusalem.

7 Voir G. Sass, « Der Apostel in der Didache », dans In Memoriam E. Lohmeyer,
Stuttgart 1951, p. 233-239 (235); L. CERFAUX, « Pour I'histoire du titre Apostolos dans
le Nouveau Testament », dans Rech. de Sc. Rel., 48 (1960), p. 76-92 = Recueil Lucien
Cerfaux, 111 (Bibl. Ephem. Theol. Lov., 18), Gembloux 1962, p. 185-200 (196, n. 1);
G. D. KiLpaTrICK, « An Eclectic Study of the Text of Acts», dans Biblical and
Patristic Studies in Memory of R. P. Casey, éd. J. N. BIRDSALL - R. W. THOMSON, Frei-



L'APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 345

donne le nom d’«apdtres» a Barnabé et a Paul, dans un sens qui ne peut
evidemment pas étre celui qu’il donne a ce mot au début des Actes (1,2.26).

Nous ne mettrons pas en cause cette évidence, malgré G. Schneider qui
croit qu'en 14,4 le mot «apdtres» peut encore se rapporter aux Douze?.
Nous estimons méthodologiquement discutable I’'explication courante, qui
suppose une distraction de Luc dans la transcription d’'une source dont le
vocabulaire ne correspondait pas au sien®. Nous ne voyons pas pourquoi
Luc, réservant normalement le mot «apétres» aux Douze, n’aurait pas le
droit de I'’employer en lui donnant un sens plus large '’ 1a o aucune ambi-
guité n’est possible: ce sens large, ou «apdtre» équivaut pratiquement a
missionnaire'!, ne pouvait pas faire difficulté pour ses lecteurs chrétiens de
la fin du premier siécle. Luc sait varier les termes pour désigner une méme
réalité; il sait aussi qu’'un méme terme peut avoir des acceptions diffé-
rentes '2.

L’exception du chapitre 14 ne peut donc pas faire méconnaitre le fait
que, dans le langage de Luc, le mot «apétre » désigne proprement et spéci-
fiquement les Douze, dont le ministére apostolique est situé a Jérusalem.
Cette derniére remarque nous améne a notre deuxiéme question, celle qui
concerne le lieu du ministére apostolique, et donc aussi celle des destina-
taires de ce ministére.

burg 1963, p. 64-77 (69s.); G. KLEIN, Die zwélf Apostel. Ursprung und Gehalt einer
Idee (FRLANT, 77), Gottingen 1961, p. 212s.; G. SCHNEIDER, « Die zwolf Apostel als
«Zeugen>. Wesen, Ursprung und Funktion einer lukanischen Konzeption», dans
Christuszeugnis der Kirche. Theologische Studien, éd. P.-W. SCHEELE et G. SCHNEIDER,
Essen 1970, p. 41-65 (52s.); S. G. WILsSON, The Gentiles and the Gentile Mission in
Luke-Acts (SNTS Mon. Ser., 23), Cambridge 1973, p. 116; E. NELLESSEN, Zeugnis fiir
Jesus und das Wort. Exegetische Untersuchungen zum lukanischen Zeugnisbegriff
(Bonner Bibl. Beitr., 43), Koln-Bonn 1976, p. 244, n. 238. Plaidoyer récent en faveur
du texte long dans M. DoEMER, Das Heil Gottes. Studien zur Theologie des lukani-
schen Doppelwerkes ( Bonner Bibl. Beitr., 51), K6ln-Bonn 1978, p. 131, n. 120.

8 A ’endroit cité dans la note précédente.

? Voir M. DOEMER, loc. cit.

'00n peut se faire une bonne idée de la variété des acceptions du mot dans le
christianisme primitif par 'étude de R. SCHNACKENBURG, «Apostles Before and
During Paul’s Time », dans Apostolic History and the Gospel. Biblical and Historical
Essays, F. F. Bruce, éd. W. W. GAsQUE et R. P. MARTIN, Exeter 1970, p. 287-303 =
«Apostel vor und neben Paulus», dans R. S., Schriften zum Neuen Testament, Miin-
chen 1972, p, 338-358.

'l Ainsi, par exemple, Ph.-H. MEeNouD, Jésus-Christ et la foi, p. 109; S. G.
WiLsoN, Gentiles, p. 120; A. GEORGE, « L'ceuvre de Luc: Actes et Evangile», dans Le
ministére et les ministéres selon le Nouveau Testament, éd. J. DELORME, Paris 1974, p.
207-240 = A. GEORGE, Etudes sur l'ceuvre de Luc (Sources bibliques), Paris 1978,
p- 369-394 (380).

12 C’est ainsi que, suivant les contextes, le mot « Judée» désigne chez lui tantot le
pays des Juifs dans son ensemble, tantdt la partie sud de la Palestine.



346 JACQUES DUPONT
2. Le lieu du ministére apostolique

D’aprés Mc 3,14, Jésus a institué les Douze «afin qu’ils soient avec lui e
afin de les envoyer précher». Lc 6,13 ne dit rien du but dans lequel Jésus ¢
choisi les Douze, ni de la raison pour laquelle il les a nommés apdtres. Leu
mission ne sera définie qu’aprés la résurrection '*: « Ainsi est-il écrit que I
Christ souffrirait et se léverait d’entre les morts le troisiéme jour, et qu’er
son nom le repentir en vue de la rémission des péchés serait préché a toute
les nations, en commencant par Jérusalem: de cela vous étes les témoins)
(Lc 24,46-48), « Vous recevrez la force de I’Esprit Saint qui viendra sur vous
et vous serez mes témoins a Jérusalem, dans la Judée et la Samarie tou
entiéres, et jusqu’a I'extrémité de la terre» (Ac 1,8).

Le caractére de ce programme se comprend peut-étre plus facilement s
on le compare a la maniére dont Luc voit les grandes lignes du ministere d«
Jésus: aprés le baptéme de Jean, il a commence en Galilée, s’est étendu a I
Judée tout entiére, pour aboutir a Jérusalem (Lc 23,5; Ac 10,37-39)'4. Li
point d’arrivée du ministére de Jésus devient le point de départ de celui de
apotres: il n’est donc pas question d’un retour en Galilée (Mc 14,28; 16,7)
ni d’une fuite (Mc 14,50); Luc insiste au contraire sur la nécessité pour le
apoOtres de rester a Jérusalem (Lc 24,49.52; Ac 1,4.12), ou ils recevront I
baptéme de I’Esprit (Ac 1,5). On ne s’étonnera donc pas que Jérusalem soi
le théatre de leur activiteé dans les premiers chapitres du livre.

Le chapitre 8 marque un tournant important: la persécution disperse l:
communaute, et I’évangélisation commence a s’étendre. Mais les apotre
s’accrochent a la ville sainte (8,1), et I'initiative de la mission en Samarie es
prise par un homme du groupe d’Etienne (8,4-13). Les apodtres de Jérusalen
apprennent la chose et dépéchent deux des leurs, Pierre et Jean, qui comple
tent I'ccuvre commencée par Philippe avant de rentrer a Jérusalem (8,14-25)
Apres l'apparition de Damas, c’est a Jérusalem que Paul est introdui
aupres des apotres par Barnabé (9,27). De 9,32 a 10,48 on voit Pierre :
Lydda et a Joppe, et acceptant méme de pousser jusqu’a Césarée, a deu:
jours de marche de Jérusalem: pas assez loin pour que les apdtres et le

13 C’est la qu’il faut chercher, chez Luc, les paroles qui instituent le ministér
apostolique, non dans le récit de la derniére Céne suivant la thése défendue pa
J. RoLorr, dans Apostolat — Verkiindigung — Kirche. Ursprung, Inhalt und Funktio
des kirchlichen Apostelamtes nach Paulus, Lukas und den Pastoralbriefen, Giiterslol
1965, p. 184-188. Nous nous sommes expliqué sur ce point dans 'article « Les minis
téres de I'Eglise naissante d’aprés les Actes des Apdtres», dans I'ouvrage collecti
Ministéres et célébration de [I'Eucharistie (Studia Anselmiana, 61), Roma 1973
p. 94-148 (106s.). RoLoFF adopte une perspective beaucoup plus satisfaisante dan
son article de 1978: TRE 111, p. 442.

14 Voir E. SAMAIN, « La notion de APXH dans I'ceuvre lucanienne», dans L'Evan
gile de Luc. Problémes littéraires et théologiques. Mémorial L. Cerfaux, éd. F. NEI
RYNCK, (Bibl. Ephem. Theol. Lov., 32), Gembloux 1973, p. 299-328.



L'APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 347

freres n’aient entendu parler de ce qui s’était passé et ne lui demandent des
explications a son retour (11,1-18).

Une nouvelle étape est franchie avec la fondation de I'Eglise d’Antioche,
due elle aussi a des membres du groupe d’Etienne (11,19-21). L’Eglise de
Jérusalem est alertée et envoie sur place Barnabé qui, apparemment plus
mobile que les apdtres, se fixe dans la nouvelle communauté (11,22-26).
Une nouvelle persécution frappe I’Eglise de Jérusalem: Jacques, le frére de
Jean, est decapite (12,2), mais Pierre est miraculeusement délivré de sa
prison (12,3-17). Voila Pierre obligé de quitter la ville! Aprés avoir fait
avertir Jacques, «il s’en alla dans un autre lieu» (v. 17). Ou est-il allé? Cela
n'intéresse pas Luc: en quittant Jérusalem, il sort en méme temps de la
scéne des Actes'S. Nous pouvons nous interroger en fonction de Ga 2,11-14
sur la date du s¢jour de Pierre a Antioche; ce n’est pas Luc qui nous aidera
a répondre a la question: pour lui, Pierre et les autres apdtres restent liés a
Jérusalem.

On les retrouve effectivement a Jérusalem au chapitre 15, pour trancher,
de concert avec Jacques et les presbytres, le débat qui oppose les judaisants
a Paul et Barnabé, représentants de I'Eglise d’Antioche. Aprés quoi, ils dis-
paraissent complétement de I’horizon des Actes canoniques; sur leurs
voyages, toute liberté est ainsi laissée a I'imagination des auteurs d’Actes
apocryphes.

Mais que devient alors le programme fixé au ministére apostolique par
les derniéres paroles du Ressuscité (Lc 24,46-49 et Ac 1,8)? Avec P. Schu-
bert, il faut reconnaitre que «le lecteur non prévenu et attentif des premiers
chapitres des Actes s’attend a ce que le livre tout entier concerne Pierre et le
collége des douze apotres et leur mission a travers le monde (voir 1,8b)» 16,
En fait, Luc limite I'exercice de leur apostolat a Jérusalen et au secteur avoi-
sinant, Paul se substituant a eux pour le reste de leur programme. Pierre et
les autres apotres, qui occupaient toute la scéne dans les premiers chapitres,
s’effacent progressivement, tandis que Paul, discrétement présenté a I'occa-
sion du martyre d’Etienne (7,58 et 8,3), prend de plus en plus d’importance
(9,1-30; 11,25-26.30; 12,25), passant au premier plan dans les chapitres
[3-14, pour occuper toute la scéne dans les chapitres 16 a 28. C’est avec lui
que s’opére une expansion qui n’est pas seulement géographique, mais qui
fait en méme temps passer le message chrétien du monde juif dans le

15 On peut penser que Pierre quitte la scéne des Actes non seulement en sortant
de la zone de Jérusalem, mais aussi en perdant contact avec le restant du groupe des
apdtres: isolé des autres, Pierre ne compte plus aux yeux de Luc. Nous avons sou-
ligné ce point dans Iarticle sur « Les discours de Pierre dans les Actes et le chapitre
XXIV de I'évangile de Luc», dans L’Evangile de Luc, éd. F. NEIRYNCK, p. 329-374
(371-373).

16 P. ScHUBERT, «The Place of the Areopagus Speech in the Composition of
Acts», dans Transitions in Biblical Scholarship, éd. J. C. RYLAARDSDAM (Essays in
Divinity, 6), Chicago-London 1968, p. 235-261 (237).



348 JACQUES DUPONT

monde paien. C’est avec son action que le Christ apparait comme étant
réellement «la lumiére qui doit éclairer les nations» (Lc 2,32; Ac 13,47;
26,23)17,

3. Le témoignage apostolique

En tant que «service» ou « ministére» (Ac 1,17.25), I'apostolat est essen-
tiellement ministére de la parole de Dieu (Lc 1,2; Ac 6,2.4; méme maniére
de parler du ministére de Paul: Ac 20,24; 21,19; 26,16). On ne s’é¢tonnera
pas de la richesse et de la fréquence des termes qui expriment I’action de
précher, d’annoncer, de proclamer, d’enseigner, etc.'. C’est ainsi, par
exemple, que Luc emploie onze mots dérivés de angellé ; parmi eux, euan-
gelizomai qui, employé une fois par Mt et jamais dans Mc, revient dix fois
dans Lc et quinze fois dans Ac. Mais aucun de ces termes ne semble apte a
caracteriser un type de parole propre aux apotres: ce méme verbe euangeli-
zomai, par exemple, s’emploie non seulement & propos des apdtres, mais
aussi en parlant de Jésus, de Jean Baptiste, des anges, des missionnaires hel-
lénistes, de Paul et Barnabé.

Le vocabulaire du «témoignage» parait plus significatif, bien que les
sept vocables qui le représentent dans les Actes, totalisant trente-neuf
emplois'?, n’aient pas tous le méme poids. L’attention se porte avant tout

17 Nous avons souligné « La portée christologique de I’évangélisation des nations
d’aprés Luc 2447 », dans Neues Testament und Kirche. Fiir R. Schnackenburg, éd.
J. GniLKA, Freiburg 1974, p. 125-143. Le méme théme a été repris en 1978 par
M. DoEMER, Das Heil Gottes, p. 203-207.

18 Relevé tres partiel dans H. CONZELMANN, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theo-
logie des Lukas (Beitr. hist. Theol., 17), 5¢ éd., Tiibingen 1964, p. 204-210.

19 Avec Lc, on arrive a un total de 48 (8 vocables différents). Pour le NT, le total
est de 195, avec |5 vocables différents; le groupe johannique est particulierement
important: évangile 41, épitres 15, Apocalypse 18. On a beaucoup écrit ces derniéres
années sur la maniére dont Luc parle des «témoins» et de leur «témoignage». Les
opinions de H. Strathmann (1942), L. Cerfaux (1943), A. Rétif (1951), E. Giinther
(1956), Ph.-H. Menoud (1960), O. Soffriti (1962), N. Brox (1961) ainsi que
d’E. Krinkl (1972) ont été présentées et discutées par F. BovoN, Luc le théologien.
Vingt-cing ans de recherches (1950-1975) (Le monde de la Bible), Neuchétel-Paris 1978,
p- 387-389 et 144s. Nous avons deéja cité les études directement consacrées au théme
par G. Schneider (1970) et par E. Nellessen (1976), 'ouvrage publié par J. Roloff en
1965 (voir p. 196-199) et par M. Ddémer en 1978 (voir p. 134-136). 11 faudrait encore
mentionner U. WILCKENS, Die Missionsreden der Apostelgeschichte. Form- und tradi-
tionsgeschichtliche Untersuchungen (WMANT, 5), Neukirchen-Vliuyn 1961, 3¢ éd.,
1974, p. 145-149; R. KocH, « Zeugnis», dans Bibeltheologisches Worterbuch, 3¢ éd.,
Graz 1967, 11, p. 1539-1553 (1540-48 pour les Actes); C. BURCHARD, Der dreizehnte
Zeuge. Traditions- und kompositionsgeschichtliche Untersuchungen zu Lukas’ Darstel-
lung der Friihzeit des Paulus (FRLANT, 103), Gottingen 1970, p. 130-135; 1. H.
MARSHALL, Luke: Historian and Theologian, Exeter 1970, p. 41-44; G. LoHFINK, Die
Himmelfahrt Jesu. Untersuchungen zu den Himmelfahrts- und Erhohungstexten bei



L’APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 349

sur le substantif marrys, «témoin», qui revient treize fois dans les Actes,
dont huit fois pour désigner les apotres comme témoins de Jésus (1,8.22;
2,32; 3,15; 5,32; 10,39.41; 13,31; voir déja Lc 24,48). 1l est employé deux
fois dans le méme sens pour définir la mission de Paul (22,15; 26,16); en
22,20, sur les levres de Paul, il est appliqué a Etienne. Dans les deux cas res-
tants, le mot est pris dans son sens courant: il s’agit des témoins qui ont
déposé contre Etienne lors de son proces (6,13 et 7,58).

De ce substantif on rapprochera d’abord le verbe diamartyromai,
employé trois fois a propos de I'activité des apodtres (2,40; 8,25; 10,42) et
cinq fois a propos de celle de Paul (18,5; 20,21.24; 23,11; 28,23); un dernier
cas se rapporte a I'action de 'Esprit (20,23). Le verbe martyréé est associé
au précédent en 23,11, en parlant du témoignage que Paul rend au Christ;
de méme, en 26,22, martyromai qualifie 'activité de Paul en sa qualité de
«témoin» (v. 16). Le «témoignage» rendu au Christ est désigné par le
substantif martyrion en 4,33, en parlant des apotres, par martyria en 22,18,
en parlant de Paul.

La maniére dont ce vocabulaire est réparti dans le livre n’est peut-étre
pas le résultat d’un hasard. Les apOtres n’apparaissent comme témoins que
dans la premiére partie du livre (1,8.22; 2,32.40; 3,15; 4,33; 5,32; 8,25;
10,39.41.42; 13,31), et ce n’est qu’aprés leur disparition que le méme role est
attribué a Paul (18,5; 20,21.24; 22,15.18; 23,11 bis; 26,16.22; 28,23). Au dire
de Paul lui-méme, en 22,20, Etienne pourrait assurer une transition entre le
cas des apotres et celui de Paul.

La catégorie du «témoignage» déborde donc le cas des douze apotres
pour s’appliquer ensuite au ministére de Paul, une fois que les apotres ont
terminé leur rdle. Cette catégorie mérite d’autant plus de retenir notre atten-
tion qu’elle est celle dans laquelle se vérifie le mieux le théme qui nous a été

Lukas (SANT, 26), Miinchen 1971, p. 267-270; J. A. JAUREGUI, Testimonio — Aposto-
lado — Mision. Justificacion teologica del concepto lucano Apéstol-Testigo de la Resu-
rreccion. Andlisis Exegético de Act 1,15-26 (Teologia Deusto, 3), Bilbao 1973; K. LoE-
NING, Die Saulustradition in der Apostelgeschichte (Ntl Abh., 9), Miinster 1973, p. 137-
154; H.-J. MicHEL, Die Abschiedsrede des Paulus an die Kirche, Apg 20,17-38. Motiv-
geschichte und theologische Bedeutung (SANT, 35), Miinchen 1973, p. 77-80; V.
STOLLE, Der Zeuge als Angeklagter. Untersuchungen zum Paulusbild des Lukas
(BWANT, 102), Stuttgart 1973, p. 147-154; C. P. MaErz, Das Wort Gottes bei Lukas.
Die lukanische Worttheologie als Frage an die neuere Lukasforschung (Erfurter theol.
St, 11), Leipzig 1974, p.44-52; C. BURCHARD, « Paulus in der Apostelgeschichte»,
TLZ 100, 1975, col. 881-895 (890); A. A. TriTes, The New Testament Concept of
Witness (SNTS Mon. Ser. 31), Cambridge 1977, p. 128-155; C. BURCHARD, « Formen
der Vermittlung christlichen Glaubens im Neuen Testament. Beobachtungen anhand
von kerygma, martyria und verwandten Wortern», EvTh 38, 1978, p. 313-340
(324s.); R. J. DILLON, From Eye-Witnesses to Ministers of the Word. Tradition and
Composition in Luke 24 (An Bib, 82), Rome 1978, p. 212-218 et 279-296; R. F.
O'TooLk, Acts 26: The Christological Climax of Paul’s Defense (Ac 22:1 — 26:32)
(An Bib, 78), Rome 1978, p. 69 et 102-104, etc.



350 JACQUES DUPONT

proposeé; le «témoin» en effet est celui qui tient la place d’un intermédiaire
entre I’événement dont il témoigne et les hommes auxquels son témoignage
est destiné. Par rapport a ceux-ci, comme le dit justement M. Dumais?’,
I’événement est « médiatisé» par la personne du témoin. Tout témoignage
implique un double rapport: celui qui situe le témoin par rapport a I’objet
de son témoignage, et celui qui le situe par rapport a ceux devant qui il
témoigne. Il vaut la peine de s’arréter a la maniére dont les Actes précisent
chacun de «ces deux volets du témoignage chrétien», comme les appelle
M. Dumais-'.

1° Par rapport a I'événement au sujet duquel il témoigne, le témoin doit
remplir trois conditions. Il faut d’abord (a) qu’il en ait une connaissance
immédiate, qu’il y ait assisté personnellement, qu’il en ait été autoptés, sui-
vant I’'expression de Lc 1,2: c’est-a-dire qu’il I'ait vu de ses propres yeux (il
semble maladroit d’employer ici déja le mot «témoin» en parlant de
«témoin oculaire»: les autoptai ne sont pas encore des martyres, ils rem-
plissent seulement une condition indispensable pour le devenir??). Pour ce
qui concerne les douze apdtres, il est a peine besoin d’insister, tant sont
claires les conditions imposées en Ac 1,21-22 pour celui qui sera appelé a
remplacer Judas. Ce texte n’est pas isolé. Rappelons la parole de Pierre:
« Nous ne pouvons pas ne pas dire ce que nous avons vu et entendu»
(4,20), et la maniére dont Luc souligne I’évidence que les apotres ont eue de
la réalité du Ressuscité: Ac 1,3 (cf. Lc 24,34.39-43); 10,41; 13,31. La présen-
tation du cas de Paul est plus significative: le premier récit de I’événement
de Damas ne suppose pas qu’il ait vu Jésus (9,1-18), mais il est corrigé sur ce
point par l'affirmation de Barnabé en 9,27; dans le second récit, c’est
Ananie qui, aprés coup, suppose que Paul a vu Jésus (22,14-15), et Paul
ajoute qu’il I’a vu ensuite dans le Temple de Jérusalem (22,18); dans le troi-
sieme reécit, ce sont les paroles mémes de Jésus qui attestent que Paul a vu
celui qui lui parlait (26,16; cf. v. 19).

(b) Il ne suffit pas que le témoin ait vu, il est nécessaire aussi qu’il ait
compris la signification de ce qu’il voyait. Car son témoignage ne portera

20 M. DuMals, Le langage de I'évangélisation. L'annonce missionnaire en milieu juif
(Actes 13,16-41) (Recherches, 16), Tournai-Montréal 1976, p. 247. Nous nous inspi-
rons des p. 244-250 consacrées au théme du «témoignage» dans les Actes, elles-
mémes tributaires du recueil publié par E. CASTELLI, Le Témoignage (Colloque de
Rome, 5-11 janvier 1972), Paris 1972.

21 P, 246.

22 Comme Ac 1,2, la phrase de Lc 1,2 pose un probléme de construction pour
ceux qui se contentent de lire des yeux seulement et sans tenir compte des paralléles
lucaniens. Pour saisir le sens de I’expression d’aprés laquelle ceux qui avaient vu de
leurs yeux sont devenus «serviteurs de la Parole», il peut étre utile de songer que
I’expression normale serait « chefs de la parole» (Ac 14,12).



L’APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 351

pas simplement sur la réalité d’un fait, mais sur son sens?. Le témoignage
ne relate pas une expérience immeédiate sans en fournir I'interprétation.
D’ou I'importance, en particulier, de la confrontation avec les Ecritures
prophétiques, qui éclairent les faits et sont éclairées par eux. L’apparition
aux Onze en Lc 24,44-48 donne le ton (en continuité avec le v. 7 et les
vv. 25-27), mais I’Ecriture n’est pas absente du langage allusif du Ressuscité
en Ac 1,8 ou 26,17-1824, 11 est cependant normal que I’Ecriture, aprés avoir
été pour les témoins moyen de comprendre le sens de ce qu’ils vivaient,
devienne ensuite pour eux instrument pour communiquer ce sens a leurs
auditeurs (2,33-38; 10,43; 13,32-37; 26,22-23, etc.).

(c) La place qui est faite aux témoins a I'intérieur méme de I’événement
du salut ne peut évidemment s’expliquer que par une initiative divine. Ils y
avaient été destinés d’avance par Dieu (10,41; 22.14; voir aussi 26,16), le
Seigneur Jésus les a choisis a cet effet (1,2.24; 9,15). C’est le Ressuscité qui
les a établis comme ses témoins (Lc 24,48 Ac 1,8; 22,15; 26,16), lui qui leur
a donné une part dans le ministére apostolique (1,17.25) et leur a prescrit de
faire acte de témoins en proclamant le message (10,42).

2° Par rapport aux destinataires, (a) il faut se rendre compte d’abord que
le témoignage n’est pas dissociable de la personne du témoin: on accepte a
la fois le témoignage et le témoin, et il n’est pas possible de rejeter I'un sans
rejeter en méme temps l'autre. Le témoin s’engage lui-méme dans son
temoignage, il assume la responsabilité de ce qu’il affirme, il parle «a ses
risques et périls » 3. Et I'histoire que rapportent les Actes montre assez que
ces risques ne sont pas illusoires. On ne parle pas de la résurrection de Jésus
sans accuser les habitants de Jérusalem et leurs chefs qui I'ont assassiné

23 A I'encontre de I'explication que W. SCHNEEMELCHER résume ainsi: « Zugespitzt
kann man formulieren: Paulus sieht in den Aposteln die Boten des Evangeliums,
Lukas sieht in ihnen die Zeugen der historia Jesu und damit die Garanten fiir die
Wabhrheit der kirchlichen Predigt»: notice « Apostel und Apostolisch», dans la réédi-
tion d’E. HENNECKE, Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung, 3¢ éd.,
I, Tiibingen 1964, p. 3-8 (7). Cette présentation semble satisfaire P. ZINGG, Das
Wachsen der Kirche. Beitriige zur Frage der lukanischen Redaktion und Theologie
(Orbis Bibl. Or., 3), Fribourg-Gottingen 1974, p. 193. .

%4 La reférence biblique n’est pas absente non plus de la maniére dont, voyant
Jésus a la droite de Dieu, Etienne le désigne comme «le Fils de I'homme » (Ac 7,56).

25 A. DELZANT, La communication de Dieu. Par-dela utile et inutile. Essai théolo-
gique sur l'ordre symbolique (Cogitatio fidei, 92), Paris 1978, p. 40. — Il ne parait pas
inutile de noter a ce propos que le «témoignage» dont parlent les Actes est tourné
vers le dehors, vers ceux qui ne font pas partie de la communauté des croyants. Il ne
qualifie donc pas un ministére interne a la communauté, mais une activité mission-
naire. Tel est le cas pour tous les emplois du substantif martys (Lc 24,48 et 13 fois
dans Ac), pour les 8 cas ou diamartyromai est appliqué a I'activité des apotres (2,40:
8,25; 10,42) et de Paul (18,5; 20,21.24; 23,11; 28,23), pour martyréé en 23,11, marty-
romai en 26,22 (cf. v. 16), pour les substantifs martyrion en 4,33 et martyria en 22,18.
Le «témoignage» place I'auditeur en face d’une option: il doit se décider entre
I'acceptation et le refus.



352 JACQUES DUPONT

(2,23.36; 3,13-15; 4,10-11; 5,30; 7,51-53; 10,39; 13,27-29). Le grief n’est évi-
demment pas fait pour plaire a tout le monde: « Vous voulez faire retomber
sur nous le sang de cet homme!» (5,28). Pour Paul surtout, il est frappant de
constater que le vocabulaire du «témoignage» apparait souvent dans des
contextes qui font état de I’hostilité et de 'opposition auxquelles sa prédica-
tion se heurte (18,5-6; 20,19-24; 22,18; 23,11; 26,16-17.21), et c’est au
moment ou il verse son sang qu’Etienne est appelé «témoin» (22,20).

(b) On comprend peut-étre mieux alors que, pour remplir leur mission,
les témoins aient besoin d’une force venue d’en haut (Lc 24,49), celle dont
ils doivent étre remplis par la venue de I’ Esprit Saint (Ac 1,8). Voila pour-
quoi il convenait que le remplagant de Judas fit désigné avant le jour de la
Pentecdte (1,15-26). Dans le discours inaugural de Pierre, il y a peut-étre un
lien entre I'affirmation de 2,32: «Ce Jésus, Dieu I’a ressuscité, nous en
sommes tous témoins », et celle du v. 33: « Ayant recu du Pére I’Esprit Saint
qui était promis, il I’a répandu...» En 5,33, le t¢émoignage des apotres est en
méme temps celui de I’Esprit qui leur a été donné: « De cela nous sommes
témoins, nous et I’Esprit Saint que Dieu a donné a ceux qui lui obéissent ».
En 4,33, la mention de la force, ou de la puissance, avec laquelle les apdtres
rendaient témoignage a la résurrection de Jésus n’est séparable ni de leur
priére en 4,29-30 pour obtenir le courage de parler et le pouvoir de faire des
miracles, ni de la notice du v. 31 rapportant la venue de I’Esprit qui leur
donne le courage dont ils ont besoin 2.

(¢) A leurs auditeurs les témoins doivent étre en mesure de fournir des
garanties, qui confirment leur message et les accréditent eux-mémes dans
leur mission?”. Pour confirmer leur message, ils disposent avant tout du
témoignage des Ecritures: ce qu’ils affirment au sujet de Jésus correspond a
ce qui avait été annoncé par les prophétes; c’est en lui que les promesses
trouvent leur accomplissement. Tel est le théme de Lc 24 et de tous les dis-
cours missionnaires devant des auditeurs juifs. Enfin Dieu lui-méme
témoigne en leur faveur par les miracles qu’il accomplit par leurs mains:
« Le Seigneur rendait témoignage a la parole de sa grice en faisant se pro-
duire signes et prodiges par leurs mains» (14,3; cf. 4,13-16; 29-31.33). Il
apparait ainsi que la position que les auditeurs adoptent a l’égard des
témoins et de leur témoignage est en méme temps prise de position a I'égard

26 Le lien qui unit le v. 33 aux versets précédents continue a nous faire penser que
ceux-ci se rapportaient déja aux apotres, a I'encontre de I'opinion la plus répandue
qui les rapporte a la communauté: voir A. GEORGE, Etudes sur l'eceuvre de Luc, p. 401,
n. | (ou le v. 33 n’est pas pris en considération). — Etienne, lui aussi, est soutenu par
la force de I’Esprit: 6,10.

27 «On se méfie souvent du témoin. Sa parole semble relever de I'opinion plus
que de la certitude. Pour parer a I’éventualité de la tromperie ou de I'illusion dont est
soupgonné le témoignage, la société propose des procédures qui en appellent tou-
jours, plus ou moins, a I’Autre: jurer sur la loi, les Evangiles, préter serment» (A.
DELZANT, loc. cit.). Nous avons affaire ici a deux autres types « d’appels a I’Autre ».



L’APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 353

de Dieu lui-méme, celui qui a parlé par les prophétes et qui corrobore par
des miracles la parole des témoins de Jésus. Il n’est pas possible de séparer
la foi qui est due aux témoins, celle qui est due a leur témoignage et celle
qui est due & Dieu confirmant tout ensemble les témoins et leur témoignage.

Une question pour terminer: celle du rapport que Luc établit entre Paul
et les Douze ?8. Nous n’avons pas pu parler du témoignage apostolique sans
constater d’une part que les apdtres proprement dits n’ont rempli que le
commencement du programme qui était assigné a leur activité de témoins,
la suite étant assurée par Paul; d’autre part, la catégorie du «témoignage »
s’applique aussi bien a Paul qu’aux Douze: il est témoin comme eux sont
témoins, méme si ce n’est pas exactement au méme titre. D’ou la question
de savoir comment se fait le passage des premiers témoins a celui qui prend
Tleur reléve. Ne pourrait-on pas penser que le ministére de Paul dérive d’une
certaine maniére de celui des douze apotres?

Sur ce point capital, la pensée de Luc nous parait s’accorder parfaite-
ment avec celle de Paul. Il ne s’accorde pas avec Paul en donnant de I’apos-
tolat une définition qui limite aux Douze le groupe des apdtres au plein
sens du terme. Mais il voit les choses comme Paul lui-méme, en présentant
celui-ci, de plus en plus clairement?’, comme ayant recu immédiatement du
Ressuscité sa mission de témoin. D’aucune maniére, son témoignage ne
dépend et ne dérive du témoignage des Douze; d’aucune maniére, on ne
peut le dire « témoin » indirect, par procuration, comme délégué des Douze.
Luc suppose qu’aprés I'apparition de Damas, Paul est rentré a Jérusalem.
Dans le premier récit, Barnabé le présente aux apotres en leur racontant
«comment, sur le chemin, il avait vu le Seigneur, qui lui avait parlé» (9,27);
Paul peut ainsi aller et venir avec les apotres (v. 28), de plain-pied avec eux,
n’ayant besoin d’aucun mandat de leur part. Dans le deuxiéme récit,
Ientrevue avec les apdtres est remplacée par une nouvelle vision de Jésus,
dans le Temple (22,17-21)%.

28 Bonne liste des opinions en présence dans J. LAMBRECHT, « Paul’s Farewell-
Address at Miletus (Acts 20,17-38)», dans Les Actes des Apétres. Traditions, rédac-
tion, théologie, éd. J. KREMER, (Bibl. Ephem. Theol. Lov., 48), Gembloux-Leuven 1979,
p. 307-337 (p. 333, n. 94). Nous avons consacré une petite étude, & paraitre dans des
Meélanges C. K. Barrett, a la confrontation de ce que Luc écrit au sujet de « La mis-
sion de Paul d’aprés Actes 26,16-23 et la mission des Apotres d'apres Luc 24,44-49 et
Actes 1,8».

2211 nous semble important de tenir compte de la progression entre les trois recits
de I'événement de Damas: le procédé permet a Luc d’exprimer de maniére chaque
fois plus explicite I'idée qu’il se fait de la mission de Paul.

30 Dans le troisiéme récit, Paul regoit immédiatement sa mission du Christ qui lui
apparait sur le chemin (26,16-18), et il n’est plus question que de la maniére dont il I'a
remplie (v. 19-23). S'il est encore fait mention de Jérusalem (v. 20), c’est comme d’un
point de départ obligé de la mission universelle.



354 JACQUES DUPONT

C’est justement a cette occasion que Luc préte a Paul des paroles dans
lesquelles Etienne regoit également le nom de «temoin» (22,20): on peut
penser que c’est dans le sens ou ce nom convient aussi a Paul. Etienne avait
évidemment été présenté comme un subordonné des Douze, sur I'initiative
desquels il avait été €lu par la communauté, et qui lui avaient imposé les
mains pour I'investir de sa charge au service des tables (6,1-6). Mais ce n’est
pas en tant que serviteur de table qu’il est appelé «témoin». Paul dit a
Jésus: « Lorsqu’on répandait le sang d’Etienne, ton témoin...» (22,20). Luc
renvoie a la scéne du martyre, au moment ou Etienne a « vu Jésus debout a
la droite de Dieu» (7,55) et a rendu ce témoignage: «Je vois les cieux
ouverts et le Fils de I'homme debout a la droite de Dieu» (v. 56). Cette
vision immeédiate, le sens qu’il lui a reconnu («Fils de 'homme») et la
déclaration qu’il en a faite remplissent les conditions qui permettent de
parler de lui comme d’'un «témoin»3!. Aucune intervention des Douze
n’était nécessaire pour cela. Il en va de méme pour Paul aux yeux de Luc:
c’est I'intervention directe de Jésus qui I’a mis en état d’agir comme témoin.

Ainsi donc, s’il est vrai que les apotres remplissent leur role d’intermeé-
diaires du salut en leur qualité de témoins de la vie, de la mort et de la
résurrection de Jésus, en un sens ou ils sont seuls a posséder cette qualite, il
n’est pas moins vrai pour Luc que la qualité de témoins doit étre reconnue,
bien que dans un sens plus restreint, 2 Etienne et surtout a Paul, le témoin
par qui, de fait, a été réalisé le programme assigné par Jésus au témoignage
apostolique.

4. Le salut annoncé

(a) Le Régne de Dieu, qui avait fait I'objet essentiel de la prédication de
Jésus au cours de son ministére terrestre, est encore le theme général de ses
entretiens avec les apotres aprés sa résurrection (Ac 1,3). L’expression
revient en parlant de la prédication de Philippe (8,12) et cinq fois a propos

31 Dans un contexte qui calque la mort d’Etienne sur celle de Jésus (comparer Ac
7,59 avec Lc 22,46; Ac 7,60 avec Lc 22,34), il est clair que la déclaration qu’Etienne
fait au sujet du Fils de 'homme (7,56) fait écho a la déclaration correspondante de
Jésus en Lc 22,69. Mais dans ce dernier cas, Luc avait évité d’écrire: « Vous verrez le
Fils de 'homme» (Mc 14,62; Mt 26,64), pour dire simplement «le Fils de ’homme
sera». Ce n’est pas aux Sanhédrites mais a Etienne qu’il sera donné de « voir» le Fils
de I'homme. A la suite de la déclaration de Jésus, les Sanhédrites demandent, chez
Marc: « Qu’avons-nous encore besoin de témoins?» (14,63; Mt 26,65). Pour Luc, la
déclaration de Jésus ne dispense pas de témoins, elle est elle-méme « témoignage »:
«Qu’avons-nous encore besoin de témoignage? Car nous-mémes I’avons entendu de
sa bouche» (22,71). La déclaration d’Etienne en Ac 7,56 a la méme portée et les
mémes conséquences; elle constitue donc pour Luc un «témoignage », et celui qui I'a
rendu peut étre appelé «témoin» (22,20).



L'APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 355

de la prédication de Paul (14,22; 19,8; 20,25; 28,23.31), mais jamais a I'occa-
sion de la prédication des apotres. Si elle assure un lien entre I’évangile et
les Actes, cC’est surtout pour marquer la continuité entre la prédication de
Jésus et celle de Paul.

(b) La rémission des péchés, déja étroitement liée a I'idée de salut dans le
cantique de Zacharie (Lc 1,77)32, est la perspective sur laquelle débouchent
normalement les discours missionnaires des apotres (Lc 24,47; Ac 2,38;
3,19; 5,31; 10,43) et de Paul (13,38; 26,18). Ce pardon s’obtient moyennant
le repentir (metanoia: Lc 24,47; Ac 3,19; 5,31; cf. 11,18), moyennant la foi
en Jésus-Christ (10,43; 13,38; 26,16; cf. 15,9) et le baptéme recu au nom de
Jésus-Christ (2,38; cf. 22,16)3.

(¢) La personne de Jésus, son « Nom», sa qualité de Christ et de Sei-
gneur, constitue 'objet normal du message que proclament ceux qui se pré-
sentent comme ses témoins3*. C’est ce qui ressort des notices par lesquelles
le narrateur indique I’objet des discours des apotres (4,2.18.33; 5,40.42) aussi
bien que du contenu de ces discours (2,22.32.36; 3,13.20; 4,10; 5,30;
10,36.38; 15,11); des notices concernant la prédication de Paul (9,20.27,;
17,18; 18,5; 24,24; 28,23.31) et des paroles qui en rapportent les termes
(13,23.33; 16,31; 17,3.7; 19,4; 20,21). Les autres prédicateurs chrétiens
n’annoncent d’ailleurs pas autre chose, qu’il s’agisse de Philippe (8,12.35),
des missionnaires hellénistes (11,20) ou d’Apollos a Ephése (18,25.28).
Annoncer I’Evangile ne consiste pas a propager des idées, ni a parler d’'un
sage qui aurait enseigné de belles choses ou sur lequel on pourrait prendre
exemple: il s’agit de savoir qui est Jésus et ce que sa personne représente
pour les hommes.

(d) L'accomplissement des promesses contenues dans I’Ecriture permet
de mettre en valeur la portée et la signification de I’événement que consti-
tuent la vie, la mort et la résurrection de Jésus: Jésus est celui en qui et par
qui se réalise I'esperance d’Israél. Certes, cette réalisation n’est pas achevée:
le message du salut n’est pas encore arrivé jusqu'aux extrémités de la terre
(Ac 1,8; 13,47), les croyants ont a passer par bien des tribulations avant
d’entrer dans le Royaume (14,33), et des imposteurs mettent leur fidelité en
péril (20, 29-30), le jugement universel reste a venir (10,42; 17,31) ainsi que
les «temps de rafraichissement» que le retour du Christ doit inaugurer
(3,20-21). Mais ce qui est acquis garantit la suite: nous savons maintenant

32 Voir H. SCHUERMANN, Das Lukasevangelium, | (HTKNT, 111/1), Freiburg 1969,
p. 91.

3 La maniére dont 2,38 lie rémission des péchés et don de I'Esprit souléve la
question du sens que pouvait avoir pour Luc et ses lecteurs les deux passages ou le
don de I’Esprit est dissocié du baptéme et rattaché a une imposition des mains des
Apbdtres (8,16-18) ou de Paul (19,6).

34 Bon exposé des données dans BENIGNO DA SPONGANO, « La concezione teolo-
gica della predicazione nel libro degli <Atti>», Riv. Bibl. It., 21 (1973), p. 147-164.



356 JACQUES DUPONT

de qui parlaient les promesses divines transmises par les prophetes. Pre-
sentée de maniére exemplaire en Lc 24 (vv. 7.25-27 et 44-47), cette considé-
ration revient sous des formes sans cesse renouvelées a peu pres dans
chaque chapitre des Actes™.

(e) Le salut3® est a ce point donné dans le message apostolique que
celui-ci est dit « parole de salut» (13,26) et «salut de Dieu » (28,28), pas seu-
lement «chemin de salut» (16,17). Médiatisé par les messagers (13,47), ce
salut n’est cependant da en fait qu’a Jésus (4,12a): lui seul a le pouvoir de
sauver (2,21.40; 4,12b; 11,14; 15,11; 16,30-31), car il est le Sauveur suscite
par Dieu (5,31; 13,23). D’autres termes peuvent exprimer la réalité de ce
salut: il est « lumiére» (13,47; 26,18.23), il est «vie» (3,15; 5,20; 11,18) ou
«vie éternelle» (13,46.48), il est espérance de reésurrection (4,2; 23,6;
24,15.21; 26,6-7; 28,20), promesse d’avoir une «part avec les sanctifiés»
(20,32; 26,18). Voila ce qui est offert aux hommes qui accueillent avec foi la
parole des témoins de Jésus, la « parole de salut» que Dieu envoie par leur
intermédiaire (13,26). Ce salut est tout a la fois présent, vécu dans I’exis-
tence chrétienne, et objet d’espérance pour les croyants qui ont a faire
preuve de constance et de persévérance dans leur attachement au Sei-
gneur?’.

Conclusion

Le sujet qui nous avait €té proposé n’a pas €té eépuise, et nous lI'avons
traité en restant trés sagement sur le chemin qui avait été si bien balisé par
le lumineux article «Jésus et ses témoins» publié par Ph.-H. Menoud en
1960. C’est a sa suite encore?® que nous voudrions terminer en attirant
I’attention sur le rapport que Luc invite a établir entre les apétres comme

35 Le point a été fait sur les recherches concernant « L’interprétation de I’Ancien
Testament» dans I'ouvrage de Luc par F. Bovon, Luc le théologien, p. 89-117. Plus
récemment: M. RESE, « Die Funktion der alttestamentlichen Zitate und Anspielungen
in den Reden der Apostelgeschichte», dans Les Actes des Apétres, éd. J. KREMER,
p- 61-79 (interprétation «apostolique» d’Ac 13,47).

36 Bon relevé récent de « L'emploi chez Luc du vocabulaire du salut» par A.
GEORGE, dans New Test. Stud., 23 (1976-77), p. 308-320, repris dans Ip., Etudes sur
l'eeuvre de Luc, p. 307-320. Mise au point de la recherche dans F. BovoN, Luc le théo-
logien, p. 255-284; le méme auteur s’intéresse davantage a ce qui caractérise « Le
salut dans les écrits de Luc» dans son article de la RThPh, 3¢ série, 23 (1973),
p. 296-307. ‘

37 Voir F. Bovon, Luc le théologien, p. 283s.

38 11 s’agit plus particuliérement du paragraphe auquel nous avons emprunté trois
lignes dans l'introduction de notre article (voir note 2) et dont I'auteur reprend le
théme dans sa conclusion (avant-dernier paragraphe de la revue: p. 20, et du recueil:
p. 109s.).



L'APOTRE COMME INTERMEDIAIRE DU SALUT 357

intermédiaires du salut er I'Eglise, sur le role médiateur de laquelle
H. Conzelmann mettait particuliérement ’accent?. Il ne s’agit pas de deux
meédiations qui s’additionnent: il faudrait plutot dire, dans la perspective de
Luc, que I’Eglise est le «lieu» ou le témoignage apostolique reste présent
pour les temps qui suivent la disparition des apotres.

Le salut que propose le message chrétien est li¢ 4 un événement de I’his-
toire, 4 une personne, Jésus, qui appartient au passé. Ce salut opéré par
Dieu dans le temps nous est connu par ceux qui ont été les témoins immé-
diats de la vie, de la mort et de la résurrection de Jésus. Mais, comme 1’écrit
justement F. Bovon#’, ces témoins «ne sont pas les premiers d’une série»;
ils forment «un groupe a part», remplissant «une fonction fondatrice et
normative », irremplacable et non réitérable. C’est sur leur témoignage que
I’Eglise a été fondée une fois pour toutes, et dans ce témoignage qu’elle
trouve la norme définitive de sa foi et de son unité. L’Eglise ne peut étre a
son tour médiatrice de salut que dans la mesure ou elle maintient vivant ce
temoignage fondateur.

Radicalement dépendant du témoignage apostolique, le role de I’Eglise
n’en est pas moins capital. On pourrait illustrer cela par les trois passages
ou Luc emploie le mot sétérion pour désigner le «salut» que Dieu accorde
aux hommes en la personne de Jésus. Dans le Temple d’abord, le vieillard
Syméon bénit Dieu parce que, dit-il, « mes yeux ont vu ton salut, que tu as
préparé a la face de tous les peuples» (Lc 2,30-31). Pour définir la mission
de Jean-Baptiste au seuil du ministére de Jésus, Luc ne se contente pas de
rappeler l'oracle d’Is 40,3: «Voix de celui qui crie dans le désert...»
(Lc 3,4); il prolonge la citation jusqu’au v. 5: « Toute chair verra le salut de
Dieu». (Lc 3,6). Ce n’est pas durant le ministére terrestre de Jésus que se
réalisera cette manifestation du salut de Dieu a «toute chair». On pourrait
penser que le moment de la manifestation universelle est arrivé quand le
Ressuscité confie a ses apOtres une mission qui concerne «toutes les
nations» (Lc 24,47) et s’étend «jusqu’a 'extrémite de la terre» (Ac 1,8). En
fait, les Actes limitent leur ministére a la sphére de Jérusalem. La reléve est
confiée a Paul, dont la derniére parole avant de disparaitre sera pour
déclarer: « C’est aux nations paiennes que ce salut de Dieu a été envoyé;
eux, ils écouteront» (28,28).

39 Die Mitte der Zeit, p. 193-210. Voir F. Bovon, « L'importance des médiations »,
p. 26; Luc le théologien, p. 333.

40 Luc le théologien, p. 425. Dans larticle cité plus haut, note 11, A. GEORGE écrit
bien: « Par sa nature méme leur fonction spécifique de témoins du ressuscité n’est pas
transmissible... Pour Luc, il n'y a pas de deuxiéme génération de témoins du ressus-
cité, ni donc d’apdtres, mais la parole des Douze demeure 4 jamais le message de
I’Eglise» (p. 214 = p. 374). Méme chose dans G. LEONARDI, « Varieta di ministeri
nelle comunitd cristiane del primo secolo», dans P. GiuriaTl, G. LEONARDI,
R. TURA..., I Ministeri ecclesiali oggi. Problemi e prospettive, Roma 1977, 52-138 (94).



358 JACQUES DUPONT

Cette conclusion « ouverte », donnant sur ’avenir*!, n’est sans doute pas
fortuite. La disparition des témoins de Jésus-Christ ne saurait marquer la fin
d’'un témoignage qui est encore loin d’avoir rempli son programme.
L’Eglise en reprend la charge, mais c’est bien leur témoignage a eux qu’elle
a pour tache de répercuter dans le monde entier, en sorte que « toute chair»
puisse « voir le salut de Dieu».

41 «Eux, ils écouteront » est au futur. C’est aussi sur une perspective d’avenir que
s’ouvrait la conclusion de I'évangile (Lc 24,48-49), a cette différence prés que la
conclusion de I'évangile préparait les Actes, tandis que celle des Actes va vers le
moment présent ou Luc écrit, et oi nous nous trouvons encore. Notre remarque sup-
pose que nous ne considérons pas comme conclusions les deux épilogues,
Lc 24,50-53 et Ac 28,30-31. Voir a ce propos notre article « La conclusion des Actes
et son rapport a I’ensemble de I'ouvrage de Luc», dans Les Actes des Apétres, éd.
J. KREMER, p. 359-404 (361).



LA FIGURE DE L’APOTRE
DANS LES ACTES DES APOTRES

Les trois contributions suivantes ont été présentées au cours de I’hiver
1978-1979 dans le cadre d’un enseignement de troisiéme cycle organisé par
les Facultés de théologie de Fribourg, Geneve, Lausanne et Neuchatel. Le
cours portait sur les Actes canoniques et les Actes apocryphes des Apotres.
Les contributions relatives aux Actes apocryphes vont paraitre a Geneve
chez Labor et Fides sous le titre suivant: « Les Actes apocryphes des Apo-
tres, christianisme et monde paien ».



	L'apôtre comme intermédiaire du salut dans les actes des apôtres
	Anhang

