Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 3

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 27 mai 1979 a Morges : la

doctrine médiévale des distinctions et l'intelligibilité de la philosophie
moderne. Partie Il

Autor: Muralt, André de
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 217-240

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Séance du 27 mai 1979 a Morges

La doctrine médiévale des distinctions
et l'intelligibilité de la philosophie moderne (I1)

ANDRE DE MURALT

C. Perspectives sur la philosophie moderne *

Si la pensée scotiste continue d’utiliser un langage aristotélicien, elle ne
conserve rien d’une structure de pensée aristotélicienne. Mettant en ceuvre
avec une vigueur spéculative peu commune toutes les applications possibles
de la distinction formelle, elle crée un univers mental nouveau, fondamen-
talement original par rapport aux pensées précédentes, et son influence
s’étendra en Europe jusqu’a la fin du XVIII® siecle. Que I'on ne pense pas a
une influence historique expresse (les philosophes modernes n’ont guere lu
Duns Scot), mais bien plutét a I'influence que peut exercer une structure de
pensée dominante. Le cas de I'influence structurelle exercée aujourd’hui par
une pensée de type dialectique, telle celle de Hegel ou de Marx, est éclairant
de ce point de vue. Il n’est pas exagéré par conséquent de dire que le mode
de pensée scotiste s’est répandu pour longtemps comme une odeur dans
Iair, et que les esprits modernes I'ont respiré tout naturellement. Si bien
que, en déployant leur pensée spécifique de la maniére la plus originale, ils
ne s’abstraient guére de la structure de pensée scotiste.

C’est 1a une premiére approximation fort sommaire. Car il ne faut pas
négliger P"apport capital d’'un Guillaume d’Occam qui entretient avec Scot
des liens si étroits, de filiation et d’opposition tout a la fois. Mais Occam
était un auteur trop violent, trop révolutionnaire pour étre choisi délibéré-
ment comme modele par une époque soucieuse de restaurer la pensée phi-
losophique et théologique ébranlée par la Réforme. Aussi bien les temps
modernes ont-ils de préférence gardé d’Occam ses €léments scotistes, légi-
timés par la faveur grandissante qui entoure Augustin dés la fin du XIII®
siecle. Les philosophes modernes ne respirent donc pas I'air d'un scotisme
pur, mais ils regoivent I'influence d’'un occamisme adouci par Scot, ou d’'un

* La premiére partie de cet article a paru dans le numéro précédent 1980/11,
p. 113-132.



218 ANDRE DE MURALT

scotisme matiné d’Occam, tel que le réalise par exemple ce puissant syncré-
tisme d’intention aristotélicienne qu’est I'ceuvre, universellement répandue
aux XVI¢ et XVII® siecles, du jésuite Suarez. Ils ne dédaignent pas par ail-
leurs de se laisser séduire par les résurgences platonisantes que suscite
I'ceuvre des deux grands franciscains, et qui entraineront au XVII¢ siécle le
triomphe d’un augustinisme renouvelé. C’est dire que I’héritage scotiste,
dans le flot tumultueux de la philosophie moderne, est bien mélé, et que les
quelques lignes de force présentées ici ne prétendent pas épuiser I'intelligi-
bilit¢ de la philosophie moderne.

1. L'interprétation de la distinction formelle par la philosophie moderne
comme instrument privilégié de connaissance

L’ambition de Scot était de fonder le réalisme de la connaissance sur
une démarche susceptible de discerner dans la réalité elle-méme la pluralité
actuelle des notions que I'intelligence discerne et articule dans son discours.
La distinction ex natura rei des formalités actuelles composant la réalité
dans son unité apparait de ce point de vue comme ['instrument méthodolo-
gique de l'intelligence scotiste. Elle permet d’affirmer qu’a chaque notion
distincte en elle-méme répond adéquatement dans la chose une détermina-
tion reelle, douée d’une existence au moins partielle, sinon séparable ou
séparée. La doctrine de I'univocité de I'étre, si célébre qu’elle éclipse parfois
celle de la distinction formelle, n’est qu'un corollaire confirmant cette cor-
respondance: comment en effet admettre une correspondance adéquate
entre une notion distincte et une chose séparable, si une notion peut signi-
fier plus qu’elle ne dit? Comment admettre par exemple la distinction for-
melle ex natura rei de la notion d’étre (ens), si celle-ci s’étend ou comprend
dans une confusion maxima la totalit¢ de ses modes, sans les exprimer
explicitement? La distinction formelle ex natura rei entraine nécessairement
la transformation du statut des notions analogiques, telles celles admises
par I'aristotélisme, en celui de notions univoques, dont 'une, par exemple
I’étre, ne contient pas l'autre, par exemple la différence ultime, ni vice
versa®?. L’analogie étant ainsi évacuée, la place est libre pour I'idéal de
clarté et de distinction, pour lequel ’examen des notions distinctes révele
immeédiatement ce qu’elles contiennent a titre univoque et propre, et ce
qu’elles excluent comme appartenant 4 une autre notion, la correspondance
de la notion distincte et de la chose séparable sinon séparée garantissant
que I'esprit, en considérant la notion distincte de la chose connue, atteigne
en vérité la chose séparable ou séparée dans son étre réel.

Le langage de la philosophie moderne ne se trouve-t-il pas déja utilisé
ici, ainsi que l’attestent les termes d’esse formale et d’esse objectivum,

33 Op. ox., 1, dist. 3, pars 1, q.3, n° 133 (Edition scotiste).



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 219

employés par Scot comme par les modernes? Pour Scot et son école, la réa-
lité a un esse formale en elle-méme, et un esse objective dans la pensée qui la
considere. De méme, la philosophie moderne oppose la réalité objective de
I'idée, c’est-a-dire de la chose connue dans l'intelligence, a la réalité for-
melle de la chose considérée dans son existence extramentale réelle. Le
lexique peut varier quelque peu, Descartes parler de reéalité, Spinoza
d’essence formelle ou objective, la continuité terminologique est évidente.

De plus, ’argumentation est ici et 1a structurellement la méme. La philo-
sophie moderne n’a de cesse qu’elle n’ait trouvé le moyen d’assurer la cor-
respondance nécessaire de la réalité ou essence objective de I'idée avec la
realité ou essence formelle de la chose qui est son ideat. Descartes dans les
Meéditations métaphysiques, Spinoza dans le Traité de la réforme de I'enten-
dement et dans I’ Ethique, Leibniz dans la presque totalité de ses ceuvres,
proposent des solutions a cette difficulté qui différent certes par le théme,
mais qui coincident dans la structure de pensée mise en ceuvre. Or, le prin-
cipe de ces solutions, n’est-il pas I'instrument propre de la pensée scotiste, la
distinction formelle ex natura rei? La considération de la notion distincte ex
natura rei n’est-elle pas déja cette inspection de I’esprit qui permet a Des-
cartes de «croire que tout ce qui se trouve en ces idées est nécessairement
dans les choses»34? Et de fait, lorsque Descartes s’engage dans la démons-
tration de la distinction de I’ame et du corps, c’est non seulement les termes
de Scot qu'il utilise, mais sa démarche elle-méme qu’il met en ceuvre, non
sans mentionner la séparation possible de potentia absoluta dei des entités
distinctes en raison: « Pour ce que je sais que toutes les choses que je
congois clairement et distinctement peuvent étre produites par Dieu telles
que je les congois, il suffit que je puisse concevoir clairement et distincte-
ment une chose sans une autre, pour étre certain que I'une est distincte ou
différente de l'autre, parce qu’elles peuvent étre posées séparément, au
moins par la toute-puissance de Dieu» . C’est donc que la vérité de I'idée
apparait au gré de la seule inspection de I'idée, la clarté, c’est-a-dire I'univo-
cit¢ de la notion simple, et la distinction, c’est-a-dire la non-identité for-
melle de I'idée avec une autre, suffisant a assurer que la pensée, qui reste
dans les limites du contenu de I'idée, ne court nul risque d’erreur.

Méme structure de pensée dans une évidente différence thématique,
dans la démarche du Traité de la réforme de I'entendement, avant que Spi-
noza ne fonde métaphysiquement la corrélation idée-idéat sur I'unité de la
substance. Car, pour Spinoza, I'idée se comporte (se habet) objectivement
de la méme maniére que son idéat se comporte réellement (realiter)>®. Et

>4 DESCARTES, Lettre a Gibieuf, 19 janvier 1642.

33 Sixiéme méditation. — L’argument de potentia absoluta dei sera examiné plus
bas.

36 Traité, n°o 41, Ed. Koyreé, Vrin; cf. Ethique, 11, prop. 8.



220 ANDRE DE MURALT

comme I'idée n’a pas pour cause 1'objet?’, la certitude et la vérité sont I'idée
méme, c'est-a-dire I'essence objective de la chose 8.

La philosophie moderne a donc fait sien I’extraordinaire outil méthodo-
logique que peut représenter la distinction formelle ex natura rei de Scot.
Elle en a fait ce qu’aprés Kant il est convenu d’appeler 'argument ontolo-
gique. Il est évident en effet que la démonstration de I'existence de Dieu
chez Descartes met en ceuvre la nécessaire corrélation de la réalité objective
de I'ildée avec la realité formelle de I'idéat. Si la troisiéme Meéditation suit
dans cette déemonstration la voie de la causalité efficiente, seule la réalité
formelle de I'idéat divin pouvant produire la réalité objective de I'idée de
Dieu, il apparait que la quatrieme Meditation permet a la démarche de se
simplifier a extréme. Numquam pluralitas ponenda est sine necessitate. Cet
adage, couramment attribué a Occam, et pourtant bel et bien scotiste?,
permet de comprendre le passage de la troisieme a la cinquiéme Médita-
tion. La démonstration de cette derniere Méditation est bien 'application la
plus simple qui soit de la distinction formelle, puisqu’elle équivaut, apres 1’éli-
mination du moyen terme de la cause efficiente, a la vision immédiate de
I'existence de I'idéat divin, formellement impliquée dans I'idée de Dieu®.

Mais qui ne voit aussi que la tradition philosophique moderne a indi-
ment restreint 'argument ontologique a la démonstration de I'existence de
Dieu? L’interprétation moderne de la distinction formelle ex natura rei
permet de dire que la considération de toute idée claire et distincte mani-
feste par soi la veérité de son idéat, que celui-ci d’ailleurs soit ou qu’il ne soit
pas, ainsi qu’il sera dit plus bas encore. Elle permet de plus de comprendre
le fondement métaphysique de la mathématisation possible du savoir, telle
que I’a pratiquée la philosophie moderne. Car la véritable idée claire et dis-
tincte, c’est la notion mathématique, nonobstant la question de son origine
empirique ou a priori. Lorsque Kant, dés L unique fondement possible d'une
démonstration de l'existence de Dieu (1763), dés la Dissertation de 1770,
rejette I'argument ontologique, ce n’est donc pas seulement un certain type
de démonstration a priori de I'existence de Dieu qu’il détruit, mais c’est tout
le «rationalisme dogmatique» de I'idée claire, fort irrationnel a la vérite,
qui tombe sous les coups de la distinction entre le denken et le kennen. 11 a
donc fallu attendre la fin du XVIII¢ siécle pour voir s’écrouler le principe
scotiste de la philosophie moderne.

57 Traité,n° 71.

58 Traité, n° 34-36.

59 Op. ox., 1, dist. 2, .7, n° 36.

60 Plus précisément, il s’agit ici d'une intuition déductive, d’une dialectique du
sujet et de sa passion propre. Cf. la démonstration de I'existence de Dieu, chez
Leibniz également.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 221

2. Role de I'argument de potentia absoluta dei dans l'interprétation moderne
du connaitre et du vouloir

Duns Scot distinguait comme tous les médiévaux la puissance ordonnée
et la puissance absolue de Dieu. Selon la premiére, « se produit toute chose
qui répond aux lois de la justice divine et aux régles de sa sagesse»®!. La
deuxiéme s’exerce «a I’égard de tout ce qui n’inclut pas contradiction » %2,
La premiére suit donc les voies aimantes de la Providence divine, la
deuxiéme n’est déterminée par rien sinon par la contradiction. Il s’agit donc
de savoir ce qui est contradictoire ou non, et c’est a ce propos qu’apparais-
sent apres Duns Scot les doctrines les plus étonnantes, qui seront examinées
ici surtout dans la perspective de la théorie de la connaissance et de la pra-
tique morale. '

Selon I'enseignement aristotélicien, 'acte du connaissant et I'acte du
connu sont un et le méme dans le sujet connaissant concret. Seule ’ame
connait en effet, et c’est dans ’ame seule qu’est connue objectivement la
realité existante. Malgre cette identité numérique d’existence, les deux actes
sont congus comme distincts en raison raisonnée. Le scotisme strict ne
songe pas interpréter cette distinction de raison en distinction réelle, car il
estime contradictoire qu'un acte de connaitre n’ait pas d’objet, toute
connaissance d’ailleurs se réduisant a un acte de connaissance intuitive et
immeédiate. Pas plus que dans la distinction formelle des degrés métaphysi-
ques, la toute-puissance absolue de Dieu ne trouve ici a s’exercer. Pourtant,
Iaristotélisme ne rapproche pas tant le couple sujet-objet dans la connais-
sance de I'union des degrés métaphysiques dans la chose concrete que de
I'union de la matiére et de la forme: analogiquement, sujet et objet sont en
effet comme matiére et forme. Distincte réellement, mais selon I'aristoté-
lisme indissociable de la forme de par son union immédiate avec celle-ci, la
matiére peut, selon Duns Scot, exister séparément de la forme, et certains
cesseront bientdt de voir une contradiction dans la séparation possible du
sujet et de 'objet dans I’acte de connaitre. Ce sera la position occamienne et
celle de beaucoup d’auteurs qui s’inscrivent peu ou prou dans sa ligne. Elle
aboutira a poser la possibilité d’'un acte de connaitre objectif (Occam),
d’une représentation objective (Auriole, Autrecourt, Holkot, G. de Rimini)
sans objet.

Cette conclusion suppose, il est vrai, un détour par la théologie de la
toute-puissance divine. Celle-ci, étant toute-puissance précisément, peut,
C'est-a-dire produit actuellement toute chose, y compris 'acte de I'ame
humaine, ce qui oblige le métaphysicien a concevoir la difficile concor-
dance de la puissance divine et de I'activité autonome de I'homme. Quelle
que soit cependant la solution que le métaphysicien apporte a ce probléme,

5! Rep. par., 1V, dist. 1, q.5, n° 2.
52 Op. ox., 11, dist. 7, q.7, n° 18.



222 ANDRE DE MURALT

il ne peut nier le fait que la cause premiére peut, si elle le veut, se substituer
a I'efficace de la cause seconde, au point qu'un effet normalement produit
de maniere immédiate par la puissance humaine, en tant que subordonnée
a la puissance divine, peut se trouver porté a I'étre exclusivement par la
puissance divine. C’est I'ordre du miracle, qui transcende le cours normal
des choses, c’est-a-dire I'influence générale et ordinaire de la Providence
divine. Rien n’empéche donc que cette possibilité ne se réalise dans le cas
de la connaissance humaine, de telle sorte qu’a la causalité normalement
exercee par 'objet sur le sujet de connaissance et son acte se substitue exclu-
sivement la toute-puissance absolue de Dieu. Ainsi de ceux qui admettent,
comme Occam, Auriole, Autrecourt, Holkot, la possibilit¢ d’'une connais-
sance authentique, c’est-a-dire légitime et véritable d’une chose qui n’existe
pas. Le détail de cette doctrine extraordinaire n’importe pas ici®, il suffit de
savoir a son propos que la connaissance humaine peut continuer d’étre
considérée comme vraie, que la chose qu’elle intellige ou se représente
comme son objet soit ou ne soit pas (sive res sit sive res non sit). L’essentiel
de cette position n’est pas I’éventuel scepticisme qu’elle peut engendrer, ni
I’éventuel fidéisme auquel elle peut porter a recourir, mais I'affirmation
qu’elle implique que la connaissance se définit essentiellement dans une
indépendance absolue a I’égard de son objet.

Il n’est pas possible pourtant d’en rester la. Au gré de sa doctrine de la
suppositio, Occam développe une théorie extrémement originale de la subs-
titution du langage a la reéalité, le premier étant, sous la forme de la proposi-
tion, le seul connaissable de science certaine, la seconde étant non pas telle-
ment sue (scita) que percue dans une sensation originaire qui est ainsi la
cause de I'évidence (ou de la non-évidence) des termes de la proposition,
puis de la proposition elle-méme. C’est la premiére forme que prend, sans
étre encore parfaitement conscient de toutes les conséquences qu’il recele,
un certain positivisme logique, radicalement empirique et pourtant suscep-
tible d’étre formalisé mathématiquement.

Ce n’est pas cette forme de pensée pourtant qui déterminera le plus net-
tement le cours de la philosophie moderne. Les développements qu’apporte
Nicolas d’Autrecourt a la doctrine de I'indépendance absolue de I'acte de
connaitre a I’égard de I'objet sont plus intéressants pour le présent propos,
car ils orientent la réflexion vers la découverte de I'expérience subjective %,
En effet, pour Nicolas d’Autrecourt, que la chose soit ou qu’elle ne soit pas,
qu’elle exerce sa causalité ordinaire sur le sujet, c’est-a-dire sur le moi, ou
que Dieu substitue a cette causalité seconde la sienne propre exclusivement,

63 Cf. MURALT, op. cit., note 21, dans RThPh 1980/11, p. 122.

64 Cf. MURALT, La structure de la philosophie politigue moderne, d’Occam a Rous-
seau, dans Souveraineté et pouvoir, Travaux du Deépartement de philosophie de
Geneéve, II, Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie II, Geneve, Lau-
sanne, Neuchatel, 1978.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 223

il n’en reste pas moins que |'esse objectivum de la chose réside dans le sujet,
et que celui-ci ne peut pas ne pas se le représenter. Le doute quant a la réa-
lité extérieure est donc vain, puisque la présence dans le sujet de I’esse objec-
tivum de la chose, que celle-ci soit ou non, atteste avec évidence la certitude
irréfutable de la connaissance immeédiate et intuitive que le sujet prend de
lui-méme. Connaissance seule certaine absolument, parce qu'en elle
connaissant et connu coincident absolument dans I'identité d’'une méme
representation objective et que dans ce seul cas il est légitime d’identifier
absolument 'apparaitre et I’étre, I’expérience et la vérité. L'unité intention-
nelle du sujet et de I'objet dans le connaitre, qu’Aristote exprimait en par-
lant de I'identité en acte du connaissant et du connu, est évacuée. Dans le
contexte d’une pensée pour laquelle la définition essentielle de la connais-
sance n'implique pas nécessairement la relation a 1’objet réel, sujet connais-
sant et réalité extramentale sont absolument et définitivement sépareés, et il
ne reste plus a la pensée philosophique en quéte de la vérité qu’a se
retourner sur le sujet, son acte de connaissance ou sa représentation objec-
tive absolue. Et cette réflexion, en qui s’exerce I'identité absolue du sujet et
de son acte de se connaitre soi-méme, échappe définitivement a la possibi-
lit¢ de potentia absoluta dei d’étre privée de son objet: elle est nécessaire-
ment vraie par soi. Nicolas d’Autrecourt invente ici le ressort structurel du
cogito cartésien, bien plus que la doctrine voisine d’Occam a propos du pri-
vilege de la proposition «intelligo », et cette forme anticipée de la réflexion
moderne permet de dissiper I'illusion que Descartes entretenait délibére-
ment dans ses Méditations, a savoir que le cogito exprimerait une authen-
tique démarche existentielle.

Le théme de la réflexion et du cogito est, on le voit, structurellement li¢ a
celui de la connaissance, de ’esse objectivurn sans objet. 11 I'est déja chez
Nicolas d’Autrecourt, il ’est également chez Descartes. Il suppose que la
toute-puissance divine s’exerce sur le sujet connaissant en se substituant a la
causalité normale de I'objet. Mais ce qui n’était chez Occam ou Autrecourt
que l'effet possible de la toute-puissance absolue de Dieu, hors des lois
générales de la sagesse et de la Providence divines, devient pour les philo-
sophes modernes le cours normal des choses. L’hypothéese théologique des
meédiévaux devient pour les modernes fait métaphysique, et c’est la le trait
fondamental, paradoxal pour une philosophie soucieuse prétendument de
se dégager de la théologie, que d’attribuer 4 Dieu un role aussi exclusif dans
toute forme d’activité humaine. Car c’est pour la philosophie classique
moderne, et non pour la «philosophie classique dans son ensemble depuis
Aristote», que la possibilité du savoir repose exclusivement, absolument,
sur I'existence de I'Etre divin®. De fait, la représentation de I'objet, c’est-a-
dire son esse objectivum, dont la production indépendamment de 1'objet

65 Ainsi que I'écrit a tort A. PHILONENKO, L'eeuvre de Kant, 1, p. 307, Vrin, Paris.



224 ANDRE DE MURALT

n’est que possible de potentia absoluta dei pour Auriole, Autrecourt, Holkot,
est desormais produite nécessairement et immédiatement comme vérité
eternelle selon un décret totalement indifférent sinon arbitraire de la
volonté divine (ce sont les idées innées de Descartes)®, donnée absolument
en tant qu’essence éternelle produite par Dieu en méme temps que I’enten-
dement humain («Nous avons une idée vraie», dit Spinoza)®’, créée
comme monade représentant 'une des vues possibles de Dieu sur ['univers
(c’est la substance de Leibniz, sa monade sans fenétre)%®. Dans tous ces cas,
I''dée est assurée d’étre vraie par soi, indépendamment de sa relation a
I'objet, indépendamment de la relation causale de I'objet au sujet de
connaissance. Pour Descartes, I'idée est vraie de par sa clarté et sa distinc-
tion; pour Spinoza, 'idée, c’est-a-dire ’essence objective des choses, est par
elle-méme certitude et vérité (veritas norma sui); pour Leibniz, ’ensemble
du savoir humain ne cesserait pas d’étre vrai si I'univers n’existait plus,
pourvu que Dieu et I'ame elle-méme soient. On ne saurait définir plus nette-
ment que ces trois philosophes le caractere absolu du savoir, ni le caractére
a priori de la vérite. La philosophie moderne dans son ensemble est un
immense argument ontologique qui, l'intentionnalité vivante du sujet
connaissant étant supprimeée, assure métaphysiquement la corrélation
nécessaire de I'idée et de I'idéat, soit par création paralléle de I'ordre des
essences et de celui des existences (Descartes), soit par I'unité de la subs-
tance (Spinoza), soit par ’harmonie providentielle divine (Leibniz).

Ce qui vient d’étre dit de I'acte de connaissance vaut, toutes proportions
gardées, de I'acte de vouloir. Une précédente étude ayant dé¢ja largement
présenté ce théme®, seules quelques indications seront données ici.

L’argumentation utilisée dans le cas de la connaissance a été en effet
transposée par Occam au domaine pratique. La volonté humaine est consi-
dérée dans cette perspective comme indéterminée, sinon indifférente, a
I’égard de ce que I’éthique aristotélicienne appelle le bien ou le mal: la rela-
tion intentionnelle de la puissance vivante du vouloir a ce qui lui est bon,
aimer son ami, aimer Dieu, est rompue, et 'amour de I’ami comme "'amour
de Dieu, cessant d’étre considérés comme des désirs vitaux de I’ame, sont
interprétés desormais comme des préceptes imposeés, sous forme de loi posi-
tive, par une décision souveraine de Dieu. Celui-ci, dans sa toute-puissance
absolue cependant, aurait pu prescrire a la volonté humaine la haine de
I’ami ou la haine de Dieu, comme également bonnes, c’est-a-dire légales,
salvifiques et méritoires du salut éternel. On voit la double tendance d’une
doctrine aussi extréme: d’une part, elle definit de potentia absoluta dei la
volonté humaine comme infinie, illimitée, essentiellement libre de droit a

66 Lettres a Mersenne du printemps 1630; Sixiémes Réponses.
67 Traité de la Réforme de I'Entendement, n® 33.

68 Discours de métaphysique; Monadologie.

69 Cf., note 64.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 275

I’égard de toute détermination finale (toute détermination est négation,
repression et mort, la volonté est pur pouvoir désormais); d’autre part, elle
limite la puissance absolue de la volonté humaine par I'imposition a priori
de la loi. Il se trouve que, de potentia ordinata dei, c’est-a-dire de fait, cette
loi est la loi d’amour évangélique (un franciscain serait malvenu d’enseigner
autre chose), il n’en reste pas moins qu’une loi de haine et de guerre aurait
été tout aussi concevable absolument.

La méme doctrine, structurellement et thématiquement, est reprise par
Descartes, qui sur le point de la doctrine du vouloir se montre trés stricte-
ment occamien. La volonté humaine est pour Descartes aussi ample, consi-
dérée « absolument en elle-méme», que la volonté divine’, réputée indiffé-
rente nécessairement a toute créature’!. L'une et I'autre n’admettent aucun
ordre final, et cette absence de finalité définit leur liberté. Mais tandis que la
liberte divine, formellement indifférente, est beaucoup plus parfaite en Dieu
en raison de sa puissance absolue et de son amplitude universelle, la liberté
d’indifférence de la volonté humaine est le plus bas degré de la liberté. Elle
attend d’étre parfaite par la détermination du bien, qui lui est de fait imposé
a priori sous la forme de I'idée de ce qui est bon, sous la forme d’une idée
innée par conséquent, non pas en raison de sa convenance a lappétit
naturel de la volonté a I'égard de ce qui lui est bon, mais en raison du décret
indifférent du Créateur, lequel aurait tout aussi bien pu prescrire la haine
du prochain et la haine de Dieu’?. Le volontarisme dont on veut faire sou-
vent 'une des originalités de Descartes, est, on le voit, celut d’'Occam, mot
pour mot: ici et 1a, de potentia absoluta dei, indifféerence essentielle de la
volonté a toute finalisation; ici et 1a, de potentia ordinata dei, prescription
de fait de la loi positive du bien.

Que cette volonté, c’est-a-dire cette liberte, puisque c’est la méme chose
pour Occam comme pour Descartes, soit limitée par un deécret indifférent
de Dieu, par I'institution d’un prince de droit divin, par un transfert defi-
nitif de pouvoir, par la conclusion d’'un contrat convenu entre les divers
membres d’'une communauté et garanti par une «constitution», peu
importe: toujours, chez Occam, Luther, Suarez et Hobbes, comme chez
Locke et Rousseau, mais sous des formes thématiques spécifiques, la liberté
personnelle comme la liberté politique est aliénée, qu’elle s’aliene elle-méme
pour les autres ou qu’elle soit aliénée par les autres a proprement parler. La
deéfinition de la liberté dans la Déclaration des droits de 'homme de 1789 est
un écho proche encore de cette idée centrale de toute la philosophie morale
moderne: « La liberté consiste a pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas a la
libert¢ d’autrui». Les deux traits essentiels de la conception occamienne-
moderne, c’est-a-dire de la conception libérale de la liberté, se retrouvent

0 Quatrieme Méditation.
'l Sixiémes Réponses.
’2 Entretien avec Burman, A.T., V, p. 160.



226 ANDRE DE MURALT

ici: la liberté comme pouvoir essentiellement infini et sa limitation extrin-
seque. C’est cette definition de la liberté que vitupérait I’étudiant qui écri-
vait en mai 1968 sur les murs de Paris: « La liberté commence par une inter-
diction, celle de nuire a la liberté d’autrui»’®. Une telle mutilation de la
volonté, une telle violence a la liberté est totalement étrangére a I’aristoté-
lisme pour qui au contraire deux libertés humaines trouvent dans ['amitié le
lien de leur perfection et en quelque maniére, en raison de leur réciprocité,
leur statut d’infinité. Ama et fac quod vis, disait Augustin avec la méme pro-
fondeur. Il est vrai que pour Augustin, comme pour Aristote, la volonté
désire naturellement ce qui lui est bon, le cherche et le trouve, au risque de
se tromper, exer¢ant par la son libre jugement, sa liberté et sa responsabilité
proprement humaine.

Chose curieuse, Kant ici prolonge la ligne de la réflexion occamienne et
moderne. Alors qu’il condamne violemment la philosophie de I'idée claire
comme «rationalisme dogmatique», il retient I'idée de la loi comme seul
principe formel de I’agir moral, consacrant ainsi du point de vue transcen-
dantal I’aliéenation que la philosophie moderne avait fondée sur la toute-
puissance divine, ou "accord mutuel des parties du contrat. Sans doute crai-
gnait-il le potentiel libertaire que recele la notion d’une volonté congue
comme non finalisée. Car, pour une telle conception que défendent, toutes
proportions gardées, Occam aussi bien que Descartes et Sartre, ’ordre,
c’est-a-dire le bien, ne peut étre qu’un idéal a priori, une prescription extrin-
séque, en somme une violence subie. Peut-étre cette analyse des sources du
volontarisme moderne fait-elle comprendre mieux certains états d’esprit
d’aujourd’hui...

3. Le probléme de la communication des substances

Ce qui vient d’étre montré manifeste le caractere essentiellement théolo-
gique de la philosophie moderne. C’est le cas tout aussi bien du probléme
de I'union de I'ame et du corps. Ce probléme demande chez Descartes, Spi-
noza, Leibniz, des solutions sans proportions avec la difficulté proposée. De
méme que la théorie du connaitre et de la pratique morale, qui relevent de
la critique et de I’éthique, il fait appel, pour un cas ressortissant de la simple
philosophie de la nature, a rien moins que [l'ordre universel, lequel
s’exprime chez Descartes dans la création cote a cote des essences et des
existences, chez Spinoza dans le parallélisme des attributs de I'unique subs-
tance, chez Leibniz dans I'harmonie préétablie de la Providence divine. Ce
n'est pas la réalité concréte du vivant humain qui permet de révéler inducti-
vement le principe de son unité; il n’y a de principe propre a 'union de
I'ame et du corps que le principe universel de toutes choses: I'immensité

3 Les murs ont la parole, Tchou, Paris, 1968, p. 163.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 227

insondable de la volonté indifféerente de Dieu (Descartes), I'infinité de la
substance divine unique (Spinoza), la complaisance de I'amour divin pour
le possible, le meilleur (Leibniz). Rien d’étonnant a ce que la raison décou-
verte a 'union de I’ame et du corps par ce singulier rationalisme théolo-
gique demeure mystérieuse, obscure, et finalement irrationnelle et fort
confuse.

Or, la difficulté qui se pose a la philosophie moderne a propos de
'union de I'ame et du corps provient de la distinction formelle ex natura rei
de la matiére et de la forme, et de leur séparation possible de potentia abso-
luta dei. 11 est évident en effet que si la matiére est une entité actuelle par
elle-méme, si elle peut méme, selon urie hypothése déduite par Duns Scot
d’Augustin, étre créée séparément et antérieurement aux formes qui peuvent
la déterminer, elle ne saurait étre immédiatement unie a la forme. Pour
I’aristotélisme, c’est parce que la matiére et la forme sont unies par elles-
mémes, qu’elles peuvent constituer une substance une absolument et immeé-
diatement. La relation de la matiére a la forme, qu’Aristote mentionne une
seule fois comme un hapax précieux’4, est une doctrine fondamentale pour
la comprehension de I'unité de la chose physique concréte. Elle n’est pas
relation prédicamentale, c’est-a-dire accidentelle, mais transcendantale,
c’est-a-dire imbibant et constituant la substance méme de la matiére. C’est a
cette condition qu’elle n’est pas un tertium quid entre la matiere et la forme,
puisqu’elle est I'union méme de la matiére et de la forme, c’est-a-dire, car il
faut bien préciser en raison de la réification possible du sens des mots
qu’entraine la distinction formelle ex natura rei, la matiere méme unie a la
forme. Et le cas du corps et de I'ame n’est pour Aristote qu’une spécifica-
tion dans I'ordre du vivant de I'union de la matiére et de la forme.

De quelque maniére que I'on veuille I'interpréter, il est fort difficile de
concevoir I'unité de la substance scotiste comme une véritable unité imme-
diate et par soi. Certes, Duns Scot ne se lasse pas de répéter qu’il s’agit pour
lui d’'une unité par soi. Sans entrer dans le détail de la doctrine de l'unité
par soi scotiste (potentialité et actualité relative des formes superposées,
forme complétive — certains de ces éléments réapparaitront encore plus
bas a propos de la doctrine de la définition), un exemple fait comprendre la
conséquence de la distinction formelle ex natura rei dans le cas de la
matiere et de la forme, du corps et de I'ame, c’est celui de la forme de cor-
poréité. Pour que le corps soit et qu’il puisse étre animé par 'dme comme
par sa forme, il faut qu’il soit déja informeé, c’est-a-dire actué et constitue
comme tel par une forme de corporéité, distincte ex natura rei de I'ame elle-
méme, et bien entendu du corps. La démonstration s’appuie sur le sé¢jour du
corps du Christ dans le tombeau. L'ame humaine du Christ ayant éte

74 Phys., 11,2, 194b38.



228 ANDRE DE MURALT

séparée de son corps par la mort, le corps n’en est pas moins resté corps
jusqu’a la Résurrection en raison de sa forme propre 7.

Le scotisme et les philosophies qui s’inscrivent, fiit-ce a leur insu dans
son sillage, reprennent et étendent cette doctrine du médium formel. Un
certain vinculum substantiale rattache chez Suarez les parties substantielles
du corps entre elles’; un mode d’union réunit chez lui également les com-
posantes substantielles du tout physique, matiére et forme’”; un vinculum
substantiale assure I'unité de cet ensemble de monades qu’est le corps phy-
sique, I'unité du corps et de I'dme, I'unité des deux natures dans la personne
du Christ 78,

Le probleme de la communication des substances est I’exemple type de
la nécessaire multiplication des formes qu’entraine la distinction formelle ex
natura rei de la matiere et de la forme chez Duns Scot: par I’addition d’une
formalité distincte nouvelle 4 une ou entre deux formalités distinctes ante-
rieures nait une nouvelle substance. Le mode d’union de Suarez est un
mode substantiel et absolu, qui a relation aux deux extrémes; le vinculum
substantiale de Leibniz est une perfection, une «substantialit¢ nouvelle»
(substantialitas nova), qui se superpose a une autre ou s’interpose entre
deux autres. La question se pose de savoir dés lors s’il n’y a pas lieu d’intro-
duire également un mode d’union entre la matiére et le mode d’union lui-
méme, c’est-a-dire un mode d’union pour la mati¢re et un mode d’union
pour la forme. Suarez rejette cette possibilité de recours a I'infini, recours
dont on sait qu’il sera systématique €laboré par Spinoza, mais les auteurs
scolastiques dont parle A. Boehm a propos du vinculum substantiale de
Leibniz ne sont plus si prudents’. Ils multiplient quasi a I'infini les intermé-
diaires, et il faut bien leur donner structurellement raison: cette multiplica-
tion est conforme a la structure scotiste de leur pensée. Introduire un inter-
médiaire distinct formellement comme principe d’union entre la matiére et
la forme, tout en continuant de prétendre que cette union est une unité par
soi, c’est une contradiction dans les termes, c’est ne plus pouvoir s’empécher
d’introduire une infinité d’intermédiaires. Seule la doctrine de I'unité de la
forme, c’est-a-dire de I'unité immédiate et par soi des composants substan-
tiels du tout physique, telle que I’a ¢laborée I'aristotélisme, permet d’éviter
la multiplication indéfinie des formes dans le composé concret. La doctrine
de I'unité (unicité) de I'intermédiaire formel entre les composants substan-
tiels ne permet pas de rétablir I'unité immeédiate par soi que ruine la distinc-
tion formelle ex natura rei. Elle n’est pas le tertium souhaité entre la doc-

75 Cf. références, note 48, dans RThPh, 1980/11, p. 130.

76 Disputationes metaphysicae, XL, sect. IV, n° 28.

77 Ibid., X111, sect. IX, n© 13.

78 Lettre a Des Bosses, Ed. Gebhart, 11, p. 438-439.

79 A. BOEHM, Le vinculum substantiale chez Leibniz, Ses origines historiques, Vrin,
Paris.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 229

trine de I'unité substantielle immeédiate et par soi et celle de l'unité par
superposition indéfinie des formes. Ici non plus, tertium non datur. La chose
concréte est une immédiatement et par soi, ou elle s’articule en une infinité
de formalités distinctes; a la limite, elle se dissout dans ce cas dans la tota-
lité du reel au gré d’'une phénoménologie dialectique universelle. Le méme
Duns Scot qui introduit précisément un tertium entre les poles de la contra-
diction, ouvre ici la voie a certaines formes extrémes de la réflexion
moderne. On peut juger qu’il s’agit la, dans le cas des exemples cités par
A. Boehm, d’exagérations ridicules. Certes, mais il n’empéche qu’elles
contiennent un ferment doctrinal fort important. La multiplication des
formes a I'infini est un corollaire de la distinction formelle ex natura rei.
Elle entraine cette conséquence, que chaque chose est une forme intermé-
diaire entre celle qui dans la série la précéde et celle qui la suit: la doctrine -
scotiste du médium formel inaugure ainsi la perspective de la pensée dialec-
tique, pour qui toute chose est un moment de la raison universelle.

4. L’apparition de la pensée déductive et dialectique

Les trois points précédents sont fort manifestes. Ils définissent bien 1’uni-
vers mental moderne, méme s’ils n’épuisent pas le nceud complexe des rela-
tions de la pensée scotiste a la philosophie nouvelle. Il est intéressant
d’expliciter enfin une quatrieme ligne de force, particuliérement subtile et
par conséquent peu apparente, mais d’'une importance immense pour le
développement non seulement de la philosophie moderne, mais encore
pour celui de la philosophie qui s’¢labore dés la révolution copernicienne
de Kant. Il s’agit de la conception nouvelle de Duns Scot quant a la défini-
tion.

Bien entendu, Duns Scot affirme interpréter sur ce point la stricte pensée
aristotélicienne, et il présente de fait la définition comme la détermination
du genre par la différence spécifique. De ce point de vue, il peut prétendre
en effet que le concept «matériel» du genre est dans la définition de
I'espéce déterminé par le concept «formel» de la différence, puisqu’il
reprend lui aussi 'adage: genus sumitur a materia, differentia a forma. Mais
la distinction formelle ex natura rei ici aussi porte ses conséquences, et sous
le vocabulaire aristotélicien apparait nettement une conception tout a fait
nouvelle. De méme en effet que la matiére est déja par soi une certaine
forme, une formalité ou un acte entitatif distinct, de méme le genre est un
concept potentiel, non pas au sens ou il exclurait toute actualité, mais en ce
sens qu’il est déterminé ultérieurement dans son actualité propre par un
concept superposé, lequel est celui de la différence. On touche ici du doigt
la constante réification de concepts qu'opére la distinction formelle ex
natura rei. Le concept générique est actuel pour I'aristotélisme en raison rai-
sonnée, mais il exprime un aspect matériel et potentiel de la chose. La dis-



230 ANDRE DE MURALT

tinction formelle ex natura rei ne dissocie pas ces deux points de vue, et
I’objet est in esse rei tel qu’il est constitué in esse objecti (ou in esse cogniti).
Par conséquent, de méme que la chose concréte est constituée par une
superposition de formalités actuelles dont chacune est plus ou moins essen-
tiellement et quidditativement déterminante, de méme la définition est
constituée d'un concept potentiel, le genre, dit « moins principal », et d’'un
concept actuel, la différence, dit « plus principal » 8%, L’expression est digne
de remarque et manifeste clairement le changement de décor intellectuel.
Lorsque Aristote dit que la différence ultime est la définition entiére de la
chose, il n’entend pas exclure le genre de la définition, car de méme que la
forme ne peut étre sans matiére, de méme la différence ne peut étre sans
genre. « Le genre n’est pas en dehors des espéces ou, s’il existe (en dehors),
c’est comme une matiére (indissociable de sa forme)» 8!, Duns Scot ne peut
le comprendre de cette maniere, car pour lui la matiere est nécessairement
distincte formellement de la forme. Il se donne donc I'illusion de réintégrer
la matiere, c’est-a-dire le genre, dans la définition, et puisqu'’il le fait en met-
tant en ceuvre la distinction formelle ex natura rei, il se voit entrainé a dire
que la définition est une selon des déterminations « plus ou moins princi-
pales», comme est une la chose selon des formalités « plus ou moins essen-
tielles et quidditatives » dans leur superposition méme. Au lieu d’'une défini-
tion selon I'unité par soi du genre et de la différence spécifique, Duns Scot
introduit donc I'idée d’'une définition par série hiérarchique de formes plus
ou moins déterminantes, ou plus exactement, selon une série orientée de
formes de plus en plus déterminantes, jusqu’a la forme «complétive» qui
achéve la définition et donne a I’étre défini son étre total, en contenant uni-
tivement ses degrés inférieurs et moins déterminants®2,

Cette contenance unitive est d'une part celle du supérieur (genre) dans
I'inférieur (espéce, individu) selon le premier mode du par soi et la relation
de compréhension (exemple: la couleur est une qualité), d’autre part celle
de linférieur (passion, propriétés) dans le supérieur (sujet), selon le
deuxiéme mode du par soi (exemple: ce qui est est un). Dans I'un et I'autre
cas, la définition, interprétée selon la distinction formelle ex natura rei, tend
a distinguer non pas des genres et des différences spécifiques, non pas des
propriétés et des sujets, mais les modes d’un seul et méme étre, et Descartes
se montre bon scotiste lorsqu’il donne la distinction formelle ex natura rei
pour une distinction modale®3.

Or, cette interprétation de la notion de définition permet d’élaborer un
type de connaissance tres difféerent de celui de la définition aristotélicienne,

80 Op. ox., IV, dist. 11, g.3, n® 49, et commentaire cité note 48 (RThPh, 1980/I1,
p. 130).

81 ARISTOTE, Métaph., Z, 1038a5; Op. ox., 1V, dist. 11, q.3, n° 47,

82 Op. ox., 11, dist. 16, q. unique, n°® 17.

83 Premiéres réponses, A.T., IX, p. 94.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 231

celui précisément de la déduction. La déduction, procédé par excellence de
la pensée géometrique, consiste a poser un principe (axiome, postulat) et a
expliciter les conséquences virtuellement contenues en celui-ci. Elle peut
étre de plein droit indépendante de I'expérience, c’est-a-dire de I’existence
concrete de son objet, puisque le principe qu’elle explicite prend la forme
d’une proposition a priori. Elle convient donc particuliérement bien a une
philosophie comme la philosophie moderne, qui, héritiere de Scot et
d’Occam, admet la possibilité d’'une connaissance vraie indépendamment
de sa relation a I'objet concret existant. De fait, c’est la déduction qui carac-
térise I'argument ontologique, dans la mesure ou il est limité a la démons-
tration de I'existence de Dieu et dans la mesure ou il est considéré dans son
amplitude métaphysique universelle, comme instrument méthodologique
privilégié du « rationalisme dogmatique ».

Paradoxalement, ce mode de connaissance a été mis en ceuvre pour la
premiere fois par un auteur dont on est loin en général de penser qu’il est
un adepte de I'exposition more geometrico, Suarez, dont I'’ceuvre a fagonné
la pensée de toute I'Europe savante du XVII¢ siécle, celle de Leibniz en par-
ticulier. Suarez part de la notion d’étre (ens), en établit le statut conceptuel
et analogique, puis dégage ses attributs formels propres, I'un, le vrai, le bien
(Suarez ne retient que trois des cinq transcendantaux, et sera suivi sur ce
point par toute la scolastique scotiste moderne, jusqu’a Wolf et Kant)3*. Et
le lien qu’il institue entre 1'étre et les transcendantaux est celui-la méme du
sujet a ses passions propres, celui que la pensée géomeétrique établit entre la
définition d’une entité géométrique et les propriétés de celle-ci. Cette preé-
sentation de la métaphysique de ce qui est, dont I'ordre strict est parfois
rompu par I’étude de problémes connexes, liés de maniere accidentelle seu-
lement a la démarche principale (tel le probléme de I'unité individuelle et
de son principe a propos de I'un transcendantal, le probléme du vrai et du
faux dans la connaissance a propos du vrai transcendantal, etc.), ne
conserve plus rien évidemment du caractere inductif de la métaphysique
aristotélicienne. Rien ne transparait plus de la structure propre de la méta-
physique telle qu’Aristote en avait présenté le projet, ni en particulier de
Particulation de la philosophie premiere en recherche inductive de la subs-
tance selon la perspective de la causalité formelle, en recherche inductive de
la puissance et de I'acte selon les perspectives des causalités efficiente et
finale, en recherche inductive de I'un (I'un, principe de ce qui est, non pas
'un transcendantal) selon la perspective de la causalit¢ exemplaire. La
démonstration de I'existence d’un premier moteur, d’'une intelligence qui
s'intellige elle-méme, n’est pas davantage considérée comme I'aboutissant
de la totalité organique des diverses disciplines philosophiques, au gré des
notions élaborées par la critique métaphysique. La métaphysique de Suarez
se divise en deux parties: la metaphysica generalis, qui traite de I'ens in com-

8 Disputationes metaphysicae, Disp.2 a 11.



232 ANDRE DE MURALT

muni selon I'ordre déductif du sujet a ses passions propres, et la metaphysica
specialis, qui traite des étres réellement existants selon 'ordre déductif de la
création elle-méme, de Dieu a la créature spirituelle, puis a la créature maté-
rielle®. Si Aristote n’a jamais présenté sa métaphysique selon le modéle
scientifique qu’il avait lui-méme proposé dans sa théorie de la démonstra-
tion syllogistique, c’est qu’il ne pouvait le faire sans contrevenir a la struc-
ture de sa propre pensée. Sa métaphysique, comme toute sa pensée, est
empirique et inductive; contrairement a I'image courante que I’on se fait de
toute métaphysique, elle n’évolue pas au dernier degré de I’abstraction, mais
se meut au niveau des exemples les plus concrets®, et ne revét une forme
syllogistique que dans certains développements spéciaux, comme par
exemple la spéculation sur la nature divine et ses attributs®’. L’entreprise
métaphysique de Suarez ne peut donc étre présentée comme une explica-
tion et une mise en forme de la métaphysique d’Aristote. Elle élabore une
metaphysique propre, nouvelle, originale, dont la structure cependant
manifeste évidemment la filiation scotiste, telle qu’elle a été esquissée ici, a
propos de la quatrieme ligne d’intelligibilité de la philosophie moderne.

Faut-il insister sur le privilege de la déduction géométrique comme
modéle d’intelligibilité et d’exposition de la philosophie moderne? Il
convient plus simplement de noter que la notion de déduction, comme
substitut génétique et dialectique de la définition aristotélicienne, est reprise
par la pensée kantienne. Rien n’est plus frappant que la similitude structu-
relle qui rapproche la métaphysique générale de Suarez et la critique de la
raison kantienne; de méme que Suarez déduit les notions transcendantales
du sujet de démonstration déductive qu’est la notion d’étre, de méme Kant
deéduit les catégories de I'entendement a partir du sujet qu’est I’aperception
transcendantale. De part et d’autre, le terme de la déduction est le systéme
des notions sans lesquelles aucune réalité, existante et phénoménale, ne
peut étre pensée. De méme, Hegel adapte la méme notion de déduction,
pour exprimer la constitution dialectique de la reéalité objective comme
résultat pour soi a partir de I’en soi subjectif8®. Ces deux exemples permet-
tent d’entrevoir le développement de la notion moderne de déduction, née
de la réeforme scotiste de la définition aristotélicienne. Ce n’est rien moins
qu’une structure de pensée dialectique qu’inaugure l'interprétation scotiste
du AOyog aristotélicien, et ce résultat confirme ce qui avait été dit plus haut
de la nécessaire présence d'un tertium quid dans la constitution substantielle
de toute chose concrete.

85 Ibid., dés Disp. 12.

86 De ce point de vue, les nombreuses références au mouvement ne sont ni mala-
dresses ni interpolations. Elles manifestent le statut de la métaphysique, science de ce
qui est en tant qu’il est. Or, ce qui est premiérement connu pour nous est le mouve-
ment physique.

87 Sur ce point, le véritable Aristote est Thomas d’Aquin.

88 Philosophie des Rechts, § 2, § 4, par exemple.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 233

DISCUSSION

A. MERCIER:

1. «Ce que vous avez dit sur I'ontologisation ou ontification d’idées abs-
traites, sur les étres de raison devenant de véritables étres et non des pensées
fictives, m’a fait penser au cas, contemporain, d'un Quine ou a celui
d’autres logico-mathématiciens du 20° siecle qui, plus que platonistes, ten-
dent a identifier I’abstrait logique a I’étre métaphysique tout en ignorant un
étre, pour moi seul véritablement métaphysique, dont le mystere serait celui
dont a parlé Gabriel Marcel. Quine, a qui je faisais un jour cette remarque,
s’exclama qu’il n’attachait aucun poids a ce que Marcel avait pu dire ou
écrire, et lorsque je lui eus alors demandé s’il avait lu Marcel, il me répondit
que non, sur quoi je m’exclamai @ mon tour qu’on ne peut se permettre de
réfuter un auteur qu’on n’a pas méme lu!»

2. «Dans votre exposé¢ et plus particulierement dans la réponse que
vous avez donnée a M. Leyvraz, vous avez passé sous silence toute une ten-
dance qui s’est peu a peu manifestée dans la philosophie moderne et
notamment dans la philosophie contemporaine, celle de la philosophie de
I’existence. Je suis d’avis que la philosophie de I'existence remonte d’une
maniere radicale a saint Augustin, et non a I’Antiquité grecque, en particu-
lier pas a Socrate malgré ce qu’en a dit Jean Wahl. Or, il peut paraitre
qu’elle se soit propagée a travers le Moyen Age sans y laisser plus de trace
qu’une brume, pour se manifester, au début de la philosophie moderne,
chez Pascal et devenir, au 19¢ siécle, si tenace qu’elle produisit un Kierke-
gaard, un Kleist, un Amiel. Sur ce point, je vous demanderai de me dire si
vous aviez des raisons de la passer sous silence et s’il n’y a pas eu quand
méme quelque trace de cette philosophie de I'existence dans la période a
laquelle vous vous étes référé. Peut-étre invoquerez-vous Abélard. De la
philosophie de I'existence, il me semble qu’il faut dire qu’elle n’emploie pas
les méthodes de la philosophie que vous avez invoquées, jentends la
logique dans la poursuite d’'une philosophie analytique qui, elle, remonte
principalement a Aristote, et la dialectique en ce qui concerne la métaphy-
sique, méthode qui remonte, elle, 4 Platon et méme aux Védas, et qui s’est
transmise et perfectionnée a travers Plotin et Hegel, pour n’en citer que
deux étapes ultérieures, alors que la méthode de la philosophie de I'exis-
tence réside peut-étre dans la confession. »

3. «Ma derniére remarque concerne les informations tres intéressantes
que vous avez données a propos de l'identité de réciprocité entre le prince
et le peuple. Lors d’une réunion de I'Institut international de Philosophie a



234 ANDRE DE MURALT

I’Aquila, il y a bien des arnées, j’avais affirmé plus ou moins la méme chose
sans savoir que de telles idées remontent a la tradition médiévale que vous
avez expliquée. Une discussion s’y était alors établie a laquelle participa
principalement Guido Calogero qui voyait les choses autrement. Les ques-
tions que j'aimerais vous poser a ce propos sont les suivantes: De quel
prince s’agit-il? Qu’en est-il des trois cas qui, si je ne me trompe, sont les
seuls dans lesquels certains princes ont €té placés sous un jour exceptionnel,
a savoir ceux qui étaient soumis a la cérémonie du sacre, comme s’il €tait
apparu neécessaire d’établir leur autorité par cette cérémonie particuliere: le
roi de France, le roi d’Angleterre, et 'empereur du Saint Empire romain-
germanique. Pourquoi, si la philosophie enseignait I'identité du prince et du
peuple que vous nous avez expliquée, s’avérait-il nécessaire de sacrer ces
princes? Peut-étre bien que, sous le nom de prince, il faut comprendre un
quelconque des tenants de 'autorité, donc des «princes» de rang divers
pouvant s’incarner méme dans des conseils et autres groupements. Mais
pourquoi ces trois exceptions? »

A. DE MURALT:

1. Le rait qu’un logicien-mathématicien «ontologise» des idées abs-
traites ou des étres de raison n’a rien pour étonner. La difficulté est de
deéfinir le statut de ces entités logiques qu’un Quine prend pour des entités
réelles. Or, une philosophie qui ne distingue pas les étres de raison des étres
réels ne peut aboutir dans cette démarche. La logique aristotélicienne du 17¢
siecle a élaboré la nécessaire critique métaphysique de la forme logique,
sous son mode univoque ou analogique. C’est pourquoi de ce point de vue
c’est la logique mathématique qui s’inseére dans le cadre de la logique aristo-
telicienne, méme si, de son point de vue, la logique mathématique a raison
de prétendre réduire la logique aristotélicienne a une espece du systéme des
logiques mathématiques possibles. Le faisant formellement-univoquement,
aux dépens de la forme logique d’analogie, elle se donne structurellement le
moyen de réussir.

2. Une philosophie ne peut pas ne pas étre une philosophie de I'existant,
sans quoi elle serait une philosophie de rien. Mais, étant philosophie, elle se
definit comme une discipline de savoir rigoureux, qui n’a rien de ce que
’on appelle communément « philosophie de I’existence». Or, je pense que
celle-ci n’est pas une philosophie, mais une pensée, une méditation, une
contemplation silencieuse, qui tient plus du sens mystique ou poétique que
de la démarche analytique de la philosophie. Ceci dit sans critique ni
nuance péjorative: ’expérience mystique ou poétique est plus riche, plus
vitale, plus nourrissante immediatement que la discipline philosophique. Ce
qu’elle perd en universalité d’abstraction analytique, elle le gagne évidem-
ment en universalité d’affinité ou de résonance humaine. Et la philosophie



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 235

doit baigner dans cette source de vie. Dés lors, et c’est la merveille de la
multiplicité des intelligences humaines, le tempérament de I’homme joue
son role: on nait Aristote ou Kierkegaard. Il y a ceux qui méditent dans le
fond de leur cceur et livrent une ceuvre scientifique au langage strictement
intellectuel et parfaitement formel; il y a ceux qui font de la méditation la
substance de leur discours spirituel. Et pourquoi pas? Cette diversité de
tempéraments est une donnée de nature. Comme le dit Aristote: la nature
est ce qu’est une chose selon qu’elle est née et parfaitement engendrée. Les
deux formes de réflexions intelligentes s’opposent donc de maniére perma-
nente, mais je regretterai toujours personnellement de les voir se confondre.
Drailleurs, si la philosophie s’enracine dans la pensée, la pensée, dés qu’elle
se manifeste, ne peut pas ne pas mettre en ccuvre des structures de pensée
qui ressortissent nécessairement de la philosophie.

3. La relation du prince et du peuple est pour I’aristotélisme médiéval
une relation immédiate de forme et de matiére. Elle définit I’Etat, lequel ne
saurait étre donc ni le prince seul, ni le gouvernement, ni ’administration.
Le prince, c’est un homme, un collége, une assemblée, peu importe en
somme, constitué par le peuple et constituant le peuple comme peuple. 11
n’y a pas de peuple qui ne soit « principié»; il n’y a pas de prince qui ne
soit « populaire », voila ce que proclame la politique aristotelicienne, contre
I’'an-archie du peuple qui serait peuple par lui-méme, contre le principat de
droit divin ou de droit naturel (moderne). Il y aurait a méditer la-dessus, j’ai
essayé de le faire dans une étude sur la philosophie politique moderne, citée
plus haut. Dans la perspective aristotélicienne, le sacre du monarque par le
pape n’est pas constitutif du pouvoir impérial ni royal, mais la consécration
religieuse d'un office civil au service des hommes. C’est dans ce sens qu’a
évolué 'Empire romain-germanique, dont la Suisse représente le dernier
nceud fédéral. Dés la Bulle d’or de Charles 1V, en effet, I’élection par les
princes et I'acclamation du peuple romain, c’est-a-dire la désignation du
prince par le Sénat et les Comices, seront seules constitutives de I'imperium.
Le cas du couronnement du roi de France est significatif de la conscience
aigué qu’ont prise nos voisins de leur autonomie spécifique: le pouvoir est
de droit divin, certes, mais par I'intermédiaire du primat des Gaules. Le cas
du couronnement du roi d’Angleterre doit étre analogue, mais je le connais
mal. Il me semble que ces quelques indications devraient permettre de
dégager les grandes lignes d’intelligibilité de I’histoire politique et institu-
tionnelle médiévale.

CHARLES GAGNEBIN

Tres intéressé par le brillant feu d’artifice de cet exposé dont j’admire la
vigueur philosophique, j’aurais deux questions a présenter a M. André de
Muralt que je tiens & remercier sincérement sans prendre expressément



236 ANDRE DE MURALT

position sur ’ensemble du point de vue qu’il a amplement développé. 1. La
référence a Iaristotélisme a été constante et, tout en I'appréciant beaucoup,
Jaimerais savoir quelle relation peut étre établie entre I’aristotélisme grec
d’Aristote et ’aristotélisme de saint Thomas d’Aquin d’expression latine et
scolastique. L’aristotélisme meédiéval thomasien n’a-t-il pas fait subir
d’importantes modifications a I’aristotélisme d’Aristote, en particulier sur la
théorie du temps, sur la considération de Dieu créateur (et non plus seule-
ment ordonnateur) du monde, sur la liberté humaine aussi? En mettant plus
fortement en évidence le role de la liberté humaine, les aristotéliciens chré-
tiens n’ont-ils pas déja ouvert une voie vers ce qui parait 4 Duns Scot
comme tout a fait distinctif de I'esprit, a savoir la liberté? 2. La seconde
question concerne la relation de la pensée avec tout le réel extramental:
dans 'acte de connaissance qui lui est propre, la pensée connait secundum
modum recipientis, selon son mode propre qui est intentionnel et spirituel.
Comment la pensée peut-elle connaitre le réel extramental en lui-méme, si
elle demeure toujours pensée et pensée d’une pensée, quand bien méme elle
est ouverture universelle?

A. DE MURALT:

Je ne puis répondre que, brievement, par une affirmation de principe et
un exemple a la question doctrinalement si importante de Charles
Gagnebin.

1. Thomas est, 4 mon avis, si purement aristotélicien qu’il reprend les
principes mémes de la métaphysique d’Aristote sans les modifier dans leurs
structures. Au vrai, il est inadéquat de dire que Thomas explicite les struc-
tures métaphysiques aristotéliciennes, il les exerce bien plutot en les mettant
en ceuvre dans sa théologie et, ce faisant, les développe jusqu’a un point
jamais depassé apres lui, il faut bien I’avouer. Et c’est précisément cela qui
peut donner le change sur le sens métaphysique de la théologie thoma-
sienne. En exercant les structures de la métaphysique aristotélicienne,
Thomas ne les expose pas comme telles, mais les applique @ un domaine
scientifique donné, €laborant ainsi une ceuvre qui n’est pas premierement
meétaphysique, mais théologie. Or, cette théologie ne se résout pas en une
pure contemplation théologale, elle revendique le statut d’une science et se
constitue comme telle dans I'entreprise thomasienne. Elle met donc néces-
sairement en ceuvre des instruments conceptuels, des structures de pensée
métaphysique, qui ne sont autres que celles de la métaphysique aristotéli-
cienne.

2. Cet aristotélisme est particulierement décidé dans le probleme de
I’analogie d’attribution. Il est exclu de voir dans les textes thomasiens la
preuve d’une priorité définitive donnée par Thomas a I’analogie d’attribu-
tion, ce qui permettrait de rattacher la théologie thomasienne a une meéta-



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 237

physique plus platonisante qu’aristotélicienne. Quand Thomas «assume
I'héritage platonicien et augustinien », il ne songe nullement a platoniser, il
aristotélise au plus haut point, en insérant le platonisme a la place qui lui
revient dans les structures métaphysiques aristotéliciennes, particuliérement
dans le jeu analogique des deux formes de I’analogie. Il suit de la que, si sa
théologie fait apparaitre un primat en soi de I’'analogie d’attribution, ce n’est
pas qu’elle postule une métaphysique platonisante, mais qu’elle est précisé-
ment une théologie de structure aristotélicienne, admettant le primat pour
nous de I'analogie de proportionnalité.

Considérant que I'analogie constitue le modus recipientis, Charles
Gagnebin a la la réponse a sa deuxieme question.

Pour ce qui est de la notion de liberté humaine, il est certain que la phi-
losophie médiévale I'a grandement développée. Mais je ne vois pas que sur
ce point I'aristotélisme de Thomas réponde a d’autres structures de pensée
ethique que I'aristotélisme du Stagirite, méme s’il est de loin plus explicite et
plus précis que celui-ci. L'un et I'autre décrivent la liberté comme le libre
jugement pratique qui constitue formellement I'agir volontaire. L'un et
'autre voient en elle un mode éminemment éthique de I’acte humain, dans
la mesure ou elle s’exerce sous 'empire de la prudence, par laquelle
«I’homme est mesure de toutes choses», ainsi que le dit L’Ethique a Nico-
magque. Comme si ['un et 'autre pressentaient de la méme maniere le vertige
mortel qui s'emparera des hommes lorsque Occam, puis Descartes, auront
défini la liberté comme la substance méme de la volonté...

La vieille question du Dieu ordonnateur ou du Dieu créateur me parait
mal posée, car Dieu ne peut étre vraiment ’ordonnateur du monde, sans en
étre également le créateur. Certes, Aristote ne dit pas que Dieu est créateur,
du moins dans ses ceuvres théologiques explicites. Mais il en a certainement
'opinion, puisqu’il cite les poétes qui I'affirment. Thomas ira évidemment
beaucoup plus loin qu’Aristote, mais peut-on dire que la structure de pensée
du Stagirite interdise un tel prolongement?

F. BRUNNER, empéché d’assister a la discussion, a envoyé la question sui-
vante. — La pensée d’André de Muralt est d’'une envergure admirable. La
lumiere qu’elle jette sur I'histoire et sur les systemes est vive et donne heu-
reusement a penser. Je me demande cependant si la considération des struc-
tures a laquelle se livre André de Muralt suffit toujours a rendre compte des
doctrines. Peut-étre que I'opportunité, la valeur et la vérité d’une philoso-
phie ne sont pas saisissables par cette maniére de radioscopie. Par exemple,
la doctrine de Duns Scot est née du souci qu’avaient nombre de théologiens
de la seconde moitié du XIII¢ siécle de faire une place suffisante a la liberté
et a la toute-puissance de Dieu. Le scotisme pourrait €tre présenté a la
lumiére de cette exigence. Il pourrait se décrire dans son équilibre propre et
non pas dans son penchant vers des déviations possibles. L’aristotélisme



238 ANDRE DE MURALT

lui-méme peut étre une source de déviations. Sans doute, il est fécond
d’envisager une doctrine dans les suggestions qu’elle lance (méme a son
insu), mais c’est la prendre sous un certain angle et, semble-t-il, sans se
donner les moyens de lui rendre justice. Ces réflexions concernent non seu-
lement Duns Scot, mais encore d’autres auteurs cités par André de
Muralt.

La question que je me pose se formule aussi de la maniére suivante: est-
il sir que la ressemblance des structures entraine nécessairement celle des
contenus? A vrai dire, je ne le pense pas, car I'ontologie ne se référe pas
toujours a la méme sorte d’étre, ni ’égologie au méme niveau de I'ego. Je
me demande donc dans quelle mesure on peut légitimement dissocier struc-
ture et contenu; je me demande si I'histoire de la pensée occidentale se
ramene vraiment a I’aristotélisme et aux erreurs qu’'on peut définir par rap-
port a lui ou si elle n’est pas plus riche que ne le fait penser I'exposé que
nous venons d’entendre et dont je redis 'intérét exceptionnel.

A. DE MURALT:

La question de F. Brunner fait suite a une discussion amicale engagée
depuis fort longtemps. Peut-étre certains éléments de réponse donnés a
M. Mercier peuvent-ils la faire avancer utilement aujourd’hui. L’analyse
des structures est une méthode de compréhension, que je crois bonne, car,
tout simplement, elle se vérifie. Elle ne va pas jusqu’au bout, certes; elle ne
touche pas le fond de la pensée qui vivifie ’ceuvre philosophique (pensée
etant pris ici au sens precisé dans ma réponse a M. Mercier). Mais ce fond
n’est pas dicible, il est vie, vie de I’esprit, il anime, mais n’est jamais dit. Pré-
tendre le dire mene a la gnose, c’est-a-dire a la confusion de la philosophie
comme discipline et de la source spirituelle qui anime la vie de I’homme.
(C’est d’ailleurs encore ¢élaborer une ceuvre de philosophie qui manifeste
évidemment des structures propres, ressortissant de la méthode d’analyse
structurelle). Cette source vivante se situe a un niveau plus profond que le
probléme historique du surgissement d’une doctrine. Ainsi, il est vrai que
Scot voulait défendre la liberté divine contre ’averroisme nécessitaire. Mais
cette intention reléve encore de I'ccuvre analytique du théologien. Elle
manifeste un sens mystique plus profond dont personne ne dira jamais ce
qu’il a pu étre.

Il est vrai que mon étude parait présenter le scotisme non pas tant « dans
son équilibre» que «dans son penchant vers des déviations possibles».
C’est que le vocabulaire aristotélicien a progressivement cédé devant la
force vive des structures que chez Scot il véhiculait a ses dépens: la fin de
cette histoire est la pensée dialectique, dont nous vivons encore aujourd’hui,
et elle manifeste que la ressemblance des structures n’entraine pas celle des
contenus. Les structures de pensée sont celles de I'intelligence humaine, et



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 239

elles s’expriment dans les divers modes de I'interrogation. Les cinq ques-
tions, premiéres et irréductibles, qui articulent tout le désir de savoir
humain, permettent précisément de définir des aires d’intelligibilité, dont le
systeme, interprété de telle ou telle maniére, détermine les diverses struc-
tures de pensée humaine possibles. Or, ces cinq questions, auxquelles
répondent les cing causalités, sont un fait d’expérience. La méthode d’ana-
lyse structurelle repose donc sur le fait vécu de la connaissance de soi,
appliquée a l'activité spécifique de I'interrogation humaine. Je pense que
cela est tout simplement vrai, et que de ce point de vue toute philosophie est
une interprétation de I’aristotélisme (mens humana naturaliter aristotelica).
Mais cela ne signifie qu’une chose, fort banale en veérité, que toute philoso-
phie est ’expression d’une pensée humaine possible, et qu’elle est comme
telle piece d’'un systéeme «comprehensible», car la méthode de I'analyse
structurelle en permet la « compréhension ».

La «déviation par rapport a ['aristotélisme» est-elle donc erreur? La
méthode d’analyse structurelle se meut au niveau de l'intelligible, c’est-a-
dire du vrai transcendantal, et a ce niveau rien n’est faux. Une philosophie
peut étre absurde. Le volontarisme occamien et cartésien I’est certainement.
Mais il ne I'est pas du point de vue de ses structures, qui sont parfaitement
philosophiques et philosophiquement parfaites. Il I'est du point de vue de
son théme, de son «contenu», parce que mon sens de la vie se révulse
devant I'idée d’'une haine de I’ami, d’une haine de Dieu, telle qu’Occam et
Descartes I'ont congue possible. Et cela est suffisamment simple, suffisam-
ment existentiel, pour que je puisse le dire. Les parades structurelles a une
telle monstruosité sont de ce point de vue sans importance, et elles finissent
toujours par tomber dans I'oubli. Et je dis tout cela non sans une certaine
amertume, car c’est la ce qui fait perdre a la philosophie sa crédibilite.

MARCEL GHELBER:

Est-ce que, pour saisir substantiellement les affinités , les ressemblances,
les influences entre différents auteurs, pour saisir en profondeur la conti-
nuité de la création humaine, il ne faudrait pas envisager une autre lecture
de T'histoire de la pensée? Une lecture du «dedans», de I'«intérieur»?
Saisir, par notre expérience intégrale, ce qui fonde substantiellement la
création respective, le vécu, I'intuition, la lumiére de base, le projet implicite
ou explicite, le poids moral et spirituel, la portée ontologique et existentielle,
mais aussi bien I'unicité, I'ineffable et le mystére? Car tant et tant de fois, a
une analyse en profondeur, il s’est avéré qu’entre des auteurs ayant des
idées, des idéologies, des mentalités trés ressemblantes en apparence, il y
avait des oppositions fondamentales, sinon des abimes infranchissables et,
inversement, on a pu saisir des affinités fondamentales entre des auteurs
ayant des idées, des mentalités trés différentes et, en plus, ayant vécu dans
des époques trés éloignées.



240 ANDRE DE MURALT

La seconde question que je voudrais esquisser: Certainement vous avez
raison de saluer dans la démarche aristotélicienne le mérite, entre autres,
d’avoir ramené I’esprit humain, trop séduit par des geénéralites faciles, au
réel, au concret. On sait combien cela a été fecond pour la pensée euro-
péenne. Mais a force d’oublier la valeur fondamentale de la nécessité, pour
I’esprit humain, de saisir, de vivre, de consacrer I'Unité fonciére et I'unité de
sens a tous les niveaux, on arrive aujourd’hui a cette dégradation misérable
de «l'expériment par le réel» en cette extériorité qui va du pragmatisme
jusqu’au structuralisme et qui aboutit a la dissolution de toutes les valeurs.

En ce qui concerne la démarche unificatrice, elle est fondamentale pour
toute création humaine. Sans I'appel, la vision, I’expérience du Tout, de
I'Unité, de I'Un, de Dieu, on ne peut jamais saisir substantiellement le
concret, le réel. Tout grand homme de science, méme, est nécessairement
d’emblée un contemplateur, sans parler d’autres domaines de la création
humaine ou cela est fort évident.

Il est aussi vrai que la maniére la plus édifiante d’aborder I’Absolu c’est
d’assumer le concret, de communier avec la chair et le sang de I’Existence.
La démarche du mystique, qui réalise ’expérience spirituelle du rapport
entre le concret ontologique et existentiel et I’Absolu, peut étre édifiante.

A. DE MURALT:

Les questions de M. Ghelber montrent bien que les derniéres précisions
apportées en réponse aux questions a MM. Mercier et Brunner sont néces-
saires. Car une «lecture du dedans» s’impose, c’est elle qui donne la « pro-
fondeur», la «continuité», '«unité», la «portée existentielle et ontolo-
gique» des ceuvres philosophiques de 'homme. Mais cette lecture est-elle
possible? Apres ce qui a été dit, il pourrait paraitre que non. Il faut donc
préciser encore. La source profonde de la pensée humaine est vie de I'esprit,
non dite, non dicible, certes, mais elle n’est pas en dega, ni au-dela de
I’ceuvre philosophique (ce serait encore une certaine distinction formelle ex
natura rei, sous la forme éventuellement de la tentation eckhartienne), elle
est en elle, comme ce qui I'anime. C’est ici que I’analyse structurelle devrait
céder le pas, non a la pensée elle-méme, mais au philosophari proprement
dit. Et 1a est le difficile, car il s’agit de rien moins que de dire la philosophie
vraie.



	Société romande de philosophie : séance du 27 mai 1979 à Morges : la doctrine médiévale des distinctions et l'intelligibilité de la philosophie moderne. Partie II

