Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 2

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 27 mai 1979 a Morges : la

doctrine médiévale des distinctions et l'intelligibilité de la philosophie
moderne. Partie |

Autor: Muralt, André de
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 113-132

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Séance du 27 mai 1979 a Morges

La doctrine médiévale des distinctions
et l'intelligibilité de la philosophie moderne (1)

ANDRE DE MURALT

Du treizieme siécle finissant au plein milieu du XVIII® siécle, ’'Europe
des écoles a retenti de la querelle des distinctions. Distinctions réelle ou
modale, distinctions de raison raisonnée ou de raison raisonnante, distinc-
tions virtuelle ou formelle, des choses entre elles, des aspects objectifs des
choses en elles-mémes. Le débat a été souvent présenté comme le champ
clos ou thomistes, scotistes, occamiens, suaréziens, disputaient sans fin, en
se renvoyant a I’envi des arguments apparemment définitifs et vengeurs.
Pourtant, s’agit-il seulement, ainsi que L'éloge de la folie le donnerait a
penser, des arguties typiques d’'une pensée moribonde, vaine et stérile? Et la
philosophie des temps nouveaux s’élaborait-elle vraiment, comme on I'a
pensé et comme on continue souvent de le penser, en dehors de tout lien
avec la tradition scolastique, surgissant toute casquée comme Athéna du
cerveau de Zeus? Certes, le caractére scolaire du débat peut masquer sa
véritable portée. Il reste, pour celui du moins qui tente d'y regarder de plus
pres, que le probléme des distinctions impliquait le statut méme de la philo-
sophie et que son enjeu n’était autre que la possibilité de I'acte de penser
humain.

A peu pres tout le pensable, en effet, était touché par la dispute: la réalité
physique atteinte dans I'expérience sensible comme la substance analysée
dans ses degrés métaphysiques, I'dme et ses puissances comme les puis-
sances elles-mémes et leurs opérations vitales, personnelles ou communau-
taires, I’étre et ses propriétés transcendantales comme la nature divine, ses
opérations substantielles et ses processions trinitaires. Or, ce sont la des
thémes auxquels aucune philosophie n’échappe, quels que soient le mode
de penser et le vocabulaire qu’elle utilise. Ce sont des thémes que reprendra
en tout cas la philosophie moderne. Et celle-ci, dans son originalit¢é méme,
ne les traitera pas sans prolonger le débat scolastique. Elle ironisera sans
doute sur l'inefficace verbalisme de I'Ecole — et sur ce point il faut lui
donner souvent raison, en sachant pourtant que la philosophie dite de



114 ANDRE DE MURALT

I’Ecole n’avait du XVI¢ au XVIII® siécle plus rien de structurellement aristo-
télicien, et que seul un vocabulaire, un lexique idéologique d’origine aristo-
telicienne, subsistait, dont I'intelligibilité était définie par une structure de
pensée syncrétique, mélée d’occamisme et de scotisme suarézien; en se sou-
venant aussi que toute pensee qui s’¢loigne de sa source vivifiante se des-
séche en scolastique, et que sur ce point le XX¢ siecle n’est certes pas en
reste. Mais la philosophie moderne ne pouvait se développer a I'’encontre de
la ligne doctrinale dominante de son temps, héritée du débat meédiéval.

De plus, la doctrine médiévale des distinctions explicite les diverses
maniéres que peut avoir un esprit humain d’analyser et de comprendre la
réalité qui se présente objectivement a lui. Il peut paraitre méme qu’elle met
au jour la totalité des structures possibles de la pensée analytique, s’il est
vrai que la méthode dialectique, qui naitra un jour des cendres de la doc-
trine des distinctions, n’est qu'un dernier avatar de celle-ci.

Peut-étre devine-t-on déja I'’enjeu du débat. Il s’agit de savoir pourquoi
tout n’est pas un, de reconnaitre qu’il y a de la différence dans les choses, de
déterminer a quelles conditions il est légitime de le dire. Définissant la
portée objective de cette opération vitale de ’ame humaine qu’est le
connaitre, la querelle des distinctions implique, de quelque maniére qu’elle
soit explicitee, la métaphysique de ce qui est et la critique de ce qui est
pensé. Dans le cadre précis de cette étude, elle permet de déceler, au moins
programmatiquement, les modes de pensée qui régissent la philosophie
moderne, sous le foisonnement des themes originaux entrelaces.

A. La doctrine aristotelicienne-thomasienne des distinctions

La querelle des distinctions, historiquement, éclate lorsque Duns Scot
introduit, entre les deux distinctions, réelle et de raison, admises par la
pensée de structure aristotélicienne, une autre espéce de distinction, irréduc-
tible aux deux premiéres, dite formelle ex natura rei. Du point de vue histo-
rique, il convient donc de commencer par la doctrine aristotélicienne-tho-
masienne des distinctions, puisque la doctrine scotiste s’y oppose.

De plus, la distinction formelle scotiste se présente comme une certaine
synthése entre la distinction réelle et la distinction de raison; le point de vue
doctrinal commande donc tout aussi bien de procéder de cette maniere. La
pensée analytique permet en effet de dégager l'intelligibilité de la pensée
synthétique, au point méme que la véritable analyse constitue d’elle-méme
déja la veritable synthese.

Pour la pensée de type aristotélicien, ce dont I’esprit humain peut faire
son objet, est une réalité soit de nature, soit de raison. Lorsque le physicien
traite du mouvement, il traite d’un étre de nature, d’'un étre réel, dont la
constitution intrinséque ne doit rien a l'opération de son intelligence.
Lorsqu’au contraire le logicien traite de 'universel, c’est-a-dire en particulier



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 115

d’une notion universelle, générique, spécifique ou analogique, ou de la rela-
tion d’universalité correspondante, il traite d’'un étre produit et constitué
objectivement par I'opération de son intelligence. Il s’agit alors d’un étre de
raison qui ne subsiste pas par soi, qui n’est pas une chose et ne possede
aucune reéalité sinon celle d’un objet de la pensée qui le constitue en 'intelli-
geant: son esse est son concipi, et il se définit comme un pur esse objectivum
ou esse objective. 1l ne saurait d’ailleurs y avoir d’étre tiers entre ces deux
- premiers, car il implique contradiction que quelque chose ne soit ni un étre
réel constitué en nature ni un étre de raison constitué par I'opération de
I'intelligence.

Si I'intelligence humaine considere les étres de nature et les étres de
raison, elle découvre soit leur unité, soit leur diversité propre. Elle opére des
distinctions qui discernent soit des réalités, étres de nature, soit des étres de
raison. Les premiéres sont des distinctions réelles, les secondes des distinc-
tions de raison. Sont distinctes réellement deux choses existant séparément,
tels Pierre et Jean. La distinction réelle se contente de constater et de mani-
fester 'unité réelle, immeédiate, absolue, de chaque chose, et par conséquent
sa non-identité réelle, immeédiate, absolue, a I’égard d’une autre chose,
quelles que soient par ailleurs les notions communes, spécifiques, génériques
ou analogiques, sous lesquelles chaque chose peut étre rangée, quelles que
soient aussi les relations réelles de ressemblance, d’amitié, de paternité, etc.,
que 'une peut contracter a I'égard de I'autre. L'unité réelle des choses dis-
tinctes réellement et absolument recéle un aspect quantitatif et matériel lie
au nombre, et si elle est fondamentalement unité numérique indivise, ce
n’est pas que la quantité nombrable, le nombre lui-méme soit indivisible,
mais que la chose elle-méme, en tant qu’existante, est indivise, c'est-a-dire
identique numériquement'. L'unité, c’est-a-dire la distinction réelle, est en
tant méme qu’unité numeérique, une identité existentielle, irréductible et
absolue.

L'unite numeérique de toute chose existante laisse apparaitre certains
«aspects» difféerents ou, disons déja le mot, distincts.

l. Ainsi, selon les exemples d’Aristote, le chemin d’Athénes & Corinthe
est identique numériquement et existentiellement. Et 'on peut dire que
numeériquement, existentiellement, le chemin d’Athénes a Corinthe et le
chemin de Corinthe a4 Athénes est le méme absolument?. De le dire pourtant
implique, c’est-a-dire met en ceuvre, la distinction de ces deux «aspects».
D’une certaine maniére, le chemin d’Athénes 4 Corinthe et le chemin de
Corinthe a Athénes, bien qu’identiques, sont distincts. Et ’automobiliste qui

I Cette doctrine est liée a celle, trés difficile en aristotélisme, de I'individuation, de
la materia signata quantitate. Cf. ARISTOTE, Métaphysiques, A, 6, 1016b22: «est un ce
dont la matiére est une».

2 ARISTOTE, Physiques, 11,3,202b13.



116 ANDRE DE MURALT

parcourt aujourd’hui 'autoroute dans le sens Athénes-Corinthe ou dans le
sens Corinthe-Athénes, le sait bien, puisque le méme trajet dure plus long-
temps dans un sens que dans l'autre.

De méme, dans une ligne ABC, le point B est numériquement et selon
I’existence mathématique tout au moins, identique, et pourtant, en tant que
terme du segment AB, il est d'une certaine maniére différent ou distinct du
meéme point en tant que début du segment BC. On dira donc que le point B
est identique absolument, mais qu’il est distinct selon le point de vue adopte,
comme tout a I’heure le chemin d’Athenes a Corinthe est a la fois identique
et distinct du chemin de Corinthe a Athénes.

Enfin, Aristote montre que dans le processus vital du connaitre sensible
ou intellectuel, I’acte du connaissant et I'acte du connu est le méme?. Cette
thése, d’'une extraordinaire importance pour la critique aristotélicienne, est
I’analogon psychologique de la theése physique d’Aristote, selon laquelle
I'acte du mouvant et 'acte du mi sont le méme absolument. Elle fonde la
verité du savoir, comme la thése physique analogue fonde la transitivité du
mouvement. Elle suppose cependant, ou implique, deux types de «distinc-
tions»: le sujet ou puissance de connaitre et la chose en puissance d’étre
connue objectivement, sont évidemment avant que ’acte de connaissance ne
se soit produit, difféerents I'un de 'autre. De plus, et I'interprétation de cette
distinction ne cessera de répercuter ses conséquences dans la philosophie
moderne, ’acte du connaissant, c’est-a-dire I’acte de connaitre est pour le
sujet connaissant quelque chose de difféerent, de distinct, d’autre, que 'acte
d’étre connu pour la chose connue. Faut-il pour autant nier 'unité numé-
rique, vitale, existentielle (on dira un jour intentionnelle) de 'un et de
'autre? Aristote ne le pense pas, il maintient, malgré I’évidente distinction
des deux actes, 'unité du sujet et de 'objet dans 'acte de connaitre.

Ainsi, dans trois exemples, Aristote montre que I'unité reelle d’une chose,
numériquement et existentiellement identique, n’empéche nullement une
pluralité d’«aspects» distincts de cette chose. Il semble, de prime abord,
avant d’avoir vu plus avant comment cette pluralité peut étre congue, que
I’on puisse s’exprimer ici en termes de contenance: la méme chose, numeéri-
quement une, contiendrait en elle des «aspects» objectifs divers qui appa-
raissent a la pensée. Il faudra déterminer exactement quel est cet apparaitre,
il n’empéche que dés maintenant le probleme de la distinction se présente
comme celui-la méme de I'analyse du réel, et qu’il présente a ce titre un
aspect critique et un aspect métaphysique tout a la fois.

2. 11 est d’autres exemples d’Aristote tout aussi significatifs. Ainsi celui
que manifeste la proposition prédicative la plus banale: «Pierre est un
homme» ou: «Pierre est un animal raisonnable». Manifestement, dans ce
type de proposition prédicative, le sujet désigne ce qui existe réellement,

3 De I'dme, 111, 2, 425b26; 111, 8, 431 b 21.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 117

« Pierre », et le discours le qualifie d’homme, d’animal, etc. Aucune essence
d’homme en effet, aucune essence d’animal, n’existe comme telle, ou si on
’admet, on fait des « métaphores poétiques», 2 moins que I’on utilise des
«mots vides», selon la célébre critique d’Aristote a Platon. Les prédicats
«homme» ou «animal» désignent donc des qualités affectant leur sujet, au
point que celui-ci est ce qu’ils désignent. Reconnaissant que Pierre est tel et
tel, il faut bien reconnaitre aussi que ces qualités s’identifient numérique-
ment et selon I’étre en Pierre, qui est ainsi manifestement un malgré la diver-
sité apparente des «aspects» quidditatifs qu’il présente a I'intelligence qui,
dans la prédication, tente de dire ce qu’il est. Et ces «aspects», « homme »,
«animal » sont d’'une part objectifs, c’est-a-dire non dénués d’une réalité sai-
sissable par l'intelligence, puisque « étre homme » et « étre animal », ce n’est
pas étre nécessairement la méme chose (il y a des animaux qui ne sont pas
des hommes); d’autre part, ils sont I'un par rapport a I’autre dans un ordre
précis: s’il y a des animaux qui ne sont pas des hommes, il n’y a pas
d’homme qui ne soit animal. Il faut donc dire que le prédicat « animal» est
contenu d’une certaine maniere dans le sujet « homme », et que cette relation
s’explicite dans la simple prédication: « ’homme est animal ». Ainsi, un rap-
port d’identité, sinon numérique, du moins quidditatif selon I'existence pos-
sible, s’établit, analogue a celui qui régnait entre le sujet « Pierre» et le preé-
dicat «homme». Si ’'homme est dit animal, c’est que ce qui est dit 1a,
«animal», s’identifie quidditativement au sujet «homme», au point que
I'on peut dire que «’homme est animal ». Les «aspects » objectifs que recéle
Pierre, sont donc non seulement distincts d’une certaine maniére, mais iden-
tiques dans le sujet qu’ils affectent selon l'ordre de leur composition
propre?,

3. Lorsque Aristote considére le vivant, il fait état de réflexions sur I'dme
qui prolongent encore ce qui vient d’étre dit. Un vivant, tel 'homme par
exemple, se présente comme une unité existante spécifique. Il vit d’une vie
une, et selon Aristote, cette vie est le fait propre d’'une 4&me une également. Il
n’y a pas de sens, dans cette perspective, & admettre une pluralité d’ames:
I'unité du vivant, saisie immédiatement dans I’expérience, atteste 'unité du
principe qui I’anime. Pourtant, cette unité vivante se manifeste dans une plu-
ralité d’opérations. Il est évident que les actes de se nourrir, de se reproduire,
de sentir, de penser et de vouloir, ne sont pas identiques, méme s’ils sont les
actes d’un seul et méme vivant. La diversité des opérations vitales incline
donc a penser qu’il y a dans ce qui anime le vivant une pluralité de fonc-
tions, nutritive, sensitive, intellective, qui n’est pas incompatible avec I'unité
de I'ame vivifiante elle-méme. Ici encore, I'unité du vivant, permettant

4 Cf. d’'une maniére générale, JEAN DE SAINT THOMAS, Ars logica, 11, q.2-5, le traité
de 'universel.



118 ANDRE DE MURALT

d’induire I'unité de I’Ame, n’exclut pas la pluralité des manifestations vitales
du vivant, c’est-a-dire la pluralité des fonctions de I’dme vivifiante.

4. Ce qui a éte dit ici du point de vue biologique et psychologique, se
vérifie plus radicalement enfin lorsqu’Aristote examine ce qu’il appelle la
composition substantielle de tout étre de nature, celle du vivant en corps et
ame, celle de la substance physique en matiere et forme. Dans ce dernier
type d’exemples, il est facile de reconnaitre aussi ce qui a été découvert dans
les exemples précédents: une pluralité d’« aspects» objectifs ou réels au sein
d’une unité tout aussi réelle. De méme que la statue est numériquement et
existentiellement une, tout en laissant apparaitre a I’analyse son matériau et
sa figure propres, de méme le vivant est un numériquement et existentielle-
ment, tout en laissant apparaitre la diversité de son aspect de corps animé et
de son aspect d’dme animante. Et il en va de méme dans 'ordre de la réalite
physique. La pluralité de ces «aspects» objectifs s’organise, ainsi que
’atteste I’expérience, en ordre hiérarchique. La pluralité des vivants mani-
feste un ordre de perfection croissante, du protozoaire au mammifere par
exemple, quelle que soit la maniére dont on définisse cet ordre. Il peut donc
paraitre que les fonctions de I'ame d’un étre humain seront également orga-
nisées en une série hiérarchique, puisqu’elles assurent des opérations dans
I’homme qui, dans la plante, dans I’animal, sont assurées par des dmes diffeé-
rentes en ordre hiérarchique. De méme, dans le composé matiére-forme qui
constitue une seule et méme réalité physique, chaque composant exerce un
role propre, I'un de sujet déterminable, I’autre de détermination spécifiante.
Quelles que soient leurs relations d’interdépendance nécessaire, ces roles,
comme les fonctions d’'une méme dme humaine, ne sont pas de méme type
et s’ordonnent en une série hiérarchique’.

En reprenant chacun de ces quatre types d’exemples, il est possible de
déterminer ’espéce de distinction qui permet de considérer la pluralité des
«aspects » objectifs au sein de I'unité d'une méme chose identique.

1. Dans la premiére série d’exemples, il s’agit pour Aristote d’une distinc-
tion de notions appréhendées par I'esprit au gré de la saisie expérimentale
immeédiate d’une chose. Cette notion est ce que I'intelligence prédicative peut
dire de la chose une et identique: elle se présente comme le Aoyog de la
chose considérée. Ainsi, du trajet Athénes-Corinthe et du trajet Corinthe-
Athénes. Le premier est appréhendé dans une notion (A0yog) autre que celle
dans laquelle est appréhendé le deuxiéme; il est qualifié, dans le jugement
qui achéve le processus normal de la connaissance, comme ayant une autre
quiddité (1o ti fv elvaw), articulée dans une autre définition (Aoyog)®.

5 ARISTOTE, De I'dme, 11, 2 et suivants: Phys., | et 11.
6 Phys., 11,3,202b11.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 119

Puisque donc les notions diverses du trajet Athénes-Corinthe et du trajet
Corinthe-Athénes apparaissent par et dans ’acte de connaissance du sujet,
et en particulier par et dans I’acte de son jugement prédicatif, on peut dire
qu’'en dépit de I'unité numeérique et existentielle de la route Athénes-
Corinthe, ces «aspects» distincts sont actualisés par ’appréhension méme
de I'intelligence. Et comme la notion grecque de A0yog a été rendue en latin
par la notion de ratio, la distinction TOv AOYOV ou t@® AOY® qu’Aristote ins-
titue ici correspond a ce qui a été appelé plus tard la distinction de raison
raisonnée. Distinction de raison, non pas tant parce qu’elle est le produit de
'opération de I’esprit, c’est-a-dire de la raison, mais surtout parce qu’au lieu
de constater la distinction réelle de deux choses séparées, laquelle n’exige
pas l'opération préalable de la raison, elle exprime la distinction
d’«aspects » objectifs, de notions, de raisons intelligibles recelés dans I'unité
d’une seule et méme chose. Distinction de raison raisonnée, car les notions
qu’elle distingue sont dites, c’est-a-dire actuées par l'intelligence, sous forme
de concepts simples, et articulées en compositions prédicatives.

Il faut dire la méme chose de I’exemple de I’acte du connaissant et de
I'acte du connu, analogon de ’exemple de I’acte du mi et de I'acte du mou-
vant. « Le moteur et le m{ sont un (£v, dans 'acte du mouvement), mais
leur notion (AOyog) n’est pas une»’. La difficulté que présente la distinction
des notions d’une chose identique n’est pas mince, elle est «logique»
(anopio Aoyikm), non pas au sens strict de la discipline logique que dévelop-
peront les aristotéliciens médiévaux et qu’Aristote esquisse seulement, du
moins pour ce qui est du statut de I’étre de raison logique, mais au sens ou il
s’agit d’une difficulté touchant les A6yolr d’'une méme chose, des notions
diverses selon lesquelles et dans lesquelles elle est appréhendée®. Mais elle
se résoud dans la distinction de 'unité numeérique, c’est-a-dire matérielle?,
du sujet existant d’avec les notions diverses de ce qui entre dans sa composi-
tion quidditative. Ces notions (AOyot) définissent (ce sont en effet également
des définitions) la quiddité (10 ti Tv €lvai) de la chose, ou, selon I'expres-
sion tout aussi fréquente d’Aristote, I'étre (10 elvan) des «aspects» distin-
gués de raison raisonnée. Ainsi, en physique, par exemple, «’agir et le patir
sont le méme (10 avto), mais pour celui qui dit (Aéyovta) leur quiddité (10
i fiv elva), ils ne sont pas uns (¥va) quant a leur définition (Adyov)» '%. De
méme, en psychologie, «’acte du senti et I'acte de la sensation sont identi-
ques et uns, mais leur &tre (¢lvau) n’est pas le méme» !, ce qui vaut d’ailleurs
pour tout acte de connaissance, puisque dans le connaitre, «1’ame est d'une

7 Phys., 11, 3, 202a20.

8 Phys., 11, 3,202a21.

9 Cf. citation note 1.

10 Phys., 11, 3, 202b 1 1.

Il De I'dme, 111, 2, 425b25.



120 ANDRE DE MURALT

certaine maniére toutes choses, soit sensibles, soit intelligibles» !2. Enfin,
I'unité réelle est celle méme du sujet mateériel dans lequel se réalise I'unité
actuelle des notions distinguées: I'unité actuelle du mouvant et du mi se réa-
lise dans le sujet matériel ma!3, comme I'unité actuelle du connu et du
connaissant se réalise dans le sujet connaissant'4, C’est que 'unité existen-
tielle et numérique releve du sujet, c’est-a-dire analogiquement de la
matiére 3.

2. Cette distinction de raison, c’est-a-dire cette non-identité formelle, se
verifie d’'une maniére analogue dans le deuxieéme type d’exemples apportés.
Dans I'individu réel «Pierre», la distinction de raison raisonnée distingue
des notions diverses en les actuant en concepts préts a étre articulés predica-
tivement. La proposition « Pierre est homme », « Pierre est animal », rétablit
ainsi I'identité réelle du sujet existant, tout en explicitant la diversité objective
des notions (AOyot) que celui-ci recele. Identiques dans le sujet concret, ces
notions se présentent, par la considération abstractive de lintelligence,
comme distinctes en raison. Cet aspect de la doctrine des universaux a été
considérablement élaboré par la tradition logique mediévale, qui s’est
efforcée, surtout dans I’école aristotélicienne-thomasienne, d’expliciter les
diverses relations régnant entre les raisons ainsi actuées.

Alors que la relation entre le moteur et le mi est une relation réelle de
causalité efficiente, que la relation entre le senti et le sentant est une relation
réelle de causalité efficiente, aussi bien qu’une relation intentionnelle de
forme a matiére, la relation des notions spécifiques (homme) et génériques
(animal) sont des relations formelles logiques univoques, constituées par
I'opération méme de l'intelligence abstractive: relations logiques d’extension
potentielle du genre a I'espéce, ou relations logiques de compréhension
actuelle de I'espéce au genre. Ces relations sont ordonnées hiérarchiquement
et inversement proportionnelles en universalité, mais, il importe de le souli-
gner si I'on ne veut pas réduire la logique formelle de structure aristoteli-
cienne a une espece de la logique formelle mathématique, elles n’épuisent
pas tout le systeme des relations d’universalité possibles entre notions dis-
tinctes de raison raisonnée. Il est d’autres notions encore, AOyoL ou rationes,
notions analogiques, en qui I’extension et la compréhension logiques coinci-
dent, pour qui les lois de la logique formelle univoque ne jouent donc plus, et
qui par conséquent n’admettent pas une articulation en série hiérarchique.
C’est le cas des notions transcendantales par exemple, thémes propres en
aristotélisme d’une critique métaphysique ou d’une logique que I’on pourrait
appeler transcendantale et qui est généralement méconnue. A la vérité, ces

12 De I'ame, 111, 8, 431b21-22.
13 Phys., 11, 3,202a13.

14 De I'ame, 111, 2, 426a 10.

15 Cf. note 1.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 121

notions, par opposition aux notions univoques, ne sont plus distinctes, méme
si elles sont de raison raisonnée: elles sont au contraire imparfaitement abs-
traites, concretes, et nécessairement confuses. C’est pourquoi se résoud en
elles 'ensemble des notions qu’un esprit non intuitif, tel celui de I’homme,
peut atteindre et former ',

3. Les notions qui viennent d’étre mentionnées, sont des notions dis-
tinctes ou du moins considérées, fut-ce confusément, de raison raisonnée.
Elles sont actuées par 'opération de I'intelligence, c’est-a-dire par I’abstrac-
tion dite universelle, génératrice des relations logiques d’universalité. Il arrive
aussi cependant qu’une opération de I'intelligence soit nécessaire pour faire
apparaitre une distinction réelle. Ainsi, dans le troisiéme type d’exemples,
celui de I’Ame animant le vivant, et de ses fonctions multiples. Il semble bien
qu’Aristote €labore ici une distinction réelle, puisque dans le cas du vivant
inférieur, du végétal par exemple, I’'ame vivifiante opére ses fonctions nutri-
tive et reproductrice séparément de toute ame sensible ou intelligente. De
méme, ’ame sensible des animaux s’exerce sans étre nécessairement liée a
une ame intelligente, telle celle de 'homme!’. Pourtant, ce n’est pas la meil-
leure raison, puisque la pluralité des ames considérées ici correspond a une
pluralité de vivants séparés les uns des autres, et que c’est au contraire dans
’lhomme qu’Aristote ne voit aucune raison de multiplier les Ames au gré de la
diversité des fonctions. L’aAme humaine est une, comme est une la forme de
tout composé physique, et si '’homme exerce des fonctions végétatives ou
sensibles, ce n’est qu’en vertu, c’est-a-dire par et dans la vertu de son unique
ame vivifiante. Pourtant, I’aristotélisme distingue dans l'unité de "ame une
pluralit¢ de puissances, qui sont définies comme distinctes réellement de
I’ame, de méme que I'accident est distinct réellement de la substance'8. Or,
de méme que la substance ne peut exister sans accidents ni I’accident sans la
substance, de méme I’Ame ne peut exister sans puissances ni les puissances
sans ’ame. Il n’en reste pas moins que I'une et les autres sont pour I'aristoté-
lisme distinctes réellement. Le fait donc pour deux choses d’étre dépendantes
I'une de I'autre au point de ne pouvoir exister séparément, n’est pas un obs-
tacle a leur distinction réelle. Il exige cependant qu’une analyse inductive de
I'intelligence mette au jour cette distinction qui, de soi, ne dépend pas consti-
tutivement de I'opération de I'intelligence comme en dépend la distinction de
raison raisonnée. Une certaine abstraction formelle est donc nécessaire pour
faire apparaitre la distinction réelle de I’Ame et de ses puissances, abstraction

16 Cf. MURALT, Comment dire I'étre? Le probléme de I'étre et de ses significations
chez Aristote, Studia philosophica, Bile, 1963.

'711 faut noter que I'induction aristotélicienne des ames des vivants et de leurs
fonctions n’exclut pas les formes limites, telles qu'elles peuvent se manifester par
exemple dans la «sensibilité » de certaines plantes, ou dans I'«intelligence» de cer-
tains animaux.

18 Cf. JEAN DE SAINT THOMAS, Philosophia naturalis, 1V, q.3.



122 ANDRE DE MURALT

nécessairement liée dans son exercice a |’abstraction universelle dont il était
question plus haut, et qui constitue I'universalité propre de la réalité distin-
guée par ['esprit.

4. 11 est facile de comprendre que I'accident ne peut exister sans la subs-
tance, et on peut admettre facilement dans ce cas que la distinction réelle ne
s’accompagne pas nécessairement d’une séparation réelle. Aristote et I’aristo-
telisme vont plus loin encore cependant, puisqu’ils instituent au sein du com-
posé substantiel une relation d’identité telle que les deux composants subs-
tantiels, matiére et forme, sont nécessairement uns, tout en étant distincts
réellement. Une telle composition exclut évidemment tout intermédiaire de
quelque nature que ce soit: matiére et forme, composants substantiels dis-
tincts réellement I'une de I’autre, sont unes immédiatement et par soi, insépa-
rables donc 'une de 'autre dans la substance physique existante. Aristote a
eu conscience de la difficulte, et c’est pourquoi il a esquissé la théorie magis-
trale, si mal comprise en général, de la relation transcendantale de la matiére
a la forme!®. C’est ici le cas ultime, radical, d’'une distinction réelle qui ne
contredit pas a I'identité existentielle nécessaire: la matiére est réellement
autre chose que la forme, comme le corps est réellement autre chose que
I’ame. Et c’est cette radicale différence dans I'identité substantielle qui fonde
pour Aristote I'immense multiplicité, la merveilleuse beauté, ’admirable
ordre du mouvement universel de la nature?’.

Il est donc d’autant plus nécessaire qu’une opération de l'intelligence
mette en évidence la distinction réelle de la matiere et de la forme, véritable
induction analysant la diversité réelle de ’objet et découvrant le principe de
celui-ci, abstraction formelle comme dans le cas précédent, qui s’oppose
d’'une part a la distinction réelle de deux choses séparées, constatée par
I'expérience immeédiate, et d’autre part a la distinction de raison raisonneée,
selon laquelle I'intelligence elle-méme actue une différence de notions. Le
cas le plus célebre de ce type de distinction réelle est celui de la distinction
entre essence et existence 20 bis,

La question se pose maintenant de savoir si la distinction de raison rai-
sonnée est uniquement I’effet de I'intelligence abstractive, ou si elle a quelque
fondement dans la réalite. C’est effectivement le point sur lequel portera
I’opposition scotiste. Car, pour Aristote et Thomas comme pour Duns Scot, il
faut bien savoir si et comment I'opération de I'intelligence atteint le réel, ou
selon un autre point de vue, si et comment le réel fonde le connaitre. Il

19 ARISTOTE, Phys., 11, 2,194b8; JEAN DE SAINT THOMAS, Ars logica, 11, q.17,
a.2.

20 ARISTOTE, De I'dme, 11, 4,415a26-415b2.

20bis Cf. JEAN DE SAINT THOMAS, Phil. nat., 1, q.7, a.4; Cursus theologicus, lap., q.3,
disp. 1V, a.3; E. GILsON, L'étre et l'essence, Paris.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 123

viendra un jour en effet ou Occam, rejetant toute forme de distinction por-
tant sur la constitution intrinséque de la réalité, décrétera que les choses,
absolument unes en elles-mémes et donc non susceptibles d’une quelconque
analyse, ne sont pas I’objet propre du savoir, que seules peuvent étre sues les
propositions elles-mémes, que les seules distinctions légitimes sont d’une part
les distinctions réelles, lesquelles ne disent rien d’autre que I'unité de chaque
chose en elle-méme, d’autre part les distinctions de raison (raisonnante), arti-
culées en un systeme logique de dénominations, connotations et suppositions
par lequel 'esprit substitue son propre langage a la realité, une, identique,
impeénétrable, a la limite inintelligible?!. On pressent, devant cette impres-
sionnante perspective, I'immense enjeu de la querelle entre thomasiens et
scotistes, tous deux défenseurs d’une véritable connaissance du réel lui-
meéme.

En fait, les notions distinctes de raison raisonnée ont un fondement dans
la réalite. Le seul fait de formuler dans le langage le plus quotidien des
expressions telles que «le trajet d’Athénes a Corinthe» et «le trajet de
Corinthe a Athénes», «le segment AB» et «le segment BC », met en ceuvre
la distinction actuelle de notions différentes. Il en va de méme pour tout
exemple semblable, tel celui de I'acte du connaissant et ’acte du connu. Il
apparait donc que l'intelligence ne peut pas d’'une maniére immédiatement
adéquate saisir d’un seul regard la pluralité des «aspects» objectifs que réa-
lise identiquement une seule et méme chose concréte, mais que son opération
doit actuer la pluralité unifiée de la réalité. C’est donc, diront les thomasiens,
que les notions distinguées sont distinctes virtuellement dans la chose et que
I'intelligence porte a I'acte cette distinction, selon une distinction dite précisé-
ment pour cela de raison raisonnée. Les notions ne sont donc pas distinctes
avant 'opération de I'intelligence (ante intellectum, selon la fameuse formule
des scotistes), mais leur diversité a un fondement dans I'unité de la chose
elle-méme.

Le sens du terme virtuel peut paraitre difficile. Il n’est pas a confondre
avec celui du terme potentiel et peut étre approché du point de vue de la
cause efficiente, si I'on se rapporte au troisieme exemple, celui de I'ame
humaine. Le vivant humain est doué d’une seule et méme ame, et cependant
il exerce des opérations propres a I'animal et a la plante également. Le plus
pouvant le moins, I’dme humaine spirituelle, ou du moins non matérielle,
bien que liée a un corps, assure donc de par son éminence méme les fonc-
tions des ames propres a I'animal ou & la plante. La vie végétative et la vie
animale de I'homme, intimement liées 'une 4 I'autre ainsi qu’a la vie spiri-
tuelle, sont donc exercées par et dans la vertu de ’ame intelligente. On peut

21 Cf. MURALT, La connaissance intuitive du néant et I'évidence du « je pense», Le
role de I'argument de potentia absoluta dei dans la théorie occamienne de la connais-
sance, Introduction, traduction et commentaire du Prologue des Sentences de G.
d’Occam, Studia philosophica, Bile, 1976.



124 ANDRE DE MURALT

comprendre ainsi que ’ame intelligente est virtuellement sensible ou végéta-
tive, qu’elle contient virtuellement en elle les opérations qui dans d’autres
vivants seraient produites par I’dme sensible ou veégétative, de méme que
d'une manicre générale tout effet est virtuellement dans sa cause efficiente, et
principalement dans sa cause efficiente premiére. Rien dans cette diversité
virtuelle qui entame ['unité, 'identité de I’ame en elle-méme. Cette explica-
tion ne rend compte il est vrai que du fait que les opérations du vivant sont
virtuellement contenues dans leur cause propre qu’est I’ame. Il faut encore
lui ajouter la précision que I'efficace de I’ame s’exerce par le moyen des puis-
sances vitales et que ces puissances sont réellement distinctes de la substance
de I'ame. Il reste que cette approche du sens du terme virtuel est plus acces-
sible a une intelligence humaine connaturellement liée a I'expérience du
mouvement.

C’est dans le deuxieme type d’exemple (Pierre, homme, animal) que se
verifie au sens formel la notion de distinction virtuelle. Le sujet individuel, en
raison de sa richesse concréte et selon une certaine unité d’éminence, recéle
une pluralité d’«aspects » objectifs qui sont (existent) identiques en lui, et qui
de ce fait ne peuvent étre saisis que d’'une maniere imparfaite et confuse dans
le premier regard de 'intelligence. Ce sont ces déterminations quidditatives
(homme, animal) dont la distinction virtuelle précisément est actuée en dis-
tinction de raison raisonnée par I'induction abstractive et qui sont exprimeées
en notions ou definitions différentes, et articulées en propositions prédica-
tives. « Le fondement de la distinction de raison raisonnée est du point de
vue de I'objet une certaine distinction virtuelle, ou éminence de la chose, qui,
dans son existence unique, contient plusieurs raisons ou perfections; du
point de vue de notre intellect, c’est I'imperfection de celui-ci qui ne congoit
pas adequatement toutes les raisons de I’objet, mais les atteint en en compa-
rant les différents concepts»?2, La distinction de raison raisonnée ne dis-
tingue donc les notions recelées par la chose qu’en tant qu’elles sont objets de
I'intellection, in esse objecti, elle ne les atteint nullement dans I'étre qu’elles
ont dans la chose, in esse rei, puisque 'unité, I'identité entitative de celle-ci ne
laisse place a aucune distinction réelle de ce type. C’est I'imperfection de
I'intelligence humaine qui I'empéche de saisir d’'un coup, selon une vision
claire et distincte, la pluralité des «aspects» objectifs que recéle la chose
concrete, ou plutot qui oblige I'intelligence humaine a analyser en notions et
concepts distincts ce qui est un et identique en réalite. L’abstraction mani-
feste une infirmité, nullement une perfection de I'intelligence 22 bis,

Cela est si vrai qu’il est un domaine ou la distinction virtuelle n’aboutit
jamais a une distinction de raison raisonnée parfaite, c’est le domaine de la

22 JEAN DE SAINT THOMAS, Ars logica, 11, q.2, a.3, dico ultimo. Cf. THOMAS
D’AQUIN, Sentences, |, dist. 2, q.1, a.3.

22bis C’est ce qu’a fort bien vu PIERRE AUBENQUE, Le probléme de I'étre chez Aris-
tote, PUF, Paris.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 125

notion analogique de ce qui est (10 Gv, ens), ainsi que des autres notions ana-
logiques, méme non transcendantales. Au-dela en effet de la distinction dans
I'individu réel « Pierre » des raisons raisonnées d’homme et d’animal, I'intel-
ligence peut discerner d’autres notions encore, celles par exemple de vivant
et d’étre. Celles-ci, tout autant que les précédentes, sont identiques dans
I'unité éminente de la chose concréete. Mais les premiéres peuvent étre parfai-
tement distinguées en une raison raisonnée univoque 3, parce que leur diffé-
rence spécifique n’est pas comprise actuellement dans leur genre et qu’elles
peuvent par conséquent étre totalement abstraites. Les deuxiemes au
contraire ne peuvent étre totalement abstraites, parce qu’elles sont impli-
quées nécessairement dans la notion de leur différence?*. Leur abstraction en
un concept univoque n’étant pas possible, elles ne sauraient étre parfaite-
ment distinctes en raison raisonnée, elles demeurent non distinctes et
confuses. C’est donc du point de vue de la saisie analogique de la notion de
ce qui est, de la notion du vivant, de tout autre notion de ce type, qu’il est
vrai de dire surtout que I'abstraction est une infirmité de I'intelligence. Dans
tous ces cas, I'intelligence manifeste une telle imperfection qu’elle est inca-
pable d’abstraire et de former une notion distincte, et qu’elle en reste a
confondre plus ou moins toute chose et toute notion dans une notion unique
et concrete, celle d’étre pour tout ce qui est, celle de vivant pour tout ce qui
vit, etc., c’est-a-dire a expliciter plus ou moins une notion d’étre commune a
tout ce qui est, une notion de vivant commune a tout ce qui vit, etc.?> Toute
la perfection de I'intelligence consiste ici désormais a définir strictement le
statut logique de cette confusion, laquelle est de fait un mode analogique de
la relation logique d'universalité. La métaphysique inventive, inductive et
positive, céde ici le pas a la critique métaphysique et logique. C’est le mérite
d’Aristote de I'avoir compris dés le début des Métaphysiques?®, et de n’avoir
donc pas cédé a I'idéal trompeur de I'idée claire et distincte.

Ce qui vient d’étre dit s’applique immeédiatement a la question, si épi-
neuse au Moyen Age, de la distinction des attributs divins. La méme diffi-
culté reparait ici, puisque les attributs divins ne sauraient étre autres que des
prédicats transcendantaux ou du moins analogiques. Dans le cas de la
connaissance des attributs divins également, I'intelligence humaine reconnait
entre ceux-ci une certaine distinction virtuelle, qui n’aboutit pas non plus a
une distinction de raison raisonnée parfaite, dans la mesure ou l'intelligence
ne peut que confondre plus ou moins la pluralité des attributs divins dans

23 ARISTOTE, Catégories, 1a.6.

24 Métaphysiques, B, 3,998 b 24.

25 JEAN DE SAINT THOMAS, Ars logica, 11, q.13, a.5; Cursus theologicus, lap., disp. 4,
a.6,n° 11 sq.

26 ARISTOTE, Métaph., I'; cf. aussi De I'dme, 11, 3; et MURALT, op. cit., note 16 (cri-
tique de I'interprétation de PIERRE AUBENQUE).



126 ANDRE DE MURALT

I’éminence de la simplicité divine?’. De plus, le fondement de la distinction
de raison raisonnée n’est pas a rechercher dans la réalité divine elle-méme.
Celle-ci est actuellement simple et une; elle ne laisse place a aucune distinc-
tion virtuelle intrinseéque, mais seulement a une distinction virtuelle extrin-
seque, le fondement de la distinction de raison raisonnée des attributs divins
etant a trouver dans la considération des réalités créées a partir desquelles
sont congues les notions analogiques des perfections attribuées a Dieu selon
leur mode éminent. Cette distinction virtuelle, qui comme toute distinction
virtuelle, demande a étre actuée par 'opération de I'intelligence, est donc de
toutes la plus mince, puisque d’'une part elle n’implique pas la potentialité
relative des notions spécifiques et génériques contenues dans une chose
concréte, et que d’autre part elle ne réside pas dans la réalité divine dont
I'intelligence humaine discerne les attributs divers.

Face a la distinction de raison raisonnée cum fundamento in re, I’aristoté-
lisme considére encore la distinction de raison raisonnante. Celle-ci est
dénuée de fondement dans la réalité, elle ne s’enracine que dans I’activité de
'intelligence, c’est-a-dire dans les modes divers de concevoir et de signifier
un méme objet. L’exemple le meilleur en est celui des transcendantaux, pour
lesquels le mode concret et abstrait de signifier n’entraine aucune distinction
dans les notions congues elles-mémes, fiit-ce la simple distinction virtuelle.
Ainsi, ens et entitas, bonum et bonitas, verum et veritas, sont des notions dis-
tinctes de raison raisonnante, et la diversit¢é de leur mode de signifier le
méme objet ne correspond a aucune diversité dans la réalité elle-méme. La
langue frangaise ne pergoit pas non plus une différence de signifié¢ dans deux
notions distinctes par le seul mode de signifier, telles bon, bonté, ou vrai,
veérité, sinon sans doute par une référence subreptice 4 un concept univoque.
I1 suffit en effet de prendre I’'exemple d’un concept univoque pour se rendre
compte de la différence qu’entraine a ce niveau une distinction dans le mode
concret ou abstrait de signifier: ainsi des notions d’homme et d’huma-
nité 28, ‘

La distinction de raison raisonnante entre les modes de signifier un méme
objet peut paraitre de peu d’importance. Elle entraine cependant des conseé-
quences de taille si elle cesse d’étre interprétée selon la structure de pensée
aristotélicienne. Que l'on pense a [I'utilisation par Maitre Eckhardt des
notions de deus et de deitas. Ces deux termes désignent pour I'aristotélisme
la méme reéalité dans la plus stricte identité et ne différent qu’en raison rai-
sonnante. Pour Maitre Eckhardt au contraire, ils désignent deux podles de
I’histoire divine, deitas signifiant I'identité secréte et absolue de la divinité en

27 JEAN DE SAINT THOMAS, Cursus theologicus, loc. cit., note 25; THOMAS D’AQUIN,
Sentences, 1, dist. 2, g.1, a.3.
28 JEAN DE SAINT THOMAS, Ars logica, 11, q.2, a.3.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 127

elle-méme, deus signifiant la manifestation multiple et relative des trois Per-
sonnes divines, préliminaire de la manifestation de la déité dans les créa-
tures. Dans la perspective ainsi ouverte, il n’est pas impossible de concevoir
I'’entiere phénomeénologie hégelienne comme la réification métaphysique et
la réalisation historique de la distinction de raison raisonnante entre 1’en soi
abstrait et le pour soi concret. L’affinite de la pensée eckhardtienne et de la
dialectique hégelienne ne saurait tenir seulement au génie d’une langue, a
une continuité historique, a une participation a la méme culture germanique;
elle se fonde également sur une similitude de structure de pensée.

B. La distinction formelle selon Duns Scot

Pour I’aristotélisme, il n’y a que deux types de distinction. De méme que
ce qui est se divise en étre de nature et étre de raison, de méme, les distinc-
tions sont seulement réelles ou de raison. Les premiéres expriment, antérieu-
rement a I’acte de I'intelligence qui la constate, une absence d’identité réelle
entre deux choses ou entre deux composants substantiels d’'une chose; les
secondes se produisent par 'opération de I'intelligence et ne se rencontrent
pas dans la chose réelle. La distinction réelle se divise elle-méme en absolue
et modale, comme la distinction de raison se divise en distinction de raison
raisonnée et raisonnante. Y aurait-il entre ces deux types de distinction un
type intermeédiaire? Non, répondent les aristotéliciens, car, de méme qu’il
n’est pas de tertium quid entre 1’étre réel et I'étre de raison, de méme il n’est
pas de tertium quid entre la distinction réelle et la distinction de raison. Entre
deux contradictoires, tertium non datur. 1l n’y a de distinction que celle que
I'intelligence constate dans la réalité ou constitue en raison.

On dira pourtant que la distinction de raison raisonnée est apparemment
intermédiaire entre la distinction réelle et la distinction de raison raison-
nante. Car, en tant que fondée sur la distinction que recéle virtuellement la
chose et en tant que raisonnée, elle est I'ceuvre actuée de I'intelligence tou-
chant la réalité au gré de ses notions. En fait pourtant, la distinction de
raison raisonnée n’a rien d’intermédiaire, car son fondement, la distinction
virtuelle, loin d’étre une distinction véritable, est une unité réelle, exprimant
I’éminence de la chose dont la distinction de raison raisonnée discerne les
notions diverses. Pas plus que I'effet n’existe distinctement comme tel dans sa
cause efficiente, bien qu’il soit dans le pouvoir ou dans la vertu de celle-ci,
pas davantage les notions spécifiques génériques ou les attributs divins,
n’existent distinctement comme tels dans I'individu concret ou dans Dieu,
bien qu’ils soient formellement-identiquement réalisés en ceux-ci selon I’émi-
nence soit du premier soit du second a leur égard. Car une telle existence dis-
tincte supposerait, selon I'aristotélisme, dans la cause, dans la chose concréte,
en Dieu, une pluralité réelle incompatible avec leur unite, leur identité, sinon
leur simplicité.



128 ANDRE DE MURALT

En revanche, pour Duns Scot et son école, il y a une autre distinction
encore que la distinction réelle et la distinction de raison. Cette affirmation
n’a d’autre but que d’assurer a l'intelligence humaine une plus parfaite prise
sur la réalité: en ramenant ce que l'aristotélisme appelait la distinction de
raison raisonnée ou la distinction virtuelle 4 une certaine distinction réelle
dans les choses, c’est-a-dire a la fameuse distinction formelle ex natura rei,
elle vise a assurer la correspondance parfaite et quasi terme a terme des
formes conceptuellement considérées par I'intelligence et des formes existant
dans la réalite. A chaque notion formellement considérée correspond ainsi
adéquatement un certain étre: «omni entitati formali correspondet adae-
quate aliquod ens»?. Et Duns Scot ne se contente pas de dire que les
notions que I'aristotélisme considérait comme unes réellement, c’est-a-dire
distinctes virtuellement dans la chose, sont déja actuellement plusieurs dans
la chose, c’est-a-dire formellement distinctes ex natura rei, antérieurement a
I'opération de I'intelligence, il ajoute que les entités que I’aristotélisme consi-
deérait comme distinctes réellement dans la chose, quoique non séparables
I'une de I'autre, telle 1a matiére et la forme unies immédiatement par soi dans
le composé substantiel, sont séparables réellement, sinon séparées effective-
ment. La saisie intuitive tend donc a remplacer I'induction abstractive aristo-
télicienne, puisqu’il est désormais suffisant de bien examiner '« ordre des
raisons» pour étre assuré de leur correspondance a une pluralité ordonnée
du réel.

Il y a désormais un tertium quid entre les deux poles de la contradiction,
tel est le principe impliqué dans I’affirmation de la distinction formelle ex
natura rei. Pour s’en convaincre avec un exemple important, il suffit de
considérer la possibilité qu’introduit Duns Scot d’une proposition neutre, ni
vraie ni fausse, piéce nécessaire de sa doctrine de la Providence??. La distinc-
tion formelle est une distinction tierce (zertia)?!, une distinction intermédiaire
(media)??, entre la distinction réelle et la distinction de raison. La distinction
réelle est la «distinction manifeste des choses», soit celle des sujets indivi-
duels, soit celle des natures?3, elle est manifeste, car «ces choses sont dis-
tinctes réellement, dont I'une peut demeurer sans I'autre»3*, et cela se
constate dans P'expérience immédiate. Elle est la distinction de ces reéalites
qui sont donc distinctes absolument (simpliciter) et qui remplissent les quatre
conditions suivantes: (a) elle est distinction de choses en acte, et non en puis-

29 DuNs Scort, Reportata parisiensia, 1, dist. 12, q.2, n° 6.

30 Cf. MURALT, Providence et liberté, Publications du Département de philosophie
de I'Université de Geneve, I, Revue de Théologie et de Philosophie, Genéve, Lau-
sanne, Neuchétel, 1975, I1.

31 Duns Scort, Opus oxoniense, 1, dist. 8, .4, n° 17.

32 HIERONYMUS DE MONTEFORTINO, Johannis Duns Scoti Summa theologiae, 1,
q.28, art. incidens 1, Rome, 1900, tome 11, p. 46.

33 Duns Scor, Op. ox., 1, dist. 2, q.7, n° 43.

34 0Op. ox., 11, dist. 1,q.4,n°5.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 129

sance, car la puissance confond et I'acte sépare?’; (b) elle est distinction de
ces choses qui ont un étre formel et non seulement virtuel, comme est virtuel
I’étre de I'effet dans sa cause; (c) elle est distinction de ces choses qui n’ont
pas un étre confus, comme les extrémes dans les moyens. A ces trois condi-
tions, qui varient de fait le méme théme, Duns Scot ajoute (d) ce qu’il appelle
la raison complétive de la distinction, la non-identité 3.

Par opposition a la distinction réelle, la distinction de raison est, pour
Duns Scot, celle des divers modes de concevoir un méme objet, comme par
exemple entre sapiens et sapientia. Elle n’est pas a confondre avec la distinc-
tion des objets formels dans I'intellect, car dans la connaissance intuitive qui
est selon Duns Scot la connaissance a laquelle se réduit nécessairement toute
connaissance possible, cette distinction se réduit de fait a celle de I'objet
connu intuitivement, soit donc a la distinction réelle, soit a la distinction for-
melle ex natura rei*’. De fait, elle équivaut a la distinction de raison raison-
nante aristotélicienne.

Ces deux distinctions, dit Duns Scot, sont manifestes. Ce qui laisse
entendre qu’elles ne posent pas de problémes, par opposition a cette tierce
distinction qu’est la distinction formelle ex natura rei, que Duns Scot consi-
dére comme la plus petite dans son ordre (minima) et donc comme la moins
evidente (immanifesta)’®. Comme toute distinction réelle, la distinction for-
melle précede I'intellect en toute maniére3?, mais contrairement a la distinc-
tion réelle, qui porte sur des choses non identiques absolument (simpliciter),
elle est une distinction secundum quid, selon un certain point de vue seule-
ment, parce qu’elle réside dans une chose réelle qui conserve son identité
absolue, et qu’elle n’implique qu’une non-identité formelle: « J'entends par
non-identité formelle de quelques choses, quand 'une n’est pas de la raison
formelle de I'autre, si bien que si elle était définie, elle n’appartiendrait pas a
la définition de celle-ci»*!. La doctrine des attributs divins reprend cette
méme formule: « La sagesse est dans la chose ex natura rei et la bonté est
dans la chose ex natura rei. Or, la sagesse dans la chose formellement n’est
pas la bonté dans la chose» 2. La distinction formelle ex natura rei est
deéfinie ici, on le voit, comme une non-identité formelle; la non-identité n’est-
elle pas la raison complétive de toute distinction: « ce qui est distinct formel-

35 ARISTOTE, Métaph., ©.

36 Duns Scor, Rep. par., 1, dist. 33, .2, n® 9; cf. I, dist. 45, q.2, n® 9. Remarquer la
notion de raison complétive et comparer avec ce qui est dit plus bas de la notion sco-
tiste de définition.

37 0p. ox., 1, dist. 8, q.4, n® 17.

3 Op. ox., 1, dist. 2, q.7, n°© 43.

39 «Praecedens intellectum omni modo», Op. ox., 1, dist. 8, q.4, n°® 17; «ante
omnem actum intellectus », Rep. par., 1, dist. 33, q.2, n°® 8.

40 « Salva identitate », Rep. par., 1, dist. 33, q.2, n®9.

41 Rep. par., 1, dist. 45, q.2, n° 9.

42 Op. ox., 1, dist. 8, q.4, n° 17.



130 ANDRE DE MURALT

lement n’est pas identiquement formellement» 3. Et Duns Scot avoue pré-
férer ces formules négatives aux termes de distinction de raison et de distinc-
tion virtuelle, car elles mettent explicitement en ceuvre le principe supréme
de la contradiction: «Je dis donc briévement, en passant sous silence ces
mots de distinction de raison et de distinction virtuelle, non qu’ils soient mal
dits, mais parce qu’il ne convient pas de les utiliser, je dis que dans I’essence
divine, avant I’acte de I'intelligence, il y a une entité A et il y a une entité B, et
celle-ci n’est pas formellement celle-la»*. On comprend donc comment
Duns Scot identifie la distinction de raison raisonnée et la distinction vir-
tuelle aristotéliciennes, en objectivant formellement la premiére et mainte-
nant I'identité matérielle qu’assurait la seconde. Il y a ici, du point de vue
aristotélicien, un cas fort subtil de « métaphore poeétique ».

L’unité de la chose recéle donc une pluralité de formes distinctes formel-
lement ex natura rei, avant toute opération de l'intelligence. La portée de
I’adage, « omni entitati formali correspondet adaequate aliquod ens», prend
maintenant son sens précis. Il signifie qu’a toute notion distincte in esse
objectivo correspond nécessairement une formalité réellement existante dans
la chose, quoique non nécessairement séparable. Les degrés métaphysi-
ques®, spécifiques et génériques, d’une chose concréte, existent donc dans
I'identité absolue de la chose concréte*, mais leur distinction ex natura rei
explique pourquoi tout se passe « comme si, dans leur non-identité secundum
quid, chacun existait, ex natura rei, de maniére actuelle, propre et déter-
minée, sans I'autre » 47, Cette étonnante quasi-existence est en réalité une non
moins étonnante existence partielle, car chaque degré métaphysique est
nécessairement doué désormais, en raison méme de sa distinction formelle
ex natura rei, d’'une existence propre, mais partielle: «Je ne sais rien en effet
de cette fiction qui voudrait que I'étre (esse) soit quelque chose de non com-
posé survenant a I’essence (essentia), alors que I’essence est composee. Ainsi,
I’étre (esse) de tout composé inclut I’étre de toutes les parties, c’est-a-dire il
inclut de nombreux étres (esse) partiels de nombreuses formes, comme un
tout qui est formé de nombreuses formes inclut ces actualités partielles » 48, Et
pour assurer enfin I'unité d’une chose a cette pluralit¢ de formes distinctes
superposées, Duns Scot définit le role « complétif» de la forme ultime et

43 Op. ox., 11, dist. 1, q.4, n° 19.

4 Op. ox., 1, dist. 2,q.7,n° 44.

45 Cette expression est spécifique de DuNs Scot, mais par I'osmose du milieu
doctrinal, elle est utilisée aussi par des aristotéliciens, tel JEAN DE SAINT THOMAS, qui
devrait cependant I'éviter.

46 « Simul stant cum identitate simpliciter », Rep. par., 1, dist. 33,q.2,n° 1 1.

47 « Ac si utrumque ex natura rei, actualiter, proprie et determinate existeret sine
alio», Rep. par. 1, ibid.

48 Op. ox., 1V, dist. 11, .3, n° 46. Cf. MURALT, Introd., trad. et commentaire de
cette question, dans Pluralité des formes et unité de I'étre, Studia philosophica, Bile,
1974,



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 131

superieure, d’ou I'étre total tient sa complétude et qui donne au tout ce qu’il
est®. Comme I’écrit Occam, le scandale chez les Bretons dut étre bien grand
devant la doctrine aristotélicienne et thomasienne de I'unicité de la forme et
de I’esse, pour qu'une telle métaphysique lui fiit opposée!

La doctrine de la distinction formelle ex natura rei est utilisée par Scot
pour expliquer non seulement la relation des degrés métaphysiques dans la
chose concrete, c’est-a-dire les relations de ce qui est dit primo modo per se
(telle la serie des prédicats quidditatifs d'une chose concréte), mais encore la
relation du sujet a ses proprietés (passiones), c’est-a-dire les relations de ce
qui est dit secundo modo per se (telle la relation entre I'étre et les transcen-
dantaux’, I’ame et ses puissances, Dieu et ses attributs, le Dieu un et les trois
Personnes)>!.

Elle trouve a se réaliser enfin, dans la doctrine de la matiére et de la
forme. Il est contradictoire en effet que les degrés métaphysiques, les pas-
sions propres d’une chose, soient séparées dans la realité: il n’existe pas
d’homme qui ne soit animal, ni d’étre qui ne soit un, ni d’ame qui n’exerce
ses puissances, et Dieu lui-méme, la foi I’enseigne, se manifeste en trois Per-
sonnes. Il n’est pas contradictoire en revanche que la matiére et la forme
puissent exister séparément I'une de ’autre. Alors que dans le premier cas, la
toute puissance divine ne peut en aucun cas transformer la distinction for-
melle ex natura rei, en distinction réelle simpliciter, limitée qu’elle est, comme
chez Occam encore’! s par le principe de contradiction, elle a le pouvoir
absolu dans le second cas de séparer dans I'existence les deux composants
du tout substantiel, la matiére et la forme. Aussi la composition du tout subs-
tantiel se présente-t-elle également comme une superposition de formes
actuellement déterminées, la matiére comme la forme étant une formalité
actuelle. Le composé substantiel risque d’y perdre, malgré que Scot en ait,
son unité par soi, ce qu’atteste la doctrine remarquable de la forme de corpo-
réité, forme elle aussi intermédiaire entre le corps et I'ame du vivant, comme
est intermédiaire entre la distinction réelle et la distinction de raison la dis-
tinction formelle ex natura rei. 1l est méme vraisemblable selon Scot que
Dieu ait créé d’abord la matiére, puis les formes qui s’y superposent’2. La
distinction réelle des deux composants substantiels, qui dans 'aristotélisme
ne sont pas dissociables existentiellement, mais unies par soi, selon ['union la

49 Op. ox., 1V, ibid., et commentaire cité.

30 Rep. par., 1, dist. 33, q.2, n° 11.

SLCE. Op. ox., 1V, dist. 11, q.3, et commentaire cité.

51bis Par-dela OccaM, DESCARTES pose la création indifférente par Dieu du prin-
cipe de contradiction congu comme l'une des vérités éternelles possibles, Lettre da
Mesland, 2 mai 1644,

52 Op. ox., 11, dist. 12, q.2, n° 3. Cf. MURALT, Introd., trad. et commentaire de cette
question, dans Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot, Studia philoso-
phica, Bile, 1970.



132 ANDRE DE MURALT

plus étroite qui soit, est donc ici réalisée en une séparation réelle absolue, réa-
lisation qui, analogue a la réification qu’opére la distinction formelle ex
natura rei a I’égard de la distinction de raison raisonnée aristotélicienne, exi-
gera pour assurer |'unité substantielle du composé la conception d’un fertium
quid, forme nouvelle dans la série des formes superposées.

Ce bref exposé de la doctrine scotiste des distinctions permet de conclure
sans exageration que la distinction formelle ex natura rei constitue la piéce
centrale de la pensée scotiste, c’est-a-dire de la méthode critique qui porte le
poids entier de la métaphysique du maitre. Et cette conclusion elle-méme
illustre parfaitement ce qui a été dit au début de cette étude, a savoir que la
doctrine des distinctions explicite a sa maniére les conditions de la pensée
humaine possible. A voir les conséquences de la doctrine scotiste, il ne sau-
rait guere y avoir de doute a ce sujet.

(a suivre)



	Société romande de philosophie : séance du 27 mai 1979 à Morges : la doctrine médiévale des distinctions et l'intelligibilité de la philosophie moderne. Partie I

