Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1980)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 413-425

BIBLIOGRAPHIE

URS BREITENSTEIN, Beobachtungen zu Sprache, Stil und Gedankengut des
Vierten Makkabderbuchs, Basel/Stuttgart, Schwabe & Co, 1976, 212 p.

Cette thése de doctorat en lettres de I'Université de Bale apporte une contribution
bienvenue a la connaissance d’un des écrits les plus caractéristiques du judaisme hel-
lénistique. L’¢tude de U. Breitenstein fait clairement ressortir I'originalité du IVe
Livre des Maccabées (IV Macc.) pour ce qui est de la langue et du style. C’est ainsi
que plus du tiers des 1582 mots dénombrés dans [V Macc. sont sans équivalent dans
les livres canoniques de la LXX. L'emploi fréquent de I'optatif atteste le caractére lit-
téraire de I'ceuvre et distingue nettement la langue de I'auteur de la langue populaire,
telle qu’on la trouve notamment dans de larges sections du N. T. L'optatif dans les
propositions finales est le signe d'une influence de I'atticisme, ce qui améne B. a cor-
riger le jugement de E. Norden, pour qui le style de IV Mace. représentait une forme
pure de 'asianisme, pas encore influencé par la réaction atticisante. L’'usage des par-
ticules, leur variété et leur fréquence, rapprochent également 7V Macc. des auteurs
atticisants du début du 11¢ siécle. L’étude des nombreux procédés rhétoriques mis en
ceuvre par I'auteur révéle chez lui un souci constant de variation. C’est ainsi que le
theme central du discours (la raison, guidée par la piété, est maitresse des passions)
est répété trés souvent, mais chaque fois en des termes légérement difféerents. B.
consacre un dernier chapitre a la « philosophie» de IV Macc. 11 conclut avec raison
qu’il ne faut pas surestimer la culture philosophique de I'auteur: son exposé sur les
passions est hétérogéne, incomplet et non systématique; il fait des emprunts au
stoicisme, mais aussi a d’autres courants philosophiques; il ne parvient pas a harmo-
niser vraiment I'argumentation philosophique des ch. 1-3 et les récits de martyres qui
sont censés l'illustrer (ch. 4 ss.). L’élément philosophique est clairement subordonné a
I’élément juif: la Loi conserve pour I'auteur une signification centrale; la raison qui a
le pouvoir de maitriser les passions est qualifiée religieusement (6 eboefg Aoyiopog).
Relevons encore que, contre I'opinion commune qui place la rédaction de IV Macc.
avant 70, B. propose une date postérieure a la destruction du Temple (premier tiers
du [I¢ siécle), en se fondant notamment sur le fait que 'auteur évite toute allusion au
culte sacrificiel. On se demandera cependant si cette datation tardive permet encore
d’expliquer I'adoption de cet écrit juif par I'Eglise chrétienne.

JEAN-DANIEL KAESTLI

MGR JosepH COPPENS (édit.), La notion biblique de Dieu. Le Dieu de la Bible
et le Dieu des philosophes (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum
Lovaniensium, XLI), Gembloux, J. Duculot-Leuven, University Press,
1976, 519 p.

Ce volume, dont nous nous excusons de rendre compte si tardivement, n’a cepen-

dant rien perdu de son intérét, il contient les communications prononcées a I'occa-
sion du Jubilé des Journées bibliques de Louvain qui ont célébré en 1974 leur 25¢

S
bi



414 BIBLIOGRAPHIE

anniversaire, et réunit, sous la présidence des professeurs J. Coppens, un des princi-
paux animateurs des Journées, et J. Giblet, des spécialistes des sciences bibliques et
philosophiques.

Une partie de I'ouvrage est consacrée aux adresses auxquelles donna lieu la
journée jubilaire du 24 aoit 1974 (on notera a ce propos I'apercu historique de J.
Coppens); une deuxieme aborde le theme de «La notion vétérotestamentaire de
Dieu» et comprend des interventions importantes comme celles de J. Coppens, H.
Cagzelles, P. R. Ackroyd, W. Zimmerli, M. Gilbert et M. Delcor, pour n’en signaler
que quelques-unes, sur divers aspects du Dieu de I’Ancien Testament (le Dieu du
Yahviste et de ’Elohiste, dans la prédication prophétique, selon le livre de la Sagesse,
le Dieu des Apocalypticiens, etc.); un troisiéme chapitre a trait 4 « La notion néotes-
tamentaire de Dieu», avec les contributions de J. Giblet, E. Schweizer, P. Bonnard,
C. K. Barrett, A. Vogtle, etc. sur La révélation de Dieu dans le Nouveau Testament.
Position du probléme; « Pour que Dieu soit tout en tous» (1 Co 15: 28). Contribution
a la notion d’image de Dieu dans les perspectives eschatologiques de Jésus et de
Paul; Contemplation johannique et mystique hellénistique; Christocentric or Theo-
centric? Observations on the Theological Method of the Fourth Gospel; Der Gott
der Apokalypse. Wie redet die christliche Apokalypse von Gott?, etc. Une derniére
partie a été réservée aux interventions plus philosophiques, sous le titre général « Le
Dieu de la Bible et le Dieu des philosophes», avec les exposés de A. Gesché sur Le
Dieu de la Bible et la théologie spéculative, de J. Van der Veken sur « Can the True
God be the God of one Book? The Particularly of Religion and the Universality of
Reason» et de J. Jonsson sur « Perception of God in the New Testament. Some
controversial Viewpoints.» .Cette rapide énumeération laisse cependant pressentir la
richesse et I'intérét de ce volume issu des Journées bibliques de 1974, et accompagné
d'une bibliographie sélective qui peut rendre de grands services.

ROBERT MARTIN-ACHARD

MAURICE GILBERT S. J. (édit.), La sagesse de I’Ancien Testament (Bibliotheca
Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, LI1), Gembloux, J.
Duculot — Leuven, University Press, 1979, 420 p.

Le 29¢ Colloque Biblique de Louvain (aoit 1978) a réuni une centaine de biblistes
qui ont étudié, sous plusieurs aspects, la Sagesse israélite, ses relations avec la littéra-
ture proche-orientale, ses principaux témoins comme les Proverbes, Job, I'Ecclésiaste,
et aussi le Siracide et la Sapience; I'importance et la qualité de cette rencontre,
savamment conduite par le P. M. Gilbert, I’actuel recteur de I'Institut biblique ponti-
fical de Rome, montrent bien l'intérét porté actuellement aux livres sapientiaux de
I’Ancien Testament. Grace a la diligence des conférenciers et des éditeurs, les textes
du congrés sont maintenant accessibles a un plus vaste public qui se rendra compte
de la signification des interventions des nombreux spécialistes réunis a Louvain. Il
n’est pas question de résumer cet ouvrage qui est divisé en deux parties: L’ampleur
du courant de sagesse, et Les livres sapientiaux de I’Ancien Testament, et précéde
d’un avant-propos de M. Gilbert. Bornons-nous a citer quelques contributions sans
prétendre étre complet: Les nouvelles études sur Sumer (Alster) et Mari (Marzal)
nous aident-elles a situer les origines de la sagesse israélite? (H. Cazelles); Le Proto-
Isaie et la sagesse d’Israél (J. Vermeylen); Le Psaume 119 et la sagesse (J. P. M. van
der Ploeg); La sagesse de la femme (S. Amsler); De la sagesse personnifiée dans
I’Ancien Testament a la Sagesse en personne dans le Nouveau (P. E. Bonnard);
Schule und Unterricht im alten Israel (B. Lang); Le discours de la Sagesse en Pro-
verbes 8. Structure et cohérence (M. Gilbert); Dialog und Kommunikation im Buche



BIBLIOGRAPHIE 415

Hiob (G. Fohrer); Anamnése et disculpation: la conscience du juste en Job 29-31 (J.
Lévéque); L’Etre et le Temps. Communication du Qohéléth (D. Lys); La structure de
I’Ecclésiaste (J. Coppens); Epouser la sagesse — ou n’épouser qu’elle? Une énigme
du Livre de la Sagesse (P. Beauchamp), etc. Nous avons la un bel ouvrage qui fait
honneur a son éditeur et aux Journées Bibliques de Louvain.

ROBERT MARTIN-ACHARD

Das Markus-Evangelium. Herausgegeben von Rud. PescH (Wege der For-
schung Bd CDXI), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1979, 413 p.

Ce volume réunit dix-huit extraits d’ouvrages et articles tirés de revues diverses,
datés de 1901 a 1974: pages choisies du livre célébre et toujours important de Wrede
sur le secret messianique dans les Evangiles, et des ouvrages les plus marquants de
I’école dite des formes littéraires, de K. L. Schmidt, M. Dibelius et R. Bultmann. Sui-
vent des contributions d’auteurs récents qu'il faudrait nommer tous, qui au cours des
derniers vingt-cing ans se sont efforcés de tirer au clair les motivations, la théologie et
le message de I'évangéliste Marc. Petit choix parmi une littérature débordante; il va
de soi que chacun regrettera I'absence qui de tel article, qui de tel autre, de celui p. ex.
de Vielhauer, paru en 1964 dans ’'Hommage a R. Bultmann. Tel qu’il est, le recueil
est une utile introduction; il stimule la réflexion du lecteur par la diversité des points
de vue qui s’y présentent, et & coup sur le préserve de croire que nous sommes par-
venus au bout de nos efforts.

CHRISTOPHE SENFT

JosepH HUG, La finale de I'Evangile de Marc (Mc 16.9-20) (Etudes bibli-
ques), Paris, Gabalda, 1978, 266 p.

L’ouvrage, une thése de doctorat présentée a la Faculté de théologie de Lyon-
Fourviére, est une étude fouillée de la «finale longue» de Mc, destinée avant tout a
en préciser |'origine et la teneur. Ayant conclu a I'inauthenticité de ce texte, I'auteur
en étudie briévement la structure. L'exégése, qui occupe une bonne moiti¢ de
I'ouvrage, permet de conclure a une date relativement tardive du texte. Concernant
les sources, Mc 16.9ss, contrairement a ce qu'on dit souvent, n’est pas un assemblage
de morceaux empruntés aux trois autres Evangiles, destiné seulement a remédier tant
bien que mal a I'absence d’un récit d’apparition du Ressuscité. Tributaire a vrai dire
de traditions orales diverses, dont certaines pourraient étre assez anciennes, la
«finale» est un ensemble concerté, qui a son Sitz im Leben dans la prédication mis-
sionnaire du milieu du deuxiéme siécle. L'auteur tente de préciser la theologie propre
de ce texte et de la comparer a celle de I'Evangile. L'¢élévation de Jésus au rang de
Kyrios y serait I'objet principal de la proclamation; I'Eglise qui transparait dans ces
quelques versets est un peuple optimiste et porté par I'enthousiasme (p. 218s). Une
«relecture » de Mc dans cette perspective, pense I'auteur. Bien que contraire a la ten-
dance générale de Mc, elle n’aurait, nous semble-t-il, rien de surprenant: pas plus que
celle de Paul, la théologie de la croix du second évangéliste ne pouvait devenir popu-
laire.

CHRISTHOPHE SENFT



Histoire
de la
théologie

416 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE SEGUENNY, Spiritualistische Philosophie als Antwort auf die religiose
Frage des XVI. Jahrhunderts, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag GMBH
1978 (=~ Institut fiir Europdische Geschichte Mainz, Vortrage Nr. 71)

36 pp.

Ce cahier qui fournit une contribution importante a I'histoire intellectuelle du 16¢
siecle, a pour but de définir la base philosophique de la théologie spiritualiste telle
qu’elle fut illustrée par les ceuvres de Hans Denck, Christian Entfelder et Sebastian
Franck. Selon A. Séquenny tous trois adoptent un systéme philosophique qui établit
une distinction trés marquée entre le corps et I'esprit: 'homme est capable
d’atteindre Dieu par ses propres moyens pourvu que ce soient des moyens spirituels et
non pas charnels. Cette position marque un fort contraste avec la théologie ortho-
doxe de cette époque d’aprés laquelle le salut de 'homme dépend totalement de la
volonté divine.

La notion de « moyens spirituels » et l1a notion de « Dieu» ne sont pas les mémes
chez les trois théologiens dont traite le cahier. Pour Denck la notion centrale est celle
d’amour qui joue le réle d’une substance médiatrice entre Dieu et 'homme. Chez
Entfelder c’est le Saint-Esprit envoyé par Dieu (= le Bien) qui est offert 2 ’lhomme
en tant que force divine. Pour Franck c’est la connaissance de Dieu comme
« Wesen » qui libére ’'homme de son état terrestre.

Cette étude précieuse de M. Séguenny est la premiére a nous offrir une amorce de
réponse a des questions concernant les horizons intellectuels de divers théologiens

considérés comme hérétiques au 16€ siécle. Il est clair qu’elle mériterait d’étre appro-
. q q pp

fondie dans la mesure ou elle suggere au lecteur plusieurs questions dont nous soule-
vons ici quelques-unes.

1) Comment situer par rapport a la théologie orthodoxe un théologien comme
Bucer qui pensait que le Saint-Esprit donne aux prédestinés le pouvoir d’accomplir
leur propre salut et que Dieu donne a tous le pouvoir de distinguet entre le bien et le
mal ?

2) Comment situer un théologien comme Martin Borrhaus qui, tout en croyant a
la prédestination, rejeta de la méme maniére que les Spiritualistes tous les moyens
externes du salut, en particulier la loi et les sacrements?

3) A part Nicolas de Cuse quelles sont les influences les plus importantes qui
s’exercérent sur les Spiritualistes et surtout sur leurs notions de substance et d’exis-
tence? Pourrait-on dire p. ex. que Franck en plagant le «Ist», en téte de toutes les
autres catégories, se montre Scotiste?

4) 11 est faux, comme le fait I"auteur a la p. 30, de dire que la pensée de Luther
encourageait le scepticisme. Luther maintenait que la connaissance de Dieu est
impossible pour 'homme (p. ex. De servo arbitrio 1525, WA 18, 633, 14-24) mais dire
qu’il n'y a point de moyens de connaitre Dieu, cela présuppose une epistémologie
non sceptique. D’autre part Luther affirmait que la connaissance humaine est auto-
nome en tout ce qui concerne la «justitia civilis».

IRENA BACKUS

RUDOLF HERMANN, Theologische Fragen nach der Kirche. Gesammelte und
nachgelassene Werke VI. Edité et introduit par Gerhard Krause, Got-
tingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1977, 336 p.

Professeur de théologie a Greifswald et a Berlin, mort en 1962, R. Hermann était
un spécialiste éminent de Luther, un ecclésiologue passionné et un connaisseur
serieux de I’herméneutique. Le recueil d’articles publié ici, concernant des textes qui



BIBLIOGRAPHIE 417

vont de 1921 a 1962, gravite précisément autour de I'ecclésiologie, tout en attestant la
présence de Hermann aux questions les plus graves de I'histoire de I'Eglise dans la
premiére moitié de ce sieécle. La théologie de I'auteur est claire, solide, nourrissante.
Sa conception de I'Eglise est orientée centralement sur la Parole de Dieu: I'Eglise,
c’est le rassemblement des croyants convoqués par cette Parole (p. 37). Mais Her-
mann avait aussi le souci d’articuler les éléments visibles et les éléments invisibles qui
constituent I'Eglise. D’ou, en particulier, son insistance sur I'appartenance de 1'Eglise
au monde et sur la tiche de I'Eglise face au monde créé. Dans sa perspective propre,
qu'il faudrait examiner en détail, Hermann a été amené a se séparer autant de K.
Barth et de Barmen que des chrétiens allemands; néanmoins, la lecture de plusieurs
des essais rassemblés ici donne a penser que dans sa préoccupation pour la situation
allemande et pour I’«étre allemand», Hermann a trop concédé aux Deutsche
Christen. Sa théologie de I’Eglise, si classique et vivante, semble souvent conduire a
des compromis politiques et culturels discutables. En ce sens, Hermann reste un
témoin ambigu de la réaction du luthéranisme conservateur devant le péril nazi. —
Parmi les 41 articles publiés, on notera des études sur I'ecclésiologie de Luther et de
Schleiermacher, des réflexions sur les rapports Eglise/Etat, Eglise/théologie, Eglise/
monde, un article sur le slogan «extra ecclesiam nulla salus», d’autres sur la liturgie
et sur la théologie du droit. Dans son introduction, G. Krause souligne en particulier
la critique adressée par Hermann a la doctrine catholique de I'Eglise — comme
incarnation continuée — et I'influence du criticisme kantien sur la pensée herman-
nienne (cf. la révision historique de la distinction augustinienne visible/invisible et
'accentuation de I'éthique).

DENIS MULLER

WALTER MOSTERT, Sinn oder Gewissheit? Versuche zu einer theologischen
Kritik des dogmatischen Denkens, Tiibingen, Mohr-Siebeck, 1976,
X + 186 p. (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 16).

Dans un texte dense, dépouillé de toute érudition gratuite, I'auteur entreprend
une trés intéressante critique de la pensée dogmatique; apres avoir situé la théologie
dans le contexte de la pensée contemporaine (premiere partie), il propose sa propre
définition de la théologie dans le contexte d’une anthropologie de la finitude existen-
tielle (deuxiéme partie). — Le dogmatisme est dépisté non seulement dans les idéolo-
gies contemporaines (avant tout: le scientisme), mais aussi dans la théologie chre-
tienne. Cette derniére perd en effet son ame dés le moment ou elle se modéle sur
I'idéal scientifique des temps modernes. — La théologie chrétienne est comprise par
Mostert, a la suite de Luther, comme théologie «réformée» (reformatorisch), c’est-a-
dire comme une théologie qui ne sépare jamais la « cause de Dieu» de la «cause de
'homme». L’idéologie globale de la modernité consiste selon I'auteur & dissoudre
I’étre fini, conditionné et concret de I'individu dans un systéme de la totalité et du
sens universel (4 venir); a cela s'oppose une approche concrete de la certitude exis-
tentielle, comme rapport immédiat entre Dieu et 'homme. Ce contraste radical entre
le sens (= totalité) et la certitude (= rapport personnel et personnalisant) ne conduit
cependant pas Mostert a rejeter naivement toute relation de I'individu au monde; il
nous invite plutot a découvrir dans I'attitude existentielle de I'individu les causes pro-
fondes de I'aliénation de ’homme dans le monde et dans la société. — L’historien de
la théologie moderne n’aura pas de peine a déceler en Mostert un adversaire decide
et conséquent des théologies de I'histoire universelle (Moltmann, mais surtout ici
Pannenberg). Le théologien systématique se demandera de son coté si ramener toute



Théologie
contem-
poraine

418 BIBLIOGRAPHIE

la pensée théologique (dogmatique) a la question de la certitude est la seule maniére
d’échapper au dogmatisme et a 'autoritarisme qui nous menacent effectivement.

DEeNIS MULLER

DE QUERVAIN P. F., Psychoanalyse und dialektische Theologie. Zum Freud-
Verstindnis bei K. Barth, E. Thurneysen und Paul Ricceur (Jahrbuch der
Psychoanalyse, Beiheft Nr. 3), Bern-Stuttgart-Wien, Hans Huber, 1978,
94 p.

Dans cette thése de medecine, I'auteur, psychiatre de formation analytique, tente
de montrer I'évolution de la théologie dialectique dans ses rapports avec la psychana-
lyse freudienne. — L’attitude de Barth envers Freud apparait comme un mélange
complexe de respect et d’inquiétude. Le choc culturel de la découverte de I'incons-
cient et d'une interprétation rationnelle des phénoménes psychologiques n’a pas
épargné Barth. Mais d’un autre co6té, I'approche freudienne renforce Barth dans sa
méfiance a I’égard des phénoménes religieux et des actes éthiques et dans sa convic-
tion qu’il faut chercher le point de départ d’une théologie au-dela d’une religiosité
devenue suspecte. 1l ne faudrait donc pas s’arréter a la grande réserve affichée par les
théologiens dialectiques a I’'égard de la psychanalyse et discerner au contraire, dans
I'ceuvre de Barth et de ses successeurs, une tentative de lui donner une réponse théo-
logique adéquate. — Parallélement, I'auteur évoque aussi I’évolution de la théorie
analytique, qui va dans le sens d’une meilleure compréhension de la religion
(Erikson, Winnicott). — En conclusion, I'auteur estime que les deux disciplines peu-
vent coexister dans la mesure ou théologiens et psychanalystes assument leur identité
propre, sans rivalite professionnelle. Il cite a I’'appui de cette thése optimiste I’exis-
tence de groupes de pasteurs qui sollicitent I’aide d’un analyste pour affiner leur sen-
sibilité dans le domaine de la cure d’ame.

ALAIN GIRARDET

JURGEN MOLTMANN, L’'Eglise dans la force de I'Esprit. Une contribution a
I'ecclésiologie messianique, Paris, Le Cerf, 1980 (Cogitatio Fidei 1092),
469 p.

La parution, en frangais, de Kirche in der Kraft des Geistes! — si longtemps
attendue — est un événement qu’il vaut la peine de saluer et de signaler par un
compte rendu un peu plus important que d’habitude.

Dernier de la trilogie, le troisiéme grand ouvrage de Moltmann est consacré a
I’Eglise. Aprés la résurrection du Crucifié dans La théologie de [I'espérance
(1964-1973) et la croix du Ressuscité dans Le Dieu crucifié (1972-1974), Moltmann
traite de la mission de I’Eglise, de son histoire messianique et de la force charisma-
tique de sa communauté. L’Eglise que 'auteur va tenter de cerner est une Eglise
directement créée par la mission du Christ, et qui n’a d’autre but que "accomplisse-
ment de cette mission: le Royaume de Dieu. L’ecclésiologie proposée dans I'ouvrage
ne s’adresse donc pas a une Eglise élitaire, au-dessus du peuple; au contraire, c’est
pour une Eglise du peuple qu’elle est écrite, et c’est pour elle que Moltmann cher-
chera des réponses concrétes et viables a tous les problémes abordés.

I Paru en allemand en 1975 chez Kaiser, a Munich; traduit par Robert Givord. Pourquoi parle-t-on, sur la
couverture, d'«ecclésiologie moderne» et, dans le copyright, de «missionarische Ekklesiologie», alors que le titre
original est celui traduit sur la page de titre: «ecclésiologie messianique»?



BIBLIOGRAPHIE 419

Le premier chapitre du livre, «Dimensions d'une doctrine de I'Eglise
aujourd’hui», résume bien le programme de "auteur. La premiére de ces dimensions
est christologique: I'Eglise dont on parle est I'Eglise de Jésus Christ. La deuxiéme est
missionnaire: la situation actuelle de I’Eglise devrait la conduire a se penser mission-
naire dans toutes ses activités (prédication, libération, évangélisation...) — et non
dans le seul envoi de certains de ses membres en Afrique ou en Asie en vue de chris-
tianiser ces régions. La troisiéme est cecuménique: Moltmann lance par 1a un appel
aux Eglises a «vivre conciliairement », libérées et critiques face aux sociétés et aux
Etats. La quatrieme dimension, enfin, est politique: la réalité de I'Eglise ne saurait
étre envisagée sans prendre en compte a la fois ses conditionnements et ses responsa-
bilités politiques.

Mais qu’est-ce que I'Eglise? Des le deuxiéme chapitre (L’Eglise dans I'histoire),
Moltmann nous avertit qu'on ne saurait résoudre cette question par une définition
qui cernerait et délimiterait ’Eglise comme un phénomeéne face a d’autres phéno-
ménes, parce que cette derniére « ne peut comprendre exactement sa mission et son
sens, ses roles et ses fonctions, qu’en relation avec d’autres choses» (35). Moltmann
nous invite ainsi a le suivre dans une ecclésiologie de type relationnel, ou I'on laisse
de coté la question de I'«idée » ou de I'essence de I’Eglise pour s’intéresser a sa réalité
vivante. Mais le propos n’est pas historique; il est théologique: I'auteur y dessine
I’histoire de Dieu avec le monde, et, dans ce cadre, cerne I'Eglise dans I'histoire de
Jésus-Christ et du monde, Eglise engendrée par « I’histoire trinitaire de Dieu » (préci-
sion et proposition de la pensée trinitaire de Moltmann a remarquer) et reconnue aux
signes du temps (catégorie apocalyptique modifiée par I'apparition du Christ).

Dans le troisiéme chapitre (L'Eglise de Jésus-Christ), I'auteur rejette plusieurs
modéles de compréhension des rapports entre le Christ et I’Eglise (Jésus fondateur de
la religion chrétienne ou de I'Eglise, Jésus initiateur de la foi, I'Eglise comme Christus
prolongatus, etc.), puis traite du Christ comme personne eschatologique. Il s’ensuit
que I'Eglise du Christ «ne vit pas du passé, mais existe comme facteur de la libéra-
tion présente entre le souvenir de Ihistoire du Christ et I'espérance en Son
Royaume» (104). C’est de la que se dégagent les principes essentiels de la commu-
nauté ecclésiale. Cette derniére est la communauté du nouvel Exode (cf Deutéro-
Esaie) qui poursuit la mission messianique du Christ; en cela, elle correspond au
ministére prophétique du Seigneur. Elle est aussi la communauté de la Croix, qui
continue la passion du Christ — et correspond par la a son titre de prétre. Elle est
encore la communauté des compagnons du Royaume qui célébrent une féte sans fin,
édifiée dans 'amitié de Jésus; en ceci, elle correspond a son titre de roi. C’est pour-
quoi, si I'on ne saurait dire ce qu’est I'Eglise et ce qu’elle contient, on peut par contre
montrer ou I'Eglise se réalise: « L’Eglise est 1a ou se produit la manifestation de
I’Esprit Saint» (I Cor 12, 7). La véritable Eglise est donc la ou le Christ est présent
(162s). Or, si le Christ est présent dans I'apostolat, le baptéme et la communion fra-
ternelle, il I'est aussi dans les pauvres et les «plus petits». Moltmann insiste forte-
ment sur le caractére complémentaire de ces deux modes de présence du Christ. Une
communauté qui veut rendre témoignage de la parousie du Christ doit a la fois se
rassembler pour le culte et se manifester aux cotés des plus pauvres.

C’est toujours dans le cadre d’une ecclésiologie relationnelle que se situe le cha-
pitre suivant: « L'Eglise du Royaume de Dieu». Moltmann y développe «I'horizon
de I'espérance » ouverte par le Christ pour la chrétienté. Loin de rechercher 'abstrac-
tion, notre auteur envisage concrétement les conséquences de I'eschatologie chre-
tienne pour I'espérance d'Israél, des religions, de la société humaine et de la nature.
Le rapport entre I'Eglise et Israél est en effet principiel et indépassable, puisque la
premiére reconnait dans le second son fondement et son partenaire dans I'espérance.
C'est en pensant & ce rapport que le christianisme peut entrer en dialogue avec les



420 BIBLIOGRAPHIE

autres religions. Sans triomphalisme aucun, les chrétiens doivent maintenant passer
d’une mission quantitative a une mission qualitative, ou le faire devient plus impor-
tant que le dire. Et c’est de maniére analogue que I’Eglise doit travailler dans les pro-
cessus vitaux du monde. Elle doit insuffler, tant dans I’économie et la politique que
dans la culture, la justice, la critique et ’anticipation, toutes trois vertus messianiques.

Au cinquiéme chapitre (L’Eglise dans la présence du Saint-Esprit), 'auteur se
penche sur les «moyens de salut», médiations entre I'histoire et I'eschatologie éta-
blies par la puissance du Saint-Esprit — qui tout a la fois active I'espérance de
I’Eglise vers le Royaume et fait souvenir du Christ crucifié. Moltmann y est catégo-
rique: les « moyens de salut», ou sacrements, ne sont pas a4 comprendre de maniére
classique comme signes visibles de la grace invisible, mais comme «les signes et pro-
diges de I'histoire de I'Esprit qui crée le salut et suscite la nouvelle création, et qui par
le Christ unit au Pere et le glorifie» (272). Sont alors abordés, dans 'ordre, la prédi-
cation de I’Evangile — qui fonde une communauté messianique vivant et ttmoignant
de sa liberté; le baptéme et la céne; le culte et le «style messianique de vie». Dans le
souci constant — une des caractéristiques de son ecclésiologie — de briser les fron-
tiéres qui désunissent I’Eglise, Moltmann ouvre de nouvelles pistes. Mais, en toutes
circonstances, qu’il s’¢léve contre le baptéme des enfants (il prone un baptéme des
confessants) ou qu’il rejette une eucharistie « confessionnelle», c’est-a-dire limitée
aux seuls membres de I'Eglise qui institue ce repas (c’est le Christ qui nous y invite, et
non une Eglise!), Moltmann lutte toujours pour une Eglise libérée et libérante qui
s’inscrit, par sa pratique, dans la dynamique du Royaume qui vient.

Moltmann traite alors des ministéres — théme de I’avant-dernier chapitre de
I'ouvrage (L’Eglise dans la force du Saint-Esprit) — en poursuivant I'idée majeure de
sa réflexion, a savoir que «I'Eglise se découvre dans la force du Saint-Esprit comme
la communauté messianique qui est au service du Royaume de Dieu dans le monde »
(375). La communauté, avec ses charismes et ses ministéres, va chercher a se com-
prendre a partir de sa participation a [’histoire eschatologique de Dieu avec le
monde. Elle ne pourra par conséquent abandonner son organisation interne aux
bons soins de I’Etat; elle essayera au contraire, par ses structures mémes, de rendre
compte de sa mission, de montrer que son organisation ecclésiale peut manifester
I'ordre eschatologique de la paix de Dieu. Il va sans dire que, pour fonder ses minis-
téres, la communauté étudiera d’abord le ministére de I’Eglise elle-méme. Et il faudra
aussi qu’a l'intérieur d’'une Eglise qui se tient dans la force du Saint-Esprit les diffé-
rents ministéres ne servent pas les intéréts de cette Eglise, mais bien ceux du
Royaume. Enfin, les personnes chargées, dans une telle Eglise, de fonctions particu-
liéres devront savoir que la communauté a le droit de les révoquer, et de déléguer
d’autres membres d’elle-méme pour agir en son sein au nom du Christ. Quant aux
taches des ministéres dans I'Eglise proprement dite, on peut les ramener a trois
essentielles: le kérygme, la communion fraternelle et la diaconie. Ces taches pourront
étre assumeées pour un temps ou a vie, par une seule personne ou un groupe, suivant
les circonstances, mais devront toujours correspondre aux résultats d’une réflexion
de la communauté sur la maniére dont elle doit remplir sa mission messianique sans
étouffer I'Esprit ni arréter les forces charismatiques au service du Royaume. Enfin,
poussant plus avant sa réflexion, Moltmann reconnait I'importance de I'unité de la
communauté charismatique, non seulement dans un temps donné, mais aussi a tra-
vers I'histoire. Ce qui lui fait aborder la question de la succession apostolique, dont il
ne voudrait voir le principe que « par la fidélité du Christ a ses promesses et la pre-
sence du Saint-Esprit» (405). Il faudra, en dernier lieu, choisir entre deux types
d’Eglise: une Eglise multitudiniste ou une Eglise composée de petites communautés
de base, la simple coexistence paraissant a Moltmann aujourd’hui difficile. Et
'auteur de ne voir I’avenir de I'Eglise que dans la « Communauté rassemblée », tout a



BIBLIOGRAPHIE 421

la fois libre — pour répondre a I'appel du Christ — et de dimension universelle —
pour qu’il y ait une reconnaissance mutuelle de tous ses membres.

Moltmann rappelle, dans le dernier chapitre (Les traits distinctifs de I'Eglise), les
composantes essentielles de ce modéle d’Eglise. Celles-ci correspondent a des propo-
sitions de foi — I’Eglise une, sainte, catholique et apostolique — qui définissent aussi
bien une espérance qu’une action. ‘

Notre analyse permettra peut-étre au lecteur de se faire une idée d’une ecclésio-
logie théologique engagee, a la fois ouverte et confessante. La ferveur messianique
qui s’y dégage ne sera évidemment pas du goit de tout le monde. Elle risque d’étre
ressentie comme dangereuse ou de n’étre tout simplement pas comprise par une idéo-
logie évolutionniste; elle paraitra a d’autres difficile a mettre en pratique. L’ecclésio-
logie de Moltmann est en effet radicale en ce sens qu’elle semble nier 'importance et
la valeur du rite — autre point qui n’aidera pas a minimiser les querelles. Peut-on
espérer qu'un débat sérieux sur les perspectives dessinées par Moltmann pour
I’Eglise de I'avenir naitra de cet ouvrage dans les Eglises préciséement? On est en droit
de I’espérer, car I'auteur tend a ces derniéres une perche d’'importance, en leur livrant
le plus simple et le plus décanté de ses livres (mais le plus «réformé» aussi, cf son
insistance sur la Communauté), ou, une fois de plus, le lecteur est saisi par la forme
extrémement suggestive des formulations et des argumentations. Serait-ce, ici aussi,
la force du Saint-Esprit?

KLAUSPETER BLASER /JOCELYNE HELFER

Faith and Science in an Unjust World. Report of the World Council of
Churches’ Conference on « Faith, Science and the Future », Volume 1 (Ple-
nary Presentations) édité par RoGER SHINN, Geneve, C.O.E., 1980,
392 p.; Volume 2 (Reports and Recommendations) édité par PauL
ABRECHT, Genéve, C.O.E., 1980, 214 p.

Science sans conscience? Foi, science et avenir de 'homme (Travaux de la
conférence du C.O.E., Boston 1979). Textes rassemblés et édités par JEAN-
Luc BLoNDEL, Geneéve, Labor et Fides, 1980, 190 p.

Au cours de I'histoire, en tout cas en Occident, il y a toujours eu tension, voire
hostilité, entre la foi et la science. Plus récemment I'hostilité a fait place a une cer-
taine indifférence ou a une ignorance mutuelle. Cherchant a rétablir un contact
positif entre elles, le Conseil (Ecuménique des Eglises a organisé en 1979 a Boston
une conférence mondiale sur «la foi, la science et le futur». Les deux volumes en
anglais proposent les actes de ce congres (exposés, travaux de groupe, déclarations,
résolutions). La conférence de Boston a vu les scientifiques se faire interpeller par des
théologiens et des éthiciens (en particulier par des représentants du tiers monde) sur
leurs responsabilités face a I'utilisation abusive de la technologie moderne. Les scien-
tifiques ont montré une grande capacité et une profonde honnéteté dans leurs
réponses et ont aussi rappelé aux théologiens leurs propres faiblesses ou leur manque
de réflexion éthique, notamment sur les plans écologique ou économique. Résumer
un travail aussi remarquable est impossible. La simple énumération de quelques
thémes traités devrait suffire a attirer le lecteur, qui trouvera dans ces deux volumes
(en particulier dans le vol. 1) une abondante source d'information et de réflexion:
qu'est-ce que la science? théologie et écologie; technologie et développemen}: la
place de la science au sein de différents systémes sociaux (socialistes, capitalistes,



Histoire
de la
philosophie

422 BIBLIOGRAPHIE

dans le tiers monde) ou dans d’autres contextes religieux (islam, bouddhisme); bio-
logie et génie génétique; informatique et aliénation; désarmement; pouvoir politique
et science; le role des experts. Les travaux de la conférence se terminent en recom-
mandant des lignes d’action et en proposant des pistes de travail a I'attention des
Eglises et de celles et ceux qui se préoccupent de I'édification d'une société économi-
quement et socialement plus juste et capable d’exercer une gestion écologique res-
ponsable du monde et de son avenir. L’édition frangaise propose un choix des
exposes et des rapports les plus marquants de cette conférence. Ces textes sont
accompagnés de commentaires (de P. Gisel, M. Faessler, J.-L. Blondel, J. Besson et
F. Huber) qui veulent indiquer I'importance éthique et théologique des contributions
scientifiques présentées. Congu comme un instrument de travail, cet ouvrage fournit
aussi une bibliographie thématique selective.
JEAN-LUC BLONDEL

JEAN-PIERRE SCHOBINGER, Variationen zu Walter Benjamins Sprachmedita-
tionen, Basel/Stuttgart, Schwabe, 1979, 121 p.

«Es bleibt die Frage nach dem Sinn der Rede von der Sprache-selbst, der
Sprache-als-solcher, der Sprache iiberhaupt.» Ainsi commencent ces «variations»
qui ne tendront pas a éliminer ce «reste», a clore la question du sens du discours de
la langue méme. De quelque fagcon qu’il s’y prenne en effet, ce discours ne parvient
ni a ressaisir la langue méme, ni a sortir du cercle magique de cette ultime question.
Ce retour fictif de la langue sur elle-méme trouve sa technique dans les «récits de la
langue » (Spracherzdhlungen). Des méditations sur la fiction du Dieu-verbe pur, ou
de la révélation absolue, a celles sur I’allégorie, sur le mot-image, en passant par
’analyse du sens ambigu de I'aura et de la fonction de I'ambiguité (ou du sens du
symbole de la téte de Janus), ce livre plein de subtilité met en évidence les fils de ces
«reécits de la langue » dans I'ceuvre de Benjamin.

GILBERT Boss

Dipier DeLEULE, Hume et la Naissance du Libéralisme économique. (Ana-
lyse et Raisons.) Paris, Aubier/Montaigne, 1979, 400 p.

Hume n’a pas écrit de traité d’économie et de politique, mais il a exposé ses
réflexions sur ces sujets dans une série d’essais de dimensions relativement res-
treintes. C’est peut-étre 'une des raisons des discussions engagées sur la question de
sa place réelle dans la naissance de I'’économie. Didier Deleule montre I'importance
des théories économiques et politiques de Hume en les reliant a son systéme philoso-
phique et en les situant dans le débat d’idées de I’époque. Il prouve ainsi que le libé-
ralisme humien se déduit de maniére trés cohérente de ses principes philosophiques.
En effet, Hume a toujours accordé une grande importance a I'activité, de sorte que sa
philosophie s’oriente naturellement vers les questions pratiques, ou le philosophe
devient le spécialiste du général — non pas qu'il s’installe dés le départ dans les uni-
versaux, mais au contraire parce qu’il sait construire la science générale authentique,
qui n’est jamais qu'une probabilité tirée de I'observation des circonstances particu-
lieres. Ce schéme atomiste de la construction du tout a partir des éléments va com-
mander ’économie et la politique humiennes comme le reste de sa pensée. Le tout



BIBLIOGRAPHIE 423

nait du dynamisme des éléments qui s’assemblent sans venir simplement prendre leur
place dans un plan préétabli, mais en se créant par la résultante de leurs efforts parti-
culiers leur lieu commun. Ce dynamisme atomique ne se comprend donc pas sur le
modele de la création lucide de I'intelligence planifiante, mais sur celui de la généra-
tion, de I'union spontanée, en grande partie aveugle, des composants dans I'orga-
nisme. Il faut donc comprendre I'ordre sur le modéle de '« économie animale ».
Ainsi, dans la contingence, les perceptions s’unissent en esprits, et les individus
humains a leur tour, sans dévier de la poursuite- de leurs intéréts particuliers et de
I'intéerét de leurs proches, se rassemblent en nations, qui, de la méme fagon, peuvent
créer une harmonie internationale fondée sur I’échange par une politique consé-
quente, ou chaque nation se soucie seulement de favoriser son propre développe-
ment. Au lieu de la raison planifiante, c’est I'artifice prolongeant la nature et lui por-
tant reméde que Hume considére comme le propre de I'homme; et, conséquemment,
a 'utopisme, il oppose I'opportunisme, a la révolution, la réforme, a la volonté de
soumettre les individus a des lois abstraites, la confiance (non absolue, il est vrai) en
I'initiative privée, a la vision statique d’un état (ou Etat) idéal, transparent, la
croyance en une évolution difficilement preévisible, et a I'arrogance du rationaliste ou
du fanatique, la modération du «sceptique mitigé». De cette position philosophique,
I"auteur sait tirer ’explication des doctrines plus particulieres de Hume sur les ques-
tions de politique et d’économie. Ainsi, ses idées sur I’argent, ses prises de position en
faveur du «luxe» et de I'«industrie », ses critiques de la doctrine de la balance com-
merciale, sa défense des marchands, etc., s’expliquent dans le cadre de I'atomisme et
de la doctrine de I'’économie animale. — La légitimité d’une interprétation de Hume
en tant qu'atomiste radical, pour qui le chaos précéderait I'ordre, n’est certainement
pas inattaquable. Mais cela n’enléve rien a la richesse et a la cohérence de cet
ouvrage, éclairant tant sur le libéralisme (dont I'auteur refuse d’ailleurs de faire une
théorie monolythique) que sur Hume lui-méme.

GILBERT BoOss

GILBerT Hotrols, L'inflation du Langage dans la Philosophie contemporaine.
Causes, Formes et Limites. Préface de J. Ladriére. Bruxelles, Editions de
I’Université de Bruxelles, 1979, 391 p.

Le philosophe a été exclu de la connaissance de la réalité par les sciences
modernes et il s’est replié dans la sphére du langage, tentant ainsi de se recréer un
.monde autonome dans la «secondarité» qui constitue son destin actuel. G. Hottois
analyse ce phénomeéne et montre comment le «sens» — qui renvoie le langage a lui-
méme — tend, dans la philosophie contemporaine, a se substituer entiérement a la
référence — qui, dans I'attitude théorétique de la philosophie traditionnelle, reliait la
langue au réel. Cependant le philosophe secondaire n’arrive pas a sortir effective-
ment de I'attitude théorétique qu’il veut conjurer afin de s'enfermer dans le jeu du
sens ou du langage, et il s’exténue a dire sans fin ce jeu, a le rendre autoréférant, dans
des séries de «simulacres » ou de «mises en abyme dérapées». La premiere partie de
I'ouvrage étudie la rhétorique de cet enfermement contemporain dans le langage, et
on y trouve maintes analyses intéressantes (notamment de la rhétorique de Merleau-
Ponty). La seconde partie voudrait amorcer, elle, la rupture d’avec la «secondarité »,
accomplir le dépassement définitif de I'attitude théorétique que les philosophes
secondaires cherchent, selon I'auteur, a conserver a tout prix (en en faisant encore
I'horizon de son propre dépassement) par peur d’affronter la réalite d’aujourd’hui et
le futur aux possibles insondables ou se dessine — dans les possibilités de la techno-

Philosophie
contem-
poraine



424 BIBLIOGRAPHIE

science — I’éventualité de la disparition effective de I'homme, entendu justement
comme I"’homme parlant. A la pensée théorétique, G. Hottois voit succéder la pensée
purement opératoire, et il veut donner comme tache a la philosophie de se tourner
vers ce réel et ce futur qui semblent nier la culture traditionnelle (celle de I'homme
parlant) de laquelle le philosophe secondaire, dans une crispation sur le passé,
continue désespérément a se nourrir. La dignité de 'homme, apprend-on, n’est pas
de ressaisir son essence passée, mais de prendre le courage de muter... en une réalité
inconnue. Pour I'instant ce programme n’est qu'un petit monstre linguistique dont il
est bien difficile de dire s'il forme I’embryon de quelque nouvelle réalité. Alors, atten-
dons!

GILBERT Boss

PIERRE-ANDRE STUCKI, Critique de 'athéisme, Genéve, Labor & Fides, 1980,
32 p.

Ce texte bref était déja paru dans la Revue neuchateloise en 1975, mais sans béné-
ficier d’'une diffusion suffisante. Repris sous la forme d’une brochure, il va pouvoir
poser a un cercle plus étendu de lecteurs les questions qu’il leur destine. P. A. Stucki
abhorre les questions écartées sans autre forme de proces, par simple commodité de
pensée, ou plutdt par paresse d’esprit. Ainsi de la question de Dieu, que d’aucuns
semblent trouver inconvenante. Stucki montre que, d’ordinaire, la critique moderne
de la religion se fait la tache trop facile pour deux raisons: a) elle s’en prend a une
tradition chrétienne en ruines; b) elle s’en prend toujours a la seule idée du Dieu
créateur (donc au probléme de son existence), jamais a la doctrine du Dieu trinitaire.
Or, si 'on envisage les trois problémes conjoints de la destinée, de la vérité et du sens,
on constate que I’on ne peut jamais isoler 'un d’entre eux sans étre aussitot renvoyeé
aux deux autres. D’ou I'image, que Stucki propose a notre réflexion, d’une « cage tri-
nitaire » dans laquelle nous serions nécessairement enfermés, et dont chacun des trois
problémes constitue un co6té. Conclusion de Stucki: la doctrine des chrétiens est déri-
soire, mais celle de I'athéisme ne I'est pas moins, avec cet inconvénient supplémen-
taire de ne pouvoir se reconnaitre misérable. A noter que ce texte est assorti d’un
sommaire susceptible d’étre une aide efficace pour tout groupe désireux de le sou-
mettre a discussion. Il semble d’ailleurs n’attendre que cela!

BERNARD REYMOND

NOTULES

JEAN-CLAUDE FRAISSE, L'Qeuvre de Spinoza. (A la recherche de la Vérité),
Paris, Vrin, 1978, 383 p.

Pour sa plus grande part, ce livre qui n’est ni une introduction a Spinoza, ni vrai-
ment une interprétation critique de sa pensée, est constitué par une sorte de commen-
taire-paraphrase de I’ Ethique, 4 quoi s’ajoutent de rapides résumés du Traité théolo-
gico-politique et du Traité politique.



NOTULES 425

Y. Evor, Genése des phénoménes esthétiques (Terrains), Paris, Editions
sociales, 1978, 414 p.

Voulant étudier objectivement les phénoménes esthétiques, selon la méthode
marxiste et le «gros bon sens scientifique », I’A. raconte donc leur genése dans une
histoire qui part des végetaux et des animaux pour arriver aux Grecs en passant par
la préhistoire...

RoLAND HALL, Fifty Years of Hume Scholarship. A bibliographical Guide,
Edinburgh, University Press, 1978, 150 p.

Cette bibliographie donne, classés par années de parution (1900-1924;
1925-1976), les écrits de ce siecle (et particulierement des 50 derniéres années) concer-
nant Hume (livres, articles de revues ou de dictionnaires, chapitres importants de
livres plus généraux, nouvelles éditions). Trois index, des auteurs, des langues et des
thémes, facilitent les recherches, et une préface dégage les moments importants des
etudes humiennes.

Temporalité et alienation. ENRICO CASTELLI éd., Paris, Aubier, 1975, 375 p.

On trouvera dans ce recueil des contributions de E. Castelli, P. Ricceur,
D. M. Mackinnon, V. Mathieu, H. Ott, C. Bruaire, M. van Overbeck, A. Vergote,
J.-F. Marquet, L. Dupré, G. Vahanian, E. H. Cousin, J. Sperna Weiland, I. de la Pot-
terie, S. Cotta, J. Ellul, R. Pannikkar, P. Rossano, L. Lombardi Vallauri, Y. Belaval,
G. Dorfles, W. Pannenberg, E. Severino, P. Scapin, A. de Waelhens, C. Delkeskamp,
F. Theunis, J. Brun et J.-L. Leuba. L’ensemble constitue un dossier de grande valeur
a propos de questions nouées autour de I'idéalisme allemand et de ses avatars.

EpMUND HuUSSERL, La Crise des Sciences européennes et la Phénoménologie
transcendantale. Trad. Gérard Granel. Paris, NRF, 1976, 590 p. (Biblio-
théque de Philosophie).

Cet ouvrage contient la traduction du volume VI des Husserliana (Martinus
Nijhoff, 1954). Les penseurs francais se réjouiront de posséder cette ceuvre impor-
tante dans laquelle beaucoup verront plus qu'un “pur exemple de la paranoia ‘théo-
rique’ occidentale” qu’il s’agit, selon le traducteur, d’exhiber pour nous permettre
de le dépasser.

Conferencias CIFINA, 1976, Buenos Aires, Centro de Investigaciones Filoso-
fico-Naturales, 1977, 61 p.

Le Centro de Investigaciones Filosofico-Naturales (CIFINA), fondé en 1976 avec
I'intention de publier des études historiques et systématiques concernant le domgine
des sciences de la nature et de la philosophie de la nature, présente dans sa premiére
publication deux contributions historiques, qui se placent dans la ligne d'un tho-
misme ouvert: J. E. Bolzan étudie (p. 9-31) quelques aspects concrets de la philoso-
phie de la nature d'Aristote et C. A. Lertora Mendoza présente une esquisse de la
théorie des sciences chez Thomas d’Aquin.



BIBLIOGRAPHIE

1. SCIENCES BIBLIQUES

U. Breitenstein: Beobachtungen zu Sprache, Stil und Gedankengut des Vierten

Makkabderbuchs (J.-D. Kaestli). . . . . . .. .. ... ... .. .. ... .
Mgr J. Coppens: La notion biblique de Dieu. Le Dieu de la Bible et le Dieu des

philosophes (R. Martin-Achard) . . . . . . .. .. ... ... ... ... ..
M. Gilbert S.J.: La sagesse de I'Ancien Testament (R. Martin-Achard) . . . . .
Das Markus-Evangelium. Herausgegeben von R. Pesch (C. Senft) . . . .. . .
J. Hug: La finale de I'Evangile de Marc(C.Senft) . . . . . .. . ... ... ..

2. HISTOIRE DE LA THEOLOGIE

A. Seguenny: Spiritualistische Philosophie als Antwort auf die religiose Frage

des 16. Jahrhunderts (1. Backus) . . . . .. ... .. ... .. ... . ...
R. Hermann: Theologische Fragen nach der Kirche (D. Miiller) . . . . . . . . .
W. Mostert: Sinn oder Gewissheit?(D. Miiller) . . . . . .. ... .. ... ..

3. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

P. F. de Quervain: Psychoanalyse und dialektische Theologie. Zum Freud-Ver-
standnis bei K. Barth, E. Thurneysen und Paul Riceeur (A. Girardet) . . . .
J. Moltmann: L’Eglise dans la force de I'Esprit. Une contribution a l'ecclésio-
logie messianique (K. Blaser/J. Helfer) . . . . . . .. .. ... .. .....
Faith and Science in an Unjust World. Report of the World Council of Churches’
Conference on « Faith, Science and the Future» (J.-L. Blondel) — Science
sans conscience ? Foi, science et avenir de 'homme (J.-L. Blondel) . . . . . .

4. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE
J.-P. Schobinger: Variationen zu W. Benjamins Sprachmeditationen (G. Boss) .
D. Deleule: Hume et la Naissance du Libéralisme économique (G. Boss) . . . .
5. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

G. Hottois: L'inflation du Langage dans la Philosophie contemporaine. Causes,

Formes et Limites (G. Boss) . . . . . . . .. . ... . ... ..ee....
P.-A. Stucki: Critique de l'athéisme (B. Reymond) . . . . . . ... ... ....
Notules . . . .

Table des matieres — Vol. 112

413

413
414
415
415

416
416
417

418

418

Ont collaboré a ce numeéro 1980/1V:

Daniel Christoff (Faculté des lettres), 11, ch. des Fleurettes, 1007 Lausanne

Dom Jacques Dupont (Abbaye St-André), 1, allée de Clerlande, B-1340 Ottignie

Bernard Trémel (Faculté de théologie), 1, pl. G.-Python, 1700 Fribourg

Jean Zumstein (Faculté de théologie), 1, rue de Champreveyres, 2008 Neuchatel

Jean-Luc Nancy, 6, rue Charles-Grad, F-67000 Strasbourg _
Jean-Pierre Schobinger (Faculté des lettres), Hoschgasse 29, 8008 Zurich




	Bibliographie

