Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 4

Artikel: L'apdtre comme martyr dans les actes de Luc : essai de lecture globale
Autor: Zumstein, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 371-390

L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES
DE LUC!

ESSAI DE LECTURE GLOBALE

JEAN ZUMSTEIN

I. Introduction

Le théme proposé a notre attention est intitulé L'apétre comme martyr (la
signification de la souffrance et de la croix). Il nous parait opportun de préciser
notre sujet sur deux points. D'une part, dans les Actes, la qualité d’apotre
(andoToA0g) est limitée aux Douze? (exceptions 14,4.14); s’en tenir au col-
lege apostolique, ce serait exclure de notre enquéte Etienne et Paul, c’est-a-
dire deux figures capitales en regard de notre problématique. Nous envisa-
gerons donc plutét le destin du témoin (uéptug?), titre que partagent les
Douze, Etienne et Paul. D’autre part, la notion de martyr fait elle aussi diffi-
culté; en effet, au sens strict, le martyr est une personne qui a souffert la
mort pour avoir refusé d’abjurer la foi chrétienne. Or, justement, dans les
Actes, le martyr, entendu au sens étroit, occupe une place relativement
mince: la mort d’Etienne est décrite, celle de Jacques mentionnée, celle de
Paul predite, et c’est tout. A notre avis, pour couvrir la problématique de la
violence dans les Actes, il vaut mieux se référer a une notion plus large,
celle de conflit.

Le sujet étant ainsi précisé, notre tiche va consister a discerner dans
quelle mesure et pourquoi les t¢émoins, mis en scene par Luc dans les Actes,

I L’article qui suit restitue le texte d’'une communication faite le 20 janvier 1979
devant le «troisiéme cycle en sciences bibliques » des Facultés de Théologie des Uni-
versités de Suisse romande. Notre contribution intervenait dans un séminaire ayant
pour théme général « Actes apocryphes des Apoétres et Actes canoniques». Pour les
besoins de la publication, nous avons muni notre texte de quelques notes, mais en
prenant le parti de la plus grande sobriété. Pour une présentation détaillée des études
critiques contemporaines sur 'ceuvre de Luc, nous renvoyons a l'ouvrage monu-
mental de F. BovoN, Luc le théologien. Vingt-cing ans de recherches (1950-1975), Neu-
chatel-Paris 1978.

2 Sur la notion d’apotre, cf. I'état de la recherche de F. Bovon, op. cit., p. 379-386.
A la thése classique que nous avons rappelée, il convient d’ajouter deux preécisions:
d’une part, dndoTolOg n'est jamais utilisé au singulier dans les Ac, d’autre part, le
collége apostolique n’a d’existence que dans un espace, celui de Jérusalem (cf. A.
LINDEMANN, Paulus im dltesten Christentum (Beitrdge zur historischen Theologie, 58),
Tiibingen 1979, p. 60-61).

3 Sur ce concept, voir F. BovoN, op. cit, p. 387-389, et H. STRATHMANN, art.
uaprue ktA ThW, t. 4, Stuttgart 1942, p. 492-498.



372 JEAN ZUMSTEIN

encourent une quelconque violence a cause de leur engagement déclare au
service de I’Evangile.

D’un point de vue de méthodologie exégétique, nous lisons le texte «a
plat», c’est-a-dire sans nous interroger sur les sources utilisées par Luc (cri-
tique littéraire), ni sur sa valeur historique (critique historique). Notre seule
ambition est de repérer comment notre sujet est inscrit dans cet objet textuel
fini qu’est le texte grec des Actes. Semblablement — et précisément afin de
laisser venir au langage le texte lucanien —, nous ne discuterons qu’occa-
sionnellement la littérature secondaire.

Nous procéderons comme suit. Pour chaque section des Actes, nous
observerons tout d’abord comment le théme de la violence qui frappe le
témoin est littérairement inscrit, puis nous essaierons de montrer comment
ce théme est théologiquement signifiant. Pour opérer cette traversée des
Actes, nous organisons le texte selon le plan geéographique dicté par la
consigne initiale des Actes 1,7-84.

1-12:  propagation de la Parole a Jérusalem et en Syro-Palestine
(personnage clef: Pierre)
1,1-8,3: la vie de la communauté primitive a Jérusalem
8,4-12: la mission en Syro-Palestine

13-28: propagation de la Parole dans le monde hellénistique
(personnage clef: Paul)
13-14: premier voyage missionnaire
15: assemblée des apotres
15,36-18,22: second voyage missionnaire
18,23-21,16: troisieme voyage missionnaire
21,17-28,31: arrestation, captivité et transfert de Paul a Rome.

I1. La propagation de la Parole a Jerusalem et en Syro-Palestine (1-12)

|. La vie de la communauté primitive a Jérusalem (1,1-8,3)

Rassemblons tout d’abord les données de I'analyse. Les deux premiers
chapitres des Actes qui relatent les événements fondateurs de I’histoire qui
va suivre, a savoir I’Ascension, la reconstitution du collége apostolique et la
Pentecodte, ne contiennent aucune allusion a des conflits entre les apOtres et
leur environnement. Cette constatation n’a rien d’étonnant: il faut bien que
les apotres soient installes dans leur pratique avant d’étre contestés. En

4 Méme plan, p. ex., chez E. LoHSE, Entstehung des Neuen Testaments ( Theolo-
gische Wissenschaft, 4), Stuttgart 1972, p. 97, et W. MARXSEN, Einleitung in das Neue
Testament, 3¢ éd., Giitersloh 1964, p. 147. Voir aussi (la état de la question), C.
PERROT, Introduction a la Bible. Edition nouvelle, t. 3, vol. 2, Paris 1976, p. 245-255.



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 373

revanche, les trois grands moments narratifs qui suivent et qui nous ménent
au deébut du chap. 8 — jentends par la «la guérison d’'un infirme au
Temple et ses conséquences» (3-4), «la pratique des apodtres et ses consé-
quences » (5), «la pratique d’Etienne et ses conséquences » (6-7) — ces trois
grands moments narratifs sont construits sur le modéle du conflit.

Je me permets de detailler brievement ces trois épisodes et de les mettre
en parall¢le afin d’examiner si la narration de ces trois conflits entre les
témoins et les Juifs repose sur une structure commune.

Jenvisage tout d’abord «la guérison d’un infirme au Temple et ses
conséquences » (3-4). Cette guérison est le premier acte ad extra des apotres
(3,1-10) et son sens en est donné par un discours de Pierre (3,11-16). A ce
premier acte thaumaturgique ad extra répond la premiére mesure répres-
sive: Pierre et Jean sont arrétés et mis en prison (4,1-4). Les Juifs leur repro-
chent «d’instruire le peuple et d’annoncer, dans le cas de Jésus, la résurrec-
tion des morts»° (4,2). Le lendemain, ils sont interrogés par la juridiction
jérusalémite sur la légitimité de leur pratique (4,7). Pierre répond par la pré-
dication du Christ crucifié-ressuscite (4,9-12); I'autorité juive, étonnée par
'assurance de Pierre et de Jean (4,13), leur interdit aprés délibération de
«prononcer et d’enseigner le nom de Jésus» (4,18). Malgré leur rébellion,
les apotres sont relaches. Ils regagnent la communauté: est alors formulée
une priére qui élucide le sens de la répression amorcée.

Deuxiéme grand moment narratif de cette partie: «la pratique des apo-
tres et ses conséquences» (5). Apres un second cycle de miracles (5,12-27),
I’autorité juive intervient a nouveau et fait jeter en prison les apodtres jugés
récidivistes (5,17-18). A lieu alors la premiére delivrance miraculeuse
(5,19-20). Les apotres, retrouves préchant dans le Temple (5,21-26), sont
conduits devant le sanhédrin qui les accuse d’avoir transgress¢ I'ordre
donné en 4,18. Pierre prononce alors une nouvelle prédication christolo-
gique (5,29-32) a laquelle le sanhédrin répond en projetant la mort des apo-
tres (5,33). L’intervention de Gamaliel (5,35-39) fonctionne comme motif
retardateur et aboutit a la libération des apétres préalablement flagellés et
soumis a l'interdiction de prononcer le nom de Jesus (5,40). Ce second
moment s’achéve par deux notations: les apodtres se déclarent heureux
d’avoir été trouvés dignes de subir des outrages pour le nom (5,41); ils ne
cessent d’enseigner I’évangile de Jeésus.

Troisiéme et dernier grand moment narratif de cette partie située a Jéru-
salem: «la pratique d’Etienne et ses conséquences» (6-7). Etienne est
d’emblée présenté comme opérant des miracles (6,8) et s'imposant par une
parole irrésistible (6,9-10). Il est accusé par de faux témoins de blasphémer
contre Moise et contre Dieu; trainé devant le sanhédrin, il est accusé d’étre

5 La traduction frangaise des Ac, citée dans notre article, est empruntée a la Tra-
duction cecuménique de la Bible. Edition intégrale, Paris 1972, p. 363-439.



374 JEAN ZUMSTEIN

hostile aux fondements de la foi juive: la Loi, le Temple, Moise (5,13-14).
7,1-53 nous livre la défense d’Etienne qui est une esquisse de I'histoire du
salut ou plutét de son échec (les vv. 51-53 sont I'interprétation de la situa-
tion présente). Cette prédication suscite une hostilité unanime et entraine le
martyre d’Etienne (7,54-8,1); cette exécution est en fait un lynchage et non
I"accomplissement d’une sentence pénale réguliere. Ce troisiéme moment se
termine par deux notations: la présence de Saul et la persécution de I’église
de Jérusalem.

L’examen attentif des données que je viens de rappeler nous fait décou-
vrir que les trois récits de conflit présentent un méme ordre dans le déroule-
ment de la narration:

— le téemoin opere des miracles (3,1-10; 5,12-16; 6,8);

— le témoin est arréte (4,1-3; 5,17-18; 6,9-12) et mis en prison par méchan-
ceté ou jalousie (4,3; 5,18);

— le témoin comparait devant le sanhédrin (4,5ss; 5,27ss; 6,125ss);

— le témoin répond au grand-prétre par une prédication pleine d’assu-
rance sur le Christ crucifié-ressuscité annoncé dans I’Ancien Testament
(4,9-12; 5,29-32; 7,1-53); sa defense produit I’embarras et la colére (4,13-
17; 5,33-39; 8,54.57);

— le témoin est sanctionné et censuré (observer la gradation du chap. 3 au
chap. 8: chap. 4 = réprimande, menace, libération; chap. 5 = flagella-
tion, menace, libération; chap. 8 = lapidation);

— le témoin dévoile le sens de son épreuve (4,23-30; 5.41;
7,55-56.59-60);

— I’épreuve subie par le témoin débouche sur une prédication renouvelée
de la Parole (4,31, 5,42; 8,1-4).

La récurrence du méme déroulement dans les trois récits prouve-t-elle
I’existence d’un «pattern» littéraire organisant la narration dans les chap.
1-8? Ou s’agit-il d’une simple coincidence? Faute d’indices décisifs, je laisse
la question ouverte®.

Quoi qu’il en soit, la question initiale que j’avais posée, a savoir: « com-
ment le théme de la violence encourue par le témoin a cause de I’évangile
est-il littérairement inscrit dans le texte?», cette question regoit une premiére
réponse dans les chap. 3-8. Cette réponse est claire: sitot que le témoin sort
de la communaute, il suscite le conflit; la violence encourue par le t¢émoin a
cause de I’évangile n’est donc pas un motif adjacent ou occasionnel, c’est le
ressort du proces narratif.

6 Dans une lettre datée du 29 janvier 1979, F. BovoN me fait part de deux remar-
ques pertinentes: le modeéle littéraire construit s’appuie sur des séquences plus éten-
dues que celles considérées, p. ex., par I'histoire des formes; les critéres d'identifica-
tion sont thématiques et non stylistiques.



L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 375

Quelle est alors la signification théologique de cet €lément central de la
narration? Les cinq remarques qui suivent devraient fournir une premiére
réponse. Tout d’abord, le témoin, du fait méme qu’il accomplit sa mission,
suscite le conflit et est objet de violence: les apotres sont arrétés et empri-
sonnés, Etienne est lynché a mort. La mission est donc d’'emblée placée sous
le signe de la croix. En soulignant cet €élément, les Actes ne font que pour-
suivre la ligne esquissée dans les traditions synoptiques qui annoncent le
destin des envoyeés; pensons, par exemple, a la béatitude sur les persécutés
(Luc 6,23) ou a I'annonce des persécutions (Luc 21,12-28); pensons égale-
ment au destin du Christ qui est exemplaire’.

Ici — et c’est notre deuxiéme remarque —, il convient de donner une
précision importante: si les témoins provoquent le conflit et sont les vic-
times de la violence, ce n’est jamais a cause de ce qu’ils sont, mais toujours
a cause de ce qu’ils représentent: les apotres sont inquiétés a cause «de la
puissance et du Nom» qu’ils servent et qui se manifestent dans leur pra-
tique (4,7), Etienne a cause des prodiges qu’il opéere et de sa sagesse qui
confond ses interlocuteurs (6,8.10). La meilleure preuve que la violence
subie par le témoin n’est que la concrétisation de la passion de la Parole,
c’est que la chute de chaque moment narratif rappelle 'avance de la Parole
dont les témoins sont les serviteurs. La Parole de Dieu est la figure clef qui
provoque les conflits et explique le destin des envoyés.

En troisiéme lieu, si la Parole servie par les témoins suscite le conflit et
récolte la violence, qui est 'opposant? L’opposant® a la Parole, ce sont les
Juifs incrédules, personnifiés notamment par le sanhédrin. Comme le
montre le cycle d’Etienne, ce ne sont pas seulement les Juifs de Jérusalem,
mais de tout 'Empire (6,9). Nous découvrons ici une ligne constitutive des
Actes: le peuple élu, disséminé sur toute la terre habitée, va retrouver son
unanimité non seulement pour refuser la Parole, mais encore pour persé-
cuter ses envoyés; ce qui s'est passé avec le Christ se répéete avec ses
envoyés, car d’emblée c’est la mort que le sanhédrin réclame pour les nou-
veaux missionnaires (5,33) et c’est la mort donnée par des mains juives qui
frappera Etienne. L’opposant au t¢émoin de Dieu, ce n’est donc pas le paien,
mais le peuple de Dieu.

En quatriéme lieu, il convient de considérer les fextes clefs dans lesquels
Luc explicite le sens du destin vécu par les témoins. La premiére interpréta-
tion de la violence subie par les apotres est donnée en 4,23-31. Il s’agit

7 Sur ce point, outre I'état de la question de F. Bovon, op. cit, p. 175-181, voir M.
DiBeLius, Die Formgeschichte des Evangeliums, 4° éd. revue, Tibingen 1961, p.
200-205, et G. SCHNEIDER, Das Evangelium nach Lukas, Kapitel 11-24 (OeKT, 3/2),
Giitersloh et Wiirzburg 1977, p. 447-449.

8 Voir G. SCHNEIDER, op. cit., p. 425-426 (la littérature récente), et H. CONZEL-
MANN, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas (BHTh, 17), 5¢ éd.,
Tiibingen 1964, p. 135-139; 146-157.



376 JEAN ZUMSTEIN

d’une priere ou Dieu est invoqué comme le Seigneur de la Creéation; sa sou-
veraineté se manifeste notamment en ce qu’il a annoncé la passion du
Messie a Jérusalem (citation et exégese du Ps 2,1-2). La souffrance des apo-
tres recoit ainsi un double éclairage: elle est mise en relation avec la passion
du Christ et elle est comprise comme I’expression du plan divin. Dans ces
conditions, le ttmoin ne peut demander que d’étre fidéle a sa vocation: dire
la Parole avec assurance au sein des menaces. La seconde interprétation
intervient en 5,41: «Les apodtres quittérent le sanhédrin, tout heureux
d’avoir été trouves dignes de subir les outrages pour le Nom ». Ce commen-
taire accrédite deux idées: la souffrance de I'apdtre est une souffrance qui a
un sens — sa cause en est le Christ vivant; d’autre part, la souffrance,
infamie aux yeux du monde, est considérée comme un privilege dans
'ordre de la foi. Le troisiéme texte est la conclusion du discours d’Etienne
(7,51-53): la souffrance n’est plus d’abord présentée comme I’expression du
plan de Dieu ou comme résultant de I’attachement au Christ; reprenant la
lecture deutéronomiste de I’histoire, 'auteur des Actes présente la violence
frappant les envoyés de Dieu comme [’expression de I’endurcissement
repété d’Israél, comme la conséquence de la transgression de la Loi.

Avec ces trois textes, nous avons les theologoumena essentiels de Luc sur
la violence encourue par le témoin: elle est le fruit de I'incrédulité d’Israél,
mais Dieu en reste le maitre et 'intégre a son plan; elle est provoquée par
’attachement a Jésus dont le destin en reste le paradigme.

Le témoin encourt la violence des hommes parce qu’il se réclame de
Jésus-Christ. Comment — c’est ’objet de notre cinquiéme et derniére
remarque — vit-il alors la persécution qui le frappe? La thése que je
défends et que je développerai tout au long de mon enquéte’ est que le
temoin traverse l'épreuve en vainqueur. Je prends tout d’abord I'exemple des
apotres. Préchant avec autorité et accomplissant des miracles, les apotres ne
sont pas mis en difficulté lorsque la persécution les frappe. C’est remplis du
Saint-Esprit qu’ils répondent a leurs accusateurs, c’est sans trembler qu’ils
refusent I'ordre du tribunal, préférant obéir a Dieu (4,19), c’est dans la joie
qu’ils recoivent le fouet (5,40-41), et méme la mise aux fers est sans effet
puisque I’ange les délivre pour leur permettre de poursuivre leur enseigne-
ment au Temple. Rien — pas méme l'autorité juive coalisée — ne peut
détourner I'apdtre de la mission et, en vérité, aucune mesure ne l'atteint
vraiment. Dans cette premiére section, ’ap6tre est ’homme de la nappnoic
(4,13). Le martyre d’Etienne confirme ce point de vue: certes Etienne meurt
lapidé, mais sa mort est la mort du vainqueur. Deux arguments appuient ce
jugement: d’une part, lorsque son destin bascule, Etienne est rempli de

9 Voir, a ce propos, E. KAESEMANN, Der Ruf der Freiheit, 5¢ éd., Tiibingen 1972, p.
207-224; cet auteur estime que Lc, dans les Ac, a travers le motif de la souffrance du
témoin, se fait le tenant d’une theologia gloriae.



L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 37

I’Esprit Saint et il voit la gloire de Dieu et de Jésus (7,55); le témoin qui
souffre est le tétmoin du Christ élevé et victorieux, le témoin qui a déja part
aux realités célestes. D’autre part, Etienne vit souverainement sa mort, par-
tagé entre la vision, la priére et le pardon. Il meurt en parlant comme le
Christ: ses trois derniéres paroles se retrouvent dans la bouche du Christ
lucanien vivant sa passion (Actes 7,56 = Luc 22,69; Actes 7,60 = Luc
23,24, texte incertain; Actes 7,59 = Luc 23,46). Le témoin est donc 'image
de la gloire dans la persécution '°.

2. La mission en Syro-Palestine (8-12)

Les données de l'analyse sont ici les suivantes. Les vv. 1-4 du chap. 8
assurent la transition entre la premiére et la deuxiéme section des Actes.
Dans cette transition sont subtilement annoncés en négatif les deux grands
thémes positifs de ces chap. 8-12: en effet, d’'une part, la persécution s’abat-
tant sur I’église de Jérusalem va donner le signal de 'expansion — I’envers
de la dispersion est la propagation de I’Evangile; d’autre part, Saul, le per-
sécuteur intraitable, va se mettre en route pour Damas — I’envers de la per-
sécution est la conversion.

Les chap. 8-12 sont construits sur une alternance paix-conflit. La propa-
gation de ’évangile en Judée-Samarie (8) est un espace de paix. Le chap. 9,
axe sur la personne de Saul, le persécuteur converti, est un chapitre de
conflit. Le cycle de Corneille (10-11) est de nouveau un espace de paix. En
revanche, le chap. 12 qui donne la conclusion de la section est traversé par
la violence: Jacques meurt martyr, Pierre est arrété et Hérode disparait;
nous avons donc I’enchainement paix-conflit-paix-conflit. Il est a noter —
mais je n’ai pas d’explication a livrer sur ce point — que la seule terre de
paix évoquée dans les Actes est celle apparaissant dans les chap. 8.10-11,
c’est-a-dire la Samarie et les confins de la Judée. Tous les autres lieux évo-
queés dans les Actes sont des terres de violence, a commencer par Jérusalem.

Deux constatations littéraires concernant I’agencement de la narration en
regard du théme du conflit m’ont frappé dans cette deuxiéme section de la
premiére partie des Actes. D’une part, il faut relever le parallélisme entre la
fin de la premiére section (7,54-8,3) et la fin de la deuxiéme section (12). Je
reléve cing convergences successives: 1) au martyre d’Etienne correspond le
martyre de Jacques (7,54-60 et 12,2); 2) 'église de Jérusalem est persécutée
dans les deux cas (8,1; 12,1.4-5); 3) la persécution débouche sur une disper-
sion au chap. 8 (vv. 2.4) alors qu’au chap. 12 c’est Pierre qui quitte Jéru-

10 Sur la mort d’Etienne et sa signification, voir F. Bovon, op. cit., p. 367-369; H.
CONZELMANN, Die Apostelgeschichte (HNT, 7), Tibingen 1963, p. 52-53; E. HAEN-
CHEN, Die Apostelgeschichte (KEK, 11I), 5¢ éd., Gottingen 1965, p. 246-250.



378 JEAN ZUMSTEIN

salem; 4) en mourant, Etienne désigne le Christ comme juge (7,56)'! alors
qu’en 13,20ss I’'ange du Seigneur tue Hérode; 5) la conclusion est donnée
chaque fois par I’évocation du progrés de la Parole (8,4; 12,24). L’élément
de progression des chap. 7-8 au chap. 12 est que les apdtres, épargnés
d’abord, sont les victimes ensuite.

D’autre part, le lecteur des Actes ne peut étre que frappé par I'analogie
entre la disparition de Pierre et celle de Paul de la scéne des Actes. En effet,
le chap. 12 peut étre tenu pour le dernier chapitre ou Pierre joue un role
significatif;; il prononcera néanmoins ses derniéres paroles en 15,7-11 lors
de I'assemblée des apotres. Si la tradition de I’Eglise ancienne se plait a
parler du martyre de ces deux témoins, les Actes les abandonnent mysteé-
rieusement 'un et 'autre dans 'exercice de leur mission alors qu’ils sont
encore dans la plénitude de leur ministére et au bénéfice d’'une grande
liberté d’action. Les Actes se séparent de Pierre en déclarant qu’il «se mit
en route pour une autre destination» (12,17) et de Paul en soulignant qu’il
«vecut ainsi deux années entieres a ses frais» (28,30). Par ailleurs, il est a
signaler que I'un et I'autre, avant de quitter la scéne lucanienne, sont I’'objet
d’un acte de délivrance — Pierre est délivré de la prison, Paul de la tem-
péte —, et que les derniéres paroles de I'un et de ’autre ont trait a I’'annonce
de I'Evangile aux paiens (15,7-11 et 28,26-28), ce qui assurément a son
importance.

Au regard de notre problématique, la description lucanienne de la mis-
sion en Syro-Palestine appelle deux commentaires théologiques. Le premier
a trait a la notion d’échec providentiel. Qu’est-ce a dire? En évoquant le
contenu des chap. 8-12, j’ai essayé de montrer comment la persécution de
I'église de Jérusalem engendrait la mission en Judée-Samarie et comment
I'acharnement du persécuteur le menait sur le chemin de Damas. A mon
avis, nous touchons ici une des structures clefs de la théologie du conflit
dans les Actes; je signalerai d’ailleurs ses attestations successives. De quoi
s’agit-il? Le programme placé en téte des Actes est la propagation de la
Parole a Jérusalem, en Judée-Samarie et jusqu'aux extrémités de la terre.
Les opposants a ce programme prennent les mesures susceptibles de blo-
quer ce processus (arrestations, proces, emprisonnements, persécutions, exe-
cutions...). Ces mesures sont exécutées, mais — et ici intervient le « mais»
lucanien —, loin d’apporter le résultat escompté, ces mesures de contrainte
portent des fruits contraires a la volonté de leurs initiateurs; loin d’empé-
cher la diffusion de la Parole, ces obstacles sont paradoxalement des fac-
teurs multiplicateurs de succés. C’est la raison pour laquelle, lorsque je ren-
contre cette structure, je parle d’échec providentiel. On pourrait également
parler d’avance par la négativité. Cette conception de I'échec providentiel a
naturellement sa matrice dans la théologie de la croix: alors méme que les

I H. CONZELMANN, op. cit., p. 51



L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 379

hommes croient se débarrasser de Jésus en le clouant sur une croix, ils met-
tent en place les €éléments constitutifs de I’événement décisif du salut.

Le second commentaire théologique est suscité par la conversion de
Paul'’. Le chap. 9 présente, en effet, un intérét certain pour notre probléme
car, dans la personne de Saul persécuteur, puis converti sont rassemblés les
differents éléments de notre thématique; je les énumeére:

— Les Juifs avec a leur téte le grand-prétre sont désignés comme les oppo-
sants a I'Evangile. Ils ménent une lutte violente contre les chrétiens ou
qu’ils soient du seul fait qu’ils sont chrétiens. Ils désirent leur emprison-
nement et leur mort. Vérification: dés que Paul est converti, tant les Juifs
de Damas que les Hellénistes de Jérusalem décident sa mort
(9,23-25.29). C’est dire que I'incrédulité ressent ’Evangile comme une
formidable menace de contestation et de déstructuration qu’il s’agit de
supprimer par la violence.

— La conversion de Saul sur le chemin de Damas est un ¢lément capital de
la théologie du conflit dans les Actes car elle montre que le Christ est le
Seigneur de I'histoire conflictuelle qui se déroule, dans la mesure ou il
jette littéralement a terre I'adversaire. Cette autorité du Christ sur les
persécuteurs et les persécutés implique que la souffrance endurée par les
témoins n’est ni une fatalité, ni un accident, mais I’expression du dessein
divin choisissant de se révéler dans la faiblesse. Cette option typique
d’une théologie de la croix est confirmée par la parole du Christ qui,
définissant la vocation du Paul, lie d’emblée mission et souffrance: « Va
car cet homme est un instrument que je me suis choisi pour répondre de
mon nom devant les nations paiennes, les rois et les Israélites. Moi-
méme en effet je lui montrerai tout ce qu’il lui faudra souffrir pour mon
nom» (9,15-16).

— 11 faut enfin relever — et cela a été rarement fait — la solidarite¢ du
Christ avec les persécutés, qui résulte de la parole « Saul, Saul, pourquoi
me persécuter?» (9,4). D’une maniére qui n’est pas sans rappeler
Mt 25,31-46, le Christ s’identifie totalement aux siens, il prend fait et
cause pour eux. C’est dire la valeur qu’ils ont a ses yeux et le crime que
représente leur persécution.

12 La figure lc de Paul a fait I'objet de nombreuses études dans la recherche
contemporaine. F. BOVvoN, op. cit., p. 370-378, fait I'état de la question. Aux travaux
récents de BURCHARD, LOENING, RADL, SCHULZE, tous mentionnés et analysés par
Bovon, on ajoutera: A. LINDEMANN, op. cit., p. 49-68; J. RoLOFF, « Die Paulus-Dar-
stellung des Lukas», dans EvTh 39 (1979), p. 510-531; V. StoLLE, Der Zeuge als
Angeklagter. Untersuchungen zum Paulusbild des Lukas (BWANT 102), Tiibingen
1973. Voir aussi E. PLUEMACHER, arf. « Apostelgeschichte», dans TRE, Berlin 1978,
col. 483-528.



380 JEAN ZUMSTEIN

II1. Propagation de la Parole dans le monde hellenistique (13-28)

|. Le premier voyage missionnaire (13-14)

Avec le chap. 13 et jusqu’a la fin des Actes, un nouveau personnage
prend le devant de la scéne: c’est Paul. A ce nouveau personnage corres-
pond, du moins dans les chap. 13-21, une nouvelle forme de récit: le récit de
voyage, plus précisement le récit de voyage missionnaire. Notre question est
dés lors celle-ci: quelle(s) relation(s) 'auteur des Actes établit-il entre le
théme du voyage missionnaire et celui du conflit?

Il nous faut d’abord envisager cette problématique du point de vue /litté-
raire et, dans cette perspective, il convient d’examiner le modéle narratif res-
tituant la pratiqgue missionnaire du témoin Paul. Dans la narration du pre-
mier voyage missionnaire, quatre étapes font 'objet d’'un compte rendu
détaillé: Chypre, Antioche de Pisidie, Iconium, Lystre. Or, dans ces quatre
cas, la mission paulinienne débouche sur un conflit. Fait intéressant et
reconnu depuis longtemps '3, c’est le méme modéle littéraire (on parle aussi
de stéréotype) que I’on retrouve a chaque fois pour relater I’activité mission-
naire et contestée de Paul. Ce schéma comprend quatre moments:

— Paul préche I’évangile a la synagogue (Antioche de Pisidie, Iconium) ou
devant un Juif (Chypre); a Lystre, en revanche, le point de départ est un
miracle.

— Cette prédication divise la synagogue et suscite une opposition violente
(Chypre, Antioche, Iconium).

— Devant cet état de fait, Paul abandonne la synagogue et se tourne vers
les paiens (Antioche, Iconium, Lystre).

— Les Juifs restés incrédules alertent le pouvoir en place pour forcer le
témoin a quitter le pays (Antioche, Iconium, Lystre).

A ce schéma désormais classique, il faut apporter deux précisions en
regard de son utilisation dans la narration du «premier voyage mission-
naire». En premier lieu, il faut observer que, de la premiére a la quatriéme
étape, il y a une progression dans la violence subie par le témoin: a Chypre,
Elymas, le magicien, est frappé de cécité pour s’étre opposé a Paul; a
Antioche de Pisidie, Paul et Barnabas quittent la ville, chassés mais
secouant néanmoins la poussiére de leurs pieds sur la cité inhospitaliére; a
Iconium, c’est menaceés de lapidation que les «apotres» se sauvent sans
demander leur reste; a Lystre, enfin, Paul est lapidé. L’écriture est donc par-
ticuliérement soignée et organisée. En deuxiéme lieu — et ici nous retrou-
vons une constatation que nous avons faite pour les chap. 1-8 —, cet

13 P. ex. H. CoNZELMANN, Geschichte des Urchristentums (NTD Ergdnzungsreihe,
5), Géttingen 1969, p. 78.



L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 381

ensemble narratif ne s’acheéve pas sans que le sens de I’épreuve subie par le
témoin ne soit donné; en 14,22, nous lisons en effet: «Il nous faut (...)
passer par beaucoup de deétresses, pour entrer dans le Royaume de Dieu ».

Dans le cadre de cette analyse de la construction du récit lucanien, nous
aimerions glisser une observation qui nous a frappé sans pour autant nous
conduire a un reésultat affirmé. Chaque moment narratif dans les Actes
s’achéve par l'évocation d'une difficulté intra-ecclésiale. Le martyre d’Etienne
est préceéde de la dispute entre hébreux et hellénistes (6,1ss); le martyre de
Jacques et I'emprisonnement de Pierre suivent la difficile explication de
Pierre a I’église de Judée concernant la mission paienne (11,1 ss); le premier
voyage missionnaire s’achéve par l'incident d’Antioche (15,1ss); le troi-
siéme voyage missionnaire débouche sur la requéte des jérusalémites dési-
rant voir Paul prouver sa fidélité a la Loi (21,17ss). Le seul trou dans notre
enquéte est constitu¢ par la chute du deuxiéme voyage missionnaire ou
nous ne trouvons rien de semblable.

Concluons. Le conflit vécu par le témoin n’est pas exclusivement un
conflit externe dans les Actes, il peut également s’agir d’'un conflit né au
sein de I’Eglise; le conflit résulte alors toujours de la relation difficile entre
la composante juive et la composante paienne-hellénistique dans la com-
munaute.

Le stéréotype narratif que nous venons de dégager, et qui décrit I'activité
missionnaire de Paul, présuppose une vision théologique déterminée; a notre
avis, il attire I’attention sur trois points:

a) Le stéréotype narratif est construit sur le modele du conflit. En consé-
quence, il ne saurait y avoir de proclamation paisible de la Parole; la pro-
clamation de I'Evangile est une proclamation sous la croix. D’ailleurs, le
logion de 14,22 éléve au niveau d'une régle valable pour tout chrétien la

.nécessité de I’épreuve ici-bas comme condition d’acceés a la vie eschatolo-
gique 4.

b) Malgré le passage du témoin en terre paienne, /‘opposant reste le
méme: le peuple juif, c’est-a-dire le peuple le mieux préparé a recevoir le
Messie. Fait étonnant, lors du « premier voyage missionnaire », ce refus vio-
lent n’est pas expliqué. La violence est décrite dans sa nudité et dans son
irrationnalité.

¢) L’endurcissement juif, loin de paralyser la propagation de la Parole,
la facilite de maniére radicale. Nous retrouvons inscrit au cceur du stéréo-
type narratif la notion d’échec providentiel. Le refus des Juifs ouvre la voie
aux paiens; l'infidélité du peuple de Dieu débouche sur I'universalit¢ du
salut.

14 Voir H. CONZELMANN, Die Apostelgeschichte, p. 81: «... Eine allgemeine Lebens-
regel »; E. HAENCHEN, op. cit., p. 377: «Die Leiden, bei denen an Verfolgungen zu
denken ist, gehoren (...) iiberhaupt zur christlichen Existenz ».



382 JEAN ZUMSTEIN

A cette analyse de la théologie implicite au stéréotype narratif, il faut
ajouter celle relative au comportement du témoin. S’il faut remarquer que le
témoin est, de par sa mission, contesté et persécuté, il faut ajouter qu’il
affronte le conflit de fagon souveraine: mandaté par I’Esprit (13,2.4.9), il
préche avec assurance (cf. Antioche de Pisidie), répond avec autorité a toute
objection (13,46), accomplit des miracles tels qu'on le confond avec la divi-
nité (Lystre). Alors méme qu’il est lapidé et laissé pour mort par ses adver-
saires, il se reléve (Gviotapal: terminologie de la résurrection) et rentre sans
hésitation dans la ville hostile. Il faut donc parler de la gloire au sein de
I’épreuve; il n’y a pas de misere du témoin. Ce serait pourtant se méprendre
sur le sens de cette gloire si I'on ne précisait pas qu’elle est au service de la
diffusion de la Parole et qu’elle lui est subordonnée. Le motif de la mission
comme ceuvre de Dieu est en effet I'inclusion qui encadre cette section
(13,4; 14,27).

2. Le deuxieme voyage missionnaire (15,36-18,22)

Pour situer littérairement le théme du conflit suscité par le témoin et de la
violence qui en résulte dans les chap. 15-18, nous aimerions formuler quatre
remarques: _

a) Le «second voyage missionnaire» est pour I’essentiel un voyage en
Europe (15,36-40 «décision d'un deuxiéme voyage», 15,41-16,10 «inspec-
tion des églises asiates avec appel a passer en Europe», 18,18-23 «fin du
voyage» forment le cadre).

b) Toutes les étapes sur lesquelles le narrateur s’arréte sont marquées du
sceau du conflit: Philippes (16,11-40), Thessalonique (17, 1-8.15), Athénes
(17,16-34), Corinthe (18,1-17); comme dans le premier voyage, il n’y a pas
d’étapes paisibles.

c) Le modéle littéraire établi lors de I’examen du premier voyage se
confirme; nous retrouvons le schéma: prédication dans la synagogue —
division de la synagogue et opposition — abandon de la mission juive au
profit des paiens — persécution des témoins a I'initiative des Juifs restés
incrédules.

d) Si ce stéréotype narratif est repris, il faut remarquer que certains traits
se précisent, d’autres s’ajoutent:

— le modele classique d’approche des Juifs est la prédication de la Parole
dans la synagogue, le mode¢le d’approche affirmé des paiens est le
miracle (Iconium 14,3; Lystre 14,8ss; Philippes 16,6ss. 25ss; Ephése
19,11ss);

— les accusations portées notamment par les Juifs contre Paul sont mainte-
nant formulées; ce sont ces accusations qui fondent la persécution
(16,20; 17,6-7; 18,13). La constante dans ces accusations est |'atteinte a
la légalité romaine (ordre troublé; prosélytisme, nouveau culte);



L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 383

— enlfin, si, en cas de conflit, la réaction des paiens contre les témoins est
douce (a Philippes, les paiens s’excusent auprés des prisonniers et les
liberent; a Athénes, 'opposition ne dépasse pas le stade de la moquerie;
a Corinthe, le pouvoir paien donne raison a Paul contre les Juifs), la
reaction des Juifs est implacable (Thessalonique, Bérée, Corinthe).

Le diagnostic théologique posé a la fin du premier voyage missionnaire
est confirmé; nous ne revenons donc ni sur la signification du modéle nar-
ratif, ni sur la typologie de I'apétre.

A notre avis, trois €éléments nouveaux méritent d’étre notés:

a) L’épisode d’Athenes nous confronte a une nouvelle forme de conflit
et de violence. Le conflit en reste au conflit d’idées, au conflit intériorisé ; le
conflit est celui du jeu intellectuel, la violence est celle de I'ironie et de la
moquerie. Ce type de violence et de conflit est typique de I'auditoire paien
(cf. les comparutions de Paul devant I'autorité paienne, notamment devant
Agrippa). La culture aveugle au méme titre que la religion.

b) Comme dans le premier voyage missionnaire, le dernier épisode du
second voyage contient une parole qui élucide le destin du témoin:

18,9-10: « Sois sans crainte, continue de parler, ne te tais pas. Je suis en effet avec

toi et personne ne mettra la main sur toi pour te maltraiter car, dans cette ville, un
peuple nombreux m’est destiné.»

On peut certes affirmer !> que Luc a introduit ce logion a cet endroit pour
justifier la durée inhabituelle du séjour de Paul a Corinthe. Mais on peut
aussi y voir 'affirmation de la souveraineté absolue de Dieu sur le témoin.
C’est lui qui suspend la persécution et décide de I'itinéraire. Le témoin est
contesté par les hommes, mais il est livré par Dieu. Nous sommes alors
confrontés a une authentique théologie de la croix ou la faiblesse et la souf-
france, voire la mort, sont une médiation révélatrice choisie par Dieu.

¢) L'emprisonnement de Paul et de Silas a Philippes est également signi-
ficatif a deux niveaux. D’une part, comme le montre 'acte de libération
(16,25-26), le témoin est un prisonnier inemprisonnable; méme la mesure la
plus stricte ne peut avoir prise sur sa liberté; il n’est prisonnier que parce
que Dieu le veut et aussi longtemps qu’il le veut. En définitive, rien n’atteint
réellement le témoin au sein de I'épreuve. D’autre part, comme le montre la
conversion du gedlier, nous avons une nouvelle illustration de I'échec provi-
dentiel cher a Luc; loin d’interrompre la mission du témoin, son arrestation
et son incarcération lui permettent de la poursuivre d’autant mieux. Toutes
les mesures prises pour bloquer la diffusion de la Parole ne font que hater
sa propagation. Sur ce point — et avec Haenchen'® —, on peut se
demander si la theologia crucis n'est pas pénétrée en son centre par une theo-
logia gloriae.

IS Ainsi, p. ex., H. CONZELMANN, op. cit., p. 106, et E. HAENCHEN, op. cit., p. 472.

16 A ce propos, E. HAENCHEN, op. cit, p. 442, écrit: « Die theologia crucis beginnt
sich in eine theologia gloriae zu verwandeln, kbnnte man sagen. »



384 JEAN ZUMSTEIN

3. Le «troisieme voyage missionnaire » (18,23-21,16)

Deux remarques suffisent a situer notre sujet d’'un point de vue littéraire:

a) L’etape significative du «troisiéme voyage missionnaire» est Ephése;
cette eétape est stricto sensu la derniére étape missionnaire du témoin Paul
dans les Actes. L’¢élément intéressant est que cette derniére étape met en
ceuvre le modele littéraire que nous avons établi en examinant les premier et
deuxieme voyages missionnaires, mais elle le met en ceuvre avec la totalité
des éléments: prédication a la synagogue (19,8) — division de la synagogue
et opposition (19,9a) — le témoin effectue des miracles face aux paiens
(19,11ss) — ce témoignage suscite 'opposition des paiens, puis leur réaction
douce (19,21ss) — départ du témoin (20,1).

b) L’activité missionnaire du témoin en liberté trouve son commentaire
et son interprétation ultime et développée dans le discours d’adieux adressé
aux anciens d’Ephése a Milet. Nous avons constaté que chaque cycle mis-
sionnaire comportait en sa partie finale un morceau ou une parole interpreé-
tant le lien mission-persécution. Cette caractéristique de la narration luca-
nienne atteint ici sa plénitude: un discours complet — le dernier prononceé
par le missionnaire en liberté et le seul adressé par Paul a I'Eglise — va arti-
culer la relation tache missionnaire et violence subie par le témoin, et cela
pour inspirer la vie en Eglise. Ce texte est sans doute le texte clef des Actes
au regard de notre problématique.

Ce texte doit non seulement étre reconnu dans son role par rapport au
contexte antérieur — il est alors le point d’orgue de la mission paulinienne
—, il doit également étre reconnu dans son réle par rapport au contexte
postérieur. En effet, un des étonnements du lecteur des Actes est de
constater que le chap. 28 ne nous renseigne pas sur le destin ultime de Paul.
Apres Dibelius et Haenchen'!’, nous pensons que le récit du martyre de
Paul est donné dans le discours de Milet et donc que 'auteur peut garder la
conclusion des Actes disponible pour une autre thématique (nous y revien-
drons). Mais si, comme le dit Dibelius '®, 'auteur des Actes pose déja la cou-
ronne du martyre sur la téte de Paul au chap. 20, c’est que, de cette maniére,
avant méme qu’elle intervienne, la passion du témoin est annoncée et inter-
prétée. Paul monte a Jérusalem pour souffrir un destin souverainement
annonce et pleinement consenti. Paul prend le chemin du martyre en vain-
queur.

Du point de vue théologique, trois aspects retiennent |’attention dans
cette section dite du «troisieme voyage missionnaire ». Je note tout d’abord

17 M. DiBeLius, « Die Reden der Apostelgeschichte und die antike Geschichts-
schreibung », dans Aufsdtze zur Apostelgeschichte (FRLANT, 60), 5¢ éd., Gottingen
1968, p. 131-136; E. HAENCHEN, op. cit., p. 524; 527-528.

18 M. DIBELIUS, op. cit., p. 136.



L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 385

une récurrence dans la narration, qui a un enjeu théologique certain. Le
dernier acte thaumaturgique du témoin Paul avant son arrestation est la
résurrection d’'un mort (résurrection d’Eutyque a Troas, 20,7-12). Or il en va
de méme de Pierre: son dernier acte thaumaturgique avant sa disparition est
la résurrection de Tabitha a Joppé (9,36-43). A ces deux épisodes, il faut
ajouter celui de Paul mordu par le serpent a Malte sans en ressentir la
moindre consequence (28,1-6). Le témoin alors méme qu'il se dirige vers sa
mort semble étre décrit comme le porteur et l'intermédiaire de la vie.

Jaimerais en second lieu revenir au discours de Milet. Je I'aborde a I'aide
du plan proposé par Haenchen %

— vv. 18-21: évocation du passe,

— vv. 22-24: évocation du preésent,

— vv. 25-31: évocation de I'avenir,

— vv. 32-34: bénédiction et exhortation.

Faisons tout d’abord une remarque préliminaire: dans ce texte, Paul est non
seulement le modéle du témoin dominant souverainement son passé, son
présent et son avenir, mais il est encore présenté comme le modéle du mis-
sionnaire idéal et du chef d’Eglise (récurrence de I'apologie personnelle!).
Or comment se présente la condition de témoin idéal?

— Au niveau du passé, deux éléments sont mis en relation: la prédication
de I’Evangile aux Juifs et aux Grecs s’est effectuée dans les larmes et les
épreuves provoqueées par les Juifs.

— Au niveau du présent, la certitude de I’épreuve et la certitude de mener a
chef le service confié par le Christ, a savoir le témoignage de I'Evangile,
sont une seule et méme realité.

— Au niveau de I’avenir, celui qui a proclame le Reégne est promis a la
mort: « Désormais, je le sais bien, voici que vous ne reverrez plus mon
visage, vous tous parmi lesquels j’ai passé en proclamant le Régne
(20,25) ». Fait intéressant: I’épreuve mortelle encourue par le témoin est
rédupliquée dans I’épreuve qui va frapper I'Eglise, a savoir I’hérésie.

Le constat est clair: il y a corrélation entre le service de la Parole et le
conflit-épreuve. Cette corrélation n’est pourtant ni fatale, ni tragique, elle
est dictée par I'Esprit. D’ailleurs, fait fort significatif, c’est la communauté
qui est triste et en pleurs alors que le témoin reste inébranlable.

11 faut noter enfin I’émergence d’une typologie de la passion. Le destin du
témoin est présenté de fagon analogue au destin du Christ. Sans forcer la
comparaison, il faut noter les éléments suivants?’:

19 E. HAENCHEN, op. cit., p. 522-5217.
20 Voir, p. ex., W. RADL, Paulus und Jesus im lukanischen Doppelwerk: Untersu-

chungen zu Parallelmotiven im Lukasevangelium und in der Apostelgeschichte, Bern-
Frankfurt a. M. 1975, p. 211-221; J. ROLOF¥, art. cit., p. 530-531.



386 JEAN ZUMSTEIN

— de méme que la passion du Christ est annoncée trois fois, ainsi en est-il

de la passion paulinienne (20,22-35; 21,4; 21,10-14);

— de méme que la mort du Christ est présentée dans la scéne de Gethseé-
mané comme I’accomplissement de la volonté de Dieu (Luc 22,42), ainsi

en est-il de la mort de Paul (Actes 21,14);

— de méme que le dernier voyage de Jésus a Jérusalem est le voyage vers
la passion, ainsi en est-il de Paul;

— de méme que le Christ de la tradition synoptique provoque au Temple
un incident qui décide de son destin, ainsi en est-il de Paul;

— de méme que le Christ est arrété par les Juifs pour étre livré aux paiens,
ainsi en est-il de Paul;

— de méme que le Christ est jugé par une autorité romaine qui insiste sur
son innocence, ainsi en est-il de Paul.

Il est clair que nous avons ici un phénoméne de mimesis. L'envoyé
répeéte le destin du maitre. Une éthique de I'imitation est en voie de constitu-
tion. Une éthique seulement, car le sens des souffrances encourues est bien
différent selon qu’il s’agit du Christ ou de son témoin: le Christ souffre pour
les hommes, le témoin pour le Christ (21,13).

4. Arrestation, captivité, transfert a Rome (21,17-28,31)

Avec les chap. 21-28, nous touchons la derniére grande partie des Actes.
I vaut la peine de noter que Luc consacre le dernier quart de son livre — ce
qui est énorme — a évoquer ['arrestation de Paul, ses différentes comparu-
tions devant 'autorité et, finalement, son transfert & Rome, mais qu’il évite
tout aussi soigneusement de rapporter le procés proprement dit de I'apdtre
et son martyre. Ainsi — et il faudra interpréter cette observation en théo-
logie —, la captivité devient la médiation permettant a la Parole d’atteindre
Rome.

On peut organiser cette derniére partie géographiquement autour de
trois villes: Jérusalem, Césarée, Rome. Le moment centré sur Jérusalem
(21,17-22,32) comprend, outre le s€¢jour de Paul dans la ville sainte et son
arrestation, deux comparutions devant le forum juif — l'une devant le
peuple, I'autre devant le sanhédrin; ce moment jérusalémite s’achéve par un
complot des Juifs. Le moment centré sur Césarée (22,23-26,32) relate, outre
le transfert de Paul dans cette ville, quatre comparutions de Paul devant le
forum paien: devant Félix, devant Félix et Drusille, devant Festus, devant
Bérénice et Agrippa. Le moment centré sur Rome (26-28) comprend, outre
le voyage, I'arrivée et le séjour a Rome.

Du point de vue littéraire, Dibelius?! a relevé I'essentiel: si dans la rela-
tion des voyages missionnaires, le texte était organisé selon le stéréotype
narratif que nous avons décrit, dans les chap. 21-26, c’est un autre modele

2I' M. DiBeLlus, «Paulus in der Apostelgeschichte», dans op. cit, p. 178-180.



L’APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 387

qui se dégage et qui donne son caractére a la narration — celui de la com-
parution du témoin accusé devant ['autorité juive et paienne. De la mission,
nous passons a /'apologie. Fait a relever, le « pattern » missionnaire n’est pas
oublié pour autant; il ressurgit pour organiser la derniere sceéne des Actes —
I’annonce de I’Evangile par Paul a Rome. Nous y reviendrons.

Au niveau théologique et concernant le role du témoin contesté, cette
derniére section des Actes appelle les remarques suivantes:

a) La premiére a trait a la captivit¢ du témoin. Dibelius?? a bien
remarqué que l'auteur des Actes ne livre pas une tradition continue sur le
ministére de Paul, mais trois ensembles distincts: le premier sur la conver-
sion, le second sur la mission en Asie Mineure et en Europe, le troisiéme sur
la captivite. La présence bien développée de ce troisiéme complexe est pour
le moins étonnante: quelle relation y a-t-il entre le but des Actes qui est, me
semble-t-il, de montrer la diffusion de la Parole dans I’Empire et la descrip-
tion détaillée de la captivité du missionnaire et de son systéme de défense?
On peut y voir un paradigme destiné aux croyants de 1’église lucanienne,
engagés dans une situation analogue >}, mais — et c’est la thése que je défen-
drais — on peut également penser que, pour Luc, le témoin prisonnier est
encore et toujours la meédiation humaine de la diffusion de la Parole. Nous
retrouvons alors le théme de I’échec providentiel cher a Luc: en arrétant
Paul, I'autorité, loin de mettre fin a sa mission, va lui permettre de témoi-
gner devant les grands de ce monde et de porter I'Evangile dans la Rome
impériale. La servitude du témoin est la médiation de I'accomplissement du
plan de Dieu.

Cette thése qui voit dans la derniére section des Actes la prédominance
de la Parole servie par le témoin est appuyée par un double usage du « pat-
tern missionnaire »:

— On peut tout d’abord dire que le « pattern » missionnaire trouve son
accomplissement: les Juifs parviennent enfin a mettre la main sur Paul, a le
faire arréter et a organiser sa mort, en tramant un complot. Mais, motif bien
connu, ce sont les paiens qui arrachent Paul a une mort certaine et lui assu-
rent un proces équitable — c’est du moins 'avis du témoin dans ses apolo-
gies. Comme dans les chap. 13-21, Paul va donc paradoxalement échapper
a ses ennemis en revétant la condition du prisonnier et ce n’est pas la
moindre élégance de I'apotre que de le voir dans I'ultime scéne se détourner
une derniére fois de ses ennemis — les Juifs — pour précher I'Evangile aux
paiens.

— En deuxiéme lieu, la discussion si controversée sur la conclusion des
Actes?* devrait recevoir un début de solution dans la mesure ou I'on

22 M. DiBELIUS, op. cit., p. 175-180.
23 M. DiBELIUS, op. cit., p. 180.
24 E. HAENCHEN, op. cit., p. 650-655.



388 JEAN ZUMSTEIN

constate que les vv. 16-31 sont construits a 'aide du «pattern» mission-
naire: prédication aux Juifs (vv. 16-23) — division des Juifs (v. 24) — Paul
se tourne vers les paiens (vv. 25-31). A mon avis, en utilisant ce modéle a
titre conclusif et en renongant ainsi a narrer le martyre de Paul, Luc signale
clairement le but principal de son ouvrage: décrire I'avance de la Parole a
travers les temoins remplis de I’Esprit. Les traditions sur les témoins ne sont
donc légitimes que dans la mesure ou elles servent ce projet.

b) Jaimerais conclure cette traversée des Actes en évoquant le récit de la
tempéte®> et du naufrage du chap. 27. Il est pour le moins étonnant que la
seule veritable aventure de voyage relatée dans les Actes soit I'avant-der-
niere péripétie dans I'itinéraire du témoin. Je ne veux pas par la mettre en
doute le noyau historique du récit bien qu’il s’agisse d’'un poncif littéraire
dans les romans de I’époque; d’ailleurs 2 Co 11 nous a appris que le nau-
frage était une composante assez fréquente dans la vie du missionnaire. Je
veux parler d’autre chose; a mes yeux, ce chapitre a un role théologique évi-
dent: avant que le héros n’atteigne le but de sa quéte, il affronte I'épreuve
supréme qui doit manifester son identité décisive. Que la tempéte affrontée
sur la mer soit I’épreuve symbolique par excellence ne doit pas nous
etonner si I’on se souvient du role de la tempéte dans les évangiles. Quelle
est alors I'identité du témoin qui transparait dans ce chapitre?

Au niveau de la typologie du témoin, les chap. 22-26 ont bien montré
que Paul, le témoin, est innocent — innocent aussi bien devant les Juifs que
devant les paiens. Le chap. 27 va manifester que le témoin, prisonnier inno-
cent, aborde I'épreuve souverainement. Familier de Dieu et visité par lui, ne
se décourageant pas mais habité par une confiance inaltérable, connaissant
sans risque d’erreur ’avenir des choses et des hommes, rassurant ses compa-
gnons d’épreuve et toujours de bon conseil, Paul domine la tempéte plutot
qu’il n’en est la victime. L'épreuve dans sa violence dévoile un témoin glo-
rieux et vainqueur.

Mais il faut sans doute aller plus loin. Comme I’écrivent Conzelmann et
Haenchen?¢, dans I'épreuve qui le frappe, le prisonnier est en réalité le sau-
veur. De maniére paradoxale, celui qui a tout perdu aux yeux des hommes
est en verité I'intermédiaire du salut pour eux.

25 E. HAENCHEN, « Acta 27», dans Zeit und Geschichte. Dankesgabe an Rudolf
Bultmann zum 80. Geburtstag, Tiibingen 1964, p. 235-254.

26 H. CONZELMANN, op. cit., p. 146: « Das Thema der Einschiibe ist: Paulus der
Retter»; E. HAENCHEN, Die Apostelgeschichte, p. 633: «Er, der Gefangene, rettet
alle!».



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 389

IV. Synthese

A titre de conclusion, nous nous proposons de rassembler les résultats de
notre recherche. Nous envisagerons tout d’abord le traitement littéraire de
notre theme par Luc dans les Actes, puis son élaboration théologique.

Les Actes utilisent trois (?) modéles littéraires pour décrire la condition
du témoin au sein des conflits. Le premier modéle littéraire (?) est celui du
témoin préchant en terre juive; il se caractérise par la succession des élé-
ments suivants: miracle — arrestation — comparution — prédication du
Christ — sanction — sens de I’épreuve — progrés de la Parole. Le second
modele littéraire a trait au témoin préchant en terre paienne; il comprend
les étapes suivantes: prédication dans la synagogue — division de la syna-
gogue et opposition — abandon de la mission juive au profit des paiens —
persécutions des témoins. Le troisiéme modeéle littéraire concerne le témoin
prisonnier; il consiste dans la scéne de comparution devant I'autorité. Ces
trois modeles, bien distincts du point de vue de I'organisation narrative,
reposent sur les deux mémes catégories constitutives: le conflit et la Parole.

Outre ces trois modeles, les Actes mettent en ceuvre trois procédés litté-
raires. Le premier procédé utiliseé est celui du refrain; concrétement, le
refrain qui ponctue la narration de I’épreuve subie par le témoin est
'avance de la Parole. Le second procédé employé est celui du discours
comme interprétation de la narration. Chaque section des Actes, dans sa
partie finale, comprend une parole ou un discours élucidant le sens de
I’épreuve vécue par le témoin. Le troisieme proceédeé observe est celui du
parallélisme dans la description du sort respectif des témoins. Ainsi, non
seulement Pierre et Paul prononcent la méme prédication, operent les
mémes miracles, mais encore ils quittent la scéne lucanienne dans les
mémes conditions.

Quelle théologie une telle organisation narrative porte-t-elle au langage?
Comme dans les synoptiques, la mission dans les Actes est une mission sous
la croix: du seul fait qu’il proclame la Parole, le témoin suscite le conflit et
est objet de violence. Certes, cette violence est le fait des paiens aussi bien
que des Juifs. Mais alors que les paiens se caractérisent par une « opposition
douce », les Juifs font preuve d’une grande virulence dans leur refus et ils
sont a I'origine de la quasi-totalit¢ des mesures qui frappent les mission-
naires. Cette violence d’Israél a I'’encontre des envoyeés du Christ est le fruit
de I'incrédulité et, comme dans le cas du Nazaréen, elle culmine dans une
volonté de meurtre.

Si la mission chrétienne est une mission sous la croix, elle n’implique pas
pour autant une «vision tragique» de la propagation de la Parole qui
deviendrait I’espace du malheur et de 'absurde. En effet, le Dieu dont
témoigne Luc est le Seigneur des persécuteurs et des perseécutés. Ainsi, d’une
part, le témoin est certes contesté par les hommes, mais il est livre par Dieu



390 JEAN ZUMSTEIN

seulement. D’autre part, 'épreuve vécue par le témoin est féconde: contre
toute évidence, le malheur qui le frappe est un succes pour la Parole; I'échec
est providentiel.

Dans la perspective lucanienne, le Christ se retire de I'histoire a I’Ascen-
sion; aussi, jusqu’a la parousie, la présence de Dieu s’incarne de fagon pri-
vilegiée dans le don de I’Esprit. Le téemoin, cependant, conserve une rela-
tion a ce Christ vivant, mais non présent. Cette relation s’exprime, d’une
part, dans le fait que I'épreuve est vécue comme un privilege, car elle est
encourue au nom du Christ. Cette relation consiste, d’autre part, en ce
gu’engage sur le chemin du martyre, le témoin se conforme a I'attitude du
Christ souffrant — nous assistons a la naissance d’une éthique de I'imita-
tion.

Il faut pourtant bien avouer que la théologie lucanienne de la croix est
contrebalancée par une théologie affirmée de la gloire. Tout au long du livre,
en effet, c’est en vainqueur que le témoin affronte I’épreuve. Non seulement
il n’est pas atteint par I'épreuve, non seulement il la domine souveraine-
ment, mais encore, au sein de cette épreuve précisement, il est I'interme-
diaire du salut. Aussi est-il juste de soutenir que, chez Luc, la théologie de la
croix est pénétrée en son centre par une théologie de la gloire.

Enfin, a vouloir parler constamment de la condition du témoin, on
risque de travestir la perspective lucanienne. En effet, pour I'auteur des
Actes, I'acteur central de la narration est la Parole qui part de Jérusalem
pour atteindre Rome. Ainsi le destin du témoin n’a ni valeur, ni significa-
tion en lui-méme; sa seule légitimité est d’étre 'intermédiaire, la médiation
humaine de cette Parole?’.

27 Sur ce probléme voir: F. Bovon, « L'importance des médiations dans le projet
théologique de Luc», NTS 21 (1974-75), p. 23-39.



LA FIGURE DE L’APOTRE
DANS LES ACTES DES APOTRES

Les trois contributions suivantes ont été présentées au cours de I’hiver
1978-1979 dans le cadre d’un enseignement de troisiéme cycle organisé par
les Facultés de théologie de Fribourg, Geneve, Lausanne et Neuchatel. Le
cours portait sur les Actes canoniques et les Actes apocryphes des Apotres.
Les contributions relatives aux Actes apocryphes vont paraitre a Geneve
chez Labor et Fides sous le titre suivant: « Les Actes apocryphes des Apo-
tres, christianisme et monde paien ».



	L'apôtre comme martyr dans les actes de Luc : essai de lecture globale
	Anhang

