
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 4

Artikel: L'apôtre comme martyr dans les actes de Luc : essai de lecture globale

Autor: Zumstein, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 371-390

L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES
DE LUC

ESSAI DE LECTURE GLOBALE

JEAN ZUMSTEIN

I. Introduction

Le thème proposé à notre attention est intitulé L'apôtre comme martyr (la
signification de la souffrance et de la croix). Il nous paraît opportun de préciser
notre sujet sur deux points. D'une part, dans les Actes, la qualité d'apôtre
(ànóaxoXoc,) est limitée aux Douze2 (exceptions 14,4.14); s'en tenir au
collège apostolique, ce serait exclure de notre enquête Etienne et Paul, c'est-à-
dire deux figures capitales en regard de notre problématique. Nous envisagerons

donc plutôt le destin du témoin (liàptuç3), titre que partagent les

Douze, Etienne et Paul. D'autre part, la notion de martyr fait elle aussi
difficulté; en effet, au sens strict, le martyr est une personne qui a souffert la

mort pour avoir refusé d'abjurer la foi chrétienne. Or, justement, dans les

Actes, le martyr, entendu au sens étroit, occupe une place relativement
mince: la mort d'Etienne est décrite, celle de Jacques mentionnée, celle de
Paul prédite, et c'est tout. A notre avis, pour couvrir la problématique de la
violence dans les Actes, il vaut mieux se référer à une notion plus large,
celle de conflit.

Le sujet étant ainsi précisé, notre tâche va consister à discerner dans

quelle mesure et pourquoi les témoins, mis en scène par Luc dans les Actes,

1 L'article qui suit restitue le texte d'une communication faite le 20 janvier 1979

devant le « troisième cycle en sciences bibliques » des Facultés de Théologie des
Universités de Suisse romande. Notre contribution intervenait dans un séminaire ayant
pour thème général «Actes apocryphes des Apôtres et Actes canoniques». Pour les

besoins de la publication, nous avons muni notre texte de quelques notes, mais en

prenant le parti de la plus grande sobriété. Pour une présentation détaillée des études

critiques contemporaines sur l'œuvre de Luc, nous renvoyons à l'ouvrage
monumental de F. Bovon, Luc le théologien. Vingt-cinq ans de recherches (1950-1975),
Neuchâtel-Paris 1978.

2 Sur la notion d'apôtre, cf. l'état de la recherche de F. Bovon, op. cit., p. 379-386.
A la thèse classique que nous avons rappelée, il convient d'ajouter deux précisions:
d'une part, àrtoaxoÀoç n'est jamais utilisé au singulier dans les Ac, d'autre part, le

collège apostolique n'a d'existence que dans un espace, celui de Jérusalem (cf. A.
Lindemann, Paulus im ältesten Christentum (Beiträge zur historischen Theologie, 58),

Tübingen 1979, p. 60-61).
3 Sur ce concept, voir F. Bovon, op. cit., p. 387-389, et H. Strathmann, art.

pâp-cvç kxX ThW, t. 4, Stuttgart 1942, p. 492-498.



372 JEAN ZUMSTEIN

encourent une quelconque violence à cause de leur engagement déclaré au
service de l'Evangile.

D'un point de vue de méthodologie exégétique, nous lisons le texte «à
plat», c'est-à-dire sans nous interroger sur les sources utilisées par Luc
(critique littéraire), ni sur sa valeur historique (critique historique). Notre seule

ambition est de repérer comment notre sujet est inscrit dans cet objet textuel
fini qu'est le texte grec des Actes. Semblablement — et précisément afin de

laisser venir au langage le texte lucanien —, nous ne discuterons
qu'occasionnellement la littérature secondaire.

Nous procéderons comme suit. Pour chaque section des Actes, nous
observerons tout d'abord comment le thème de la violence qui frappe le

témoin est littérairement inscrit, puis nous essaierons de montrer comment
ce thème est théologiquement signifiant. Pour opérer cette traversée des

Actes, nous organisons le texte selon le plan géographique dicté par la

consigne initiale des Actes l,7-84.

1 -12 : propagation de la Parole à Jérusalem et en Syro-Palestine
(personnage clef: Pierre)
1,1-8,3: la vie de la communauté primitive à Jérusalem

8,4-12: la mission en Syro-Palestine

13-28 : propagation de la Parole dans le monde hellénistique
(personnage clef: Paul)
13-14: premier voyage missionnaire
15: assemblée des apôtres
15,36-18,22: second voyage missionnaire
18,23-21,16: troisième voyage missionnaire
21,17-28,31 : arrestation, captivité et transfert de Paul à Rome.

II. La propagation de la Parole à Jérusalem et en Syro-Palestine 1 -12)

1. La vie de la communauté primitive à Jérusalem (1,1-8,3)

Rassemblons tout d'abord les données de l'analyse. Les deux premiers
chapitres des Actes qui relatent les événements fondateurs de l'histoire qui
va suivre, à savoir l'Ascension, la reconstitution du collège apostolique et la

Pentecôte, ne contiennent aucune allusion à des conflits entre les apôtres et

leur environnement. Cette constatation n'a rien d'étonnant: il faut bien que
les apôtres soient installés dans leur pratique avant d'être contestés. En

4 Même plan, p. ex., chez E. Lohse, Entstehung des Neuen Testaments Theologische

Wissenschaft, 4), Stuttgart 1972, p. 97, et W. Marxsen, Einleitung in das Neue
Testament, 3e éd., Gütersloh 1964, p. 147. Voir aussi (là état de la question), C.

Perrot, Introduction à la Bible. Edition nouvelle, t. 3, vol. 2, Paris 1976, p. 245-255.



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 373

revanche, les trois grands moments narratifs qui suivent et qui nous mènent
au début du chap. 8 — j'entends par là «la guérison d'un infirme au
Temple et ses conséquences » (3-4), « la pratique des apôtres et ses

conséquences» (5), «la pratique d'Etienne et ses conséquences» (6-7) — ces trois
grands moments narratifs sont construits sur le modèle du conflit.

Je me permets de détailler brièvement ces trois épisodes et de les mettre
en parallèle afin d'examiner si la narration de ces trois conflits entre les

témoins et les Juifs repose sur une structure commune.
J'envisage tout d'abord «la guérison d'un infirme au Temple et ses

conséquences » (3-4). Cette guérison est le premier acte ad extra des apôtres
(3,1-10) et son sens en est donné par un discours de Pierre (3,11-16). A ce

premier acte thaumaturgique ad extra répond la première mesure répressive:

Pierre et Jean sont arrêtés et mis en prison (4,1-4). Les Juifs leur reprochent

« d'instruire le peuple et d'annoncer, dans le cas de Jésus, la résurrection

des morts »5 (4,2). Le lendemain, ils sont interrogés par la juridiction
jérusalémite sur la légitimité de leur pratique (4,7). Pierre répond par la
prédication du Christ crucifié-ressuscité (4,9-12); l'autorité juive, étonnée par
l'assurance de Pierre et de Jean (4,13), leur interdit après délibération de

«prononcer et d'enseigner le nom de Jésus» (4,18). Malgré leur rébellion,
les apôtres sont relâchés. Ils regagnent la communauté: est alors formulée

une prière qui élucide le sens de la répression amorcée.

Deuxième grand moment narratif de cette partie: «la pratique des apôtres

et ses conséquences» (5). Après un second cycle de miracles (5,12-27),
l'autorité juive intervient à nouveau et fait jeter en prison les apôtres jugés
récidivistes (5,17-18). A lieu alors la première délivrance miraculeuse

(5,19-20). Les apôtres, retrouvés prêchant dans le Temple (5,21-26), sont
conduits devant le sanhédrin qui les accuse d'avoir transgressé l'ordre
donné en 4,18. Pierre prononce alors une nouvelle prédication christologique

(5,29-32) à laquelle le sanhédrin répond en projetant la mort des apôtres

(5,33). L'intervention de Gamaliel (5,35-39) fonctionne comme motif
retardateur et aboutit à la libération des apôtres préalablement flagellés et

soumis à l'interdiction de prononcer le nom de Jésus (5,40). Ce second

moment s'achève par deux notations: les apôtres se déclarent heureux

d'avoir été trouvés dignes de subir des outrages pour le nom (5,41); ils ne

cessent d'enseigner l'évangile de Jésus.

Troisième et dernier grand moment narratif de cette partie située à

Jérusalem: «la pratique d'Etienne et ses conséquences» (6-7). Etienne est

d'emblée présenté comme opérant des miracles (6,8) et s'imposant par une

parole irrésistible (6,9-10). Il est accusé par de faux témoins de blasphémer

contre Moïse et contre Dieu; traîné devant le sanhédrin, il est accusé d'être

5 La traduction française des Ac, citée dans notre article, est empruntée à la
Traduction œcuménique de la Bible. Edition intégrale, Paris 1972, p. 363-439.



374 JEAN ZUMSTEIN

hostile aux fondements de la foi juive: la Loi, le Temple, Moïse (5,13-14).
7,1-53 nous livre la défense d'Etienne qui est une esquisse de l'histoire du
salut ou plutôt de son échec (les vv. 51-53 sont l'interprétation de la situation

présente). Cette prédication suscite une hostilité unanime et entraîne le

martyre d'Etienne (7,54-8,1); cette exécution est en fait un lynchage et non
l'accomplissement d'une sentence pénale régulière. Ce troisième moment se

termine par deux notations: la présence de Saul et la persécution de l'église
de Jérusalem.

L'examen attentif des données que je viens de rappeler nous fait découvrir

que les trois récits de conflit présentent un même ordre dans le déroulement

de la narration:

— le témoin opère des miracles (3,1-10; 5,12-16; 6,8);
— le témoin est arrêté (4,1-3; 5,17-18; 6,9-12) et mis en prison par méchan¬

ceté ou jalousie (4,3 ; 5,18);
— le témoin comparaît devant le sanhédrin (4,5ss; 5,27ss; 6,12ss);
— le témoin répond au grand-prêtre par une prédication pleine d'assu¬

rance sur le Christ crucifié-ressuscité annoncé dans l'Ancien Testament
(4,9-12; 5,29-32; 7,1-53); sa défense produit l'embarras et la colère (4,13-
17; 5,33-39; 8,54.57);

— le témoin est sanctionné et censuré (observer la gradation du chap. 3 au

chap. 8: chap. 4 réprimande, menace, libération; chap. 5 flagellation,

menace, libération; chap. 8 lapidation);
— le témoin dévoile le sens de son épreuve (4,23-30; 5,41;

7,55-56.59-60);

— l'épreuve subie par le témoin débouche sur une prédication renouvelée
de la Parole (4,31; 5,42; 8,1-4).

La récurrence du même déroulement dans les trois récits prouve-t-elle
l'existence d'un «pattern » littéraire organisant la narration dans les chap.
1-8? Ou s'agit-il d'une simple coïncidence? Faute d'indices décisifs, je laisse

la question ouverte6.

Quoi qu'il en soit, la question initiale que j'avais posée, à savoir: «comment

le thème de la violence encourue par le témoin à cause de l'évangile
est-il littérairement inscrit dans le texte?», cette question reçoit une première
réponse dans les chap. 3-8. Cette réponse est claire: sitôt que le témoin sort
de la communauté, il suscite le conflit; la violence encourue par le témoin à

cause de l'évangile n'est donc pas un motif adjacent ou occasionnel, c'est le

ressort du procès narratif.

6 Dans une lettre datée du 29 janvier 1979, F. Bovon me fait part de deux remarques

pertinentes: le modèle littéraire construit s'appuie sur des séquences plus étendues

que celles considérées, p. ex., par l'histoire des formes; les critères d'identification

sont thématiques et non stylistiques.



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 375

Quelle est alors la signification théologique de cet élément central de la
narration? Les cinq remarques qui suivent devraient fournir une première
réponse. Tout d'abord, le témoin, du fait même qu'il accomplit sa mission,
suscite le conflit et est objet de violence: les apôtres sont arrêtés et
emprisonnés, Etienne est lynché à mort. La mission est donc d'emblée placée sous
le signe de la croix. En soulignant cet élément, les Actes ne font que
poursuivre la ligne esquissée dans les traditions synoptiques qui annoncent le

destin des envoyés; pensons, par exemple, à la béatitude sur les persécutés
(Luc 6,23) ou à l'annonce des persécutions (Luc 21,12-28); pensons également

au destin du Christ qui est exemplaire7.
Ici — et c'est notre deuxième remarque —, il convient de donner une

précision importante: si les témoins provoquent le conflit et sont les
victimes de la violence, ce n'est jamais à cause de ce qu'ils sont, mais toujours
à cause de ce qu'ils représentent: les apôtres sont inquiétés à cause «de la

puissance et du Nom» qu'ils servent et qui se manifestent dans leur
pratique (4,7), Etienne à cause des prodiges qu'il opère et de sa sagesse qui
confond ses interlocuteurs (6,8.10). La meilleure preuve que la violence
subie par le témoin n'est que la concrétisation de la passion de la Parole,
c'est que la chute de chaque moment narratif rappelle l'avance de la Parole
dont les témoins sont les serviteurs. La Parole de Dieu est la figure clef qui

provoque les conflits et explique le destin des envoyés.
En troisième lieu, si la Parole servie par les témoins suscite le conflit et

récolte la violence, qui est l'opposant? L'opposant8 à la Parole, ce sont les

Juifs incrédules, personnifiés notamment par le sanhédrin. Comme le

montre le cycle d'Etienne, ce ne sont pas seulement les Juifs de Jérusalem,
mais de tout l'Empire (6,9). Nous découvrons ici une ligne constitutive des

Actes: le peuple élu, disséminé sur toute la terre habitée, va retrouver son
unanimité non seulement pour refuser la Parole, mais encore pour persécuter

ses envoyés; ce qui s'est passé avec le Christ se répète avec ses

envoyés, car d'emblée c'est la mort que le sanhédrin réclame pour les

nouveaux missionnaires (5,33) et c'est la mort donnée par des mains juives qui
frappera Etienne. L'opposant au témoin de Dieu, ce n'est donc pas le païen,
mais le peuple de Dieu.

En quatrième lieu, il convient de considérer les textes clefs dans lesquels
Luc explicite le sens du destin vécu par les témoins. La première interprétation

de la violence subie par les apôtres est donnée en 4,23-31. Il s'agit

7 Sur ce point, outre l'état de la question de F. Bovon, op. cit., p. 175-181, voir M.
Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, 4e éd. revue, Tübingen 1961, p.
200-205, et G. Schneider, Das Evangelium nach Lukas, Kapitel 11-24 (OeKT, 3/2),
Gütersloh et Würzburg 1977, p. 447-449.

8 Voir G. Schneider, op. cit., p. 425-426 (la littérature récente), et H. Conzelmann,

Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas (BHTh, 17), 5e éd.,

Tübingen 1964, p. 135-139; 146-157.



376 JEAN ZUMSTEIN

d'une prière où Dieu est invoqué comme le Seigneur de la Création; sa
souveraineté se manifeste notamment en ce qu'il a annoncé la passion du
Messie à Jérusalem (citation et exégèse du Ps 2,1-2). La souffrance des apôtres

reçoit ainsi un double éclairage: elle est mise en relation avec la passion
du Christ et elle est comprise comme l'expression du plan divin. Dans ces

conditions, le témoin ne peut demander que d'être fidèle à sa vocation: dire
la Parole avec assurance au sein des menaces. La seconde interprétation
intervient en 5,41: «Les apôtres quittèrent le sanhédrin, tout heureux
d'avoir été trouvés dignes de subir les outrages pour le Nom ». Ce commentaire

accrédite deux idées: la souffrance de l'apôtre est une souffrance qui a

un sens — sa cause en est le Christ vivant; d'autre part, la souffrance,
infamie aux yeux du monde, est considérée comme un privilège dans

l'ordre de la foi. Le troisième texte est la conclusion du discours d'Etienne
(7,51-53): la souffrance n'est plus d'abord présentée comme l'expression du

plan de Dieu ou comme résultant de l'attachement au Christ; reprenant la
lecture deutéronomiste de l'histoire, l'auteur des Actes présente la violence

frappant les envoyés de Dieu comme l'expression de l'endurcissement
répété d'Israël, comme la conséquence de la transgression de la Loi.

Avec ces trois textes, nous avons les theologoumena essentiels de Luc sur
la violence encourue par le témoin: elle est le fruit de l'incrédulité d'Israël,
mais Dieu en reste le maître et l'intègre à son plan; elle est provoquée par
l'attachement à Jésus dont le destin en reste le paradigme.

Le témoin encourt la violence des hommes parce qu'il se réclame de

Jésus-Christ. Comment — c'est l'objet de notre cinquième et dernière

remarque — vit-il alors la persécution qui le frappe? La thèse que je
défends et que je développerai tout au long de mon enquête9 est que le

témoin traverse l'épreuve en vainqueur. Je prends tout d'abord l'exemple des

apôtres. Prêchant avec autorité et accomplissant des miracles, les apôtres ne
sont pas mis en difficulté lorsque la persécution les frappe. C'est remplis du

Saint-Esprit qu'ils répondent à leurs accusateurs, c'est sans trembler qu'ils
refusent l'ordre du tribunal, préférant obéir à Dieu (4,19), c'est dans la joie
qu'ils reçoivent le fouet (5,40-41), et même la mise aux fers est sans effet

puisque l'ange les délivre pour leur permettre de poursuivre leur enseignement

au Temple. Rien — pas même l'autorité juive coalisée — ne peut
détourner l'apôtre de la mission et, en vérité, aucune mesure ne l'atteint
vraiment. Dans cette première section, l'apôtre est l'homme de la Ttappiicria
(4,13). Le martyre d'Etienne confirme ce point de vue: certes Etienne meurt
lapidé, mais sa mort est la mort du vainqueur. Deux arguments appuient ce

jugement: d'une part, lorsque son destin bascule, Etienne est rempli de

9 Voir, à ce propos, E. Kaesemann, Der Rufder Freiheit, 5e éd., Tübingen 1972, p.
207-224; cet auteur estime que Le, dans les Ac, à travers le motif de la souffrance du
témoin, se fait le tenant d'une theologia gloriae.



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 377

l'Esprit Saint et il voit la gloire de Dieu et de Jésus (7,55); le témoin qui
souffre est le témoin du Christ élevé et victorieux, le témoin qui a déjà part
aux réalités célestes. D'autre part, Etienne vit souverainement sa mort,
partagé entre la vision, la prière et le pardon. Il meurt en parlant comme le
Christ: ses trois dernières paroles se retrouvent dans la bouche du Christ
lucanien vivant sa passion (Actes 7,56 Luc 22,69; Actes 7,60 Luc
23,24, texte incertain; Actes 7,59 Luc 23,46). Le témoin est donc l'image
de la gloire dans la persécutionl0.

2. La mission en Syro-Palestine (8-12)

Les données de l'analyse sont ici les suivantes. Les vv. 1-4 du chap. 8

assurent la transition entre la première et la deuxième section des Actes.
Dans cette transition sont subtilement annoncés en négatif les deux grands
thèmes positifs de ces chap. 8-12: en effet, d'une part, la persécution s'abat -

tant sur l'église de Jérusalem va donner le signal de l'expansion — l'envers
de la dispersion est la propagation de l'Evangile; d'autre part, Saul, le
persécuteur intraitable, va se mettre en route pour Damas — l'envers de la
persécution est la conversion.

Les chap. 8-12 sont construits sur une alternance paix-conflit. La propagation

de l'évangile en Judée-Samarie (8) est un espace de paix. Le chap. 9,

axé sur la personne de Saul, le persécuteur converti, est un chapitre de

conflit. Le cycle de Corneille (10-11) est de nouveau un espace de paix. En
revanche, le chap. 12 qui donne la conclusion de la section est traversé par
la violence: Jacques meurt martyr, Pierre est arrêté et Hérode disparaît;
nous avons donc l'enchaînement paix-conflit-paix-conflit. Il est à noter —
mais je n'ai pas d'explication à livrer sur ce point — que la seule terre de

paix évoquée dans les Actes est celle apparaissant dans les chap. 8.10-11,
c'est-à-dire la Samarie et les confins de la Judée. Tous les autres lieux
évoqués dans les Actes sont des terres de violence, à commencer par Jérusalem.

Deux constatations littéraires concernant l'agencement de la narration en

regard du thème du conflit m'ont frappé dans cette deuxième section de la

première partie des Actes. D'une part, il faut relever le parallélisme entre la

fin de la première section (7,54-8,3) et la fin de la deuxième section (12). Je

relève cinq convergences successives: 1) au martyre d'Etienne correspond le

martyre de Jacques (7,54-60 et 12,2); 2) l'église de Jérusalem est persécutée
dans les deux cas (8,1 ; 12,1.4-5); 3) la persécution débouche sur une dispersion

au chap. 8 (vv. 2.4) alors qu'au chap. 12 c'est Pierre qui quitte Jêru-

10 Sur la mort d'Etienne et sa signification, voir F. Bovon, op. cit., p. 367-369; H.
Conzelmann, Die Apostelgeschichte (HNT, 7), Tübingen 1963, p. 52-53; E. Haenchen,

Die Apostelgeschichte (KEK, III), 5* éd., Göttingen 1965, p. 246-250.



378 JEAN ZUMSTEIN

salem; 4) en mourant, Etienne désigne le Christ comme juge (7,56)" alors
qu'en 13,20ss l'ange du Seigneur tue Hérode; 5) la conclusion est donnée
chaque fois par l'évocation du progrès de la Parole (8,4; 12,24). L'élément
de progression des chap. 7-8 au chap. 12 est que les apôtres, épargnés
d'abord, sont les victimes ensuite.

D'autre part, le lecteur des Actes ne peut être que frappé par l'analogie
entre la disparition de Pierre et celle de Paul de la scène des Actes. En effet,
le chap. 12 peut être tenu pour le dernier chapitre où Pierre joue un rôle
significatif; il prononcera néanmoins ses dernières paroles en 15,7-11 lors
de l'assemblée des apôtres. Si la tradition de l'Eglise ancienne se plaît à

parler du martyre de ces deux témoins, les Actes les abandonnent
mystérieusement l'un et l'autre dans l'exercice de leur mission alors qu'ils sont
encore dans la plénitude de leur ministère et au bénéfice d'une grande
liberté d'action. Les Actes se séparent de Pierre en déclarant qu'il «se mit
en route pour une autre destination» (12,17) et de Paul en soulignant qu'il
«vécut ainsi deux années entières à ses frais» (28,30). Par ailleurs, il est à

signaler que l'un et l'autre, avant de quitter la scène lucanienne, sont l'objet
d'un acte de délivrance — Pierre est délivré de la prison, Paul de la tempête

—, et que les dernières paroles de l'un et de l'autre ont trait à l'annonce
de l'Evangile aux païens (15,7-11 et 28,26-28), ce qui assurément a son
importance.

Au regard de notre problématique, la description lucanienne de la mission

en Syro-Palestine appelle deux commentaires théologiques. Le premier
a trait à la notion d'échec providentiel. Qu'est-ce à dire? En évoquant le

contenu des chap. 8-12, j'ai essayé de montrer comment la persécution de

l'église de Jérusalem engendrait la mission en Judée-Samarie et comment
l'acharnement du persécuteur le menait sur le chemin de Damas. A mon
avis, nous touchons ici une des structures clefs de la théologie du conflit
dans les Actes; je signalerai d'ailleurs ses attestations successives. De quoi
s'agit-il? Le programme placé en tête des Actes est la propagation de la
Parole à Jérusalem, en Judée-Samarie et jusqu'aux extrémités de la terre.
Les opposants à ce programme prennent les mesures susceptibles de

bloquer ce processus (arrestations, procès, emprisonnements, persécutions,
exécutions...). Ces mesures sont exécutées, mais — et ici intervient le «mais»
lucanien —, loin d'apporter le résultat escompté, ces mesures de contrainte

portent des fruits contraires à la volonté de leurs initiateurs; loin d'empêcher

la diffusion de la Parole, ces obstacles sont paradoxalement des

facteurs multiplicateurs de succès. C'est la raison pour laquelle, lorsque je
rencontre cette structure, je parle d'échec providentiel. On pourrait également
parler d'avance par la négativité. Cette conception de l'échec providentiel a

naturellement sa matrice dans la théologie de la croix: alors même que les

11 H. Conzelmann, op. cit., p. 51



L'APÔTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 379

hommes croient se débarrasser de Jésus en le clouant sur une croix, ils mettent

en place les éléments constitutifs de l'événement décisif du salut.
Le second commentaire théologique est suscité par la conversion de

Paul12. Le chap. 9 présente, en effet, un intérêt certain pour notre problème
car, dans la personne de Saul persécuteur, puis converti sont rassemblés les

différents éléments de notre thématique; je les énumère:

— Les Juifs avec à leur tête le grand-prêtre sont désignés comme les oppo¬
sants à l'Evangile. Ils mènent une lutte violente contre les chrétiens où

qu'ils soient du seul fait qu'ils sont chrétiens. Ils désirent leur emprisonnement

et leur mort. Vérification : dès que Paul est converti, tant les Juifs
de Damas que les Hellénistes de Jérusalem décident sa mort
(9,23-25.29). C'est dire que l'incrédulité ressent l'Evangile comme une
formidable menace de contestation et de déstructuration qu'il s'agit de

supprimer par la violence.

— La conversion de Saul sur le chemin de Damas est un élément capital de
la théologie du conflit dans les Actes car elle montre que le Christ est le

Seigneur de l'histoire conflictuelle qui se déroule, dans la mesure où il
jette littéralement à terre l'adversaire. Cette autorité du Christ sur les

persécuteurs et les persécutés implique que la souffrance endurée par les

témoins n'est ni une fatalité, ni un accident, mais l'expression du dessein

divin choisissant de se révéler dans la faiblesse. Cette option typique
d'une théologie de la croix est confirmée par la parole du Christ qui,
définissant la vocation du Paul, lie d'emblée mission et souffrance: «Va
car cet homme est un instrument que je me suis choisi pour répondre de

mon nom devant les nations païennes, les rois et les Israélites. Moi-
même en effet je lui montrerai tout ce qu'il lui faudra souffrir pour mon
nom» (9,15-16).

— Il faut enfin relever — et cela a été rarement fait — la solidarité du

Christ avec les persécutés, qui résulte de la parole « Saul, Saul, pourquoi
me persécuter?» (9,4). D'une manière qui n'est pas sans rappeler
Mt 25,31-46, le Christ s'identifie totalement aux siens, il prend fait et

cause pour eux. C'est dire la valeur qu'ils ont à ses yeux et le crime que
représente leur persécution.

12 La figure le de Paul a fait l'objet de nombreuses études dans la recherche

contemporaine. F. Bovon, op. cit., p. 370-378, fait l'état de la question. Aux travaux
récents de Burchard, Loening, Radl, Schulze, tous mentionnés et analysés par
Bovon, on ajoutera: A. Lindemann, op. cit., p. 49-68; J. Roloff, «Die Paulus-Darstellung

des Lukas», dans EvTh 39 (1979), p. 510-531; V. Stolle, Der Zeuge als

Angeklagter. Untersuchungen zum Paulusbild des Lukas (BWANT 102), Tübingen
1973. Voir aussi E. Pluemacher, art. «Apostelgeschichte», dans TRE, Berlin 1978,

col. 483-528.



380 JEAN ZUMSTEIN

III. Propagation de la Parole dans le monde hellénistique (13-28)

1. Le premier voyage missionnaire (13-14)

Avec le chap. 13 et jusqu'à la fin des Actes, un nouveau personnage
prend le devant de la scène: c'est Paul. A ce nouveau personnage correspond,

du moins dans les chap. 13-21, une nouvelle forme de récit: le récit de

voyage, plus précisément le récit de voyage missionnaire. Notre question est

dès lors celle-ci: quelle(s) relation(s) l'auteur des Actes établit-il entre le

thème du voyage missionnaire et celui du conflit?
U nous faut d'abord envisager cette problématique du point de vue

littéraire et, dans cette perspective, il convient d'examiner le modèle narratif
restituant la pratique missionnaire du témoin Paul. Dans la narration du
premier voyage missionnaire, quatre étapes font l'objet d'un compte rendu
détaillé: Chypre, Antioche de Pisidie, Iconium, Lystre. Or, dans ces quatre
cas, la mission paulinienne débouche sur un conflit. Fait intéressant et

reconnu depuis longtemps13, c'est le même modèle littéraire (on parle aussi

de stéréotype) que l'on retrouve à chaque fois pour relater l'activité missionnaire

et contestée de Paul. Ce schéma comprend quatre moments:

— Paul prêche l'évangile à la synagogue (Antioche de Pisidie, Iconium) ou
devant un Juif (Chypre); à Lystre, en revanche, le point de départ est un
miracle.

— Cette prédication divise la synagogue et suscite une opposition violente
(Chypre, Antioche, Iconium).

— Devant cet état de fait, Paul abandonne la synagogue et se tourne vers
les païens (Antioche, Iconium, Lystre).

— Les Juifs restés incrédules alertent le pouvoir en place pour forcer le

témoin à quitter le pays (Antioche, Iconium, Lystre).

A ce schéma désormais classique, il faut apporter deux précisions en

regard de son utilisation dans la narration du «premier voyage missionnaire».

En premier lieu, il faut observer que, de la première à la quatrième
étape, il y a une progression dans la violence subie par le témoin: à Chypre,
Elymas, le magicien, est frappé de cécité pour s'être opposé à Paul; à

Antioche de Pisidie, Paul et Barnabas quittent la ville, chassés mais

secouant néanmoins la poussière de leurs pieds sur la cité inhospitalière; à

Iconium, c'est menacés de lapidation que les «apôtres» se sauvent sans

demander leur reste; à Lystre, enfin, Paul est lapidé. L'écriture est donc
particulièrement soignée et organisée. En deuxième lieu — et ici nous retrouvons

une constatation que nous avons faite pour les chap. 1-8 —, cet

13 P. ex. H. Conzelmann, Geschichte des Urchristentums (NTD Ergänzungsreihe,
5), Göttingen 1969, p. 78.



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 381

ensemble narratif ne s'achève pas sans que le sens de l'épreuve subie par le
témoin ne soit donné; en 14,22, nous lisons en effet: «Il nous faut
passer par beaucoup de détresses, pour entrer dans le Royaume de Dieu ».

Dans le cadre de cette analyse de la construction du récit lucanien, nous
aimerions glisser une observation qui nous a frappé sans pour autant nous
conduire à un résultat affirmé. Chaque moment narratif dans les Actes
s'achève par l'évocation d'une difficulté intra-ecclésiale. Le martyre d'Etienne
est précédé de la dispute entre hébreux et hellénistes (6,1 ss); le martyre de

Jacques et l'emprisonnement de Pierre suivent la difficile explication de
Pierre à l'église de Judée concernant la mission païenne (11,1 ss); le premier
voyage missionnaire s'achève par l'incident d'Antioche (15,1 ss); le
troisième voyage missionnaire débouche sur la requête des jérusalémites désirant

voir Paul prouver sa fidélité à la Loi (21,17 ss). Le seul trou dans notre
enquête est constitué par la chute du deuxième voyage missionnaire où

nous ne trouvons rien de semblable.
Concluons. Le conflit vécu par le témoin n'est pas exclusivement un

conflit externe dans les Actes, il peut également s'agir d'un conflit né au
sein de l'Eglise; le conflit résulte alors toujours de la relation difficile entre
la composante juive et la composante païenne-hellénistique dans la
communauté.

Le stéréotype narratif que nous venons de dégager, et qui décrit l'activité
missionnaire de Paul, présuppose une vision théologique déterminée; à notre
avis, il attire l'attention sur trois points:

a) Le stéréotype narratif est construit sur le modèle du conflit. En

conséquence, il ne saurait y avoir de proclamation paisible de la Parole; la
proclamation de l'Evangile est une proclamation sous la croix. D'ailleurs, le

logion de 14,22 élève au niveau d'une règle valable pour tout chrétien la

• nécessité de l'épreuve ici-bas comme condition d'accès à la vie eschatologique

l4.

b) Malgré le passage du témoin en terre païenne, l'opposant reste le

même: le peuple juif, c'est-à-dire le peuple le mieux préparé à recevoir le

Messie. Fait étonnant, lors du «premier voyage missionnaire», ce refus violent

n'est pas expliqué. La violence est décrite dans sa nudité et dans son
irrationnalité.

c) L'endurcissement juif, loin de paralyser la propagation de la Parole,
la facilite de manière radicale. Nous retrouvons inscrit au cœur du stéréotype

narratif la notion d'échec providentiel. Le refus des Juifs ouvre la voie

aux païens; l'infidélité du peuple de Dieu débouche sur l'universalité du
salut.

14 Voir H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte, p. 81 : «... Eine allgemeine Lebensregel»;

E. Haenchen, op. cit., p. 377: «Die Leiden, bei denen an Verfolgungen zu
denken ist, gehören überhaupt zur christlichen Existenz».



382 JEAN ZUMSTEIN

A cette analyse de la théologie implicite au stéréotype narratif, il faut
ajouter celle relative au comportement du témoin. S'il faut remarquer que le

témoin est, de par sa mission, contesté et persécuté, il faut ajouter qu'il
affronte le conflit de façon souveraine: mandaté par l'Esprit (13,2.4.9), il
prêche avec assurance (cf. Antioche de Pisidie), répond avec autorité à toute
objection (13,46), accomplit des miracles tels qu'on le confond avec la divinité

(Lystre). Alors même qu'il est lapidé et laissé pour mort par ses adversaires,

il se relève (àvicxrauai: terminologie de la résurrection) et rentre sans

hésitation dans la ville hostile. Il faut donc parler de la gloire au sein de

l'épreuve; il n'y a pas de misère du témoin. Ce serait pourtant se méprendre
sur le sens de cette gloire si l'on ne précisait pas qu'elle est au service de la

diffusion de la Parole et qu'elle lui est subordonnée. Le motif de la mission

comme œuvre de Dieu est en effet l'inclusion qui encadre cette section

(13,4; 14,27).

2. Le deuxième voyage missionnaire (15,36-18,22)

Pour situer littérairement le thème du conflit suscité par le témoin et de la

violence qui en résulte dans les chap. 15-18, nous aimerions formuler quatre

remarques:
a) Le «second voyage missionnaire» est pour l'essentiel un voyage en

Europe (15,36-40 «décision d'un deuxième voyage», 15,41-16,10 «inspection

des églises asiates avec appel à passer en Europe», 18,18-23 «fin du

voyage» forment le cadre).
b) Toutes les étapes sur lesquelles le narrateur s'arrête sont marquées du

sceau du conflit: Philippes (16,11-40), Thessalonique (17, 1-8.15), Athènes

(17,16-34), Corinthe (18,1-17); comme dans le premier voyage, il n'y a pas
d'étapes paisibles.

c) Le modèle littéraire établi lors de l'examen du premier voyage se

confirme; nous retrouvons le schéma: prédication dans la synagogue —
division de la synagogue et opposition — abandon de la mission juive au

profit des païens — persécution des témoins à l'initiative des Juifs restés

incrédules.

d) Si ce stéréotype narratif est repris, il faut remarquer que certains traits
se précisent, d'autres s'ajoutent:

— le modèle classique d'approche des Juifs est la prédication de la Parole
dans la synagogue, le modèle d'approche affirmé des païens est le

miracle (Iconium 14,3; Lystre 14,8ss; Philippes 16,6ss. 25ss; Ephèse
19,11 ss);

— les accusations portées notamment par les Juifs contre Paul sont mainte¬

nant formulées; ce sont ces accusations qui fondent la persécution
(16,20; 17,6-7; 18,13). La constante dans ces accusations est l'atteinte à

la légalité romaine (ordre troublé; prosélytisme, nouveau culte);



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 383

— enfin, si, en cas de conflit, la réaction des païens contre les témoins est

douce (à Philippes, les païens s'excusent auprès des prisonniers et les

libèrent; à Athènes, l'opposition ne dépasse pas le stade de la moquerie;
à Corinthe, le pouvoir païen donne raison à Paul contre les Juifs), la
réaction des Juifs est implacable (Thessalonique, Bérée, Corinthe).
Le diagnostic théologique posé à la fin du premier voyage missionnaire

est confirmé; nous ne revenons donc ni sur la signification du modèle
narratif, ni sur la typologie de l'apôtre.

A notre avis, trois éléments nouveaux méritent d'être notés:
a) L'épisode d'Athènes nous confronte à une nouvelle forme de conflit

et de violence. Le conflit en reste au conflit d'idées, au conflit intériorisé; le
conflit est celui du jeu intellectuel, la violence est celle de l'ironie et de la

moquerie. Ce type de violence et de conflit est typique de l'auditoire païen
(cf. les comparutions de Paul devant l'autorité païenne, notamment devant
Agrippa). La culture aveugle au même titre que la religion.

b) Comme dans le premier voyage missionnaire, le dernier épisode du
second voyage contient une parole qui élucide le destin du témoin:

18,9-10: «Sois sans crainte, continue de parler, ne te tais pas. Je suis en effet avec
toi et personne ne mettra la main sur toi pour te maltraiter car, dans cette ville, un
peuple nombreux m'est destiné. »

On peut certes affirmer15 que Luc a introduit ce logion à cet endroit pour
justifier la durée inhabituelle du séjour de Paul à Corinthe. Mais on peut
aussi y voir l'affirmation de la souveraineté absolue de Dieu sur le témoin.
C'est lui qui suspend la persécution et décide de l'itinéraire. Le témoin est

contesté par les hommes, mais il est livré par Dieu. Nous sommes alors
confrontés à une authentique théologie de la croix où la faiblesse et la
souffrance, voire la mort, sont une médiation révélatrice choisie par Dieu.

c) L'emprisonnement de Paul et de Silas à Philippes est également
significatif à deux niveaux. D'une part, comme le montre l'acte de libération
(16,25-26), le témoin est un prisonnier inemprisonnable; même la mesure la

plus stricte ne peut avoir prise sur sa liberté; il n'est prisonnier que parce
que Dieu le veut et aussi longtemps qu'il le veut. En définitive, rien n'atteint
réellement le témoin au sein de l'épreuve. D'autre part, comme le montre la

conversion du geôlier, nous avons une nouvelle illustration de l'échec
providentiel cher à Luc; loin d'interrompre la mission du témoin, son arrestation
et son incarcération lui permettent de la poursuivre d'autant mieux. Toutes
les mesures prises pour bloquer la diffusion de la Parole ne font que hâter
sa propagation. Sur ce point — et avec Haenchenl6 —, on peut se

demander si la theologia crucis n 'est pas pénétrée en son centre par une theologia

gloriae.
15 Ainsi, p. ex., H. Conzelmann, op. cit., p. 106, et E. Haenchen, op. cit., p. 472.
16 A ce propos, E. Haenchen, op. cit, p. 442, écrit: « Die theologia crucis beginnt

sich in eine theologia gloriae zu verwandeln, könnte man sagen. »



384 JEAN ZUMSTEIN

3. Le «troisième voyage missionnaire» (18,23-21,16)

Deux remarques suffisent à situer notre sujet d'un point de vue littéraire :

a) L'étape significative du « troisième voyage missionnaire » est Ephèse ;

cette étape est stricto sensu la dernière étape missionnaire du témoin Paul
dans les Actes. L'élément intéressant est que cette dernière étape met en
œuvre le modèle littéraire que nous avons établi en examinant les premier et

deuxième voyages missionnaires, mais elle le met en œuvre avec la totalité
des éléments: prédication à la synagogue (19,8) — division de la synagogue
et opposition (19,9 a) — le témoin effectue des miracles face aux païens
(19,11 ss) — ce témoignage suscite l'opposition des païens, puis leur réaction
douce (19,21 ss) — départ du témoin (20,1).

b) L'activité missionnaire du témoin en liberté trouve son commentaire
et son interprétation ultime et développée dans le discours d'adieux adressé

aux anciens d'Ephèse à Milet. Nous avons constaté que chaque cycle
missionnaire comportait en sa partie finale un morceau ou une parole interprétant

le lien mission-persécution. Cette caractéristique de la narration
lucanienne atteint ici sa plénitude: un discours complet — le dernier prononcé
par le missionnaire en liberté et le seul adressé par Paul à l'Eglise — va
articuler la relation tâche missionnaire et violence subie par le témoin, et cela

pour inspirer la vie en Eglise. Ce texte est sans doute le texte clef des Actes

au regard de notre problématique.
Ce texte doit non seulement être reconnu dans son rôle par rapport au

contexte antérieur — il est alors le point d'orgue de la mission paulinienne

—, il doit également être reconnu dans son rôle par rapport au contexte
postérieur. En effet, un des étonnements du lecteur des Actes est de

constater que le chap. 28 ne nous renseigne pas sur le destin ultime de Paul.

Après Dibelius et Haenchen17, nous pensons que le récit du martyre de
Paul est donné dans le discours de Milet et donc que l'auteur peut garder la
conclusion des Actes disponible pour une autre thématique (nous y
reviendrons). Mais si, comme le dit Dibeliusl8, l'auteur des Actes pose déjà la
couronne du martyre sur la tête de Paul au chap. 20, c'est que, de cette manière,
avant même qu'elle intervienne, la passion du témoin est annoncée et
interprétée. Paul monte à Jérusalem pour souffrir un destin souverainement
annoncé et pleinement consenti. Paul prend le chemin du martyre en

vainqueur.

Du point de vue théologique, trois aspects retiennent l'attention dans
cette section dite du «troisième voyage missionnaire». Je note tout d'abord

17 M. Dibelius, «Die Reden der Apostelgeschichte und die antike
Geschichtsschreibung», dans Aufsätze zur Apostelgeschichte (FRLANT, 60), 5e éd., Göttingen
1968, p. 131-136; E. Haenchen, op. cit., p. 524; 527-528.

18 M. Dibelius, op. cit., p. 136.



L'APOTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 385

une récurrence dans la narration, qui a un enjeu théologique certain. Le
dernier acte thaumaturgique du témoin Paul avant son arrestation est la
résurrection d'un mort (résurrection d'Eutyque à Troas, 20,7-12). Or il en va
de même de Pierre: son dernier acte thaumaturgique avant sa disparition est
la résurrection de Tabitha à Joppé (9,36-43). A ces deux épisodes, il faut
ajouter celui de Paul mordu par le serpent à Malte sans en ressentir la
moindre conséquence (28,1-6). Le témoin alors même qu'il se dirige vers sa
mort semble être décrit comme le porteur et l'intermédiaire de la vie.

J'aimerais en second lieu revenir au discours de Milet. Je l'aborde à l'aide
du plan proposé par Haenchen19:

— vv. 18-21: évocation du passé,

— vv. 22-24: évocation du présent,

— vv. 25-31 : évocation de l'avenir,
— vv. 32-34: bénédiction et exhortation.

Faisons tout d'abord une remarque préliminaire: dans ce texte, Paul est non
seulement le modèle du témoin dominant souverainement son passé, son
présent et son avenir, mais il est encore présenté comme le modèle du
missionnaire idéal et du chef d'Eglise (récurrence de l'apologie personnelle!).
Or comment se présente la condition de témoin idéal?

— Au niveau du passé, deux éléments sont mis en relation: la prédication
de l'Evangile aux Juifs et aux Grecs s'est effectuée dans les larmes et les

épreuves provoquées par les Juifs.

— Au niveau du présent, la certitude de l'épreuve et la certitude de mener à

chef le service confié par le Christ, à savoir le témoignage de l'Evangile,
sont une seule et même réalité.

— Au niveau de l'avenir, celui qui a proclamé le Règne est promis à la

mort: « Désormais, je le sais bien, voici que vous ne reverrez plus mon
visage, vous tous parmi lesquels j'ai passé en proclamant le Règne

(20,25)». Fait intéressant: l'épreuve mortelle encourue par le témoin est

rédupliquée dans l'épreuve qui va frapper l'Eglise, à savoir l'hérésie.

Le constat est clair: il y a corrélation entre le service de la Parole et le

conflit-épreuve. Cette corrélation n'est pourtant ni fatale, ni tragique, elle

est dictée par l'Esprit. D'ailleurs, fait fort significatif, c'est la communauté

qui est triste et en pleurs alors que le témoin reste inébranlable.
Il faut noter enfin l'émergence d'une typologie de la passion. Le destin du

témoin est présenté de façon analogue au destin du Christ. Sans forcer la

comparaison, il faut noter les éléments suivants20:

19 E. Haenchen, op. cit., p. 522-527.
20 Voir, p. ex., W. Radl, Paulus und Jesus im lukanischen Doppelwerk: Untersuchungen

zu Parallelmotiven im Lukasevangelium und in der Apostelgeschichte, Bern-
Frankfurt a. M. 1975, p. 211-221; J. Roloff, art. cit., p. 530-531.



386 JEAN ZUMSTEIN

— de même que la passion du Christ est annoncée trois fois, ainsi en est-il
de la passion paulinienne (20,22-35 ; 21,4; 21,10-14);

— de même que la mort du Christ est présentée dans la scène de Gethsé¬

mané comme l'accomplissement de la volonté de Dieu (Luc 22,42), ainsi
en est-il de la mort de Paul (Actes 21,14);

— de même que le dernier voyage de Jésus à Jérusalem est le voyage vers
la passion, ainsi en est-il de Paul;

— de même que le Christ de la tradition synoptique provoque au Temple
un incident qui décide de son destin, ainsi en est-il de Paul;

— de même que le Christ est arrêté par les Juifs pour être livré aux païens,
ainsi en est-il de Paul ;

— de même que le Christ est jugé par une autorité romaine qui insiste sur
son innocence, ainsi en est-il de Paul.

Il est clair que nous avons ici un phénomène de mimésis. L'envoyé
répète le destin du maître. Une éthique de l'imitation est en voie de constitution.

Une éthique seulement, car le sens des souffrances encourues est bien
différent selon qu'il s'agit du Christ ou de son témoin : le Christ souffre pour
les hommes, le témoin pour le Christ (21,13).

4. Arrestation, captivité, transfert à Rome (21,17-28,31)

Avec les chap. 21-28, nous touchons la dernière grande partie des Actes.

Il vaut la peine de noter que Luc consacre le dernier quart de son livre — ce

qui est énorme — à évoquer l'arrestation de Paul, ses différentes comparutions

devant l'autorité et, finalement, son transfert à Rome, mais qu'il évite

tout aussi soigneusement de rapporter le procès proprement dit de l'apôtre
et son martyre. Ainsi — et il faudra interpréter cette observation en théologie

—, la captivité devient la médiation permettant à la Parole d'atteindre
Rome.

On peut organiser cette dernière partie géographiquement autour de
trois villes: Jérusalem, Cesaree, Rome. Le moment centré sur Jérusalem

(21,17-22,32) comprend, outre le séjour de Paul dans la ville sainte et son
arrestation, deux comparutions devant le forum juif — l'une devant le

peuple, l'autre devant le sanhédrin; ce moment jérusalémite s'achève par un
complot des Juifs. Le moment centré sur Cesaree (22,23-26,32) relate, outre
le transfert de Paul dans cette ville, quatre comparutions de Paul devant le

forum païen: devant Félix, devant Félix et Drusille, devant Festus, devant
Bérénice et Agrippa. Le moment centré sur Rome (26-28) comprend, outre
le voyage, l'arrivée et le séjour à Rome.

Du point de vue littéraire, Dibelius21 a relevé l'essentiel: si dans la relation

des voyages missionnaires, le texte était organisé selon le stéréotype
narratif que nous avons décrit, dans les chap. 21 -26, c'est un autre modèle

:i M. Dibelius, «Paulus in der Apostelgeschichte», dans op. cit., p. 178-180.



L'APÔTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 387

qui se dégage et qui donne son caractère à la narration — celui de la

comparution du témoin accusé devant l'autorité juive et païenne. De la mission,

nous passons à l'apologie. Fait à relever, le « pattern » missionnaire n'est pas
oublié pour autant; il ressurgit pour organiser la dernière scène des Actes —
l'annonce de l'Evangile par Paul à Rome. Nous y reviendrons.

Au niveau théologique et concernant le rôle du témoin contesté, cette

dernière section des Actes appelle les remarques suivantes:

a) La première a trait à la captivité du témoin. Dibelius22 a bien
remarqué que l'auteur des Actes ne livre pas une tradition continue sur le

ministère de Paul, mais trois ensembles distincts: le premier sur la conversion,

le second sur la mission en Asie Mineure et en Europe, le troisième sur
la captivité. La présence bien développée de ce troisième complexe est pour
le moins étonnante: quelle relation y a-t-il entre le but des Actes qui est, me
semble-t-il, de montrer la diffusion de la Parole dans l'Empire et la description

détaillée de la captivité du missionnaire et de son système de défense?
On peut y voir un paradigme destiné aux croyants de l'église lucanienne,
engagés dans une situation analogue23, mais — et c'est la thèse que je défendrais

— on peut également penser que, pour Luc, le témoin prisonnier est

encore et toujours la médiation humaine de la diffusion de la Parole. Nous
retrouvons alors le thème de l'échec providentiel cher à Luc: en arrêtant
Paul, l'autorité, loin de mettre fin à sa mission, va lui permettre de témoigner

devant les grands de ce monde et de porter l'Evangile dans la Rome

impériale. La servitude du témoin est la médiation de l'accomplissement du

plan de Dieu.
Cette thèse qui voit dans la dernière section des Actes la prédominance

de la Parole servie par le témoin est appuyée par un double usage du «pattern

missionnaire»:

— On peut tout d'abord dire que le «pattern» missionnaire trouve son

accomplissement: les Juifs parviennent enfin à mettre la main sur Paul, à le

faire arrêter et à organiser sa mort, en tramant un complot. Mais, motif bien

connu, ce sont les païens qui arrachent Paul à une mort certaine et lui assurent

un procès équitable — c'est du moins l'avis du témoin dans ses apologies.

Comme dans les chap. 13-21, Paul va donc paradoxalement échapper
à ses ennemis en revêtant la condition du prisonnier et ce n'est pas la

moindre élégance de l'apôtre que de le voir dans l'ultime scène se détourner

une dernière fois de ses ennemis — les Juifs — pour prêcher l'Evangile aux
païens.

— En deuxième lieu, la discussion si controversée sur la conclusion des

Actes24 devrait recevoir un début de solution dans la mesure où l'on

22 M. Dibelius, op. cit., p. 175-180.
23 M. Dibelius, op. cit., p. 180.
24 E. Haenchen, op. cit., p. 650-655.



388 JEAN ZUMSTEIN

constate que les vv. 16-31 sont construits à l'aide du «pattern» missionnaire:

prédication aux Juifs (vv. 16-23) — division des Juifs (v. 24) — Paul

se tourne vers les païens (vv. 25-31). A mon avis, en utilisant ce modèle à

titre conclusif et en renonçant ainsi à narrer le martyre de Paul, Luc signale
clairement le but principal de son ouvrage: décrire l'avance de la Parole à

travers les témoins remplis de l'Esprit. Les traditions sur les témoins ne sont
donc légitimes que dans la mesure où elles servent ce projet.

b) J'aimerais conclure cette traversée des Actes en évoquant le récit de la
tempête2^ et du naufrage du chap. 27. Il est pour le moins étonnant que la

seule véritable aventure de voyage relatée dans les Actes soit l'avant-der-
nière péripétie dans l'itinéraire du témoin. Je ne veux pas par là mettre en

doute le noyau historique du récit bien qu'il s'agisse d'un poncif littéraire
dans les romans de l'époque; d'ailleurs 2 Co 11 nous a appris que le

naufrage était une composante assez fréquente dans la vie du missionnaire. Je

veux parler d'autre chose; à mes yeux, ce chapitre a un rôle théologique
évident: avant que le héros n'atteigne le but de sa quête, il affronte l'épreuve
suprême qui doit manifester son identité décisive. Que la tempête affrontée
sur la mer soit l'épreuve symbolique par excellence ne doit pas nous
étonner si l'on se souvient du rôle de la tempête dans les évangiles. Quelle
est alors l'identité du témoin qui transparaît dans ce chapitre?

Au niveau de la typologie du témoin, les chap. 22-26 ont bien montré

que Paul, le témoin, est innocent — innocent aussi bien devant les Juifs que
devant les païens. Le chap. 27 va manifester que le témoin, prisonnier innocent,

aborde l'épreuve souverainement. Familier de Dieu et visité par lui, ne

se décourageant pas mais habité par une confiance inaltérable, connaissant
sans risque d'erreur l'avenir des choses et des hommes, rassurant ses compagnons

d'épreuve et toujours de bon conseil, Paul domine la tempête plutôt
qu'il n'en est la victime. L'épreuve dans sa violence dévoile un témoin
glorieux et vainqueur.

Mais il faut sans doute aller plus loin. Comme l'écrivent Conzelmann et

Haenchen26, dans l'épreuve qui le frappe, le prisonnier est en réalité le
sauveur. De manière paradoxale, celui qui a tout perdu aux yeux des hommes
est en vérité l'intermédiaire du salut pour eux.

25 E. Haenchen, « Acta 27 », dans Zeit und Geschichte. Dankesgabe an Rudolf
Bultmann zum 80. Geburtstag, Tübingen 1964, p. 235-254.

26 H. Conzelmann, op. cit., p. 146: «Das Thema der Einschübe ist: Paulus der
Retter»; E. Haenchen, Die Apostelgeschichte, p. 633: «Er, der Gefangene, rettet
alle!».



L'APÔTRE COMME MARTYR DANS LES ACTES DE LUC 389

IV. Synthèse

A titre de conclusion, nous nous proposons de rassembler les résultats de

notre recherche. Nous envisagerons tout d'abord le traitement littéraire de

notre thème par Luc dans les Actes, puis son élaboration théologique.
Les Actes utilisent trois modèles littéraires pour décrire la condition

du témoin au sein des conflits. Le premier modèle littéraire est celui du
témoin prêchant en terre juive; il se caractérise par la succession des
éléments suivants: miracle — arrestation — comparution — prédication du
Christ — sanction — sens de l'épreuve — progrès de la Parole. Le second
modèle littéraire a trait au témoin prêchant en terre païenne ; il comprend
les étapes suivantes: prédication dans la synagogue — division de la

synagogue et opposition — abandon de la mission juive au profit des païens —
persécutions des témoins. Le troisième modèle littéraire concerne le témoin
prisonnier; il consiste dans la scène de comparution devant l'autorité. Ces

trois modèles, bien distincts du point de vue de l'organisation narrative,
reposent sur les deux mêmes catégories constitutives: le conflit et la Parole.

Outre ces trois modèles, les Actes mettent en œuvre trois procédés
littéraires. Le premier procédé utilisé est celui du refrain; concrètement, le

refrain qui ponctue la narration de l'épreuve subie par le témoin est

l'avance de la Parole. Le second procédé employé est celui du discours

comme interprétation de la narration. Chaque section des Actes, dans sa

partie finale, comprend une parole ou un discours élucidant le sens de

l'épreuve vécue par le témoin. Le troisième procédé observé est celui du

parallélisme dans la description du sort respectif des témoins. Ainsi, non
seulement Pierre et Paul prononcent la même prédication, opèrent les

mêmes miracles, mais encore ils quittent la scène lucanienne dans les

mêmes conditions.
Quelle théologie une telle organisation narrative porte-t-elle au langage?

Comme dans les synoptiques, la mission dans les Actes est une mission sous
la croix : du seul fait qu'il proclame la Parole, le témoin suscite le conflit et

est objet de violence. Certes, cette violence est le fait des païens aussi bien

que des Juifs. Mais alors que les païens se caractérisent par une «opposition
douce», les Juifs font preuve d'une grande virulence dans leur refus et ils

sont à l'origine de la quasi-totalité des mesures qui frappent les missionnaires.

Cette violence d'Israël à l'encontre des envoyés du Christ est le fruit
de l'incrédulité et, comme dans le cas du Nazaréen, elle culmine dans une
volonté de meurtre.

Si la mission chrétienne est une mission sous la croix, elle n'implique pas

pour autant une «vision tragique» de la propagation de la Parole qui
deviendrait l'espace du malheur et de l'absurde. En effet, le Dieu dont

témoigne Luc est le Seigneur des persécuteurs et des persécutés. Ainsi, d'une

part, le témoin est certes contesté par les hommes, mais il est livré par Dieu



390 JEAN ZUMSTEIN

seulement. D'autre part, l'épreuve vécue par le témoin est féconde: contre
toute évidence, le malheur qui le frappe est un succès pour la Parole; l'échec
est providentiel.

Dans la perspective lucanienne, le Christ se retire de l'histoire à l'Ascension;

aussi, jusqu'à la parousie, la présence de Dieu s'incarne de façon
privilégiée dans le don de l'Esprit. Le témoin, cependant, conserve une relation

à ce Christ vivant, mais non présent. Cette relation s'exprime, d'une

part, dans le fait que l'épreuve est vécue comme un privilège, car elle est

encourue au nom du Christ. Cette relation consiste, d'autre part, en ce

qu'engagé sur le chemin du martyre, le témoin se conforme à l'attitude du
Christ souffrant — nous assistons à la naissance d'une éthique de l'imitation.

Il faut pourtant bien avouer que la théologie lucanienne de la croix est

contrebalancée par une théologie affirmée de la gloire. Tout au long du livre,
en effet, c'est en vainqueur que le témoin affronte l'épreuve. Non seulement
il n'est pas atteint par l'épreuve, non seulement il la domine souverainement,

mais encore, au sein de cette épreuve précisément, il est l'intermédiaire

du salut. Aussi est-il juste de soutenir que, chez Luc, la théologie de la

croix est pénétrée en son centre par une théologie de la gloire.
Enfin, à vouloir parler constamment de la condition du témoin, on

risque de travestir la perspective lucanienne. En effet, pour l'auteur des

Actes, l'acteur central de la narration est la Parole qui part de Jérusalem

pour atteindre Rome. Ainsi le destin du témoin n'a ni valeur, ni signification

en lui-même; sa seule légitimité est d'être l'intermédiaire, la médiation
humaine de cette Parole27.

27 Sur ce problème voir: F. Bovon, « L'importance des médiations dans le projet
théologique de Luc», ATS 21 (1974-75), p. 23-39.



LA FIGURE DE L'APOTRE
DANS LES ACTES DES APÔTRES

Les trois contributions suivantes ont été présentées au cours de l'hiver
1978-1979 dans le cadre d'un enseignement de troisième cycle organisé par
les Facultés de théologie de Fribourg, Genève, Lausanne et Neuchâtel. Le

cours portait sur les Actes canoniques et les Actes apocryphes des Apôtres.
Les contributions relatives aux Actes apocryphes vont paraître à Genève
chez Labor et Fides sous le titre suivant: «Les Actes apocryphes des Apôtres,

christianisme et monde païen ».


	L'apôtre comme martyr dans les actes de Luc : essai de lecture globale
	Anhang

