
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 4

Artikel: À propos d'actes 20,7-12 : puissance du thaumaturge ou du témoin?

Autor: Tremel, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 359-369

A PRO POS D'ACTES 20,7-12:
PUISSANCE DU THAUMATURGE

OU DU TÉMOIN?

BERNARD TRÉMEL

Le problème du miracle dans les Actes des Apôtres

Les récits de miracles dans le livre des Actes font l'objet d'interprétations
diverses. Sans doute les commentaires qui tendent à les considérer comme
des reportages d'un rédacteur proche des témoins oculaires ont-ils cédé le

pas à des positions plus critiques. Deux orientations majeures se partagent
l'exégèse plus récente. L'une met l'accent sur le milieu religieux hellénistique

qui considérait ces prodiges comme des manifestations divines (cf. Ac
14,8-18). L'autre situe ces récits dans le contexte du projet du rédacteur: les

signes et prodiges de Pierre et de Paul ont pour but d'authentifier leur légitimité

de témoins (cf. Ac 3,6.16).
Pour illustrer cette diversité d'approches et en vérifier le bien-fondé,

nous ne retiendrons que le récit de la résurrection du jeune Eutyque par
Paul, au cours d'une scène d'adieux à l'église de Troas (Ac 20,11-12)'.

Des commentaires plus anciens, comme celui de Jacquier, relèvent les

traits qui accusent un « réalisme » historique. Ainsi les lumières, multipliées
pour solenniser la fête et manifester la joie de l'assemblée à l'occasion du

passage de Paul, « prouvent que l'historien a été témoin de l'événement » et

expliquent aussi que l'on ait dû tenir la fenêtre ouverte. Et puisque le jeune
homme est tombé du troisième étage «sur le pavé de la rue ou d'une cour»,
l'auteur ne peut se tromper en affirmant qu'Eutyque était bien mort2.
D'autres commentaires, pourtant plus critiques, réagissent aussi en fonction
de la vraisemblance ou de l'invraisemblance historique: ainsi Haenchen qui
souligne l'invraisemblance d'un repas à minuit ou encore le fait de se pencher

sur le jeune homme dont les os sont brisés3.

L'école de Tubingen préférait situer l'épisode de Troas dans le contexte
théologique des Actes. Il s'inscrit, à l'intérieur d'une présentation parallèle

1 Bibliographie sur les récits de miracles dans les Actes dans F. Neyrinck, « The

Miracles Stories in the Acts of the Apostles», in J. Kremer, Les Actes des Apôtres.
Traditions, rédaction, théologie, Leuven 1979, p. 169-213. Cf. aussi le dernier commentaire

paru après la rédaction de cet article: G. Schneider, Die Apostelgeschichte (I.
Teil) (H.T.K.N.T.), Freiburg 1980, Exkurs 7, Die Wundererzählungen, p. 304-310.

2 E. Jacquier, Les Actes des Apôtres (E.B.), Paris 1926, p. 598-601.
3 E. Haenchen, Die Apostelgeschichte(K.E.K.), Göttingen 19777,p. 559-562.



360 BERNARD TRÉMEL

des figures de Pierre et de Paul, comme le symétrique de la résurrection de

Tabitha par Pierre (9,36-42). Ce parallèle s'explique par une visée apologétique:

il s'agit de placer Paul sur le même pied que Pierre4.

Les commentateurs inspirés par la formgeschichtliche Methode relativisent

ce parallèle trop systématique et analysent le récit en faisant appel à

deux sortes de critères. La critique littéraire permet à Dibelius de discerner
la rédaction au style «nous» (cf. v. 7-8) et une histoire primitive très populaire

de ton. Le rédacteur christianise le miracle en lui donnant un cadre

liturgique. L'anecdote primitive avait une tournure tout à fait profane: un
lecteur sceptique peut se demander s'il s'agit réellement d'un miracle ou si

Paul ne pose pas plutôt un diagnostic en déclarant que le jeune homme est

encore en vie! Cette anecdote ne serait pas sans analogie avec un milieu
religieux populaire comme celui qui se retrouve derrière la vie d'Apollonius
par Philostrate5.

Les études qui mettent l'accent sur la rédaction font à nouveau place au

parallèle entre Pierre et Paul, en l'étendant à toute l'œuvre de Luc, c'est-à-
dire aux miracles de Jésus dans le premier volume à Théophile. Ce parallèle
n'est plus envisagé selon la thèse «dialectique» de l'école de Tübingen,
mais en fonction de la vision lucanienne de 1'«histoire du salut», en

laquelle les miracles des témoins sont en relation étroite avec le service de la

parole6.
Les remarques qui suivent se situent dans cette perspective d'une étude

de la rédaction, sans pour autant dénier tout intérêt à une préhistoire du
récit. Il ne suffit pas toutefois d'établir la genèse plus ou moins hypothétique

d'un texte pour en dégager le sens. Notre lecture part de ce présupposé

que la globalité et la cohérence du récit, comme son inscription dans le

cadre du voyage d'adieux de Paul aux églises fondées par lui et dans le

cadre du témoignage qui conduit la parole jusqu'aux extrémités de la terre,
ont autant de pertinence pour accéder au dialogue que le rédacteur poursuit
avec Théophile.

Quelques indices d'une structure globale

Ce récit est enchâssé dans une section en «nous»7: ce «nous» encadre

l'épisode (cf. v. 5-6 et 13-15). Il est, de plus, introduit dans la trame même de

4 Cf. F. Neyrinck, art. cit., p. 172-195, sur les différentes variantes du parallèle.
5 M. Dibelius, Aufsätze zur Apostelgeschichte, Göttingen 19532, p. 22-23.
6Cf. F. Neyrinck, art. cit., p. 202-205; A. George, «Le miracle dans l'œuvre de

Luc», in Les miracles de Jésus dans le Nouveau Testament, éd. X. Léon-Dufour, Paris
1977, p. 255-256:266-268.

7 Les «sections nous» (Ac 16,10-17; 20,5-15; 21,1-18; 27,1-28,16 et la variante
occidentale de 11,28) sont caractérisées par le passage du récit de la troisième per-



AC 20,7-12: PUISSANCE DU THAUMATURGE OU DU TÉMOIN? 361

l'histoire: le rédacteur se range donc parmi les membres de l'assemblée et
les témoins oculaires du miracle (v. 7-8). Les v. 9-11 sont à la troisième
personne, ce qui s'explique du fait que Paul ou Eutyque deviennent les sujets.
Au v. 12, Paul étant parti avec ses compagnons, le récit revient encore à la
troisième personne. Le lieu de cette scène, l'église de Troas, est d'ailleurs le

point de convergence de deux groupes de compagnons de Paul (cf. v. 5-6);
ils se retrouveront à Milet pour le «testament d'adieux» aux anciens
d'Ephèse (cf. v. 20,15 et 21,1). A Troas, Paul parle, mais le rédacteur raconte
ce qu'il fait; à Milet, il rapporte son enseignement: le même «nous»
recouvre ce que Paul fait et ce qu'il dit, comme une attestation pour Théophile

de la tradition que le rédacteur veut perpétuer.
La scène elle-même semble enveloppée par une formule qui comprend

les mêmes éléments:

v. 7 nous étant réunis pour rompre le pain (a)
Paul discourait... et prolongea la parole jusqu'à minuit (b)
devant partir le lendemain (c)

v. 11 après avoir rompu le pain (a')
et après avoir conversé longtemps jusqu'à l'aube (b')
il partit ainsi (c')

Il s'agit d'une inclusion qui encadre un épisode central : celui de la chute
et de la résurrection du jeune homme. Ces indices semblent bien souligner
une intention de lier fortement le cadre liturgique au miracle proprement
dit. Le récit ne s'achève pourtant pas avec la mention de la «sortie» de

Paul, mais avec la mention de la présentation du jeune homme bien en vie,

qui est source de réconfort pour l'église. Il faudra rendre compte d'un
désordre apparent entre les v. 11 et 12, que les exégèses de type génétique
attribuent à la négligence du rédacteur lorsqu'il « enguirlande » l'histoire originale

de détails liturgiques.
Au cœur du texte, les v. 9-10 sont construits sur une double descente vers

l'en bas, celle du jeune homme qui déclenche le mouvement de Paul, et sur
une remontée de Paul vers la chambre haute, qui permettra celle d'Eutyque
au v. 12. Ainsi la scène s'inscrit-elle dans un espace qui oppose le lieu de

l'assemblée au terme de la chute. La chute du jeune homme est scandée par
une série de termes où se répète le préfixe qui désigne l'en bas (Kcttacpepó

pevoç... KctTEVEX^eiç... kót«...). Le parallélisme entre la chute d'Eutyque et

la descente de Paul est encore souligné par l'emploi du verbe tomber et d'un

sonne à la première personne du pluriel. Les commentateurs expliquent ce changement

soit par l'insertion d'une source (diaire de voyage ou itinéraire), hypothèse de
plus en plus contestée, soit comme indice rédactionnel manifestant l'intention du
rédacteur de se présenter comme témoin et compagnon de Paul. Il y aurait lieu de

remarquer que ce « nous » s'inscrit dans un récit qui s'adresse à un destinataire.



362 BERNARD TRÉMEL

composé tomber sur (ÉTtEaev/ÉTtéiteaev) pour désigner le terme de cette

trajectoire: Paul se précipite sur celui qui est tombé en bas. La différence radicale

entre les deux mouvements est dans le fait que, dans le cas du jeune
homme, il est involontaire, puisqu'il est emporté par un sommeil profond,
tandis que, dans le cas de Paul, il est dû à son initiative pour rejoindre le

malheureux jeune homme.
Cet « en bas » où aboutit Eutyque est le lieu des ténèbres et de la mort.

Nous avons laissé de côté le v. 8, qui mentionne des lampes nombreuses qui
illuminent la salle haute où se tient l'assemblée. Cette mention des lampes a

reçu diverses explications de la part de commentateurs. Outre le trait
pittoresque qui est la signature du témoin, on peut relever celle qui pense à un
détail relevant du caractère festif de l'assemblée avec fraction du pain ou
encore celle qui y discerne une protestation contre les accusations portées
contre les assemblées chrétiennes8. Mais il faudrait d'abord relever que
cette abondance de lumière caractérise précisément le lieu de la parole et de

la fraction du pain. La même abondance caractérise la lumière de la salle et

la parole de Paul (v. 8 AttpjiâSeç travai/v. 11 èip'tKavôv xe optÀ,fjaaç9).
Sans doute le récit ne mentionne-t-il pas le lieu de la chute comme celui

des «ténèbres extérieures», mais c'est le lieu où conduit le sommeil. Par

contre, cet espace extérieur à l'assemblée est bien celui de la mort, puisque
cet en bas est le terme d'une chute où le jeune homme n'est plus qu'un
cadavre: «il fut pris mort». Ne peut-on dès lors rétablir les termes qui
manquent? Le lieu de la lumière, qui est celui où l'assemblée écoute la parole,
est l'espace de la vie, et le lieu de la mort, où ne retentit plus la parole, est

celui des ténèbres10.

Mais on remarquera que le récit est celui d'une transformation du lieu
de la mort, où conduit la profondeur du sommeil, en lieu de la vie. Le terme
de la descente de Paul est à la fois de prendre avec lui le cadavre du jeune
homme et de proclamer que « son souffle de vie » (vinr/Jl) est en lui. Le porteur

de la parole est donc aussi celui qui proclame la vie, plus exactement le

passage de la mort à la vie. Ainsi le domaine des ténèbres de la mort peut
être lui-même envahi par la parole de la vie.

A une telle interprétation semble pourtant faire obstacle le génitif absolu
du v. 9 « Paul discourant avec beaucoup de faconde », qui attribue, à

première vue, le sommeil du jeune homme au discours trop prolixe du prédicateur!

Certains commentateurs comprennent en effet le génitif absolu avec

8 Cf. références dans E. Haenchen, op. cit. p. 560, n° 4 et dans H. Conzelmann,
Die Apostelgeschichte (H. N.T.), Tübingen 1963, p. 117.

9 La situation dans la nuit par rapport à la lumière ressort des notations des v. 7 et
11 («jusqu'à minuit», «jusqu'à l'aube»).

10 Les figures du récit sont celles de la parénèse paulinienne de Rm 13,11-12; cf.

Ep 5,8-14.



AC 20,7-12: PUISSANCE DU THAUMATURGE OU DU TÉMOIN? 363

une nuance causale, y voyant même une réminiscence de portée psychologique".

Mais ne pourrait-on y voir qu'une simple nuance circonstancielle?
A ce moment, la parole de Paul n'est pas nécessairement la motivation du
sommeil. Le rédacteur voudrait simplement marquer une sorte de contraste
entre le fait que Paul parle avec abondance et le fait que le jeune homme se

laisse gagner par le sommeil. Le sommeil devient rupture avec l'écoute de la

parole. En tout cas, on ne voit que l'on puisse exclure une telle interprétation.

Et si on l'admettait, l'opposition entre lumière et ténèbres, vie et mort
prendrait toute sa force: le moment du sommeil où s'opère la rupture avec
l'écoute de la parole est celui qui décide de la chute dans la nuit et la mort.
Au contraire, le nouvel éveil à la vie est proclamé par le serviteur de la

parole et il ramène Eutyque dans le lieu de la lumière. C'est la parole de
Paul qui transgresse les frontières entre l'espace de la vie et de la mort, mais
la vie exige un espace de lumière qui est celui de la parole.

Une autre opposition vient s'inscrire entre le v. 10 et le v. 12. L'appel de
Paul: « Ne vous agitez pas!» contraste avec le réconfort de l'assemblée qui
est sans mesure. Ce trouble est sans doute l'effet de la présence de la mort
qui atteint l'un des membres de l'église. Et le réconfort sans mesure s'inscrit
dans le cadre de la présence du jeune homme dans le lieu de la lumière. Le
débordement de consolation fait penser à la surabondance de la lumière et
de la parole qui marque l'espace de la vie. La suite assez surprenante des

v. 11 et 12 pourrait trouver un sens dans ce contexte. Sans doute Paul sort-il
de l'assemblée et cette sortie évoque-t-elle son départ définitif (cf. 20,29),
celui de sa propre mort. Mais la parole des témoins ne meurt pas: le signe
de la vie demeure dans la communauté comme fruit de cette parole.

Le parcours de la parole

Il semble donc qu'une lecture tout à fait cohérente du récit soit possible
si l'on accepte d'entrer dans ce langage figuratif: l'organisation de l'espace
entre l'en haut et l'en bas, comme lieux identifiés de la lumière et des ténèbres,

de la vie et de la mort. Sans doute faudra-t-il encore vérifier si ce

langage est celui du rédacteur en d'autres contextes.
Le texte fournit lui-même les clefs de ces figures, en faisant de la salle

haute, illuminée par tant de lampes, le lieu de la parole et de la fraction du

pain. Le thème du sommeil suggère que le contact est rompu avec l'écoute
de la parole et l'espace de la lumière. D'où la chute dans le domaine des

ténèbres de la mort. Mais le contact avec la vie et le retour dans le lieu de la
lumière peut être rétabli par celui qui est le porteur de la parole. Nous ne

1 ' Cette tendance psychologisante est particulièrement perceptible dans la traduction

de la T.O.B.: «tandis que Paul n'en finissait pas de parler»!



364 BERNARD TREMEL

sommes donc pas enfermés dans une opposition infranchissable entre le

lieu de la vie et celui de la mort. Le porteur de la parole prend l'initiative de

sortir de ce lieu de la lumière pour affronter la mort à bras le corps et la

terrasser dans son domaine. Mais, après la sortie du témoin, la vie doit
retrouver son lieu, l'assemblée qui écoute la parole et qui rompt le pain.

Le récit suggère qu'une sortie de l'espace de la lumière et de la vie est

possible même pour un membre de l'assemblée; cette rupture se réalise au

moment où une distance se prend par rapport à la parole: c'est ce que
signifie le sommeil. Mais le récit affirme aussi que la parole est assez
puissante pour transgresser les frontières de la vie et de la mort et pour rendre à

la vie celui qui se laisse prendre par le sommeil de la mort.
Paul fait figure de thaumaturge qui fait passer le jeune homme de la

mort à la vie. Toutefois cette puissance, il l'exerce en tant que serviteur de la

parole. Et lorsque le témoin sort, lorsqu'il n'est plus présent, l'église peut
toujours reconnaître le réconfort de cette présence de la vie qui jaillit de la

parole. Histoire populaire à la gloire du thaumaturge Paul faisant de lui le

rival des thaumaturges païens ou l'égal de Pierre? N'est-ce pas plutôt
l'invitation du rédacteur à son destinataire à reconnaître dans la tradition de la

parole des premiers témoins l'espace de la vie? Pour vivre, il faut demeurer
dans la parole de la grâce, au sein de l'église assidue à écouter l'enseignement

des apôtres. Le texte du miracle ne doit pas seulement être lu dans le

fil du récit qui n'en ferait qu'un souvenir biographique, mais dans l'épaisseur

d'une tradition qui se poursuit entre Luc et Théophile.

Le contexte des adieux de Paul aux églises

L'inclusion des v. 7 et 11 insiste sur la « sortie » de Paul. Le récit s'inscrit
lui-même dans le contexte du voyage d'adieux du fondateur aux églises. Le

temps de fonder est achevé: désormais, il s'agit d'affermir les églises sur ce
fondement12. Cet affermissement reçoit son achèvement dans le «testament
d'adieux» de Paul aux anciens d'Ephèse, étape suivant la halte à Troas.
Paul y exhorte ses «successeurs», auxquels il confie l'église à bâtir sur le

fondement de la parole de la grâce, à veiller, après son départ, aux menaces
qui surgissent et de l'extérieur («les loups») et de l'intérieur («des hommes
surgis d'entre vous ») qui risquent d'ébranler les disciples.

Il existe entre cette exhortation et le récit de Troas des harmoniques
profondes: non seulement l'évocation du «départ» de Paul (cf. 20,22-25) ou
encore le rappel d'un enseignement abondant (20,20-21), mais encore
l'exhortation pressante à veiller, c'est-à-dire à ne pas se laisser aller au
sommeil, mais à continuer d'annoncer la parole (20,31-32). Si les pasteurs ne

12Cf. Ac 13,43; 14,22-23; 15,36.41; 16,40; 18,23; 20,1 pour l'importance de
« l'affermissement » des églises dans les Actes.



AC 20,7-12: PUISSANCE DU THAUMATURGE OU DU TÉMOIN? 365

veulent pas voir les disciples sombrer dans les ténèbres, ils ne doivent pas
cesser de proclamer la parole de la grâce qui seule permet à l'édifice de se

construire. L'héritage, celui de la vie, doit être assuré par la permanence de
la parole. A Troas, la maison était l'espace de la lumière et de la vie, le lieu
de la parole. A Milet, l'église de Dieu est une construction édifiée par la
parole de la grâce qui continue à se transmettre. La figure semble déchiffrée
en terme d'église.

Avec ce «testament» de Paul, le parcours de la parole franchit une
nouvelle étape: elle passe du fondateur aux pasteurs qui prennent le relais dans
la tradition. C'est dans ce parcours, au service de la parole, que le rédacteur
lui-même situe son projet pour Théophile. Peut-être le « nous », qui apparaît
dans le récit de l'assemblée de Troas et semble aussi recouvrir la halte à

Milet (d'après 21,1), souligne-t-il aussi la continuité entre le temps de Paul
et celui d'après le départ des témoins: la parole de la grâce poursuit sa

course grâce aux pasteurs des églises (les anciens de Milet), mais aussi aux

compagnons de Paul. Le récit du parcours de la parole jusqu'aux extrémités
de la terre devient parcours dans le temps jusqu'au jour du Seigneur. C'est
dans ce cadre que l'épisode de Troas prend toute sa signification pour la foi
de Théophile.

Paul, rival de Pierre ou héritier d'Elie.

Les commentateurs relèvent un certain parallélisme entre la résurrection

d'Eutyque et celle de Tabitha par Pierre (9,36-42) ou encore celles du fils
unique de la veuve de Nain (Le 7,11-17) et de la fille de Jaïre par Jésus

(Le 8,41-56).
En effet ces récits présentent quelques affinités. La résurrection de

Tabitha a aussi pour cadre une salle haute où des veuves sont réunies. Après
la résurrection de la veuve, qui s'accomplit par un geste et par une parole
comme dans le cas du jeune homme, Pierre rend Tabitha vivante à l'assemblée,

ce qui rappelle la finale du récit de Troas. Ces deux scènes sont situées,
la première vers la fin de la course de Pierre, lorsqu'il se rend chez les

païens, et la deuxième, au moment où va s'achever le voyage de Paul.

On peut observer aussi quelques points de contact entre la résurrection

d'Eutyque et celle du fils de la veuve de Nain. De même que Jésus exhorte
la mère à cesser ses pleurs avant de lui rendre son fils, nous avons vu Paul

demander à l'assemblée de cesser de se troubler avant de lui rendre le jeune
homme vivant. Le récit de l'épisode de Nain se situe au cours d'un voyage
de Jésus avec ses disciples au-devant de la mort qui se transforme en « sortie
de la parole» proclamant ce que Jésus a accompli. Le geste sauveur de

Jésus devient parole sur lui dans la Judée et dans toute la région. Cette
communication n'évoque-t-elle pas ce qui se passe dans le deuxième livre, où la

parole poursuit sa course pour faire passer de la mort à la vie.



366 BERNARD TRÉMEL

A propos du récit de résurrection de la fille de Jaïre, on pourrait relever
le contraste entre le sommeil de la mort et le retour du souffle de vie (cette
fois comme Ttveûpa et non comme H»uxn). Après le retour à la vie, Jésus

ordonne de donner à manger à la fille de Jaïre, ce qui n'est pas sans faire

penser à la fraction du pain dans le récit de Troas, d'autant que ce détail de

la nourriture est propre au récit lucanien (avec l'évocation du souffle).
Ces quelques traits sont pourtant trop généraux et trop ténus pour

conclure que le rédacteur a voulu calquer le miracle de Paul sur ceux de
Jésus ou de Pierre. Sur un thème commun, le passage de la mort à la vie, un
fil traverse ces différents récits: celui de la puissance de la parole. Une
différence pourtant entre le comportement de Jésus et celui de Pierre: Pierre doit
prier avant de donner l'ordre à la femme de se lever13. Rien de tel chez Paul
lors de la résurrection d'Eutyque, mais il ne faudrait pas oublier que le

miracle a lieu au cours d'une assemblée cultuelle où la prière a naturellement

sa place14. Le comportement de Pierre comme l'atmosphère de

l'assemblée de Troas insinuent que la puissance ne relève pas du thaumaturge

lui-même, mais bien de la parole qu'il proclame. Ce qui est identique,
ce ne sont pas les détails même des récits de résurrection, mais la parole du
salut qui passe de Jésus à ses témoins en gardant la même efficacité. La

parole ne cesse de croître de Jésus à Pierre et de Pierre à Paul jusqu'à ce

qu'elle se communique à tout l'universl5.
Les commentateurs ont encore relevé que ces récits de résurrection

pouvaient relever d'une typologie, dont le modèle était la geste d'Elie ou celle
d'Elisée16. Peut-être aucun récit de résurrection ne présente-t-il autant
d'affinités avec la résurrection du fils de la veuve de Sarepta (1 R 17,17-24)

que le récit de Troas. Même lieu: la chambre haute. Même geste du
prophète prenant l'enfant pour s'étendre sur lui. Invocation du Seigneur pour
que sa yt>xf| revienne dans l'enfant avant de le rendre vivant à sa mère.
Haenchen reconnaît qu'il faut préférer ce parallèle biblique à celui que
présente la vie d'Apollonius. La comparaison entre les deux textes ne permet
pas de conclure à une pure création du rédacteur des Actes par imitation
d'un modèle, mais elle soulève une question: pourquoi le rédacteur a-t-il
concentré davantage ces traits dans le miracle de Paul? Il faut peut-être se

souvenir que Jésus se réclame d'Elie envoyé vers la veuve païenne dès sa

13 Les témoins accomplissent les miracles au Nom de Jésus (cf. 3,6.12-16 qui
donne la clef des miracles).

14 Cf. Ac 2,42, où sont associées prières et fraction du pain (13,2-3 culte du
Seigneur et prière; 16,25-34 prière, parole et table).

15 Jésus ressuscite le fils de la veuve et la fille de Jaïre: Pierre ressuscite une veuve
d'origine juive et Paul ressuscite le jeune Eutyque, au nom typiquement grec. Ainsi la
puissance de la parole à partir de Jésus s'inscrit sur un parcours universel.

16 II faudrait donc remarquer que la typologie ne concerne pas uniquement Jésus,
mais s'étend aux témoins et au temps de l'Eglise.



AC 20,7-12: PUISSANCE DU THAUMATURGE OU DU TÉMOIN? 367

première prédication à Nazareth (Le 4,25-26). De fait cette mission de Jésus

ne se réalise que par l'appel de son témoin pour les nations. C'est au
moment où la parole de la grâce, qui proclame le Nom de Jésus, atteint son
terme que le rédacteur se plaît à souligner l'accomplissement de la promesse
en faveur d'une église sans doute pagano-chrétienne.

La promesse ne se réalise pas seulement dans la mission de Jésus, par ses

actes et ses paroles. Cette promesse, qui donne au peuple sa vocation
universelle, exige le temps du témoignage. Avec Pierre et avec Paul, c'est la
même parole de grâce qui poursuit sa course et qui, grâce à l'action de

l'Esprit Saint, s'accompagne des signes et prodiges qui proclament le salut
de tous les hommes17.

Parole effraction du pain au sein de l'épreuve

Deux récits, qui encadrent la mission de Paul (16,25-34 et 27,13-44) et

qui unissent parole et fraction du pain, peuvent jeter un peu de lumière sur
l'assemblée de Troas.

La première scène, qui se situe lors de la fondation de l'église de

Philippes, après l'appel du Macédonien entendu à Troas, se déroule également
de nuit, puisque minuit et la venue du jour sont indiqués. Cette nuit est

illuminée par la parole que Paul annonce au geôlier et à toute sa maison. Tiré
de son sommeil et sur le point de se donner la mort, le païen demande la

lumière et il est appelé au salut par la parole de Paul. L'épisode se termine

par la table dressée et la joie de toute la maison. La prison des témoins, qui
menaçait de réduire la parole au silence, devient ainsi l'espace où, au

contraire, elle manifeste toute son efficacitél8.
La deuxième scène se passe dans la nuit profonde d'une tempête et d'un

naufrage (avec mention de minuit en 27,27 et de la venue du jour en

27,33-39). Au cœur de ces ténèbres du désespoir, où la parole est à nouveau
menacée dans sa course vers son terme, Rome, la parole de Paul promet
salut et vie (27,23-25.31) à ceux qui prendront la nourriture du salut. En

présence de tous, Paul prend du pain, rend grâces à Dieu, le rompt: il s'agit
donc de la fraction du pain qui, comme à Troas, est étroitement liée à

l'exhortation de Paull9. Le salut, non plus du jeune homme seul, mais de

tous, y compris des païens, est suspendu à la parole et à la fraction du pain.

17 Les signes et prodiges des témoins doivent être rapprochés du thème de la

«croissance de la parole» (cf. Ac 6,7; 12,24; 19,20) ou du refrain sur la croissance
des disciples ou des églises.

18 Comme en Ac 20,8-10, on relèvera aussi dans cette scène le contraste entre l'en
bas de l'épreuve et de la mort (16,24) et l'en haut du salut (16,34); avec Paul, la
lumière fait irruption dans les ténèbres.

19 En ce qui concerne la fraction du pain chez Luc, cf. F. Bovon, Luc le Théologien.

Vingt-cinq ans de recherches (1950-1975), Neuchâtel-Paris 1978, p. 399-403.



368 BERNARD TRÉMEL

Tout au long du parcours du témoin, ces scènes font usage des mêmes

figures et des mêmes clefs: au cœur de la nuit profonde, celle de la mort qui

menace, la parole qui culmine sur la fraction du pain ou sur la table permet
aux églises de traverser l'épreuve, aux païens ou aux croyants qui s'égarent
de trouver la vie, en attendant que se lève le jour du Seigneur. N'est-ce pas,
sur le mode du récit, l'évocation pour Théophile de cette longue veille des

églises et des croyants? Lorsque, le premier jour de la semaine, l'assemblée

veille en écoutant la parole et en rompant le pain, elle vit la résurrection20.

Anecdote populaire ou récit théologique?

Il suffit de comparer, même sommairement, cette scène de Troas avec

une scène parallèle des Actes apocryphes de Paul pour se rendre compte de

l'originalité profonde du récit des Actes. Dans ce récit apocryphe, un jeune
échanson de César, attiré par la parole de Paul, s'asseoit sur une fenêtre, en
tombe et meurt. Paul, instruit par l'Esprit, annonce l'événement à ses

auditeurs, se fait apporter le cadavre, invite à la prière pour que l'enfant vive.
Celui-ci reprend souffle (tiveulux) et il confesse sa foi au Christ Jésus devant
Néron qui le fait enchaîner et torturer. Ce fait est à l'origine de l'arrestation
de Paul. La transposition de la scène à Rome nous fait assister à un combat
entre Paul et César, où la royauté de l'empereur est renversée par celle de
Jésus21.

Malgré les traits assez similaires, on peut déjà percevoir une tendance à

magnifier le thaumaturge lui-même. Même si la résurrection est due à la

prière, Paul devient un « charismatique » qui voit à distance et qui est doué
d'une puissance surhumaine pour lutter avec le diable et pour affronter le

pouvoir de César. Le récit des Actes demeure plus dramatique: le contraste
est saisissant entre la parole qui donne vie au jeune homme et le témoin qui
déclare qu'il n'attache aucun prix à sa vie, que son seul but est de mener à

terme la course en rendant témoignage de l'Evangile (20,24). Alors même

qu'il est habité par la puissance de la parole, Paul demeure le témoin faible
voué à la mort, en but aux épreuves22.

20 Les commentateurs sont partagés sur cette nuit du premier jour de la semaine à

Troas: s'agit-il de la nuit du samedi au dimanche ou de la nuit du dimanche au lundi
(cf. Le 24,13.29)? cf. H. Riesenfeld, «Sabat et Jour du Seigneur», in New Testament
Essays in Memory of T. W. Manson, Manchester 1959, p. 210-217.

21 Cf. E. Hennecke-W. Schneemelcher-R. M. L. Wilson, New Testament
Apocrypha, vol. II, London 1965, p. 383-385; L. Vouaux, Les Actes de Paul et ses Lettres
apocryphes, Paris 1913, p. 289-291 (texte grec).

22 II faut relever aussi le contraste entre le jeune vulnérable au sommeil et à la
mort du récit des Ac et le Patrocle intrépide du récit apocryphe.



AC 20,7-12: PUISSANCE DU THAUMATURGE OU DU TÉMOIN? 369

S'il faut situer le récit des Actes par rapport à un point de repère, il faut

penser davantage à la «confession» de Paul lui-même en 2 Co 12,1-12 qu'à
l'épisode des Actes apocryphes. Dans ce dernier contexte, un certain culte
de la personnalité semble déjà percer qui pourrait s'expliquer par un milieu
plus perméable au paganisme ambiant. Mais peut-on, comme le fait
Haenchen23, faire de la résurrection d'Eutyque une manifestation de la puissance
de Paul alors qu'il poursuit sa course vers le martyre? Si puissance il y a, il
s'agit de celle d'une parole qui annonce la vie par la croix.

Un récit pour Théophile

Au terme de ces remarques, il est bon de rappeler qu'elles se veulent
partielles et partiales. Elles risquent de jeter le discrédit sur l'indispensable
approche des récits de miracles par l'histoire du texte, même si elle demeure

périlleuse quand il s'agit des Actes des Apôtres, et par l'appel au milieu
religieux ambiant ou aux problèmes ecclésiaux. On pourra surtout mettre en
doute le poids d'un seul sondage, même si ce sondage présente quelque
cohérence avec d'autres récits ou d'autres textes du livre de Luc.

Cette étude tend simplement à poser la question de la suffisance d'une
analyse «diachronique». A la limite, la lecture «historienne» reléguerait le

sens dans le passé. On rétorquera que ce passé n'est pas sans intérêt pour
l'actualité, telle la problématique de l'école de Tübingen autour des figures
de Pierre et de Paul pour une vision de l'église ou encore celle d'une
« popularisation » de la figure de Paul pour discerner le comportement des

premières églises à l'égard des formes populaires de la religion. On ne peut
nier que l'histoire, saisie à cette profondeur, ne soit éclairante sans mettre en

cause le projet même de Luc quand il veut rappeler à Théophile ses racines.

Cette étude voudrait simplement rappeler que Luc lui-même nous a

fourni une clef de lecture. Son récit est un livre pour Théophile, où les

événements sont une parole pour le croyant dans sa propre actualité. Pour lire,
il ne suffit pas de déconstruire le récit en inventant les étapes de sa genèse et

en répertoriant les conditionnements de cette écriture. Pour lire, il faut

accepter d'entrer dans le dialogue qu'est le livre et parier pour une signification

qui s'offre dans le langage lui-même.

23 E. Haenchen, op. cit., p. 562.



LA FIGURE DE L'APOTRE
DANS LES ACTES DES APÔTRES

Les trois contributions suivantes ont été présentées au cours de l'hiver
1978-1979 dans le cadre d'un enseignement de troisième cycle organisé par
les Facultés de théologie de Fribourg, Genève, Lausanne et Neuchâtel. Le

cours portait sur les Actes canoniques et les Actes apocryphes des Apôtres.
Les contributions relatives aux Actes apocryphes vont paraître à Genève
chez Labor et Fides sous le titre suivant: «Les Actes apocryphes des Apôtres,

christianisme et monde païen ».


	À propos d'actes 20,7-12 : puissance du thaumaturge ou du témoin?
	Anhang

