Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 3

Artikel: Que peut apporter aux chrétiens la compréhension juive de I'écriture?
Autor: Cunz, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381177

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 279-296

QUE PEUT APPORTER AUX CHRETIENS
LA COMPREHENSION JUIVE DE L’ECRITURE?

MARTIN CUNZ

I

Lorsque comme chrétien, je me pose la question de ce que je peux
apprendre des Juifs sur I’Ecriture, c’est avec I’entiére conscience du manque
total d’écho que cette question a éveillé jusqu’a une époque avancée dans la
théologie et la foi chrétiennes. Au cours de I’histoire bient6t bimillénaire de
I’Eglise, les Juifs ont toujours été, aux yeux des chrétiens, des hommes ayant
une compréhension «ancienne » et dans ’ensemble dépassée, de la foi et de
I’Ecriture. Il s’agissait donc d’amener ces gens par tous les moyens — de la
persuasion a la force, s’il le fallait, en passant par la pression économique et
sociale — a la vraie foi et a la reconnaissance de Jésus comme le Messie. Il
était impossible aux chrétiens de concilier les objectifs d'une mission mal
comprise avec une attitude d’écoute. Méme apres la tragédie de notre siécle
qui a couté a ’Europe la plus grande partie de ses Juifs, peu de tentatives
ont été faites, a ma connaissance, pour prendre les Juifs au sérieux au-dela
du niveau purement humanitaire, sur le terrain méme de leur judaisme,
c’est-a-dire de leur maniére de croire et de vivre. Certes on regrette la tra-
gédie et on la compense par une sympathie superficielle pour I’Etat d’Isragl.
Mais peu de chrétiens se soucient de savoir qui sont vraiment les Juifs et
quelle est la force qui les a aidés — et continue de les aider a survivre.

Les chrétiens peuvent-ils apprendre quelque chose des Juifs? En d’autres
termes, les chrétiens parviendront-ils un jour, en rencontrant les Juifs sur le
terrain commun qu’est la Bible pour eux, a adopter a leur égard une atti-
tude de modestie et d’humilité, a les reconnaitre a nouveau en tant que
péres et fréres dans la foi et, comme tels, a les prendre au sérieux?

Les deux statues gothiques qui ornent I'un des porches de la cathédrale
de Strasbourg sont dans toutes les mémoires: d’'un coté la Synagogue, les
yeux bandés, un sceptre brisé a la main; de i’autre, lui faisant face, I'Eglise
tenant en mains un étendard flottant, avec aux lévres le sourire triomphant
des élus. Quand donc I’Eglise arrachera-t-elle enfin le bandeau qui couvre
ses propres yeux et écoutera-t-elle ce que la Synagogue a a lui dire? Quand
descendra-t-elle de son piédestal, elle qui croit savoir, et se mettra-t-elle, au
vu et au su de tous, au banc des ¢éléves pour se faire dire d’ou elle tire ses
racines?



280 MARTIN CUNZ

Comment les Juifs comprennent-ils la Tora (c’est-a-dire les cinq Livres
de Moise), les Prophétes et les autres Ecrits! formant cet ensemble que les
chrétiens nomment '« Ancien Testament»2? Une chose est certaine et doit
étre éclaircie d’emblée: 'accés a la compréehension juive de I’Ecriture ne se
fait ni par un dogme, c’est-a-dire un enseignement doctrinal fixe, ni par une
théologie particuliére, ni méme par une conception généralisante, mais
d’abord et avant tout par la Parole. Cette Parole n’est pas seulement «la
Parole» des Réformateurs, au sens d’'une doctrine sur I’Ecriture, mais, tout
a fait concrétement, la Parole de I'Ecriture dans sa forme originelle, c’est-a-
dire la Parole hébraique. Le fait que I’Ecriture soit rédigée en hébreu est
capital pour les exégétes juifs. Nous verrons a quel point cette langue est la
« forme de conscience du peuple (juif)»? — une forme de conscience qui
représente en méme temps une forme de foi.

Que dire de cette Parole hébraique de la Bible? Que dire par conséquent
de la compréhension juive de ce livre? Quel est le contenu du message
transmis par cette Parole?

I'La Tora, les propheétes, les écrits, telles sont dés le I¢r siécle, dans le judaisme
rabbinique, les articulations usuelles de I’Ecriture. Les écrits néotestamentaires égale-
ment, ainsi que le christianisme primitif (jusqu’au milieu du II¢ siécle) ne connaissent
pas d’autre dénomination. Cependant, pour la plupart des passages ou le N. T. cite
I’Ecriture, il utilise seulement les deux premiéres expressions: « La Loi et les pro-
phétes» (Mt 5,17 par ex.). Exception: Lc 24,44 qui ajoute un troisiéme volet, les
« Psaumes » (yaAipoi). L’expression «’Ecriture» (migra’), littéralement « ce qui a été
lu», comme concept général pour les différents livres, est opposée a la tradition
orale, Michna (Mi$na) ou «science de la tradition», qui a commencé a prendre
forme écrite au cours du [¢ siécle dans les lieux d’enseignements de Palestine. Voir a
ce sujet et a propos de la formation de I’Ecriture comme canon: STRACK-BILLER-
BecK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, t. IV (5¢ éd.
Munich 1969) p. 415 s. (abrégé dans la suite par STR.-B.).

2 Les Evangiles et les Epitres du « Nouveau Testament » se mettent 4 prendre une
place équivalente a celle de I’« Ecriture » dés le milieu du II¢ siécle. Pour Jésus et les
apotres, de méme que pour la premiére génération suivant ’époque apostolique,
seuls la Tora, les Propheétes et les Hagiographes avaient droit au nom d’« Ecriture
Sainte ». Justin Martyr (peu aprés 150) accorde a une série d’écrits évangéliques «une
place équivalente a celle de I’Ancien Testament, en tant qu’écrit normatif, de sorte
que, pour la lecture culturelle de I’Ecriture tout au moins, un nouveau canon, d’un
seul tenant, prend place a coté du canon vétérotestamentaire », FEINE-BEHM- K UMMEL,
Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg 1964, p. 357). Méliton de Sardes
(autour de 180) est le premier a donner le nom d’«Ancien Testament» (moAcic
Subnkn) a une collection de livres (op. cit., p. 360). Enfin, autour de 192, un auteur
d’épitres anonyme parle d’une collection de livres sous le nom de « Nouveau Testa-
ment» (Kovn dabnkn) (ibid.). ‘

3 MARTIN BUBER, « Die hebrdische Sprache », dans: Der Jude und sein Judentum,
Gesammelte Aufsdtze und Reden, Cologne 1963, p. 723.



LA COMPREHENSION JUIVE DE L'ECRITURE? 281

La reponse a cette question, nous la chercherons dans les sources que le
judaisme appelle la « Tora orale»*, tradition qui a trouvé sa forme écrite
dans le Talmud et dans différents recueils de Midrach?. Ce sont des écrits
qui traitent de I'exégese de I’Ecriture, au sens le plus large. Le temps de leur
¢laboration court en gros du premier au cinquiéme siécle de notre ére®,

4 En hébreu: tora $ébbecal pé; chez Philon et Joséphe: napddooig dypagpog, T@V
natépwv dwdayn; dans le N.T.: napadooic 1@v npecPutépov (Mt 15,2, Mc 7,5). Cf.
aussi note 1.

5 Le Talmud, littéralement «étude», « enseignement», est une collection d’écrits
composée de deux parties principales:

1) Michna, littéralement «répétition» (Sevtépwotg), « 'apprentissage ». Elle désigne
dans le Talmud le « contenu complet de la loi traditionnelle élaborée jusqu’a la fin
du II¢ siecle aprés J. C.». Spécifiquement, « Michna désigne la collection mise sur
pied par Yehouda-ha-Nasi (Rabbi) et conservée jusqu’a nous ». HERMANN L. STRACK,
Einleitung in Talmud und Midrasch, Munich 1961, p. 1. Les maitres qui sont évoqués
dans la Michna comme agents de la tradition orale ou qui appartiennent a I’époque
antérieure a I'an 200 apres J.C. sont appelés « Tannai».

2) Guemara littéralement «conclusion», «appropriation compléte», désigne la
seconde partie du Talmud, c’est-a-dire la somme de la discussion sur la Michna en
Palestine et a Babylone. Les maitres qui participent a cette discussion et qui complé-
tent partiellement le matériau transmis par des eléments personnels de tradition
s’appellent les « Amoraim ».

« Il existe deux Talmuds: le babylonien dans lequel les divers paragraphes de la
Michna sont suivis de considérations émanant de savants vivant a Babylone, et le
palestinien (ou le jérusalémien) qui nous familiarise davantage avec le point de vue
des Amoraim vivant en Palestine» H. L. STRACK, op. cit. p. 4).

Midrach, littéralement «recherche», «éclaircissement», désigne a I'origine la
déduction, selon certaines régles, du matériau de la tradition a partir de la Parole
scripturaire. Dans notre contexte, un Midrach est un ouvrage sur I’Ecriture contenant
des interprétations de type «haggadique», c’est-a-dire plutdt narratif, et «hala-
chique », c’est-a-dire normatif sur le plan religieux.

Sur ces questions, cf. en frangais: André PauL, Intertestament, Cahiers Evangile
14, 1975 et, réecemment, Le fait biblique, Paris, Cerf, 1979.

6 Le Talmud babylonien a été terminé aux environs de 500 apres J. C. (499 est la
date de la mort du dernier des Amoraim babyloniens, Rabina bar Houna). Le
Talmud palestinien a regu sa forme actuelle un peu plus tot, au debut du Ve siecle.
(Le patriarcat de Tibériade a pris fin en 425 apres J. C.) « Seules les quatre premiéres
parties du Talmud palestinien ont été conservées jusqu’a nous. Par contre la Gue-
mara des deux derniéres parties de la Michna n’a pour une part jamais été achevée
et, pour une autre part, s'est détériorée. Mais méme dans les éléments conservés,
'absence d’une derniére rédaction systématique se fait sentir» (SiMON DuBNOw,
Weltgeschichte des jidischen Volkes, Berlin 1926, t. III, p. 280). La rédaction de
Midrachim cesse a peu prés au moment de la conclusion du Talmud babylonien (cf.
STRACK, Einleitung, p. 197). Les citations du Talmud faites dans cet article se réferent
exclusivement au Talmud babylonien.



282 MARTIN CUNZ

II

Les textes rabbiniques racontent en images comment la Parole
hébraique, la Tora, avec les 22 lettres de son alphabet était «au commence-
ment pres de Dieu», comme le Logos dans I’évangile de Jean.

Un texte raconte: «974 générations avant la création du monde, I’Ecri-
ture était déja écrite; elle se trouvait dans le sein du Dieu de sainteté, béni
soit-il, et chantait des chants de louange au Seigneur de concert avec
’armeée celeste.» Le vieux conteur dubitatif s’étonne: « Mais avant que le
monde n’ait été créé, il n’existait ni rouleaux de parchemin sur lesquels
transcrire I’Ecriture, ni bétail a qui prendre la peau », il n’y avait non plus ni
bois ni métal sur lesquels écrire. « Sur quoi donc I’Ecriture était-elle gravee?
Elle était écrite sur le bras méme du Seigneur, en écriture de flamme noire
sur un feu étincelant. »’

Un autre récit nous propose I'image suivante: « Lorsqu’un roi de chair
batit un palais, il le fait, non sur la base de ses propres connaissances, mais
selon 'usage commun en ayant recours aux connaissances d’un architecte.
Et I'architecte de son coté construit le palais non seulement sur la base de
ses idées, mais en s’aidant de parchemins et de tables (contenant le plan)
dont il dispose, afin de savoir comment ordonner les chambres et les portes
secrétes. De la méme maniére, le Seigneur, béni soit-il, a consulté la Tora
(comme un plan), puis créé le monde.»?

« Alors les 22 lettres se présentérent toutes devant le Seigneur et chacune
lui parla ainsi: Seigneur de tous les mondes! Qu’il soit conforme a ta
volonté de commencer la création par moi! Et toutes défilérent ainsi devant
le Seigneur.»? Dans plusieurs histoires il est question de lettres que Dieu a
prises pour en faire les fondations, les piliers soutenant le monde.

Qu’expriment ces images, de prime abord étranges? Quelles indications
donnent-elles sur la compréhension juive de I’Ecriture? Qu’expriment-elles
pour des chrétiens? De telles images, naives en apparence, peuvent-elles
provoquer chez ’'homme moderne humaniste autre chose qu’un sourire
compréhensif et supérieur? Que dire de ces images qui, comme celles de la
Bible, peuvent aussi bien étre accessibles a des enfants que susciter chez des
adultes une réflexion approfondie? Ces images ne sont-elles compréhensi-
bles qu’aux seuls Juifs, ou ne présentent-elles pas bien plutdt des choses que
tout homme peut redécouvrir en lui-méme, pour peu qu’il ouvre ses yeux et
ses oreilles intérieurs? Et les choses que nos yeux et nos oreilles placent
dans le domaine du fantastique, de la spéculation et de I'irréalité, sont-elles

7 Midrach du Psaume 90, en allemand dans : M. J. BIN GorioN, Die Sagen der
Juden, Francfort/M 1962, p. 38.

8 Midrach Genése Rabba, 1, 1; en hébreu dans: Midrasch Rabba, éd. M. A.
Mirkin, Tel Aviv, 1977, t. I, p. 3 s.; en all. d’aprés STR.-B. II, p. 35 s.

9 BIN GORION, p. 39.



LA COMPREHENSION JUIVE DE L'ECRITURE? 283

moins réelles que les choses visibles et saisissables pour la seule raison
qu’on ne peut les mesurer a nos critéres d’espace et de temps, et par consé-
quent les soumettre a la science historico-critique?!?

Reprenons nos trois images: dans la premiére, nous voyons la Tora dans
le sein du Dieu de sainteté, avant méme la création du monde. Ce qui est
exprimé par cette image, c’est la préexistence de la Tora. On peut résumer
cette image de maniére lapidaire en paraphrasant le début de I’Evangile de
Jean: « Au commencement était la Tora et la Tora était auprés de Dieu.»
Mais pour bien marquer la différence avec le Logos johannique, il faut
ajouter tout de suite que la phrase suivante du premier chapitre de Jean —
«et la Parole était Dieu» —, ne pourrait jamais s’appliquer a la Tora: la
Tora est bien d’origine divine, mais elle n’est pas Dieu. Elle est bien plut6t,
selon I'expression des rabbins, une créature de Dieu qui fut appelée a la vie
par le créateur «974 générations avant la création du monde» !,

Il faut aussi souligner que cette image ne décrit pas la Tora préexistante
comme un principe purement intellectuel ou comme une pure idée, mais
comme quelque chose de tres réel, comme une sorte de livre écrit, non sur
du parchemin, du métal ou du bois — toutes choses apparues seulement
apreés la création du monde —, mais «sur le bras du Seigneur, en écriture de
flamme noire sur un feu étincelant ».

La Tora terrestre, celle qui fut donnée a Moise sur le Sinai, est la méme
Tora, de forme et de contenu, que ce livre de feu qui était dans le sein de
Dieu avant la création du monde et chantait des chants de louanges. Seule
la matiére dans laquelle elle a été donnée aux hommes est autre, conforme a
la création et a 'homme: c’est un livre de pierre ou de parchemin, écrit a
I’encre. En effet, que pourraient faire les hommes d’un livre de feu, sinon se
briler les doigts ?

Mais — et c’est la un point important, que les auteurs de la tradition
orale ont a cceur de souligner —, le livre de flammes sur le bras de Dieu et
le livre de parchemin entre les mains des hommes, sont un seul et méme
livre. Et cette unité des deux livres ne s’applique pas seulement a leur
contenu, a leurs idées ou a ce qu’on appelle '« essentiel » ' en jargon théo-

10 Des similitudes apparaissent a I'évidence entre le matériau de la tradition et
certaines images oniriques. Sur la problématique de la psychologie des profondeurs,
cf. C. G. JUNG, Psychologie und Alchemie, Olten 1975 (Tr. fr: Psychologie et Alchimie,
Paris, 1963). Jung tire dans cet ouvrage plusieurs exemples de la tradition juive.

Il Gen. R. rapporte six ou sept choses qui auraient précédé la création du monde:
«la Tora, le trone de gloire, les Péres, Israél, la Sainteté et le Nom du Messie » (Gen.
R. I,4, MIRKIN p. 6). Rabbi Sera ajoute dans le passage cit¢ la conversion (t30ba).
Dr’autres remplacent les Péres et Israél par le Jardin d’Eden et la Géhenne.

12 «Nous avons a reconnaitre dans le «sans importance> I'étre qui y est précisé-
ment caché, et nous devons accepter I'cimportant> tel que nous le rencontrons dans
la réalité de la vie juive: 1a ou il a souvent méme apparence que le <sans importance>,
auquel il va jusqu'a emprunter son apparence» (FRANZ ROSENZWEIG, « Die Bau-



284 MARTIN CUNZ

logique vieilli. Entre le Pentateuque céleste et le terrestre, tout est identique:
les mots, les phrases, les lettres méme —, simplement dans un agrégat diffé-
rent, si 'on peut dire. C’est de cette Tora que Maimonide dit dans son neu-
vieme article de foi: elle «ne sera pas échangée et aucune autre Tora ne
viendra du Créateur, béni soit son nom» 13, Il n’y a, de Dieu aux hommes et
a la création tout entiére, ni « Testament» ancien périmé, ni Testament nou-
veau remplagant I’ancien: il n’y a qu’une seule Ecriture, immuable, qui est
et restera la méme sur la terre et au plus haut des cieux!4.

Voila I'un des ¢léments fondamentaux de la compréhension rabbinique
de I’Ecriture. Cette conception ne s’exprime cependant pas, comme dans le
domaine chrétien, sous forme de traités théologiques. Elle se cristallise
plutdt dans des images ou autour d’images du type de celle que j'ai tenté
d’éclairer rapidement. Nous allons voir tout de suite, en continuant a
approfondir cette pensée fondamentale a 1’aide des autres images, pourquoi
elle occupe une place aussi centrale dans la compréhension juive en général
— et non seulement strictement rabbinique — de I’Ecriture et du monde.

Tout tourne en effet 1a autour: comprendre I’Ecriture — comprendre le
monde. La maniéere dont le peuple juif appréhende /’Ecriture, la Tora, est en
méme temps sa maniére d’appréhender le monde.

La deuxieéme image que nous avons trouvée dans le Midrach parle d’un
roi qui recourt a un architecte et 2 un plan, pour se faire construire un

leute », dans: Die Schrift, Aufsdtze, Uebertragungen und Briefe, Francfort, p. 145). Il y
a une ironie profonde dans le fait que la langue hébraique utilise pour la notion de
I'«important », de ce qui a des racines (‘igqar [‘qr] les mémes consonnes que pour la
notion de sterilité (‘aqar [‘qr]). Cf. S. M. JAsTROW, A dictionnary of the Targumim, the
Talmud Babli and Yerushalmi, and the Midrashic Literature, réimpression photomé-
canique, Tel Aviv 1972, t. I1, p. 1074 et 1108.

13 On peut trouver le texte des treize articles de foi (‘iqgarim) dans n’importe quel
livre de priéres juif. Cité ici (en all.) d’aprés SiDUR SFAT EMET, Bale, 1964, p. 79.

14 Cette idée se trouve développée dans la mystique du langage propre a la
Cabale. Joseph Gikatilla de Medinaceli considere I'inventaire des consonnes de la
Tora comme un fonds infiniment riche en potentialités, en couches de sens qui
dépassent celles fixées par la vocalisation du texte. « Mais de cette thése commune-
ment admise, il tire des conséquences d’une vaste portée: ce sens est lu difféeremment
dans le monde des anges et dans celui des sphéres, sans parler du monde inférieur,
souterrain... Dans chacun d’eux, la Tora est lue et interprétée de maniére différente,
appropriée chaque fois a la compréhension et a la nature des mondes en question.
Pour les millions de mondes dans lesquels des étres créés pergoivent la révélation de
Dieu et son langage, la Tora s’éclaire donc en une plénitude de sens... Gikatilla
pousse méme sa réflexion jusqu’a caractériser le livre de la Tora comme <la forme du
monde mystique», tout en refusant de s’expliquer plus clairement la-dessus. Dans le
texte consonantique canonique de la Tora, toutes ces possibilités infinies de lecture
sont présentes potentiellement», GERSHOM SCHOLEM, « Der Name Gottes und die
Sprachtheorie der Kabbala», dans: Judaica 111, Francfort 1973, p. 51s.



LA COMPREHENSION JUIVE DE L’ECRITURE? 285

palais. De méme que les constructeurs lisent et étudient le plan avant de se
mettre a la construction du batiment, de méme Dieu a-t-il consulté la Tora
avant de créer le mondel>.

Selon cette image, la relation entre le monde crée et la Tora est la méme
que celle existant entre la maison et le plan de construction. Tout ce qu’on
voit apparaitre du batiment a été pensé et inscrit dans le plan, mais a une
autre échelle et sur un autre registre. Ce sont divers passages de I'Ecriture
qui permettent de déduire que Dieu a créé le monde a 1’aide de la Tora!lS.
L'un de ces passages, Jeér. 33,25 dit ceci: «S’il n’y avait pas mon alliance je
n’aurais pas, jour et nuit, établi 'ordre du ciel et de 1a terre.» S’appuyant
sur la tradition orale, le grand exégeéte du Moyen Age, R. Salomon ben
Isaac, surnommeé « Rachi», remplace le mot «alliance» (berif) par le mot
«Tora»: «S’il n’y avait pas ma Tora jour et nuit, je n’aurais pas établi
’ordre du ciel et de la terre.» Et Raschi ajoute ce commentaire: «(...) afin
d’apprendre par la que c’est pour 'amour d’elle (par elle)!” que les cieux et
la terre ont été créés.» Le «Testament», '« Alliance» de Dieu avec le
monde et les hommes, qui n’est ni ancienne ni nouvelle, mais qui sera tou-
jours la méme, c’est la Tora. Par elle, Dieu a créé le monde comme a I'aide
d’un outil !8; plus encore: la Tora est le principe de vie et le fondement de
I’existence du cosmos tout entier, car si elle n’avait pas été 1a, Dieu n’aurait
pas «établi I'ordre du ciel et de la terre». Elle est la force originelle du sur-
gissement du monde. Elle est une « Loi» d’un ordre supérieur, garantissant
la permanence du monde visible. La Tora est «1’¢lément de cohésion au
cceur méme du monde ». Il n’existe rien qui n’ait été par elle et qui ne puisse
étre aboli en elle.

Le Midrach Tanhuma, sur lequel Rachi se fonde, prolonge cette idée
encore plus loin: « Par elle (la Tora) il a scellé I'océan du monde afin qu’il
ne déborde pas et ne noie pas le monde, comme il est dit en Jér. 5,22: «(Moi
qui ai mis le sable comme limite a la mer, frontiére définitive.> Par elle (la
Tora) il a scellé 'abime (tehom) afin qu’il ne recouvre pas le monde,
comme il est dit en Prov. 8,27: «Moi j’étais la quand il grava un cercle face a
I’'abime!> Par elle (la Tora) il a crée le soleil et la lune comme il est dit en

I5 Littéralement: kak haya hagqqados baruk hao’ mabbit battora abore' ‘ét
hacolam.

16 Qutre les passages cités dans le texte, cf. également Prov. 8.22s.

17 bigbilah, voir Raschi a cet endroit. La proximité des concepts d’« Alliance»
(berit) et de Tora, et des réalités qu'ils recouvrent, est mise en évidence dans Jér.
31,33.

I8 Mischna Abot 111, 15: « Les Israélites sont chers a Dieu, car ils ont re¢u un ins-
trument (outil) précieux (la Tora). Un amour particulier leur a ainsi été manifesté par
le don d’un instrument précieux qui a ceuvré a la création du monde.» En hébreu:
habibin yisra’él $énittan lahém keli hémda. hibba y°téra noda‘at l1ahém, 3énittan
lahém keli hémda $ebbo nibra’ ha‘dlam. Allemand et hébreu d’aprés Mischnajot, Die
sechs Ordnungen der Mischna, Bale 1968, t. IV, p. 342 s.



286 MARTIN CUNZ

Jer. 31,35: <Ainsi parle le Seigneur qui établit le soleil comme lumiére du
jour, la lune et les étoiles, dans leur ordre, comme lumiére de la nuit.» Ainsi
apprends-tu que le monde a la Tora pour seul fondement.» *

L’¢léement de cohésion du monde, les lois et les rythmes de la nature, au
sens le plus large, la force qui veille a I’'équilibre du cours des constellations
et de ce qu’'on nomme la biosphére, tout cela, c’est la Tora. On pourrait
méme, en s’appuyant sur 'interprétation rabbinique des trois passages de
I’Ecriture cités plus haut, mettre a égalité le terme de « Tora» avec celui de
«loi naturelle» au sens stoicien 20,

Examinons maintenant la troisiéme image que le Midrach présente en
relation avec la création du monde. Les vingt-deux lettres de I’écriture
hébraique dans laquelle est écrite la Bible se présentent I'une aprés 'autre
devant le Créateur et chacune demande a Dieu de bien vouloir commencer
par elle la création du monde. « Elles se présentérent donc toutes devant le
Seigneur, 2 commencer par le signe final Tav jusqu’au Beth, la premiére
apres le signe initial (c’est-a-dire la deuxiéme lettre). Mais le Seigneur les
ecarta de lui. Cependant le Beth resta et parla en ces termes: Seigneur de
tous les mondes, n’est-ce point ta volonté que I’Ecriture commence par
moi? Vois, tes enfants béniront une fois ton nom grace a moi. Alors le Sei-
gneur dit: qu’il en soit ainsi, je veux commencer la création avec toi.»?!

La premiére lettre de la bible hébraique, Gen. 1,1 est bel et bien un Beth
(bere’sit) et c’est un Beth également qui est la premiére lettre du mot baruk
(louer, bénir) qui est un mot-clé de la priére juive.

19En all. d’aprés STR.-B. 11, p 357.

Cette interprétation repose sur une notion hébraique capitale, qui est mise en
paralléle avec celle de « Tora» dans tous les passages (Jér. 33,25, Jér. 5,22, Prov. 8,27,
Jér. 31,35): il s’agit de la notion de “hoq
Jér. 5,22: hig-‘dlam
Prov. 8,27: bthuqo hig
Jér. 31,35: huqqot

Le dictionnaire GESENIUS, Hebrdisches und Aramdisches Handworterbuch tiber das
Alte Testament, 17¢ éd. 1962, p. 254, définit hoq comme suit:1. quelque chose de
déterminé, de précis, pensum
2. frontiére, but
3. temps déterminé
4. décision, projet
5. habitude, coutume; disposition, loi, également loi naturelle! cf. h3g-‘6lam
Forme verbale: hqq
graver, écrire, prescrire, dessiner, inciser, préciser, disposer.

Le féminin de hoq est huqqa:
loi, loi naturelle.

Les huqqot sont des ordonnances particuliéres de la Tora, par ex. la Paque est
selon Ex. 12,14, une huqgat ‘0lam, une ordonnance valable pour toute la durée du
monde, analogue a la limitation de la mer dans Jér. 5,22!

20 STORIG, Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Munich/Zurich, 1964, p. 169
entre autres.

21 En allemand: BiN GORION, p. 39.



LA COMPREHENSION JUIVE DE L’ECRITURE? 287

Une lettre comme signe initial, comme pierre angulaire du monde!
Comment faut-il comprendre cette image? Les lettres sont, selon notre com-
préhension moderne, des symboles purement extérieurs. C’est le cas nan
seulement des lettres hébraiques mais également d’autres alphabets. Les let-
tres sont des signes de transmission dont les combinaisons donnent des
mots et a travers eux des ensembles signifiants. Lettres, mots et phrases sont
des moyens de communication. La langue est un instrument qui me permet
de recevoir des informations et de communiquer. Telle est 'une des faces de
la langue, la face extérieure, si 'on peut dire. Mais dans une certaine
mesure chaque langue avec ses ¢léments posséde, jusque dans la plus infime
partie d’elle-méme, une face intérieure. La personne qui parle ou qui écrit
n’est pas seule a communiquer quelque chose d’elle-méme: chaque mot,
chaque phrase dite ou écrite contient en soi et derriére soi tout un monde
caché. C’est le monde auquel les poétes tentent de répondre et dont vivent
les mystiques. La foi elle aussi a puisé dans ce monde-la son intensité et sa
coloration avant d’étre affadie en formules superficielles et en morale par
des théologiens et des éthiciens.

La langue ne se borne donc pas a transmettre des données et des infor-
mations émanant du monde visible, audible, sensible, du monde sur lequel
on a prise. La langue, avec ses phrases, ses mots, ses lettres, est en méme
temps une sorte de fronti¢re au-dela de laquelle s’étend un autre monde, un
monde caché. Celui qui forme des mots et des phrases, se place en les énon-
¢ant ou en les écrivant sur une frontiére; ou, pour le dire mieux encore: il se
proméne le long d’une frontiére. Ce qu’il voit de I'autre coté de la frontiere
est hors de sa portée, puisqu’il ne peut passer outre?2. Mais celui qui longe
ainsi une frontiére peut communiquer ce qu'il voit de I'autre coté. A ce
propos on ne peut manquer d’étre frappé par le fait que, de tous les pro-
phétes de la Bible, il est dit qu’ils ont eu des visions (hazon). La parole pro-
phétique, depuis Amos jusqu'a I’Apocalypse de Jean, est introduite par les
mots: «Je vis...», «Je regardai..». Des images sont pergues et certains
‘hommes ont le pouvoir de leur faire passer cette frontiére de la langue et de
la parole pour les faire entrer dans le monde visible et sensible. Fondamen-
talement, la redécouverte de cette frontiére est possible dans toute langue?*.
Mais aucune langue de notre culture n’a sans doute conserve autant que la

22 Cf. la signification de la notion de $apa:
1. les lévres (S¢patayim)
2. le langage
3. Le bord (d’un récipient), le rivage de la mer (5°pat yam). Cf. I'interprétation du
rivage de la mer comme frontiére, par ex. dans Jer. 5,22 entre autres.

Cet arriére-plan linguistique impose quasiment a lui seul I'image du langage
comme frontiére.

23 D’aprés Abraham Abulafia, un kabbaliste du Moyen Age espagnol, «tout lan-
gage est issu d’une corruption du langage originel, I'hébreu, chacun reste li¢ a celui-



288 MARTIN CUNZ

langue hébraique son caractére de frontiére entre les mondes visible et invi-
sible, entre ces deux mondes qui sont faits pour coincider comme les deux
moitiés d’'une sphére et dont la complémentarité peut se réveler a 'homme
a cette jointure qu’est le langage.

Revenons a I'histoire des lettres: les vingt-deux consonnes de I’alphabet
hébraique se présentent devant Dieu en I'implorant chacune de commencer
la création du monde par elle-méme. Ce qui frappe immeédiatement, c’est
que ce ne sont pas des mots comme la grace, la bénédiction ou I’'amour, des
mots possédant déja un sens déterminé, qui marquent le début de la créa-
tion de Dieu: ce sont des lettres. Plus précisément, c’est par une lettre que
Dieu met sa création en marche et par elle également qu’il marque le
monde de son sceau. L’élément fondamental de la langue et du monde est
la lettre dans sa forme non composée, dans son unicité, on pourrait presque
dire dans son individualité. Chaque lettre, et pas seulement le Beth, est «un
monde en soi»?. Derriére chacun des vingt-deux signes se cache un
monde. Le signe, cette caractéristique visible et écrivable, est la frontiére
depuis laquelle on peut a la fois voir le monde propre a ce signe, et faire
passer ce monde, au moins partiellement, dans le monde de I’espace et du
temps. Celui qui entre dans ce type de contemplation voit s’ouvrir derriere
chacune des vingt-deux lettres un petit miracle. Ce n’est assurément pas un
hasard si la langue hébraique utilise le méme mot (’'of) aussi bien pour la
notion de «lettre » que pour celle de « miracle»?>.

Or, Dieu écarte donc toutes les lettres et place le Beth au début de sa
création. Nous avons encore en mémoire que le Beth est la premiére lettre
de la Bible et qu’il est par conséquent, pour la compréhension rabbinique,
la caractéristique méme du monde?®.

Qu’est-ce que le Beth? Quel monde cache-t-il en lui?

Beth ou, dans une prononciation différente bayit c’est la « maison». Le
signe distinctif de cette maison est la dualité. Car la lettre Beth exprime en
méme temps un chiffre, comme toutes les autres lettres hébraiques; en
I’occurrence, comme le Beth est la deuxiéme lettre de I’alphabet, il exprime

cin, cf. G. SCHOLEM, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Francfort 1967, p.
146; traduction frangaise: Les grands courants de la mystique juive, par M.-M. Davy,
Paris 1950, p. 150. Abulafia lui-méme écrit dans son Séfer-ha-Oth: «Il faut fondre
toutes les langues dans la langue sainte afin que chaque parole qu'on prononce par la
bouche et par les lévres puisse étre considérée comme étant composée des lettres
saintes qui sont au nombre de 22 », SCHOLEM, op. cit. allemand: p. 413, note 53; tr. fr.
p. 390, note 53. Cf. chez le méme auteur, Judaica 111, p. 65.

24 SCHOLEM, op. cit. p. 146, tr. fr. p. 150.

25 SCHOLEM, Judaica 111, p. 33.

26 Selon d’autres traditions s’appuyant sur Es. 26,4 et Gen. 2,4 le monde aurait
commence par les lettres Yod et He. Cf. STR.-B. IV, p. 1178 s. et Raschi a propos de
Gen. 2,4,



LA COMPREHENSION JUIVE DE L'ECRITURE? 289

le chiffre deux. La caractéristique du monde, sa structure fondamentale est
en premier lieu le deux. Tout ce que Dieu fait, se compose a I'origine de
deux ¢eléments: « Dieu commenca la création du ciel et de la terre.» Puis
Dieu sépara la lumiére de la ténébre, d’ou sortent le jour et la nuit. Au
second jour de la création, Dieu sépare les eaux inférieures au firmament
des eaux supérieures. Le troisiéme jour voit apparaitre le continent, la terre
et la mer. Le quatriéme jour apparaissent les grands et les petits luminaires,
le soleil et la lune. Et enfin nait 'homme, madle et femelle. Le septiéme jour
Dieu se repose de son ceuvre en le séparant des six jours de la semaine et en
le consacrant. C’est la question du bien et du mal qui fait trébucher les pre-
miers hommes. Dehors, devant la porte du Jardin d’Eden, dans les champs,
ils donnent la vie a deux fils, Cain et Abel, dont I’'un tue 'autre, ressentant
comme une menace la présence de ce deuxieme aupres de lui.

Cette dualité surgit chaque fois comme la caractéristique, le signe dis-
tinctif de ce monde. A chaque fois que nous ouvrons la Bible, a chaque fois
que nous portons notre regard sur le monde, nous découvrons ce probleme
fondamental des contrastes. Toute chose a un vis-a-vis, rien ni personne
n’est seul. Le créateur est géné d’avoir tout d’abord placé I'homme seul dans
le jardin. «Il n’est pas bon pour ’homme d’étre seul. Je veux lui faire une
aide comme son vis-a-vis», dit la traduction littérale?’. Ce vis-a-vis repré-
sente d’'une part la fatalité de la création, mais d’autre part également sa
chance. Rachi, ce commentateur de la Bible que nous avons déja évoque,
ecrit a ce propos (d’aprés Yeb 63a): «S’il (=I"homme) a de la chance, elle
est une aide pour lui; s’il n’en a pas, elle se place vis-a-vis de lui pour le
combattre. » Le vis-a-vis peut devenir un ennemi. La dualité peut conduire
a une destruction mutuelle et, en derniére extrémité, a I'auto-anéantissement
de la création. Mais inversement les deux vis-a-vis ont aussi la possibilité de
se tendre la main pour s’aider mutuellement. « Que ’homme soit une aide
pour I’homme » (Brecht): voila exprimé de maniére aussi simple que lapi-
daire la tache indiquée a '’homme par la dualité de la création.

Tout ce que nous venons d’évoquer ici, c’est la lettre initiale de la Bible,
le Beth qui nous le révéle. Chaque Beth que nous rencontrons dans la Bible
recéle un monde partagé en deux. Il me semble cependant important de
souligner que cette dualité du Beth, de méme d’ailleurs que les caracteéristi-
ques des autres lettres, ne sont pas pergues sur le plan moral et éthique seu-
lement. Ce serait suivre trop facilement la tendance existant chez les chré-
tiens et chez les Juifs libéraux a réduire les images a leur interprétation et a
leur morale! Le Beth représente par exemple aussi, selon des sources tres

27 Littéralement dans Gen. 2,18: kénégdo. L’ambivalence de ce vis-a-vis s'exprime
de maniére particuliérement nette dans le passage du Jebamot 63a cité par Raschi.



290 MARTIN CUNZ

anciennes?8, la planéte Saturne, ou également le premier jour de la semaine
et, dans le corps humain, il représente I'eil droit?. Des relations semblables
existent également, d’apres la compréhension rabbinique, pour les vingt et
une autres consonnes de 1'alphabet hébraique.

La succession, I’association et la combinaison de lettres telles qu’elles se
presentent dans la Tora, c’est-a-dire dans les cing Livres de Moise, ont été
de tout temps, et aujourd’hui encore, des objets de réflexion sur I’Ecriture.

Ce sont particulierement les maitres de la Cabale, c’est-a-dire de la mys-
tique juive, entre autres dans la période de son apogée médiévale en
Espagne, qui ont développé les images du Midrach et leur ont donné leur
forme définitive°. L'un de ces maitres?! raconte que Dieu, aprés le passage
des vingt-deux lettres devant lui, a commencé a les combiner et a les assem-
bler. Cet assemblage, il I'a fait par écrit et dans un ordre tout a fait preécis. -
De la seraient sortis les différents mondes, jusqu’au ndtre inclus. Cet ordre
précis de I’écriture divine, le texte de ce livre du monde, serait la Tora. Ainsi
I'alphabet n’est pas seulement origine et fondement de la langue, mais sa
combinaison et les possibilités infinies de variations qui forment le texte de
la Tora sont «en méme temps... I'origine de I'Etre »32. Gershom Scholem
dit de cette représentation: « Tout le réel a pour fondement ces combinai-
sons originelles par lesquelles Dieu a suscité le mouvement de la langue (...).
Tout ce qui est créé a une essence émanant de la langue et consistant en une
combinaison particuliéere de ces lettres fondamentales (..). Toutes les
spheres de la création respirent ce méme souffle de langage qui a pris pour
nous une forme saisissable dans la langue sacrée. » 33

Sous cet éclairage, les chrétiens saisiront peut-étre mieux la profondeur
de cette parole de Jésus dans le Sermon sur la montagne: « Car, en vérité je
vous le déclare, avant que ne passent le ciel et la terre, pas un 7, pas un point
sur I'i ne passera de la loi, que tout ne soit arrive» (Mt 5,18).

Toute la vie, toutes les paroles et les actions de Jésus impliquaient tout a
fait consciemment que la Tora était, jusque dans la plus petite de ses lettres,
c’est-a-dire le yod, le fondement du monde, et que le monde disparaitrait ou
serait détruit avant terme si le moindre signe de I’'Ecriture venait a manquer.

28 Séfer Yezira, éd., trad. et commenté par LAazArRUS GoLpscHMIDT, Francfort
1894, réimpression par la Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1969.
L'époque de rédaction est, selon SCHOLEM, le 111¢ ou le 1Ve siécle, c’est-a-dire encore
I’époque talmudique.

29 Séfer Yezira, p. 61.

30 Cf. ScHoLEM, « Der Name Gottes und die Sprachtheorie der Kabbala», dans:
Judaica 111, p. 7 s.

31 Abraham Abulafia, cf. I'article mentionné a la note précédente. Voir également
ScHOLEM, Hauptstromungen..., p. 128 s.

32 ScHOLEM, Judaica, p. 24.

3 Op. cit., p. 24s.



LA COMPREHENSION JUIVE DE L'ECRITURE? 291

Un rabbin nommé Meir, qui a vécu au début du I1¢ siécle, raconte le fait
suivant — que Jésus aurait aussi pu prendre a son compte: « Lorsque
Jarrivai chez R. Ismaél, il me demanda: Mon fils, quelle est ta profession?
Je lui répondis: Je suis un compilateur de la Tora. Il me dit: Mon fils, sois
prudent dans ton travail, car ton travail est un travail avec le ciel (= Dieu).
Si en effet tu omettais une seule lettre (en recopiant) ou si tu en ajoutais une
seule, on te considérerait comme quelqu’un qui détruit le monde entier. » 3

I1

Le texte de I'Ecriture, et plus particulierement les cinq Livres de Moise,
comporte donc, selon la compréhension juive, pour ainsi dire deux niveaux.
Il y a premiérement le niveau des ensembles signifiants, que I'on pourrait -
appeler également niveau grammatical. A ce niveau, nous lisons des his-
toires, nous recevons des directives et des lois ordonnant le culte et la vie
commune des hommes, etc. C'est a ce niveau grammatical de I'Ecriture que
celle-ci peut étre traduite en d’autres langues. De plus, c’est 1a le niveau du
texte sur lequel la science historique et littéraire, avec son appareil critique,
peut s’exercer et (parfois) se révéler féconde. En hébreu, ce niveau est
appelé Pechat, ce que I'on peut traduire par «sens simple du mot». Les
chrétiens connaissent ce niveau par leur pratique de Ihistoire biblique entre
autres.

Nous trouvons, dissimulé sous ou derriére ce sens du mot, un deuxiéme
niveau du texte biblique, subliminal en quelque sorte, difficile a reconnaitre
au premier abord, niveau qui ne se préte pas a la traduction, du moins pas a
une traduction selon le sens grammatical *>.

Nous avons jeté un rapide coup d’eil sur ce deuxiéme niveau, en nous
aidant de quelques images de la tradition orale du judaisme. Ce niveau est
appelé Sod3® en hébreu, ce que I'on peut traduire par: le fondement, la
base.

34 Erubin 13a, en allemand d’aprés STR.-B. 1V, p. 130. La derniére phrase dit lit-
téralement: nimsésta maharib ét kol ha‘olam kuallo.

35 La traduction de la Bible hébraique, d’abord en araméen, puis plus tard en
grec, a toujours été considérée comme probléematique et fut méme en partie désap-
prouvée. Il est dit de Jonathan ben Uzziel qu’il aurait mis au point son Targum (c’est-
a-dire la traduction araméenne) « pour éviter que les querelles partisanes ne se multi-
plient en Israél». Cela veut dire que le travail interpreétatif du traducteur était censé
apaiser les conflits entre écoles a propos de I'exégese de I’Ecriture. Cf. S. WILHELM
BACHER, Die Agada der Tannaiten, Strasbourg 1903, réimpression Berlin 1965, p. 20 s.

36 Sod peut aussi prendre la signification de «secret». La tradition orale est aussi
désignée, dans divers passages de la littérature rabbinique, par le mot d’emprunt grec
mistirion, mysterion, comme par ex. dans Psikta Rabbati 5: « R. Yehuda ben Chalom
(dans les années 370) a dit: Moise désirait que la Michna (c’est-a-dire la doctrine tradi-
tionnelle) fit donnée par écrit. Mais Dieu avait prévu que les peuples traduiraient la
Tora (écrite) et la liraient en grec... et diraient: Ceux-ci ne sont pas le vrai Isragl! Dieu



292 MARTIN CUNZ

Mais nous n’en avons pas terminé pour autant. En effet, un troisiéme
niveau vient s’ajouter aux deux autres: le faire de la Tora, la praxis. Les étres
de chair, soumis aux conditions de la vie concréte, que vont-ils donc faire
des histoires et des lois si anciennes de la Bible? En quoi sont-ils concernés
par un livre de feu écrit sur le bras de Dieu, ayant servi de plan du monde
au Creéateur? Tout cela n’est-il pas un peu dépasse, malgré tout I'intérét que
ces histoires suscitent? Le texte biblique ne reste-t-il pas ainsi un beau
recueil d’histoires et une pieuse collection de lois, terrain de choix pour lin-
guistes, historiens des religions et spécialistes de I'’Ancien Testament? Et la
mystique profonde qui se nourrit du texte hébreu n’est-elle pas en fin de
compte quelque chose de tres exclusif a quoi ont accés un petit nombre de
gens seulement, et méme relativement peu de Juifs?

Non, répond la compréhension juive de I’Ecriture! Seulement, tout cela
reste lointain et «irréaliste» aussi longtemps que ce n’est pas traduit en
action, compris et étayé par le faire. Dans la mesure ou je fais la Tora et ou
je la laisse agir dans la réalité de la vie individuelle et sociale, elle m’est
proche?’. La signification profonde du sabbat par exemple, sa réalité intel-
lectuelle, spirituelle, corporelle et sociale, n’est finalement comprise que par
celui qui observe le sabbat. Et les dimensions cachées de I’Ecriture, jusqu’a
ses lettres prises isolément, seul peut les sonder jusqu’au fond celui qui leur
donne forme dans cette vie, dans sa vie. De méme que la Tora écrite avec
des flammes étincelantes a servi de plan au Créateur pour créer et modeler
le cosmos tout entier, de méme la Tora ecrite a I'’encre sur du parchemin
doit-elle servir @ ’homme a élaborer son monde et son itinéraire dans ce
monde. A I'instar de Dieu qui, a I’aide de la Tora, est devenu I'architecte du
monde, les hommes sont appelés eux aussi, a I'aide de la méme Tora, a
devenir des batisseurs38, Il est dit que les disciples, c’est-a-dire les hommes

lui dit: Vois, Moise, les peuples diront un jour: c’est nous qui sommes le vrai Israél,
nous sommes les enfants de Dieu. Et maintenant les deux plateaux de la balance sont
en équilibre. Dieu dit alors aux peuples: Comment dites-vous que vous étes mes
enfants? Je sais seulement que celui qui a mon secret entre les mains est mon fils. Ils
disent alors: Et quel est ton secret? Il répond: C’est la Michna» (prise ici comme
I’ensemble de la tradition orale). 11 faut probablement lire ce passage en relation avec
la poléemique anti-juive de I'Eglise. (STR.—B. I, p. 659 et, dans une version légére-
ment différente 1V, p. 440).

37.Cf. Dt. 30, 11-14.

38 Ber 64a: « R. Eléazar déclara, au nom de R. Hanina: les lettrés connaisseurs de
I"Ecriture répandent la paix dans le monde car il est dit dans Es 54,13: ... tous tes fils
seront disciples du Seigneur et grande sera la paix de tes fils»>. Ne lisez pas banayk tes
fils, mais plutoét bonayk tes constructeurs.» En all. d’apreés L. GoLDSCHMIDT, Der
babylonische Talmud, Berlin 1929, t.1, p. 291. FRANZ ROSENZWEIG traduit » « bonayk »
par «batisseurs », dans le titre de I’article mentionné a la note 12.



LA COMPREHENSION JUIVE DE L'ECRITURE? 293

qui sont attachés a realiser la Tora — par I'étude ou par I'action — «s’occu-
pent, leur vie durant, de la construction du monde » %.

Le terme hébraique désignant cette action créatrice et constructive de
’homme, semblable a celle du Créateur, est Halakha®, littéralement «le
chemin» ou «la marche». Une histoire relative a Akiba, qui passe pour un
des plus grands maitres de la loi et qui mourut martyr lors de la révolte de
Bar Kohba en 132 apres J. C., illustre bien ce processus selon lequel le texte,
en quelque sorte céleste, de la Tora, peut devenir un texte terrestre, donc
praticable: «Lorsque Moise (lors de la remise des tables de la loi sur le
Sinaf) s’¢leva sur la hauteur, il rencontra Dieu en train d’ajuster (ou de fixer
avec des crochets) de petites couronnes aux lettres de la Tora. Moise lui dit:
Seigneur du monde, qui t'empéche (de donner la Tora méme sans ces
petites couronnes) ? Dieu répondit: dans le futur, dans plusieurs générations
viendra un homme. Son nom est Akiba ben Joseph. Il présentera, sur la
base de ses recherches, une quantité de Halakhot sur chacun de ces petits
crochets. Moise dit alors: Seigneur du monde, montre-moi cet homme!
Dieu lui répondit: retourne-toi! Moise le fit et se retrouva assis (dans I’école
de R. Akiba) au bout du huitieme rang, 4 ne rien comprendre de ce dont on
parlait. Alors Moise fut pris de désespoir (litt.: il sentit sa force baisser)
jusqu’au moment ou ils abordérent un passage (qui nécessitait des éclaircis-
sements). Alors les éléves questionnérent Akiba, leur maitre: Rabbi, d’ou
tires-tu cela ? Et il leur répondit: C’est une halakha qui fut donnée a Moise
sur le Sinai! Alors Moise se rasséréna.» 4!

Qu’exprime cette image? Elle montre que la Tora, le livre de 'action et
de la création divine, devient un livre de l'action et de I’élaboration
humaine. C’est au moment de la remise des tables de la loi sur le Sinai que
s’opére cette transformation, faisant de la Tora une possibilit¢é humaine et
terrestre et non plus seulement divine. Mais avant de remettre la Tora entre
les mains des hommes, Dieu dote les lettres de ces petites couronnes et de
ces petits crochets. Ce sont les mémes petits traits dont Jésus dit, dans le
passage déja cité du Sermon sur la montagne, qu’ils ne doivent pas dis-
paraitre tant que le monde demeure. D’un point de vue extérieur, ces cou-
ronnes et crochets sont de simples ornements des lettres qui aident pour une
part le lecteur a différencier des formes de lettres semblables. L’histoire du
Talmud montre Dieu lui-méme en train d’accrocher ces petits signes pour

39 Sabbat 114a, en all. chez L. GoLDSCHMIDT I, p. 783.

40 Halakha, au pluriel Halakhot, est une phrase précise, concise, qui contient une
prescription tirée par le Midrach ou le Drach d’un passage de I'Ecriture. Pour étre
reconnue telle, une Halakha doit en outre étre transmise au nom d’une autorité ou
recevoir sa validité d’une décision du sanhédrin. Sur la difference entre Halakha et

Haggada, voir note 5.
41 Menahot 29b, cité en allemand d’aprés STR.-B. p. 248 et BIN GORION, p. 481.



294 MARTIN CUNZ

offrir en quelque sorte aux hommes qui vont avoir la Tora entre leurs
mains, des prises auxquelles se tenir. Il s’agit de les aider a faire entrer la
realité des lettres célestes dans la realité terrestre. On peut aussi comparer
les petites couronnes a la «barriére » 42 que ’homme doit ériger tout autour
de la Tora, pour la «garder» au sein de la realit¢ humaine, c’est-a-dire
d’une part réaliser ses commandements et d’autre part éviter qu’elle soit uti-
lisée a tort et dénaturée.

Rabbi Akiba est pass¢ maitre dans I'art de transformer sans les déna-
turer les mots et les lettres de la Tora en Halakha, c’est-a-dire en une pra-
tique humaine qui va bien au-dela de ce que I'on appelle aujourd’hui com-
munément «praxis». La praxis au sens de la Halacha englobe, outre
I'action individuelle, sociale et économique, également 1’action du croyant
au sens restreint, la «loi religieuse», telle qu’elle s’est élaborée dans le -
judaisme au cours des siécles aprés la destruction du Temple en I'an 70%.

Or, c’est ce R. Akiba que Moise se fait montrer par Dieu. Une sorte de
vision conduit le législateur du Sinai dans I’école de R. Akiba. On lui
permet de se mettre au dernier rang, celui réservé aux débutants. On 'auto-
rise a €tre 'auditeur silencieux des debats du maitre et de ses €léves. Moise
meédusé ecoute sans comprendre son lointain successeur accumuler pour
chaque lettre et chaque petite couronne une masse de réglementations parti-
culiéres; il voit Akiba, s’aidant de régles d’interprétation déterminées®,
transformer le texte biblique en une praxis des plus concrétes pour la vie
quotidienne. Avec désespoir il se demande ce que toutes ces réglementa-
tions particuliéres ont encore de commun avec la Tora du Sinai, notam-
ment lorsqu’il s’agit de savoir si ¢’est un travail que de faire un nceud le jour
du sabbat de sorte que le sabbat serait ainsi violé*. Est-ce 1a véritablement
«garder» la Tora, ou au contraire la rendre incompréhensible, la déna-
turer ? Il est intéressant de remarquer que cette question critique, qui se pose
non seulement a des chrétiens mais également a2 bon nombre de Juifs, est
placée dans la bouche méme de Moise, la plus haute autorité en matiere de
Tora.

Dans cette histoire de R. Akiba, Moise a été rassuré par cette réponse:
«C’est une Halakha qui fut donnée a Moise sur le Sinai.»* En clair, cela

42 Dans le processus de tradition commencé lors de la remise de la Loi sur le
Sinai, «la grande assemblée» (kénesét haggedola), tribunal supréme au début du
second Temple, a décrété: « Elevez un rempart autour de la Tora» Abot I,1 MISCH-
NAJOT p. 327 (casu styag lattora). R. Akiba précise dans Abot I1I, 14: « La tradition
(masorét) est un rempart pour la Tora» (op. cit. p. 342). masorét signifie «aussi bien
la maniére d’écrire transmise que I’explication transmise de la Tora» (commentaire
ad loc. de D. HOFFMANN).

43 Voir note 40.

4“4 Cf. H. L. STRACK, Einleitung in Talmud und Midrasch, p. 95 s.

45 Mischna Sabbat XV, 1 s. MiscunaJoT, t. 11, p. 33 s.

46 En hébreu halaka l®mosé missinay.



LA COMPREHENSION JUIVE DE L’ECRITURE? 295

veut dire: I'interprétation de la Tora par la tradition orale, telle que les rab-
bins I'ont fixée par écrit durant les cinq premiers siécles de notre ére, n’est
pas une trahison de la Tora que Moise a regue sur le Sinai. Plus encore, la
tradition orale avec ses récits profonds, avec ses diverses Halachot, jalonne-
ment de réglementations minutieuses, tout ce paquet de développements et
de realisations de la Tora par les hommes, a été donné a Moise sur le Sinai
en méme temps que la Tora écrite. Ou, pour I'exprimer autrement, plus
brievement: la Tora orale est contenue potentiellement — c’est-a-dire
comme possibilité — dans la Tora écrite du texte biblique hébreu. Il appar-
tient @ 'homme d’en découvrir et d’en décortiquer les profondeurs a la fois
mystiques et pratiques. Mieux encore et plus précisément, lorsqu’il réalise et
développe les 613 commandements et interdits de la Tora?’, devenus pro-
verbiaux, I’homme ne se ferme pas 'acces a la Tora qui fut donnée a Moise
sur le Sinai, venant d’'un autre monde. C’est justement en les observant qu'’il
s’ouvre ’accés aux mysteres les plus profonds de Dieu, du monde et de
I’homme*. A ce propos, je puis méditer comme chrétien une parole du Juif
respectueux de la loi qu’était Jesus: « Celui qui transgressera un seul de ces
plus petits commandements et enseignera aux hommes a faire de méme sera
déclaré le plus petit dans le Royaume des cieux; au contraire, celui qui les
mettra en pratique et les enseignera, celui-la sera déclaré grand dans le
Royaume des cieux » (Mt 5,19).

47 Les 613 réglementations de la Tora se subdivisent en 248 commandements et
365 interdits. Le fondement du nombre 613 est tiré de la valeur en chiffres du mot
Tora. « Mais celle-ci ne s’¢léve qu’a 611! D’ou viennent donc les deux unités (man-
quantes)? Les rabbins ont dit: ils ont entendu <Je suis le Seigneur ton Dieu> et <Tu
n'auras point d’autre Dieu devant ma face> de la bouche méme de la Toute-Puis-
sance, et Moise leur en a communiqué 611.» Exodus Rabba 33, texte all. d'apreés
STR.-B. I, p. 900.

Dans un autre passage, les 248 commandements sont mis en paralléle avec les 248
membres du corps humain, tandis que les 365 interdits le sont avec les 365 jours de
I’'année solaire: « R. Judan b. Simon a dit: Toi (Israél) tu as regu sur le Sinai 613 pres-
criptions, 248 commandements et 365 interdits. Les 248 correspondent aux 248 mem-
bres que posséde un homme. Chacun des membres parle ainsi a 'homme: Je t'en
prie, accomplis par moi tel ou tel commandement! Les 365 interdits correspondent
aux jours de I'année solaire. Chaque jour dit ainsi a4 I'homme: Je t'en prie, ne com-
mets pas en moi telle ou telle transgression!» (STR.-B. I, p. 901).

48 Dans le judaisme rabbinique, il est défendu de s’occuper de la Haggada, c’est-
a-dire de I'exégése narrative et partiellement spéculative, sans reférence concrete a la
Halakha. La Cabale a tissé une relation profonde et intense entre Haggada et
Halakha. Pour les représentants de la mystique juive, le respect des commandements
était plus qu'une expression de morale et leur fondement se situait au-dela de leur
simple signification allégorique ou pédagogique. « Dans leur interpretation des com-
mandements religieux ... ceux-ci sont représentés plutdt comme ['accomplissement
d’un rite secret (ou mystére) ... Chaque mitsva devient un événement d’'importance
cosmique, un acte qui a réagi sur la conception dynamique de I'univers. Le juif reli-
gieux devient un protagoniste dans le drame du monde; il tire les cordons derriére la
scéne», SCHOLEM, Hauptstromungen... p. 32, tr. fr. p. 43).



296 MARTIN CUNZ

C’est 1a que la compréhension juive de I’Ecriture parvient & son sommet.
Le but et la finalité de I'existence humaine sont en effet de mener une vie
conforme a la Tora, conforme non seulement a une recommandation ou a
une orientation générales — comme c’est le cas chez les chrétiens — mais
conforme jusqu’aux derniers détails de la réalisation.

Et voila ce qui rend difficile & un chrétien — aujourd’hui également a
bien des Juifs — I'approche du judaisme rabbinique. Mais j’espére avoir
montré clairement que ce que l'observateur du dehors peut saisir du
judaisme religieux, n’est en fait qu'une enveloppe extérieure parfois étrange
et difficile a comprendre. C’est ’enveloppe de la Halakha, les 613 comman-
dements et interdits, grace auxquels le peuple juif s’est créé son monde a lui,
ou il s’est senti a I'aise, et dont le moindre meérite n’a pas été de le protéger
des assauts de I’Eglise chrétienne ! Mais, dans cette enveloppe, Israél a pre-
servé au travers d’un exil chrétien bientot bimillénaire une compréhension
de Dieu et du monde sans laquelle notre époque post-chrétienne serait plus
pauvre.

(Traduit de I'allemand par
Frangoise Thévenaz)



	Que peut apporter aux chrétiens la compréhension juive de l'écriture?

