Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 3

Artikel: L'Eglise dans la cité, la cité dans I'Eglise : quelques remarques a
propos de l'ecclésiologie d'Alexandre Vinet

Autor: Leuenberger, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 271-277

L’EGLISE DANS LA CITE,
LA CITE DANS L’EGLISE.
QUELQUES REMARQUES A PROPOS
DE L’ECCLESIOLOGIE D’ALEXANDRE VINET

ROBERT LEUENBERGER

l

Alexandre Vinet est devenu historique — et cela n’est guére inhabituel
dans TI’histoire — a mesure que la grande édition de ses ceuvres, celle de la
Société d’édition Vinet, s’est progressivement achevée. Aujourd’hui, I’édi-
tion étant terminée, Vinet semble étre plus ou moins tombé dans I'oubli!.
Comment I'expliquer? Il y a a cela plusieurs raisons. L'une des plus évi-
dentes est que le nom de Vinet est, a tort ou a raison, lié a celui de I'Eglise
libre du Canton de Vaud. Mais celle-ci a fusionné en 1966 avec I'Eglise can-
tonale. Ainsi, I'Eglise libre du Canton de Vaud a achevé son role historique
— et avec elle, semble-t-il, son docteur et pere, Alexandre Vinet. En réalité,
on sait bien que les rapports de Vinet avec la jeune Eglise libre ont été assez
compliqués et que I’Eglise libre, telle qu’elle est devenue dans I'histoire, n’a
pas été tout a fait conforme aux idées de Vinet. Mais, aussi compliqués et
meéme contradictoires qu’aient été les rapports de Vinet avec I'Eglise libre,
C’est incontestablement lui qui a insisté pendant toute sa vie sur la sépara-
tion de I’Eglise et de I’Etat, et qui ainsi a justifié d’avance la naissance d’une
Eglise séparée non pas seulement de I’Etat, mais tout autant d’'une Eglise
qui demeure plus proche de I'Etat, c’est-a-dire de I’Eglise nationale. Il est
vrai d’ailleurs que la pensée théologique de Vinet, visant la séparation de la
société religieuse et de la société politique, pour se servir de sa propre termi-
nologie, s’est inscrite dans la tradition de la doctrine des deux régnes: régne

I Les derniéres études sur Vinet datent, a peu d'exceptions prés, des années qua-
rante et cinquante, comme celles de PH. BRIDEL, La pensée de Vinet, et Vinet vivant,
1947; P. A. ROBERT, La flamme sur l'autel. La crise religieuse de Vinet, 1948 ; F. JosrT,
Vinet interpréte de Pascal, 1950; — Ajoutons, sur le méme sujet, M. DOERNE, « Pas-
cals Pensées in A. Vinets Deutung», dans Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 62
(1965), 403-425; et citons les pages consacrées a Vinet dans E. HIRSCH, Geschichte der
neuern evangelischen Theologie, t. 111 (1951), 267-273. (Ici Hirsch considére Vinet
comme I'un des rares penseurs théologiques d’expression frangaise du XIXe¢ siecle
qui ont changgé la situation religieuse de leurs temps.) Enfin W. KAEG1, Jacob Burck-
hardt, Eine Biographie, t. 1, 1947: Kaegi reléve ici I'influence de Vinet sur le jeune
Burckhardt, qui a été son éléve de frangais au « Paedagogium» de Biile.



272 ROBERT LEUENBERGER

spirituel, regne temporel, méme si Vinet ne semble pas avoir eu de connais-
sance approfondie ni de la doctrine relative de St Augustin, ni de celle de
Luther?. Mais, quoi qu’il en soit, il a certainement renouvelé cette tradition.
Cependant, la mode n’est plus a une pensée theologique qui veut séparer le
spirituel du temporel, la foi chrétienne des responsabilités politiques du
monde.

I1

Vinet, il est vrai, a lutté toute sa vie pour la séparation des deux sociétés,
religieuse et politique. Or, cette lutte n’a pas seulement un caractére reli-
gieux mais aussi, inévitablement, un caractére politique. L’histoire en
fournit la preuve. La lutte de Vinet a eu des conséquences aussi grandes
pour I'Eglise que pour I'Etat. Peut-étre n’a-t-on pas toujours suffisamment
pris conscience que Vinet n'a pas été seulement un écrivain religieux (et un
critique littéraire), mais qu’il a été tout autant un écrivain politique. Sa der-
niére ceuvre au moins est un essai de philosophie politique: « Le socialisme
considéré dans son principe» (1846). Disons en passant que la traduction
allemande de ce livre, traduit par un ami de Schleiermacher (A. Neander), a
servi de légitimation a la Prusse conservatrice et réactionnaire de Frédéric
Guillaume IV comme livre apologétique. Vinet un réactionnaire? Vinet, il
est vrai, a toujours été un adversaire prononcé des radicaux suisses. Mais,
par contre — ce que I'on ne savait pas a Berlin — il n’aimait pas non plus
les conservateurs ni les aristocrates. « Si I'aristocratie prévalait, écrit-il a son
ami Isaac Secrétan, elle ne ferait pas mieux, je la hairais probablement»3. A
Lausanne, il influencait le juriste A. Melegari, ami de Cavour et éminent
représentant du libéralisme italien, et il influengait Cavour lui-méme qui,
pendant des séjours fréquents dans la maison de Sellon a Genéve, étudiait
les publications de Vinet®. En réalité, Vinet comme publiciste politique est
trés proche de ces rares mais remarquables écrivains suisses du siecle der-
nier, qui ont formé la conscience libérale de la Suisse moderne: tels que
Philipp Albert Stapfer, son ami paternel, dont il a écrit une magnifique bio-
graphie’, et Jacob Burckhardt, son ancien éléve de frangais a Bale.

2 Par contre la doctrine de Vinet sur les deux sociétés est bien influencée par
Montesquieu. Voir R. LEUENBERGER, « Alexander Vinets Beitrag zum Zwei-Reiche-
Denken», dans Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 76 (1979), p. 61-99.

3 Lettres d’A. Vinet a Isaac Secrétan (sans date), p. 32.

4 L’influence de Vinet sur Cavour a été parfaitement établie par Z. GIACOMETTI,
Die Genesis von Cavours Formel Libera Chiesa in Libero stato, 1919, p. 94 s.

5 Ph.-A. Stapfer. Sa vie, son caractére et ses écrits. Dans 1'édition de la société de
I’édition Vinet: Littérature et Histoire Suisses, p. 309-382.



L'EGLISE DANS LA CITE, LA CITE DANS L'EGLISE 273

IT1

Dans son discours de I'an 1837, c’est-a-dire avant la rupture, sur 'orga-
nisation de I’Eglise nationale, Vinet a prononcé les mots suivants: « L'inter-
vention des laiques dans le gouvernement de I'Eglise donne parmi nous une
réalité, un corps a la notion de I’Eglise... Nous avons a construire un édifice
nouveau... Il faut imprimer a une Eglise nationale (autonome!) quelques-
uns des caractéres qui semblent propres aux Eglises indépendantes, faire
entrer maintenant la cité dans I'Eglise, la commune dans la paroisse,
trouver dans I'agrégation civile les conditions et les éléments de la commu-
naute spirituelle, les accommoder, sans les confondre, rendre hommage en
méme temps a des principes impérieux et a des faits trés peu flexibles... » 6.

« Faire entrer la cit¢é dans I'Eglise»! Pour rendre I’Eglise autonome,
Vinet est donc forcé de lui imprimer des structures politiques. Or, cela est
contradictoire avec le principe d’une séparation absolue des deux sociétés.
Organiser une Eglise autonome, cela entraine donc inévitablement la politi-
sation de I’Eglise, dans le sens le plus simple et littéral du mot. Pour que
I’Eglise soit un corps spirituel, séparé du corps politique de I’Etat, de la
«polis», il lui faut assumer une vie politique. Elle devient, par conséquent,
un Etat dans I’Etat, une «polis» dans la «polis». La cite, dit Vinet, doit
entrer dans I’Eglise. Le probléme qui se pose ici n’est vraiment pas neuf. Il
s’est toujours posé quand I'Eglise a di édifier ses propres structures. Quant
a Vinet, il est fort intéressant qu'il ait été aussitot convaincu que le modele
gouvernemental qu'il faudrait imprimer a I’Eglise libre était celui d’un état
postrévolutionnaire et libéral, c’est-a-dire démocratique et parlementaire.

Pour mieux comprendre le caractére spirituel de cette décision, il nous
faut faire un excursus historique. On sait que Vinet, dans les années ou il a
participé a la naissance de I'Eglise libre, a échoué dans une question fonda-
mentale: celle de la confession de foi. A I’encontre des orthodoxes et des
piétistes au sein de I'Eglise naissante, Vinet a défendu I'idée d’une confes-
sion nouvelle, c’est-a-dire rédigée dans un langage moderne et laique. La
formule proposée par lui et refusée par la majorité de I'assemblée n’était
tout de méme pas révolutionnaire. Jamais Vinet ne fut partisan de la théo-
logie rationaliste de son temps. Tout comme les orthodoxes il a toujours
maintenu fermement la tradition évangeélique telle qu’il la comprenait. Par
ailleurs, nonobstant son quasi-conservatisme biblique, Vinet a couru le
risque de I'ouverture, c’est-a-dire du changement non pas de la foi, mais du
langage de la foi. Pour Vinet, le langage de la foi doit refléter la tension
entre le passé et le présent et doit ainsi comporter en soi I'un et I'autre:
I'identité de la tradition religieuse et 'adéquation a I'époque actuelle. Le
langage de la foi est donc révélateur de la vie de I'Eglise dans sa totalite, y
compris de I’organisation de son corps vivant. Par ailleurs, les problemes

6 Questions Ecclésiastiques, 1, p. 207 s.



274 ROBERT LEUENBERGER

qui se posent a I'intérieur de I'Eglise, les conflits qui s’y révélent inévitables
ne sont rien d’autre que des signes révélateurs du probléme du langage de la
foi. Ou bien les structures institutionnelles de I'Eglise seront d’un ordre hié-
rarchique, tout comme le langage dogmatique, soit orthodoxe, soit rationa-
liste, ou bien elles seront ouvertes, c’est-a-dire gouvernées par ’ensemble
d’une Eglise démocratique et pluriforme, qui, par conséquent, se trouvera
en transformation permanente. « Il faut, écrit-il en 1846, la création d’une
Eglise libre, de multitude et non cléricale»’. Voila ce qu’il entendait par le
terme « Eglise libre».

L’ecclésiologie de Vinet est donc caractérisée par une nette polarité.
D’un coté, I'Eglise est «une société des croyants», rien d’autre8. C’est pour
cette raison que Vinet a lutté avec vigueur pour le maintien de la confession
de foi, contre le gouvernement Druey. L'Eglise est, en un mot, « Eglise et
non peuple»® — une distinction par laquelle Vinet semble viser le terme
allemand Volkskirche. Mais, d’autre part, elle doit étre ouverte, c’est-a-dire
«de multitude et non cléricale »: Eglise des consciences libres. Elle est donc
Volkskirche malgreé tout. Et c’est pour cela que Vinet a lutté contre les ortho-
doxes avec la méme vigueur qui I’avait vu s’opposer au radicalisme d’'Henri
Druey.

Il ne s’agit nullement ici d'un compromis, mais d’un paradoxe, relevant
lui-méme du paradoxe fondamental du spirituel. Car le spirituel, c’est la vie
de la liberté des enfants de Dieu. Ainsi I’Eglise est, selon Vinet, I'institution
exemplaire du monde qui vit la vie de la liberté. Elle le fait non pas pour
transiger avec le monde, mais, tout au contraire, pour obéir a Dieu. L'Eglise
«libre », c’est-a-dire I'Eglise telle qu’elle vit la vie de la liberté, n’est point en
harmonie avec le monde, elle sera toujours et inévitablement en opposition
a lui. La liberté de I’Eglise libre est donc non pas seulement la liberté exteé-
rieure, son indépendance par rapport a I'Etat, elle est, par-dessus tout, la
liberté a I'intérieur d’elle-méme. La liberté, il est vrai, peut servir de prétexte
a bien des écarts, mais en définitive, elle est le seul gage de la vérité chre-
tienne. Or, il n’y a pas de choix absolu quant a I’organisation « politique »
de I'Eglise. La cité dans I’Eglise libre ne connait pas de coupole hiérar-
chique ni d’'uniformité spirituelle. Elle doit étre cité ouverte et, en tant que
telle, démocratique et pluriforme.

Jamais on ne comprendra le vrai caractére de la séparation de I'Eglise et
de I’Etat telle que Vinet I’a pensée, si I’'on ne voit pas la portée décisive qu’il
a donné a la liberté non pas seulement extérieure, mais tout autant inte-
rieure de I’Eglise. Ce qu’il craignait du coté de I’Etat, c’était la politique
d’'un Etat, conservateur d’abord, radical ensuite, qui voulait supprimer la
liberté spirituelle a I'intérieur de I'Eglise, guidé par le souci fallacieux de

7 Questions Ecclésiastiques, 11, XXXVIIL.
8 Essai sur la manifestation des convictions religieuses, p. 434.
9 Ibid., p. 434/5.



L'EGLISE DANS LA CITE, LA CITE DANS L'EGLISE 275

conférer a I’Eglise 'unité d’une vie spirituelle, fondamentalement mécom-
prise. Au fond, ce n’est pas I'Eglise, c’est toujours I'Etat qui craint la liberté
— et voila la raison, la seule, pour laquelle I'Eglise devait craindre I’Etat.

Mais que veut dire cela pour la vie intérieure de I'Eglise? Voici I'idée de
Vinet: I'Eglise, en tant que cité ouverte et de multitude, doit courir le risque
des conflits continuels — non pas des conflits de pouvoir, bien entendu,
mais des conflits spirituels. Au fond, I’Eglise, qui est I'institution exemplaire
de la liberté, est aussi I'institution exemplaire du monde qui connait, pour
I’amour de la vérité, une vie conflictuelle: «... opposez chaire a chaire, autel
a autel; devenez enthousiastes contre les enthousiastes; prenez quelque
chose de leur feu pour les combattre... » 19,

v

Ce qui est frappant dans une telle logique c’est que Vinet ait été
convaincu d’avoir deduit son modele d’'une Eglise exclusivement de I’Evan-
gile et non pas de la philosophie politique de son temps. Et ce qui est plus
frappant: pour Vinet, ce mode¢le est également valable pour I’Etat. Il n’y a
pas de différence ici entre Vinet, membre de I’Eglise, et Vinet, citoyen de
I’Etat. Entre la cité dans I’Eglise et la cité politique il y a une conformité de
structures qui est a bien des égards surprenante, si I'on est conscient de
I'opposition du spirituel au politique, telle que Vinet I’a toujours défendue.
Bien sir, on retrouvera ici la tradition typiquement réformée, de Calvin
jusqu’a Karl Barth: la paroisse chrétienne modele de la communauté des
citoyens libres. Entre le protestantisme réeforme et le libéralisme politique il
y a des liens historiques. Vinet en est I'un des premiers témoignages.

Et pourtant, avec son idée d’une Eglise libre et de multitude, Vinet n’a
pas voulu construire un modéele politique. Dans ['idée typiquement
réformée que la paroisse chrétienne, que I’Eglise en tant que société orga-
nisée soit en quelque maniére le modele de I'ordre politique, il y avait tou-
jours un certain utopisme eschatologique. Mais Vinet, bien qu’il ait toujours
été partisan d'un libéralisme politique, n’est pas utopiste. Le fondement
théologique de son libéralisme politique n’est pas I'eschatologie, mais la
pensée de la justification, c’est-a-dire la connaissance du péché. C’est pour
cette raison que ses idées politiques relévent d’'un certain pessimisme. Sa
derniére ceuvre en témoigne: «Le socialisme considéré dans son prin-
cipe» '

Cette large étude peut bien étre considérée comme l'un des premiers
ouvrages envisageant I'Etat totalitaire, que Vinet croit préformé dans la

10 Questions Ecclésiastiques, 1, p. 9.
Il Dans I'édition de la sociéte d’édition Vinet: Philosophie morale et sociale,

p. 114-203.



276 ROBERT LEUENBERGER

philosophie de Hegel et dans celle de Saint-Simon. Pour Vinet, le socialisme
est I'idée d’une société dans laquelle I'institution politique se transforme en
une idéologie, c’est-a-dire en une utopie quasi religieuse, englobant la vie
entiere de la société. Au lieu de protéger la conscience de chacun, le socia-
lisme imposera a chaque individu la conscience de la collectivité. L'idée
hégélienne, telle que Vinet I’avait comprise, c’est la déification de la société,
soit nationaliste, soit socialiste, soit national-socialiste. Par conséquent,
toute difference entre l'individu et la collectivité sera enlevée, et la
conscience de la collectivité sera donc absolue. A son insu, la démocratie se
transformera en une théocratie athée, ce qui signifie la dépersonnification
non pas seulement de ’homme, mais aussi de Dieu. Ainsi, toute différence
entre Dieu et le monde, entre I’histoire et I’éternité, sera enlevée.

Si fascinante que soit une telle vision apocalyptique, ce n’est pas elle qui
fait 'importance de ladite étude. L’important est plutot ce que Vinet dit de
I’Etat historique et réel. Vinet reconnait a I’Etat la méme dualité qu’il
attribue a I’Eglise: 'oscillation entre le pouvoir et la conscience — et il faut
ajouter: entre le politique et le spirituel, puisque, pour Vinet, la conscience
et le spirituel se correspondent et sont, au fond, identiques. Par conséquent,
I’Etat se trouve en face des mémes problémes que I'Eglise. Tout comme
I’Eglise, I’Etat est tenté de hiérarchiser ses structures institutionnelles et
d’oublier son caractére purement humain, social, provisoire. Tout comme
I’Eglise, I'Etat est tenté de perdre son caractére de cité ouverte et de se per-
vertir en un monstre pseudo-théocratique.

Nous venons de constater que c’est précisement le méme danger qui
guette la cité dans I’Eglise. L’Eglise, en tant qu’institution, ne représentera
ni ne remplacera jamais le Christ. Son devoir spirituel est seulement de
donner au Christ un espace nécessaire, de faire valoir son esprit, son amour,
sa présence réelle mais cachée. Mais s’il en est ainsi, la dualité du spirituel et
du politique au nom de laquelle Vinet exige la séparation de I’Eglise et de
’Etat ne peut pas étre representée simplement par I’Eglise d’'un cote et
I’Etat de l'autre. Ici, la pensée des deux régnes de Vinet parait étre toute dif-
férente de celle de St Augustin et de celle de Luther. Car chez Vinet — et
cela est un fait singulier — la dualité entre le spirituel et le politique existe et
dans I’Eglise et dans I’Etat.

Pourquoi donc Vinet a-t-il exigé la séparation des deux institutions? En
voici les raisons. L’Eglise, en effet, a 'encontre de I'Etat, a sa destination
unique dans le témoignage de I’Evangile, c’est-a-dire de la vie de la
conscience en Jésus-Christ. Bien qu’elle soit une institution historique et
humaine, elle est exclusivement au service de Dieu et en lui seul elle a sa
propre vie. « Virtuellement », dit Vinet, elle est le corps de Jésus-Christ. Vir-
tuellement, cela veut dire: dans la conscience de ses membres, dans
I'amour vécu du Christ. Tandis que I’Etat a pour destination unique la pro-
tection de chaque homme, ’organisation de la vie sociale, la division du tra-



L'EGLISE DANS LA CITE, LA CITE DANS L'EGLISE 277

vail, le maintien de la justice et de la paix 2. L’origine de I'Etat vient de la
nécessite d’organiser la vie sociale des hommes, tandis que l'origine de
I’Eglise vient de 'amour du Christ et de la liberté des enfants de Dieu. Il
ne faut donc pas méler les deux institutions.

Mais dans le systetme de Vinet, le paradoxe est incontestablement inscrit
dans les deux institutions. Au sujet de I’Etat, Vinet sait bien que pour que
I’homme soit vraiment protégé comme homme et pour que la justice et la
paix soient vraiment maintenues comme justice et comme paix, il faut que
I’Etat soit pénétré de 'esprit de la liberté — de I’esprit de la religion. « Que
la nation ait une religion, que cette religion ait la plus grande part dans ses
desseins, dans ses lois, dans ses meeurs; c’est le plus cher de nos veeux » 3.
C’est le jeune Vinet qui écrivait en 1831 une telle phrase enthousiaste.
Certes, les années qui suivirent ont transformeé 'optimisme de 1831 en pessi-
misme. Mais Vinet n’a jamais renié les pensées de cette époque. L’étude sur
le socialisme ne doit pas étre interprétée comme une analyse de I'Etat réel et
historique, mais comme un avertissement passionné contre le danger que
révele une fausse philosophie. Jamais Vinet n’a abandonné I’Etat aux som-
bres pouvoirs qui le menacent et jamais il n’a permis aux chrétiens de se
démettre de leur responsabilité politique'*. Ce qu’il voulait par la sépara-
tion de I’Eglise et de I’Etat, c’est que les deux institutions fussent ouvertes
I'une a l'autre, sans se confondre. Il voulait qu’il y elit a c6té de I'Etat une
institution indépendante qui ne cessit de maintenir celui-ci dans I'inquié-
tude de la liberteé.

12 Questions Ecclésiastiques, 11, p. 246.

13 Questions Ecclesiastiques, 1, p. 130.

14 Cest dans son traitée « L’Eglise et I'Etat» (dans Questions Ecclésiastiques, 11,
p. 242-252) que Vinet se défend passionnément contre le reproche d’étre un pessi-
miste a I'égard de I'Etat. Le reproche avait été relevé par A. EBRARD, dans la revue
Die Zukunft der Kirche, 2 (1846), p. 9 s.



	L'Église dans la cité, la cité dans l'Église : quelques remarques à propos de l'ecclésiologie d'Alexandre Vinet

