
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 3

Artikel: L'Église dans la cité, la cité dans l'Église : quelques remarques à
propos de l'ecclésiologie d'Alexandre Vinet

Autor: Leuenberger, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 271-277

L'ÉGLISE DANS LA CITÉ,
LA CITÉ DANS L'ÉGLISE.

QUELQUES REMARQUES À PROPOS
DE L'ECCLÉSIOLOGIE D'ALEXANDRE VINET

ROBERT LEUENBERGER

I

Alexandre Vinet est devenu historique — et cela n'est guère inhabituel
dans l'histoire — à mesure que la grande édition de ses œuvres, celle de la
Société d'édition Vinet, s'est progressivement achevée. Aujourd'hui, l'édition

étant terminée, Vinet semble être plus ou moins tombé dans l'oubli1.
Comment l'expliquer? Il y a à cela plusieurs raisons. L'une des plus
évidentes est que le nom de Vinet est, à tort ou à raison, lié à celui de l'Eglise
libre du Canton de Vaud. Mais celle-ci a fusionné en 1966 avec l'Eglise
cantonale. Ainsi, l'Eglise libre du Canton de Vaud a achevé son rôle historique
— et avec elle, semble-t-il, son docteur et père, Alexandre Vinet. En réalité,
on sait bien que les rapports de Vinet avec la jeune Eglise libre ont été assez

compliqués et que l'Eglise libre, telle qu'elle est devenue dans l'histoire, n'a

pas été tout à fait conforme aux idées de Vinet. Mais, aussi compliqués et

même contradictoires qu'aient été les rapports de Vinet avec l'Eglise libre,
c'est incontestablement lui qui a insisté pendant toute sa vie sur la séparation

de l'Eglise et de l'Etat, et qui ainsi a justifié d'avance la naissance d'une
Eglise séparée non pas seulement de l'Etat, mais tout autant d'une Eglise

qui demeure plus proche de l'Etat, c'est-à-dire de l'Eglise nationale. Il est

vrai d'ailleurs que la pensée théologique de Vinet, visant la séparation de la

société religieuse et de la société politique, pour se servir de sa propre
terminologie, s'est inscrite dans la tradition de la doctrine des deux règnes: règne

1 Les dernières études sur Vinet datent, à peu d'exceptions près, des années
quarante et cinquante, comme celles de Ph. Bridel, La pensée de Vinet. et Vinet vivant,
1947; P. A. Robert, La flamme sur l'autel. La crise religieuse de Vinet, 1948; F. Jost,
Vinet interprète de Pascal, 1950; — Ajoutons, sur le même sujet, M. Doerne, «Pascals

Pensées in A. Vinets Deutung », dans Zeitschrift für Theologie und Kirche 62

(1965), 403-425; et citons les pages consacrées à Vinet dans E. Hirsch, Geschichte der
neuern evangelischen Theologie, t. III (1951), 267-273. (Ici Hirsch considère Vinet
comme l'un des rares penseurs théologiques d'expression française du XIXe siècle

qui ont changé la situation religieuse de leurs temps.) Enfin W. Kaegi, Jacob Burckhardt.

Eine Biographie, 1.1, 1947: Kaegi relève ici l'influence de Vinet sur le jeune
Burckhardt, qui a été son élève de français au « Paedagogium » de Bâle.



272 ROBERT LEUENBERGER

spirituel, règne temporel, même si Vinet ne semble pas avoir eu de connaissance

approfondie ni de la doctrine relative de St Augustin, ni de celle de

Luther2. Mais, quoi qu'il en soit, il a certainement renouvelé cette tradition.
Cependant, la mode n'est plus à une pensée théologique qui veut séparer le

spirituel du temporel, la foi chrétienne des responsabilités politiques du
monde.

II

Vinet, il est vrai, a lutté toute sa vie pour la séparation des deux sociétés,

religieuse et politique. Or, cette lutte n'a pas seulement un caractère
religieux mais aussi, inévitablement, un caractère politique. L'histoire en
fournit la preuve. La lutte de Vinet a eu des conséquences aussi grandes

pour l'Eglise que pour l'Etat. Peut-être n'a-t-on pas toujours suffisamment
pris conscience que Vinet n'a pas été seulement un écrivain religieux (et un
critique littéraire), mais qu'il a été tout autant un écrivain politique. Sa

dernière œuvre au moins est un essai de philosophie politique: « Le socialisme
considéré dans son principe» (1846). Disons en passant que la traduction
allemande de ce livre, traduit par un ami de Schleiermacher (A. Neander), a

servi de légitimation à la Prusse conservatrice et réactionnaire de Frédéric
Guillaume IV comme livre apologétique. Vinet un réactionnaire? Vinet, il
est vrai, a toujours été un adversaire prononcé des radicaux suisses. Mais,

par contre — ce que l'on ne savait pas à Berlin — il n'aimait pas non plus
les conservateurs ni les aristocrates. « Si l'aristocratie prévalait, écrit-il à son
ami Isaac Secrétan, elle ne ferait pas mieux, je la haïrais probablement»3. A
Lausanne, il influençait le juriste A. Melegari, ami de Cavour et eminent
représentant du libéralisme italien, et il influençait Cavour lui-même qui,
pendant des séjours fréquents dans la maison de Sellon à Genève, étudiait
les publications de Vinet4. En réalité, Vinet comme publiciste politique est

très proche de ces rares mais remarquables écrivains suisses du siècle
dernier, qui ont formé la conscience libérale de la Suisse moderne: tels que
Philipp Albert Stapfer, son ami paternel, dont il a écrit une magnifique
biographie5, et Jacob Burckhardt, son ancien élève de français à Bâle.

2 Par contre la doctrine de Vinet sur les deux sociétés est bien influencée par
Montesquieu. Voir R. Leuenberger, «Alexander Vinets Beitrag zum Zwei-Reiche-
Denken», dans Zeitschrift für Theologie und Kirche 76 (1979), p. 61-99.

3 Lettres d'A. Vinet à Isaac Secrétan (sans date), p. 32.
4 L'influence de Vinet sur Cavour a été parfaitement établie par Z. Giacometti,

Die Genesis von Cavours Formel Libera Chiesa in Libero stato, 1919, p. 94 s.
5 Ph.-A. Stapfer. Sa vie, son caractère et ses écrits. Dans l'édition de la société de

l'édition Vinet: Littérature et Histoire Suisses, p. 309-382.



L'EGLISE DANS LA CITÉ, LA CITÉ DANS L'ÉGLISE 273

III

Dans son discours de l'an 1837, c'est-à-dire avant la rupture, sur
l'organisation de l'Eglise nationale, Vinet a prononcé les mots suivants: «
L'intervention des laïques dans le gouvernement de l'Eglise donne parmi nous une
réalité, un corps à la notion de l'Eglise... Nous avons à construire un édifice
nouveau... Il faut imprimer à une Eglise nationale (autonome!) quelques-
uns des caractères qui semblent propres aux Eglises indépendantes, faire
entrer maintenant la cité dans l'Eglise, la commune dans la paroisse,
trouver dans l'agrégation civile les conditions et les éléments de la communauté

spirituelle, les accommoder, sans les confondre, rendre hommage en
même temps à des principes impérieux et à des faits très peu flexibles...»6.

«Faire entrer la cité dans l'Eglise»! Pour rendre l'Eglise autonome,
Vinet est donc forcé de lui imprimer des structures politiques. Or, cela est

contradictoire avec le principe d'une séparation absolue des deux sociétés.

Organiser une Eglise autonome, cela entraîne donc inévitablement la
politisation de l'Eglise, dans le sens le plus simple et littéral du mot. Pour que
l'Eglise soit un corps spirituel, séparé du corps politique de l'Etat, de la

«polis», il lui faut assumer une vie politique. Elle devient, par conséquent,
un Etat dans l'Etat, une «polis» dans la «polis». La cité, dit Vinet, doit
entrer dans l'Eglise. Le problème qui se pose ici n'est vraiment pas neuf. Il
s'est toujours posé quand l'Eglise a dû édifier ses propres structures. Quant
à Vinet, il est fort intéressant qu'il ait été aussitôt convaincu que le modèle

gouvernemental qu'il faudrait imprimer à l'Eglise libre était celui d'un état

postrévolutionnaire et libéral, c'est-à-dire démocratique et parlementaire.
Pour mieux comprendre le caractère spirituel de cette décision, il nous

faut faire un excursus historique. On sait que Vinet, dans les années où il a

participé à la naissance de l'Eglise libre, a échoué dans une question
fondamentale: celle de la confession de foi. A l'encontre des orthodoxes et des

piétistes au sein de l'Eglise naissante, Vinet a défendu l'idée d'une confession

nouvelle, c'est-à-dire rédigée dans un langage moderne et laïque. La

formule proposée par lui et refusée par la majorité de l'assemblée n'était

tout de même pas révolutionnaire. Jamais Vinet ne fut partisan de la théologie

rationaliste de son temps. Tout comme les orthodoxes il a toujours
maintenu fermement la tradition évangélique telle qu'il la comprenait. Par

ailleurs, nonobstant son quasi-conservatisme biblique, Vinet a couru le

risque de l'ouverture, c'est-à-dire du changement non pas de la foi, mais du

langage de la foi. Pour Vinet, le langage de la foi doit refléter la tension

entre le passé et le présent et doit ainsi comporter en soi l'un et l'autre:

l'identité de la tradition religieuse et l'adéquation à l'époque actuelle. Le

langage de la foi est donc révélateur de la vie de l'Eglise dans sa totalité, y

compris de l'organisation de son corps vivant. Par ailleurs, les problèmes

6 Questions Ecclésiastiques, I, p. 207 s.



274 ROBERT LEUENBERGER

qui se posent à l'intérieur de l'Eglise, les conflits qui s'y révèlent inévitables
ne sont rien d'autre que des signes révélateurs du problème du langage de la
foi. Ou bien les structures institutionnelles de l'Eglise seront d'un ordre
hiérarchique, tout comme le langage dogmatique, soit orthodoxe, soit rationaliste,

ou bien elles seront ouvertes, c'est-à-dire gouvernées par l'ensemble
d'une Eglise démocratique et pluriforme, qui, par conséquent, se trouvera
en transformation permanente. «Il faut, écrit-il en 1846, la création d'une
Eglise libre, de multitude et non cléricale»7. Voilà ce qu'il entendait par le

terme « Eglise libre».
L'ecclésiologie de Vinet est donc caractérisée par une nette polarité.

D'un côté, l'Eglise est «une société des croyants», rien d'autre8. C'est pour
cette raison que Vinet a lutté avec vigueur pour le maintien de la confession
de foi, contre le gouvernement Druey. L'Eglise est, en un mot, «Eglise et

non peuple»9 — une distinction par laquelle Vinet semble viser le terme
allemand Volkskirche. Mais, d'autre part, elle doit être ouverte, c'est-à-dire
«de multitude et non cléricale»; Eglise des consciences libres. Elle est donc
Volkskirche malgré tout. Et c'est pour cela que Vinet a lutté contre les orthodoxes

avec la même vigueur qui l'avait vu s'opposer au radicalisme d'Henri
Druey.

Il ne s'agit nullement ici d'un compromis, mais d'un paradoxe, relevant
lui-même du paradoxe fondamental du spirituel. Car le spirituel, c'est la vie
de la liberté des enfants de Dieu. Ainsi l'Eglise est, selon Vinet, l'institution
exemplaire du monde qui vit la vie de la liberté. Elle le fait non pas pour
transiger avec le monde, mais, tout au contraire, pour obéir à Dieu. L'Eglise
«libre», c'est-à-dire l'Eglise telle qu'elle vit la vie de la liberté, n'est point en
harmonie avec le monde, elle sera toujours et inévitablement en opposition
à lui. La liberté de l'Eglise libre est donc non pas seulement la liberté
extérieure, son indépendance par rapport à l'Etat, elle est, par-dessus tout, la
liberté à l'intérieur d'elle-même. La liberté, il est vrai, peut servir de prétexte
à bien des écarts, mais en définitive, elle est le seul gage de la vérité
chrétienne. Or, il n'y a pas de choix absolu quant à l'organisation «politique»
de l'Eglise. La cité dans l'Eglise libre ne connaît pas de coupole
hiérarchique ni d'uniformité spirituelle. Elle doit être cité ouverte et, en tant que
telle, démocratique et pluriforme.

Jamais on ne comprendra le vrai caractère de la séparation de l'Eglise et

de l'Etat telle que Vinet l'a pensée, si l'on ne voit pas la portée décisive qu'il
a donné à la liberté non pas seulement extérieure, mais tout autant
intérieure de l'Eglise. Ce qu'il craignait du côté de l'Etat, c'était la politique
d'un Etat, conservateur d'abord, radical ensuite, qui voulait supprimer la

liberté spirituelle à l'intérieur de l'Eglise, guidé par le souci fallacieux de

7 Questions Ecclésiastiques, II, XXXVIII.
8 Essai sur la manifestation des convictions religieuses, p. 434.
9 Ibid., p. 434/5.



L'EGLISE DANS LA CITE, LA CITE DANS L'ÉGLISE 275

conférer à l'Eglise l'unité d'une vie spirituelle, fondamentalement mécom-
prise. Au fond, ce n'est pas l'Eglise, c'est toujours l'Etat qui craint la liberté
— et voilà la raison, la seule, pour laquelle l'Eglise devait craindre l'Etat.

Mais que veut dire cela pour la vie intérieure de l'Eglise? Voici l'idée de
Vinet: l'Eglise, en tant que cité ouverte et de multitude, doit courir le risque
des conflits continuels — non pas des conflits de pouvoir, bien entendu,
mais des conflits spirituels. Au fond, l'Eglise, qui est l'institution exemplaire
de la liberté, est aussi l'institution exemplaire du monde qui connaît, pour
l'amour de la vérité, une vie conflictuelle: «... opposez chaire à chaire, autel
à autel; devenez enthousiastes contre les enthousiastes; prenez quelque
chose de leur feu pour les combattre...» I0.

IV

Ce qui est frappant dans une telle logique c'est que Vinet ait été

convaincu d'avoir déduit son modèle d'une Eglise exclusivement de l'Evangile

et non pas de la philosophie politique de son temps. Et ce qui est plus
frappant: pour Vinet, ce modèle est également valable pour l'Etat. Il n'y a

pas de différence ici entre Vinet, membre de l'Eglise, et Vinet, citoyen de

l'Etat. Entre la cité dans l'Eglise et la cité politique il y a une conformité de

structures qui est à bien des égards surprenante, si l'on est conscient de

l'opposition du spirituel au politique, telle que Vinet l'a toujours défendue.
Bien sûr, on retrouvera ici la tradition typiquement réformée, de Calvin
jusqu'à Karl Barth: la paroisse chrétienne modèle de la communauté des

citoyens libres. Entre le protestantisme réformé et le libéralisme politique il

y a des liens historiques. Vinet en est l'un des premiers témoignages.
Et pourtant, avec son idée d'une Eglise libre et de multitude, Vinet n'a

pas voulu construire un modèle politique. Dans l'idée typiquement
réformée que la paroisse chrétienne, que l'Eglise en tant que société organisée

soit en quelque manière le modèle de l'ordre politique, il y avait
toujours un certain utopisme eschatologique. Mais Vinet, bien qu'il ait toujours
été partisan d'un libéralisme politique, n'est pas utopiste. Le fondement

théologique de son libéralisme politique n'est pas l'eschatologie, mais la

pensée de la justification, c'est-à-dire la connaissance du péché. C'est pour
cette raison que ses idées politiques relèvent d'un certain pessimisme. Sa

dernière œuvre en témoigne: «Le socialisme considéré dans son
principe»

' '.

Cette large étude peut bien être considérée comme l'un des premiers

ouvrages envisageant l'Etat totalitaire, que Vinet croit préformé dans la

10 Questions Ecclésiastiques, I, p. 9.
11 Dans l'édition de la société d'édition Vinet: Philosophie morale et sociale,

p. 114-203.



276 ROBERT LEUENBERGER

philosophie de Hegel et dans celle de Saint-Simon. Pour Vinet, le socialisme
est l'idée d'une société dans laquelle l'institution politique se transforme en

une idéologie, c'est-à-dire en une utopie quasi religieuse, englobant la vie
entière de la société. Au lieu de protéger la conscience de chacun, le socialisme

imposera à chaque individu la conscience de la collectivité. L'idée
hégélienne, telle que Vinet l'avait comprise, c'est la déification de la société,
soit nationaliste, soit socialiste, soit national-socialiste. Par conséquent,
toute différence entre l'individu et la collectivité sera enlevée, et la
conscience de la collectivité sera donc absolue. A son insu, la démocratie se

transformera en une théocratie athée, ce qui signifie la dépersonnification
non pas seulement de l'homme, mais aussi de Dieu. Ainsi, toute différence
entre Dieu et le monde, entre l'histoire et l'éternité, sera enlevée.

Si fascinante que soit une telle vision apocalyptique, ce n'est pas elle qui
fait l'importance de ladite étude. L'important est plutôt ce que Vinet dit de

l'Etat historique et réel. Vinet reconnaît à l'Etat la même dualité qu'il
attribue à l'Eglise: l'oscillation entre le pouvoir et la conscience — et il faut
ajouter: entre le politique et le spirituel, puisque, pour Vinet, la conscience
et le spirituel se correspondent et sont, au fond, identiques. Par conséquent,
l'Etat se trouve en face des mêmes problèmes que l'Eglise. Tout comme
l'Eglise, l'Etat est tenté de hiérarchiser ses structures institutionnelles et

d'oublier son caractère purement humain, social, provisoire. Tout comme
l'Eglise, l'Etat est tenté de perdre son caractère de cité ouverte et de se

pervertir en un monstre pseudo-théocratique.
Nous venons de constater que c'est précisément le même danger qui

guette la cité dans l'Eglise. L'Eglise, en tant qu'institution, ne représentera
ni ne remplacera jamais le Christ. Son devoir spirituel est seulement de

donner au Christ un espace nécessaire, de faire valoir son esprit, son amour,
sa présence réelle mais cachée. Mais s'il en est ainsi, la dualité du spirituel et

du politique au nom de laquelle Vinet exige la séparation de l'Eglise et de

l'Etat ne peut pas être représentée simplement par l'Eglise d'un côté et

l'Etat de l'autre. Ici, la pensée des deux règnes de Vinet paraît être toute
différente de celle de St Augustin et de celle de Luther. Car chez Vinet — et

cela est un fait singulier — la dualité entre le spirituel et le politique existe et

dans l'Eglise et dans l'Etat.
Pourquoi donc Vinet a-t-il exigé la séparation des deux institutions? En

voici les raisons. L'Eglise, en effet, à l'encontre de l'Etat, a sa destination

unique dans le témoignage de l'Evangile, c'est-à-dire de la vie de la

conscience en Jésus-Christ. Bien qu'elle soit une institution historique et

humaine, elle est exclusivement au service de Dieu et en lui seul elle a sa

propre vie. «Virtuellement», dit Vinet, elle est le corps de Jésus-Christ.
Virtuellement, cela veut dire: dans la conscience de ses membres, dans

l'amour vécu du Christ. Tandis que l'Etat a pour destination unique la
protection de chaque homme, l'organisation de la vie sociale, la division du tra-



L'EGLISE DANS LA CITE, LA CITE DANS L'EGLISE 277

vail, le maintien de lajustice et de la paix12. L'origine de l'Etat vient de la
nécessité d'organiser la vie sociale des hommes, tandis que l'origine de

l'Eglise vient de l'amour du Christ et de la liberté des enfants de Dieu. Il
ne faut donc pas mêler les deux institutions.

Mais dans le système de Vinet, le paradoxe est incontestablement inscrit
dans les deux institutions. Au sujet de l'Etat, Vinet sait bien que pour que
l'homme soit vraiment protégé comme homme et pour que la justice et la

paix soient vraiment maintenues comme justice et comme paix, il faut que
l'Etat soit pénétré de l'esprit de la liberté — de l'esprit de la religion. «Que
la nation ait une religion, que cette religion ait la plus grande part dans ses

desseins, dans ses lois, dans ses mœurs; c'est le plus cher de nos vœux»13.

C'est le jeune Vinet qui écrivait en 1831 une telle phrase enthousiaste.
Certes, les années qui suivirent ont transformé l'optimisme de 1831 en
pessimisme. Mais Vinet n'a jamais renié les pensées de cette époque. L'étude sur
le socialisme ne doit pas être interprétée comme une analyse de l'Etat réel et

historique, mais comme un avertissement passionné contre le danger que
révèle une fausse philosophie. Jamais Vinet n'a abandonné l'Etat aux sombres

pouvoirs qui le menacent et jamais il n'a permis aux chrétiens de se

démettre de leur responsabilité politique14. Ce qu'il voulait par la séparation

de l'Eglise et de l'Etat, c'est que les deux institutions fussent ouvertes
l'une à l'autre, sans se confondre. Il voulait qu'il y eût à côté de l'Etat une
institution indépendante qui ne cessât de maintenir celui-ci dans l'inquiétude

de la liberté.

12 Questions Ecclésiastiques, II, p. 246.

" Questions Ecclésiastiques, I, p. 130.
14 C'est dans son traité «L'Eglise et l'Etat» (dans Questions Ecclésiastiques, II,

p. 242-252) que Vinet se défend passionnément contre le reproche d'être un pessimiste

à l'égard de l'Etat. Le reproche avait été relevé par A. Ebrard, dans la revue
Die Zukunft der Kirche, 2 1846), p. 9 s.


	L'Église dans la cité, la cité dans l'Église : quelques remarques à propos de l'ecclésiologie d'Alexandre Vinet

