Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 3

Artikel: L'Eglise entre l'adaptation a la société et |'imitation du Christ
Autor: Duchrow, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 253-270

L’EGLISE ENTRE L’ADAPTATION A LA SOCIETE
ET L'IMITATION DU CHRIST*

ULRICH DUCHROW

Comment peut-on, comment doit-on aujourd’hui traiter de 1'Eglise? Ce
sont la des questions que nous sommes amenés a nous poser pour diffé-
rentes raisons et que I'on peut poser en utilisant les méthodes les plus
diverses. La clarté exigée de tout travail sociologique et I'obligation faite
aux chrétiens d’aimer la vérité nous obligent a dire explicitement, dans la
mesure du possible, les intéréts qui nous occupent et les méthodes que nous
choisissons pour poser ces questions. En Europe, nous avons trop long-
temps admis que nos affirmations théologiques avaient, a priori, valeur
générale et universelle.

Pour parler clairement, je voudrais demander comment, aujourd’hui,
I’Eglise peut, en Europe, étre I’Eglise de Jésus-Christ. Cela m’améne a
demander comment I’Eglise, en Europe, peut faire partie de la communauté
constituée par toutes les Eglises de Jésus-Christ et donc étre membre du
Corps unique de Notre Seigneur et Libérateur. En effet, depuis 1969,
époque a laquelle j’ai commencé a travailler au niveau international, un
probléme n’a cessé de heurter ma conscience: le monde industrialisé et les
Eglises qui y vivent sont a I'origine de la cassure qui s’est produite dans
'unité de I'humanité et de I’Eglise. Et cette cassure a pour origine la dépen-
dance, I'appauvrissement et I'injustice que ce monde industrialisé et ses
Eglises ont provoqués dans d’autres parties du monde comme dans certains
groupes marginaux appartenant a la société qu’ils constituent. Quoi que je
puisse dire, en tant qu’Européen, sur I’Eglise et sur le monde, je ne peux
jamais faire abstraction de cette situation concréte ni de la part personnelle
de responsabilité que je porte en la matiére.

Je diviserai mon exposé en trois parties:

1) Pambivalence de I’Eglise, point de départ;

2) les problémes fondamentaux et les formes d’adaptation de I'Eglise;

3) le champ d’action urgente que nous impose notre obéissance au Christ
aujourd’hui: structures de dépendance.

* Exposé présenté a la Rencontre des Facultés de théologie protestante des pays
de langues latines qui s’est tenue a I'Institut Oecuglénique de Bossey du 26 au 28 sep-
tembre 1979. Cf. U. Duchrow, Konflikt um die Okumene. Christusbekenntnis — in
welcher Gestalt der kumenischen Bewegung?, Miinchen 1980.



254 ULRICH DUCHROW

1. L’ambivalence de I’Eglise, point de depart

1.1. Contre une attitude idéaliste

Notre comportement habituel il y a encore peu de temps, en matiére de
théologie et d’ecclésiologie en Europe consistait a tirer du Nouveau Testa-
ment ou de notre dogmatique traditionnelle une image idéale de I'Eglise.
Nous disions par exemple: ’Eglise est le Corps du Christ, c’est la commu-
nauté des pécheurs comblés de graces par le Ciel, la communauté des
Saints, elle a pour mandat de précher I’Evangile, etc.... Puis nous appli-
quions cette conception de I'Eglise a la réalité de notre époque et disions:
c’est a partir de 1a que I’Eglise exerce une activité missionnaire ou qu’elle
doit assumer tel mandat a ’égard des individus, de la société ou de la poli-
tique. C'est dans ce sens que nous avons parle d’«Eglise et société»,
« Eglise et politique », « Eglise et etc....».

Bien entendu, nous nous rendions également compte du fait que, dans la
realite, I’Eglise n’est pas entiérement conforme a I'idée qu’elle se fait d’elle-
méme et qu’elle n’assume qu'imparfaitement le mandat qui lui incombe.
Nous avions alors recours a d’autres concepts théologiques et nous décla-
rions: comme I’Eglise n’est précisément pas encore le Royaume de Dieu,
elle n’est pas encore parfaite. Ou bien nous allions jusqu’a nous égarer dans
la terminologie dualiste du néo-platonisme et du libéralisme bourgeois
attardé en affirmant que la seule véritable Eglise est I'Eglise invisible.
L’Eglise réelle que nous connaissons n’est plus alors qu'une image pure-
ment humaine et séculieére, qui fonctionne selon les régles et les lois du
siécle, ainsi que I’avait exposé trés clairement Rudolf Sohm, juriste eccle-
siastique de la fin du XIX¢ siécle, qui exerce aujourd’hui encore une pro-
fonde influence.

A Tencontre de cette présentation idéale et schématique, il faut bien
constater que I’Eglise est et demeure un élément de la société dans laquelle
elle vit. La critique marxiste de la religion I'a souligné tres nettement. Ce ne
sont pas seulement les chrétiens qui, a titre individuel, sont membres d’un
groupe social et y représentent les intéréts et le systeme de leur classe.
‘L’Eglise, qui ne peut jamais exister en I’absence d’une institution concrete et
donc d’une base, constitue elle aussi un élément de la société. Pour Marx, et
plus encore pour le marxisme populaire qui s’est instauré apres lui, cela
signifie que les groupes les plus puissants de la société s’approprient I'Eglise
pour en faire un instrument de domination et I'utiliser comme «opium du
peuple ».

1.2 Contre une attitude purement matérialiste

Pour critiquer I’'Eglise d’un point de vue idéologique, on ne peut ignorer
la critique marxiste de la religion. C’est pourquoi, avant méme de s’inter-



L'EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 255

roger sur l'action exercée par I’Eglise sur son environnement, il faut s’inter-
roger sur l'action exercée par cet environnement sur I’Eglise. En d’autres
termes, ce n’est qu’en s’interrogeant sur la société et I'Eglise que I'on pourra
s'interroger sur I'Eglise et la société. L’Eglise n’est que dans sa nature ambi-
valente. Elle est toujours liée & une société concréte, dans une situation his-
torique particuliere.

La critique adressée par le marxisme populaire a I'Eglise est assurément
unilatérale et fausse; de surcroit elle n’a aucun rapport avec la réalité
lorsqu’elle affirme que I'Eglise n’est autre que le reflet d’intéréts sociaux,
C’est-a-dire un vecteur d’idéologie pour la classe dominante. Méme lorsqu’il
utilise la célébre expression: «la religion est 'opium du peuple», Marx
ajoute une phrase caractéristique, précisant que c’est a travers la religion
que s’exprime la protestation contre les conditions injustes!. Il existe donc
dans I’Eglise des éléments qui se dépassent eux-mémes et qui ne sont pas le
simple reflet d’intéréts sociaux.

Une perspective matérialiste dialectique doit précisément considérer trés
sérieusement ce qui se cache matériellement dans une réalité historique
donnée. Cependant, I’Eglise chrétienne ne tire pas son origine de quelcon-
ques concepts ni d’'une certaine conception du monde. Elle est née de
I’action d’un personnage historique nommeé Jésus de Nazareth. L’Eglise ne
pourra jamais se débarrasser de Jésus de Nazareth, quand bien méme elle
irait jusqu'a s’oublier elle-méme pour se perdre dans des intéréts d’ordre
purement social. Cela ne vaut d’ailleurs pas seulement pour ses paroles, car
il est toujours possible d’en altérer le sens, mais également pour ses actes et
son attitude, ancrés dans des actes symboliques tels que, par exemple, les
repas pris en commun et le partage avec ceux qui sont victimes de la discri-
mination ou qui sont exclus de la société. C’est la raison pour laquelle le
sacrement de I’Eucharistie est toujours apparu comme une sorte d’explosif
permettant a I'Eglise de faire face aux situations nouvelles; C’est le cas en ce
moment, par exemple, en Afrique du Sud. La parole, le sacrement et les
actes symboliques accomplis dans I’Esprit de Jésus sont des ingrédients
matériels de I'Eglise et le matérialisme dialectique doit leur accorder une
attention au moins égale a celle qu’il porte aux intéréts sociaux, qu’inspire
I’égoisme.

1.3 L'« Ecclesia militans » ou comment s'exercer a suivre et imiter le Christ

Mieux qu’un autre document, I'Evangile de Marc nous dépeint avec pre-
cision I’aveuglement et I'égoisme de ’Eglise en méme temps que la presence
de Jésus-Christ et de son Esprit. D’aprés une exégese récente de Theodore J.
Weeden, I’Evangile de Marc et méme cette forme littéraire nouvelle et

I'K. MARX, « Zur Kritik der hegelschen Rechtsphilosophie», dans K. MARX, Die
Friihschriften, éd. S. Landshut, p. 207 ss.



256 ULRICH DUCHROW

incomparable que constitue 'Evangile, sont nés précisément du fait de ce
probléeme et de la nécessite de le présenter. Voici cette théorie présentée
dans Mark — Traditions in Conflict 2.

Nous connaissons les nombreux passages qui montrent Jésus se heurtant
a I'incompréhension de ses disciples récalcitrants; Jésus les corrige, les cri-
tique ou s’attriste a leur sujet. En d’autres passages on voit les disciples qui,
pour utiliser notre terminologie, s’adaptent aux critéres et aux comporte-
ments du monde.

Ainsi constatons-nous, au chapitre 4: 13, qu’ils ne comprennent pas le
sens de la parabole. Nous voyons Pierre, Jacques et Jean qui aimeraient
bien rester sur la montagne de la Transfiguration et Jésus qui les fait des-
cendre pour aller a la rencontre de I'enfant possédé (chap. 9). Les disciples
veulent empécher d’agir quelqu’un qui chasse les démons parce qu’il ne les
suit pas, qu’il n’appartient pas a leur groupe. Mais Jésus dit: «Celui qui
n’est pas contre nous est pour nous» (9: 38 s.). Les disciples aimeraient bien
régner avec Jésus, mais lui inverse ce principe fondamental de domination
du monde (10:35s.). Mais surtout ils s’opposent a Jésus lorsque celui-ci
veut suivre son propre chemin qui le meéne a la souffrance, lorsqu’il veut se
rendre a Jérusalem ou se déroulera le conflit qui entrainera sa mort. Pierre,
qui vient de reconnaitre en Jésus le Messie, veut I'empécher d’aller a Jéru-
salem. Jésus ’apostrophe: « Arriére de moi, Satan!», c’est-a-dire: marche
derriére moi pour souffrir comme moi (8: 31 ss). Les disciples pensent qu’ils
ont déja atteint le ciel de la fin des temps, mais peu a peu ils se rendent
compte qu’ils doivent d’abord vivre la détresse de la fin des temps (13). Ils
dorment pendant que Jésus, a Gethsémani, se débat dans la priere
(14: 26 ss); ils fuient lorsqu’il est arrété (14: 50). Pierre le renie pendant le
proces (14: 66 ss). Lorsqu’il meurt sur la croix, seules quelques femmes res-
tent 1a, a4 une certaine distance, et c’est le centurion paien qui, lorsqu’il
expire, dit: « Vraiment, cet homme était Fils de Dieu» (15: 33 ss). Seules les
femmes vont jusqu'au tombeau (16).

Selon la théorie de Weeden, I’Evangile de Marc nous présente les disci-
ples sous les couleurs d’un groupe d’opposants qui veulent adapter la com-
munauté a laquelle Marc écrit aux comportements du siecle et veulent
I’empécher de suivre Jésus. Pour qualifier leur conception fondamentale, on
pourrait recourir au terme de «christologie de ’anér theios ». Le Christ est
le surhomme divin, ses disciples ont assisté a sa transfiguration, ils se sen-
tent déja ressucités dans le Royaume de Dieu, prétendent tout comprendre
pendant que «les autres», ceux qui n’appartiennent pas a leur groupe, ne
sont pas capables de comprendre ce qu’ils entendent. Manifestement, ils
aiment la hiérarchie et 'exclusivité, I’ésotérisme.

2 Fortress Press, Philadelphia 1971.



L'EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 257

A cette communaute et a ceux qui 'incitent a s’adapter, Marc oppose les
recits des événements historiques vécus par Jésus de Nazareth, celui de sa
mort et celui du tombeau vide. C’est ainsi qu’apparait cette forme littéraire
qu’est I’Evangile; de plus nous voyons pour la premiére fois, dans sa forme
classique, la realité de I’Eglise, qui oscille sans cesse entre sa tendance a
s’adapter a la société et son désir de suivre et d’imiter Jésus le Crucifié. Cela
signifie que dans sa forme originelle I’Evangile nous montre déja que Jésus
doit tenir compte du fait que ses disciples, pour commencer, le compren-
nent mal, le renient, et le fuient lorsque les choses tournent mal. Telle est sa
communauté, celle que Jésus a toujours connue. Ce n’est pas une commu-
nauté idéale puisque, malheureusement, elle lui fait parfois défaut. Jésus et
Son Esprit sont présents dans ce genre de communauté et c’est précisement
la que I'on doit rechercher la force libératrice. Ce n’est que dans I'Eglise
ambivalente que nous constituons, que Jésus poursuit son chemin libérateur
et vivifiant, c’est 1a que nous pouvons apprendre a le suivre et a 'imiter.

L’Eglise ne commence donc a devenir I’Eglise que dans la pénitence. La
critique idéologique — l'auto-critique — est I'un des instruments de cette
pénitence. Mais celle-ci s’exprime en présence de Jésus, aussi est-elle joie
car, en Lui, nous connaissons déja la vie qui nait de la souffrance. En
d’autres termes, la critique idéologique, instrument de la pénitence, n’est pas
la loi, mais I'Evangile. Pour reprendre 'image donnée par I’Evangile de
Marc, Jésus ne laisse pas tomber ses disciples qui ne le comprennent pas et
qui s’adaptent; il leur donne encore une chance: ils doivent aller en Galilée,
dans les régions marginales et, souffrant comme il a souffert, I'y attendre.

Mais quel est alors, plus précisément, le rapport avec le probléme de
’adaptation et ses différentes formes?

2. Probléme fondamental et formes d’adaptation

Les Eglises ont effectué diverses études sur elles-mémes, dans le cadre
d’une étude ecclésiologique que la Fédération luthérienne mondiale a entre-
prise sur I'identité de I'Eglise et le service qu’elle doit assumer a I’égard de
I’'homme dans sa totalité. Ces études ont soulevé le probleme fondamental
que pose I'adaptation de I'Eglise a son environnement. Il ne pouvait en
aller autrement puisque ces études ont été réalisées dans des contextes cultu-
rels, sociaux et politiques différents et ont été comparées entre elles.

En premier lieu, 'adaptation apparait comme une nécessite, selon ce
que Paul dit (1 Co 9:22): «... Je me suis fait tout a tous pour en sauver sire-
ment quelques-uns». Le rapport final fondé sur ces études présente en ces
termes cette nécessité qui s’'impose a une Eglise missionnaire:

3 L'identité de I'Eglise et son service pour tout l'étre humain. Rapport final d’un
processus d’études dans les Eglises luthériennes, édit¢ par U. Duchrow, trad. R.
Faerber, Fédération Luthérienne Mondiale, Geneve, 1977, p. 19.



258 ULRICH DUCHROW

«L’adaptation est un processus nécessaire pour I'Eglise missionnaire.
Elle vise a éviter a la fois I'aliénation et le syncrétisme, en essayant d’empé-
cher que soient imposées des expressions culturelles étrangeres propres au
christianisme tout en restant critique par rapport a la vie culturelle locale
dans laquelle I’'Evangile doit prendre forme. Il faut que I’Eglise s’engage
dans la vie économique, politique et culturelle des peuples au milieu des-
quels elle vit et sert afin d’'imprégner leur société en tant que sel, lumiére et
levain. L’adaptation a la culture, c’est-a-dire '« indigénisation» de I’étude
théologique et de I’expression théologique, de la liturgie de la musique et de
la danse, doit se faire sans que soient compromises la foi et I'identité de -
I’Eglise. » '

C’est dans ce sens que I’équipe chargée de I’évaluation de ces études a
consacre un chapitre approfondi a I'analyse systématique et a 'interpréta-
tion de cette question®. Leurs conclusions rejoignent la tendance fondamen-
tale dégagée par M. A. Thung a propos des questions posées par les struc-
tures de I’Eglise missionnaire®. En effet, dés le départ, le probléme de
I'identité et du service se fonde sur ’hypothéese selon laquelle, dans I'unité
complexe toujours pré-existante de I'Eglise et de la société, il s’agit de
découvrir et de libérer ce qui est «spécifique» (I'identité), ce qui
«depasse », ainsi que le mandat propre de I’Eglise: ce en quoi elle doit
suivre et imiter Jésus-Christ. A partir du moment ou 'on pose cette ques-
tion, on considére, comme I’a fait Paul, comme inévitable 'adaptation de
I’Eglise, dans I'intérét méme de la mission qui lui incombe. Cela nous
améne a nous interroger sur le « comment» de cette adaptation. Car Paul
parle aussi d’un contrepoids critique a 'assimilation (Ro 12: 2): « Ne vous
conformez pas au monde présent mais soyez transformés par le renouvelle-
ment de votre intelligence, pour discerner quelle est la volonté de Dieu: ce
qui est bien, ce qui lui est agréable, ce qui est parfait. »

2.1 Formes d'adaptation

Le groupe chargé de I'évaluation de I'étude ecclésiologique distingue
entre trois types d’adaptation: I’assimilation, I'aliénation et I’engagement.
L’assimilation signifie que les valeurs, les actes et les structures institution-
nelles de I’Eglise sont adaptés, assimilés complétement a I’environnement
constitué par la société. Il y a aliénation lorsque I’Eglise élabore des valeurs
ou des symboles (par exemple une langue), des modes opératoires ou des
formes d’organisation complétement étrangers a son environnement. Les
Eglises populaires européennes nous offrent un bon exemple de ces deux

4 Ibid.
5 The Precarious Organisation. Sociological Explorations of the Church's Mission
and Structure, La Haye 1976.



L'EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 259

formes d’adaptation. En Europe, le modéle qu’elles proposent peut mener a
I'assimilation. Transposé, par la mission, dans le contexte d’une société
asiatique ou africaine, le méme modeéle peut constituer le type méme de
I'aliénation. Dans le cas de I'engagement, I'Eglise essaie d’acquérir une cer-
taine indépendance vis-a-vis de la société mais, en méme temps, elle
cherche a influencer cette société par son témoignage dans la foi, son action
et sa personnalité. Selon les conclusions de ces études réalisées par les
Eglises, et selon I’évaluation qui en a été faite par la suite, cette forme
d’engagement ou d’intervention critique (critical involvement) dans la
sociéte est précisément le genre d’existence que le Nouveau Testament exige
de I’Eglise. Cette catégorie a donc un caractére non seulement descriptif,
mais également normatif.

Une autre etude relative a I'utilisation et a I'abus que 'on a pu faire de la
doctrine des deux reégnes propose de distinguer trois formes de ce type
d’adaptation qu’est I'engagement critique, a savoir: a) la participation cri-
tique, b) la résistance critique active et, ¢) la résistance critique passive. C’est
la situation qui imposera, dans chaque cas, le choix a faire entre ces trois
formes, qu’elles soient d’ailleurs appliquées séparément ou simultanément®.
Une série d’études relatives a la rencontre entre I’Eglise et le marxisme dans
différents contextes culturels a fait apparaitre une typologie identique des
formes d’adaptation’.

2.2. Différenciations

2.2.1. Pour pouvoir étudier de tels mécanismes d’adaptation et pour les

faire connaitre, il faut cependant établir un certain nombre de dis-
tinctions et de différenciations. L’équipe chargée de I'évaluation de I'étude
luthérienne sur I'ecclésiologie a emprunté la premiére de ces distinctions au
sociologue américain Robert Merton®, En effet, celui-ci distingue entre les
fonctions latentes et les fonctions manifestes des structures sociales. L’adap-
tation peut donc se faire de maniére ouverte ou cachée®. Un cas d’adapta-
tion ouverte est, par exemple, celui des Eglises d’Afrique du Sud qui s’orga-
nisent de fagon séparée selon les races, conformément au systéme de

6 U. DucHrow (éd.), Zwei Reiche und Regimente — Ideologie oder evangelische
Orientierung? Internationale Fall- und Hintergrundstudien zur Theologie und Praxis
lutherischer Kirchen im 20. Jahrhundert (Studien zur evangelischen Ethik, vol. 13),
Giitersloh 1977, p. 289 ss.

7 Fédération Luthérienne Mondiale (éd.), « Theologische Reflexion iiber die
Begegnung der Kirche mit dem Marxismus in verschiedenen kulturellen Kon-
texten », dans Junge Kirche, H. 10, Bremen 1977, p. 15 ss.

8 Latent and Manifest Function, Social Theory and Social Structure, New York,
1968.

2 Cf. U. DucHrow (éd.), Zwei Reiche, p. 287.



260 ULRICH DUCHROW

I'apartheid en vigueur dans ce pays. Il y a adaptation cachée lorsque, par
exemple, les Eglises (ou les groupes chrétiens tels que les néo-piétistes) preé-
sentent comme chrétiens des valeurs et des modes d’action ou d’organisa-
tion inspirés de I'individualisme contemporain sans se rendre compte qu’ils
reflétent ainsi les structures et intéréts économiques de la société bourgeoise
actuelle.

2.2.2. En second lieu, lorsque nous parlons des adaptations de «1’Eglise »,

cela n’est pas suffisamment précis pour permettre une analyse
détaillée. Il est incontestable que, selon le Nouveau Testament, il existe, du
point de vue théologique, essentiellement deux formes fondamentales, ou
Jormes sociales, de I’ Eglise (ecclesia): 1) la communauté chrétienne locale et,
2) la totalité des communautés locales'°. Toutes deux constituent I'Eglise
«tout entiére » (catholique). La communauté locale I'est « dans sa limitation
locale» ! et I’ensemble des communautés locales I'est dans sa forme univer-
selle (ecclesia universalis). Ainsi, avec Zizioulas, je distingue entre le concept
de «catholique» '?, qui doit étre appliqué a toutes les formes de I'Eglise si
elles constituent véritablement I’Eglise, et le concept d’«universel» qui
s’applique exclusivement a la totalité des communautés locales.

Trés rapidement est apparue, dans I'Eglise primitive, une troisiéme
forme qui est venue s’insérer entre les Eglises locales, comme celles
d’Ephése, de Corinthe, etc...., et la totalité des communautés: c’etait I’ Eglise
régionale, qui apparait, par exemple, dans I’expression: «les communautés
d’Asie» 3. On les appelle aussi les Eglises particuliéres. Ces Eglises régio-
nales ont également revétu, a travers I’histoire, diverses formes d’organisa-
tion, tenant aux conditions culturelles et politiques des sociétés dans les-
quelles elles s’étaient constituées. On citera notamment le fait que, histori-
quement, ces sociétés étaient déja divisées en provinces, principautés,
nations. Cette forme d’organisation a I’échelle régionale n’est pas née en
méme temps que les deux autres formes, mais elle servit bientot d’intermé-
diaire entre elles. On ne peut donc ni réduire ni rapporter cette forme
d’organisation régionale a I'une ou a I'autre des deux formes originales de
I’Eglise et il faut la considérer comme une forme originale d’organisation.
Elle ne trouve sa justification que dans la mesure ou elle est au service des
communautés locales et de leur communion universelle.

10 Cf. K. L. ScumipT, Art. « ekklesia», dans Theologisches Worterbuch zum NT,
111, 502-539; H. DomBois, Das Recht der Gnade. Okumenisches Kirchenrecht, 11, 1974,
p. 35 et 184; W. HuBkeRr, Kirche, Stuttgart 1979, p. 51 s.

IT'H. DomBois, op. cit., p. 36 s., 184.

12). D. Ziziouras, « The Local Church in an Eucharistic Perspective — an
Orthodox Contribution », dans Conseil (Ecuménique des Eglises (¢d.), In Each Place.
Towards a Fellowship of Local Churches Truly United, Genéve 1977, p. 58.

13 Cf. W. HUBER, op. cit., p. 45.



L'EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 261

Dans la mesure ou les Eglises régionales sont en relation trés étroite avec
les conditions culturelles et politiques de leur environnement, elles ont sou-
vent tendance a s’adapter profondément a cet environnement. Par réaction,
des mouvements de renouvellement se sont toujours formés pour contreba-
lancer cette tendance. En tension avec les Eglises régionales, ils ont souligné
la distance que devait conserver I’Eglise par rapport a la société; aussi faut-
il les considérer comme une forme authentique de I'Eglise, a la fois en ten-
sion et en relation avec les trois autres formes que nous avons énumeérées.
Dombois qualifie ces formes d’ordres ou de communautés particulieres de
service '* tandis que Huber les appelle des groupes d'initiative 3.

Ainsi donc, lorsque 'on s’interroge sur 1’adaptation, il faut toujours se
demander de laquelle de ces quatre formes sociales de I'Eglise on parle ou
quelles peuvent étre les interactions entre ces différentes formes.

Enfin, 'on ne saurait identifier I'Eglise, objet de foi, a I'une de ces quatre
formes. Il faut bien voir que chacune vit de I'Eglise déja donnée dans le
Christ et manifeste ce dernier dans sa forme particuliére. Si I'on veut aller
plus loin, on peut encore distinguer des niveaux dans ces différentes formes
de I’Eglise, selon que 'on envisage chacune d’entre elles au niveau de ses
responsables ou de ses membres ou d’un groupe de membres. L’adaptation
peut également se rapporter a certaines dimensions particulieres de ’Eglise
(foi, structure, praxis, etc....).

2.2.3. 1l faut bien essayer de voir également a quels niveaux et a quelles

dimensions de la société se rapporte ’adaptation, a quelles structures
(économiques, culturelles, politiques, etc.), a quelles formes d’organisation,
a quel secteur (par exemple agricole, urbain), a quels éléments culturels
(symboles, styles de vie, etc.), a quelles fonctions de la collaboration entre
Eglise et sociéte, etc.

2.2.4. Enfin, sans pour autant prétendre avoir €puisé toutes les formes pos-

sibles de différenciation, chaque forme d’adaptation comporte sa
dimension historique. Voici par exemple ce qu'ont dégage les études sur le
marxisme que j'ai mentionnées précédemment. Si, dans une période capita-
liste ou féodale, une Eglise s’est adaptée, sous forme d’assimilation, a la
société dominante, elle ne peut guere, apres une révolution communiste par
exemple, choisir 'option de I'engagement critique; il ne lui reste, a part une
nouvelle assimilation, que la possibilité de I’aliénation. Cependant si, dans
la méme situation, I'Eglise a adopté une attitude d’engagement critique, elle
peut la conserver aprés une révolution. On en voit un exemple en Ethiopie.
La couche dirigeante de I'Eglise orthodoxe qui vivait en assimilation avec le
régime impérial féodal a été remplacée et mise au pas par les dirigeants

14 H. Domsols, op. cit., p. 37 ss.
I5'W. HUBER, op. cit., p. 46 ss.



262 ULRICH DUCHROW

communistes tandis qu’'une grande partie des paroisses ont €té poussées
dans l'aliénation. Par contre, I'Eglise Mekane Yesus qui, déja, sous Haile
Sélassié, avait adopté une attitude d’engagement critique (par exemple sur
la question de la réforme agraire), est 2 nouveau entrée en résistance contre
les violations des droits de ’homme commises par le nouveau régime, étant
donné que la voie de la critique constructive lui était fermée. C’est 1a, en
revanche, une voie qui semble s’ouvrir aux Eglises du Nicaragua qui se sont
opposées au régime de Somoza; nous avons la un autre exemple qui sou-
ligne encore I'importance de la dimension historique dont il faut tenir
compte lorsque l'on considére les différentes formes d’adaptation de
I’Eglise.

3. Le champ d’action urgente que nous impose notre obeissance au Christ
aujourd’hui: structures de dependance

L’etude ecclésiologique entreprise par la Fédération Luthérienne Mon-
diale et que nous avons mentionnée précédemment a mis en évidence trois
domaines dans lesquels est en jeu aujourd’hui I'identité de I'Eglise ou,
autrement dit, la facon dont elle doit suivre et imiter le Christ: 1) structures
de dépendance, a la place de la justice et de I'amour, 2) fragmentation de la
vie et de ’Eglise, au lieu de la totalité et, 3) division, au lieu de I'unité. Les
questions relatives a la totalité de I'Eglise ont déja été soulevées par les
Eglises africaines qui se sont élevées contre le dualisme traditionnel mis en
avant par I’Eglise occidentale contemporaine qui sépare I’ame du corps
dans la théorie, la pratique et la vie de I’Eglise. Les questions relatives a
'unité concernaient surtout les conséquences anti-cecuméniques manifestes
ou latentes des Eglises et organisations d’Eglises groupées selon les confes-
sions. Par manque de temps, je ne traiterai pas ici de ces domaines critiques
dans lesquels I'Eglise se débat entre sa tendance a ’adaptation et le mandat
qu’elle a de suivre et d’imiter Jésus-Christ.

En revanche, je choisirai ’exemple d’un domaine ou I’action est possible,
celui des structures de dépendance. Pour toutes les Eglises d’Afrique, d’Asie
et d’Ameérique latine, il s’agit de la question la plus sérieuse dans la mesure
ou se joue dans ce domaine, et dans le cadre des adaptations possibles,
I'identité de I’Eglise.

On le sait, c’est d’abord en Ameérique latine que le probleme de la
dépendance est devenu un théme récurrent des analyses sociologiques et
des interprétations théologiques. Puis ce théme a été repris par des cher-
cheurs du monde entier. Je citerai notamment les noms d’André Gunder
Frank, Johan Galtung, Charles Elliot, Rudolf H. Strahm, Samuel Parmar',

16 André Gunder FrRaNK, «The Development of Underdevelopment», dans:
Latin America: Underdevelopment or Revolution, Monthly Review Press, New York
1969; Johan GALTUNG, «A Structural Theory of Imperialism», dans: Journal of



L'EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 263

Parmi les théologiens qui travaillent sur la théorie de la dépendance, on
connait en Europe surtout le nom de Gustave Gutiérrez!’.

La theorie de la dépendance se fonde essentiellement sur les hypothéses
suivantes: dans la macro-analyse du systéme économico-politique interna-
tional, on peut distinguer entre les centres (métropoles) et les périphéries
(satellites). Dans ce systéme, les centres se développent aux dépens des péri-
phéries et maintiennent celles-ci dans une dépendance économique, poli-
tique, culturelle et militaire. Cela vaut pour I'époque coloniale comme pour
la phase néo-coloniale indirecte. 1l va de soi que chaque centre et chaque
périphérie comportent a leur tour d’autres centres et d’autres périphéries.
Les centres cooperent entre eux aux dépens des périphéries: ainsi, par
exemple, les élites des pays du tiers monde coopérent avec les Etats indus-
trialisés du Nord. Par contre, des mécanismes divers entravent la coopéra-
tion entre les périphéries et la rendent méme impossible.

Cette structure « centres-périphéries » se retrouve a tous les niveaux de la
sociéte, y compris celui de la famille. C’est pourquoi, a propos du probléme
de la dépendance, ces études ont également soulevé le probléme des rela-
tions entre hommes et femmes dans I’Eglise et la sociéteé.

Le probléme de la dépendance peut étre analysé, dans le cas d’une
Eglise, sous I’angle de ses relations internes ou externes. Pour ce qui est des
relations externes, il s’agit de connaitre I’attitude adoptée par cette Eglise a
I’égard des structures de dépendance qui existent soit dans la société soit
entre différentes Eglises. Voici comment le rapport final relatif a I’étude
ecclésiologique déja citée formule ce probleme:« La dépendance est un pro-
cessus économique, politique et culturel global, qui a un effet déshumani-
sant sur tous ceux qui sont impliqués, aussi bien les nations de I'hémisphere
sud, qui luttent pour créer des économies viables, des systémes politiques
Justes, et pour redécouvrir leur héritage culturel, que les nations de I’Europe
du Nord et de I'’Amérique du Nord qui ont exploité les autres et leur ont
imposeé des structures, des valeurs et des coutumes qui leur sont étrangeres.
Les rapports entre les Eglises et les sociétés missionnaires du nord et les
jeunes Eglises du sud font partie de ces structures de dépendance. Ce pro-
bléme doit étre examiné dans une perspective biblique et théologique, si
I'on veut trouver des solutions qui tiennent compte de la dépendance de

Peace Research, vol. 8, n® 2, 1971, p. 84; Charles ELLiOT, Patterns of Poverty in the
Third World, New York — Washington — London 1975; H. STRAHM, Uberentwick-
lung — Unterentwicklung, Stein/Niirnberg 1975; Samuel PARMAR, Entwicklung mit
menschlichem Gesicht. Gesammelte Vortrdge und Aufsdtze. (Texte zum kirchlichen
Entwicklungsdienst, vol. 17), Frankfurt 1979.

17 Theologie der Befreiung, Miinchen/Mainz 1973 (original: Teologia de la Libe-
racion, Salamanca, 1972).



264 ULRICH DUCHROW

tous vis-a-vis de Dieu, en Jesus-Christ, et qui ménent a une interdépendance
et @ un partage véritables entre tous. »

Le probléme de la dépendance se présente sous une autre perspective
lorsque I'on considere les relations internes d’une organisation ou d’une
communauté. Il s’agit alors de savoir si 'organisation autorise la participa-
tion ou si elle développe ses propres structures de dépendance interne.

Il ne m’est pas possible de développer sous tous ses aspects le probléme
de I'adaptation de I’Eglise aux structures de dépendance par opposition au
commandement qui lui est fait de suivre et d’imiter le Christ. En ma qualité
d’Européen, de pasteur qui travaille avec des paroisses d'une Eglise de mul-
titude, je voudrais concentrer mon propos sur le cas d’'une Eglise située au
centre de I'Europe, en RFA, et demander: comment une Eglise, profondé-
ment assimilée a un pays qui occupe une position centrale, peut-elle suivre
et imiter le Christ? Pour reprendre une expression biblique: comment un
riche peut-il entrer dans le Royaume des Cieux?

Lorsque j'ai demandé a Paulo Freire s’il comptait écrire a la suite de sa
« Pédagogie des opprimés», une «Pédagogie des oppresseurs», il m’a
repondu spontanément que lui ni personne ne pourraient I’écrire. I1 m’a
ainsi fait la méme réponse que Jésus: « Aux hommes, c’est impossible. »
Seulement, Jésus ajoutait: « Mais a Dieu, tout est possible» (Mt 19: 26). Il
s’agit donc la d’'un probleme insoluble, qui, des le départ, sort du domaine
de la pédagogie. La pédagogie ne permettra jamais de convertir un riche ni
un groupe de riches. On en revient au conflit qui opposait Luther et Erasme
(De servo arbitrio). La volonté de I'homme n’est pas libre. Méme lorsqu’il
discerne et veut le bien, ses intéréts a court terme, ses péchés, comme dit
Paul, I'empéchent de faire le bien (Ro 7: 14 ss.). La loi ne fait que I’enfoncer
plus profondément dans son incapacité a faire le bien.

La pédagogie ne nous permettra donc pas de résoudre le probleme posée
aux riches et aux puissants lorsqu’il s’agit de suivre les commandements du
Christ dans une situation d’assimilation. La loi tue. Il suffit de faire le
tableau des relations de dépendance, méme en utilisant toutes les précau-
tions oratoires, pour pousser un riche ou une Eglise riche a la peur, a la
défensive ou a I'agressivité. Mais alors, comment poser la question d’un
point de vue théologique?

A cette question, il n’existe qu'une seule réponse. Comme I'entend Jésus,
seul I'Esprit Saint est en mesure de convertir ’homme riche ou I’Eglise
riche, de les sanctifier, de les amener a 'unité du Corps du Christ en les
amenant a servir I'unité de I'humanité dans la justice. A lire cette phrase, on
pourrait croire que j'en appelle a un deus ex machina. Effectivement la
conversion reste le secret de Dieu. Pourtant, on pourrait développer cette
phrase: car Jésus est un Dieu incarné et I’Esprit Saint est un Esprit incarné.
Il a en lui des promesses claires et des signes extérieurs dont on peut parler,
que I'on peut espérer et en fonction desquels on peut agir. Je vais essayer de



L’EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 265

préciser cette phrase, d’'un point de vue ecclésiologique, dans le cadre des
questions que j'ai posées.

Toutes les traditions reconnaissent sans conteste que I'Esprit Saint parti-
cipe a la prédication du Verbe de Dieu et au sacrement. Et cette conception
nous renvoie, immédiatement, 4 la communauté de Jésus réunie en un lieu
donné. — Nous laisserons de coté, pour I'instant, la fagon dont cette com-
munauté est organisée et structurée, I’¢lément essentiel étant qu’ici, des
hommes se réunissent concrétement autour de la Parole de Dieu et des
sacrements.

Cependant, 1a encore, nous nous heurtons a un probléme. Est-ce qu'une
communauté locale située dans un pays riche pouvant étre considéré
comme un centre, n’est pas autant dépendante des intéréts de ses membres
qu'une grande organisation comme une Eglise nationale ou régionale?
C’est effectivement le cas. Il s’agit alors simplement de connaitre la position
théologique ou, mieux, la position ecclésiologique et, donc, stratégique a
partir de laquelle on peut espérer que des progrés décisifs soient réalisés, a
Iintérieur d’'une Eglise assimilée, afin que ses membres suivent véritable-
ment I'’exemple du Christ. En raison de leur position institutionnelle ou de
leur situation financiére, les grandes Eglises nationales ou régionales telles
que les Eglises d’Etat dans les pays scandinaves ou les Landeskirchen en
République fédérale d’Allemagne sont particulierement susceptibles,
comme nous I'avons vu, de s’assimiler aux intéréts de la société. De plus,
elles ne peuvent guére se transformer elles-mémes si leurs membres, orga-
nisés au niveau des communautés locales, ne modifient pas eux-mémes leur
comportement. A elles seules, ces conditions extérieures — sans méme men-
tionner la réflexion théologique sur la signification et I'importance de la
Parole et du sacrement considérés comme dons du Saint-Esprit — font qu'il
nous faut insister sur la priorité a donner a la nécessité de suivre et d’imiter
le Christ en premier lieu dans le cadre des communautés locales.

Mais comment une paroisse moyenne d’une de nos Eglises européennes
peut-elle faire ’expérience de ces choses apparemment impossibles que sont
la démolition par I'Esprit Saint du mur constitué¢ par I'assimilation aux
structures internes et externes de dépendance et la possibilitée de suivre et
d’imiter le Christ? A ce propos, je voudrais mentionner deux points:

1. 'importance de I'’engagement personnel;
2. l'analyse et I'interprétation spirituelles des problémes structurels dans
tous les domaines de la vie de la communauté.

A propos de l'importance de I'engagement personnel:

L’une des caractéristiques des structures de dépendance du monde indus-
trialisé réside dans le fait qu’elles se présentent comme des lois fondamen-
tales impersonnelles et non influengables. Elles cachent ainsi les structures



266 ULRICH DUCHROW

de pouvoir qu’elles recelent. En outre, elles créent chez I'individu un senti-
ment d’impuissance vis-a-vis d’elles. Dans le cas des structures internatio-
nales de dépendance, il faut ajouter le fait que les victimes du systéme
vivent loin des centres. Le systéme sud-africain est obligé de fixer des fron-
tieres artificielles a I'apartheid pour protéger les Blancs du pouvoir que
recele I'expérience de la souffrance vécue par les deux tiers majoritaires.
L’Europe du Nord et I'Europe centrale, les Etats-Unis et le Japon n’ont pas
meéme besoin d’ériger de telles frontieres. Les océans les aident a écarter la
réalite.

Lorsque I'on parle de conversion de communautés locales dans des pays
riches, il s’agit donc de savoir comment faire ressentir personnellement aux
individus les répercussions lointaines des systémes de dépendance. Puisque
I'on a précisement affaire a des structures qui empéchent toute participation -
personnelle, comment rendre possible une telle participation a la transfor-
mation de ces structures? Différents points de départ ont déja été utilisés
dans les pays-centres pour essayer de faire comprendre ce que sont les
structures de dépendance dans le domaine proche: 'expérience de la péri-
phérie dans le centre par le biais des travailleurs migrants; la dépendance
de la femme par rapport a '’homme dans notre sociéte, et bien d’autres
exemples encore. D’aprés 'expérience que j’ai acquise en RFA, la question
des structures — qui travaille un nombre trés important de gens dans nos
pays respectifs — est d’abord la question de I’énergie nucléaire, puis la
question écologique, ce qui nous ameéne logiquement a la question du style
de vie. Et C’est la une question qui touche véritablement aux intéréts de
tous.

L’an dernier, j’ai travaille dans une paroisse située dans le méme canton
que Wyhl, pres de Fribourg-en-Brisgau. A travers la résistance a la
construction d’une centrale nucléaire des paysans et d’autres citoyens, y
compris des pasteurs, de Kaiserstuhl, toute la région a été sensibilisée aux
questions plus générales posées par notre systéeme économique et par les
styles de vie des pays riches. Les implications ecclésiologiques de ce qui pré-
cede sont les suivantes: normalement, dans I’Eglise et la sociéte, les groupes
de renouveau sont isolés des formes institutionnelles; ils sont méme
repoussés par les institutions, ils sont marginalisés. Cependant, dans
I’exemple cité, il y a eu communication intensive entre les communauteés
locales et les groupes de renouveau, groupes d’initiative de citoyens ou
groupes d’initiative chrétiens.

C’est dans cette situation que I’Evangelische Frauenarbeit (Groupe
d’action feminine de I’Eglise évangélique) a appelé a de vastes actions de
solidarité avec les Noirs opprimés d’Afrique du Sud. L’action principale a
été un boycottage des fruits sud-africains, comme premier pas en vue d’une
préparation a des actions économiques a but politique. C’est ainsi que, pour
la premiere fois en RFA, des groupes officiels des Eglises ont entrepris une



L'’EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 267

action qui, visant les structures du systéme économique international, avait
un caractere non seulement caritatif mais également politique. De maniére
significative 'EKD et la plupart des Landeskirchen ont pris leurs distances
par rapport a cette intiative de femmes. Elles craignaient que ceux qui
paient le plus d’imp6t ecclésiastique ne décident de quitter I'Eglise. En
revanche, de nombreuses paroisses ont commencé a percevoir ce probléme,
malgré, ou plutdt, a cause précisément des conflits qu’il posait. Comment
ma paroisse de Denzlingen a-t-elle appris cette lecon? J'ai constaté que,
dans le cas de Wyhl, nous avons, pour traiter du probléme lointain, dépassé
I'expérience vécue du pouvoir manipulateur de I'industrie nucléaire travail-
lant en coopération avec des autorités officielles. Mais, plus encore, nous
avons fait quelque chose qui n’était pas directement prévu dans le cadre de
la campagne organisée par le groupe d’action féminine: nous avons envi-
sagé un échange personnel entre notre paroisse et Soweto. Un heureux
hasard a fait que nous avons pu inviter immédiatement un jeune de Soweto
pendant deux mois. Cette expérience humaine a eu beaucoup plus d’effet
que toutes les statistiques. En méme temps, nous avons eu l’occasion
d’inviter, quelques jours par mois, un collaborateur d’Eglise originaire
d’Afrique du Sud, et nous sommes en train de préparer le voyage que deux
des collaborateurs de la paroisse vont faire, a titre d’échange, en Afrique du
Sud.

Je ne peux pas ici tout raconter en détail. Ce qui m’intéresse, C’est le fait
que pour aider une paroisse a faire I’expérience personnelle des questions
globales posées par les structures, il ne suffit pas que s’établisse une commu-
nication directe d'un style nouveau avec des groupes de renouveau ou d’ini-
tiative représentant une certaine forme d’Eglise, il faut encore établir une
communication directe dans le cadre de la communauté universelle des
Eglises locales, celle-ci constituant une autre forme d’Eglise. En regle géne-
rale, la communication universelle s’établit uniquement au niveau des
experts et des dirigeants des formes nationale ou régionale de I'Eglise. Mais
I’essentiel, c’est que des communautés locales entrent en contact direct et
personnel avec d’autres communautés, situées en l'occurrence a la peéri-
phérie de notre systéme socio-politique mondial.

Cet aspect comporte également un élément trés important du point de
vue macro-sociologique. Il me semble que le probleme fondamental de
notre ordre mondial actuel tient au fait que les intéréts particuliers de I'éco-
nomie et de la technologie se développent massivement au niveau interna-
tional alors que le systéme politique reste dans une large mesure organisé au
niveau des Etats ou, du moins, dans les limites de communautés économi-
ques regroupant un certain nombre d’Etats puissants. Cela signifie que les
structures politiques qui devraient avoir pour objet de controler les intéréts
particuliers ou, pour reprendre une expression classique, d’agir pour le bien
commun, ne sont pas en mesure, structurellement parlant, de le faire. Ce ne



268 ULRICH DUCHROW

sont pas les organisations de 'ONU qui ont le véritable pouvoir, mais le
GATT, le Fonds monétaire international, etc.

En revanche, I'Eglise, dans la mesure ou le mouvement cecuménique
prend forme, est théoriquement et pratiquement universelle. Cependant,
tant que la communication cecuménique ne s’établit qu’entre Eglises natio-
nales et régionales, elles ne peuvent exercer la pression qui permettrait véri-
tablement de briser les intéréts nationaux. C’est pourquoi il est essentiel et
urgent, du point de vue macro-sociologique, que s’établissent des communi-
cations directes, c’est-a-dire latérales, entre les communautés locales. Et ce
n’est que par une transformation des consciences et du comportement a ce
niveau que les grandes Eglises pourront se libérer suffisamment elles-
mémes pour se transformer a leur tour.

A propos de I'analyse et de l'interprétation spirituelles des problémes structurels
de dépendance:

Lorsque, dans les années soixante, I'opinion publique a commencé a
prendre conscience des problémes structurels posés par notre systeme mon-
dial actuel, a la suite en particulier des troubles provoqués par les mouve-
ments d’étudiants, la réponse donnée a la question que nous nous posons a
d’abord été celle de 'activisme social. On s’est apercu apreés coup que cette
réponse était insuffisante. Les intéréts des possédants sont si forts que la
conversion doit aller plus profondément encore. C’est a partir de cette
constatation que I’on a redécouvert sous diverses formes I'intuition de Bon-
hoeffer '8, selon laquelle, pour que le chrétien puisse faire le bien, la priére
doit étre un élément essentiel de sa vie spirituelle. C’est ainsi qu’ont fleuri
des mouvements tels que celui de Taizé. Des nouvelles communautes, reve-
tant les formes les plus diverses, ont poussé comme des champignons.
Méme les Evangéliques qui, au niveau international, semblaient étre
dominés dans une large mesure par la petite bourgeoisie individualiste
d’inspiration conservatrice, ont pris un peu partout de nouvelles formes
d’inspiration globalisante, tels que les New Evangelicals aux Etats-Unis'?,
ainsi qu’un nombre toujours croissant de groupes issus de la mission piétiste
des étudiants en RFA 20, Cette tendance apparaissait déja dans le Covenant
de Lausanne, adopté en 1974.

Enfin, aprés I’échec de la révolution au Chili et en Argentine, la théo-
logie latino-américaine de la libération a suivi une évolution que ’on pour-
rait qualifier de la maniére suivante: la théologie prophétique de la libéra-

18 D. BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, Miinchen 1970, p. 328.

19 Cf. la communauté de la revue « Sojourners ».

20 B. et U. WEIDNER, Alternativer Lebensstil. Christsein in politischem Horizont,
Wuppertal 1978.



L'EGLISE: ADAPTATION A LA SOCIETE ET IMITATION DU CHRIST 269

tion est devenue une théologie pastorale de la libération, non pas dans le
sens d'une solution de remplacement, mais il s’agit la d’'une forme nouvelle
et globalisante dans laquelle 'analyse sprituelle des problémes qui se posent
a propos de toutes les fonctions de I'Eglise joue un role essentiel. Et cette
nouvelle perspective a pris forme en particulier dans certaines commu-
nautes cecuméniques de base que I'on trouve en Ameérique latine.

Pour en revenir a la communauté locale d’un pays riche, cette évolution
revét une importance fondamentale. En effet, traditionnellement, sa vie
s’organise autour du culte. A partir du moment ou ces problémes structu-
rels, qui relévent a premiere vue du monde, s'imprégnent de la Parole de
Dieu, du sacrement et de la priére, la communauté locale ne peut plus
echapper aux obligations nouvelles qui apparaissent alors. De plus, les
groupes de renouveau qui soulignent I'importance a /a fois de la lutte et de
la contemplation, offrent a ces communautés d’autres possibilités de com-
munication que celles proposées par des mouvements purement activistes.

Un dernier aspect que je voudrais mentionner dans ce contexte, c’est que
tout ce que je viens de dire, tant a propos de 'importance de I'’engagement
personnel qu’a propos de I’analyse et de 'interprétation spirituelles des pro-
blemes structurels de dépendance, doit étre considéré a la lumiere de
I’Evangile et non pas seulement de la loi. L’expérience personnelle de chré-
tiens opprimés et I'expérience de mouvements d’action peuvent permettre
aux communautés locales de faire elles-mémes I'expérience libératrice de la
conversion qui est exigée d’elles. Verba docent, exempla trahunt. Les paroles
apprennent, les exemples convainquent. Cela vaut également ici. Des expli-
cations purement verbales et une prédication théorique ne font qu’engen-
drer la crainte. Les exemples d'une vie libérée et transformée font de la
pénitence une joie (Schniewind), ils montrent que léger est le fardeau que
nous impose 'imitation du Christ, ils montrent la vie de la résurrection pen-
dant le chemin de croix.

Résumons:

1. L’Eglise est toujours adaptée a la société. C’est pourquoi on doit tou-
jours s’interroger sur la société et 'Eglise avant de s’interroger sur I'Eglise et
la société. Il est certain que I'Eglise concréte est autant imprégnee de
I’action de Jésus et du Saint-Esprit que des intéréts sociaux. C’est pourquoi
il ne s’agit pas d’adopter une attitude purement idéaliste ou purement mate-
rialiste, mais il s’agit de faire partie de I'Eglise militante dans laquelle
I’Esprit Saint améne les disciples, aveugles et adaptés a tort au monde, a
suivre le chemin que nous indique la Croix, tel que le présente tres classi-
quement I’Evangile de Marc.

2. Parmi les trois formes principales d’adaptation, il faut éviter égale-
ment I’assimilation et I’aliénation. Le modéle d’adaptation qu’est I'engage-
ment critique et que la Bible nous impose de retenir peut prendre la forme,



270 ULRICH DUCHROW

selon la situation, soit d’'une participation critique et constructive a la
société, soit d’une résistance passive ou active. Lorsque I’on étudie les divers
processus d’adaptation entre Eglise et sociéte, il faut prendre en considéra-
tion un certain nombre de différenciations, en particulier la plus importante
— celle des différentes formes sociales que peut revétir I’Eglise.

3. La forme la plus importante, des points de vue théologique et straté-
gique, ou doit se concrétiser I'imitation du Christ dans I'ambivalence des
différentes formes d’adaptation, c’est la communauté locale, étant entendu
qu’il faudra intensifier les communications de cette derniere avec les deux
autres principales formes de I’Eglise, les groupes de renouveau ou d’initia-
tive et les autres communautés locales dans le cadre de la communauté
ccuménique. En raison de I'importance de leur caractere institutionnel, les
formes nationale ou régionale de I'Eglise ont une trés nette tendance a
s'assimiler. Tout cela se développe clairement dans ce domaine actuelle-
ment si important de lutte que constituent les structures de dépendance.

Au niveau des communautés locales en relation avec les autres formes
de I’Eglise, 'action a entreprendre comporte deux éléments essentiels:

— a ce niveau, il est possible de faire I’expérience personnelle de ce que
sont les structures de dépendance, cause d’anonymat et d’impuissance;

— C’est aussi a ce niveau que peut s’effectuer la transposition spirituelle
dans I’écoute de la Parole de Dieu, dans la célébration socio-révolution-
naire de ’Eucharistie, dans ’exercice de la priere. C’est ici que ’exemple
réussi de la vie évangelique peut naitre de la loi meurtriere de ’enseigne-
ment.



	L'Église entre l'adaptation à la société et l'imitation du Christ

