
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : Eros et société politique : étude critique sur un récent
ouvrage de philosophie politique

Autor: Dufour, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 179-181

EROS ET SOCIÉTÉ POLITIQUE

Etude critique sur un récent ouvrage de philosophie
politique '

ALFRED DUFOUR

A l'heure des « nouveaux philosophes » et de la « nouvelle droite », des

jargons et des modes qui nous viennent d'Outre-Jura, un philosophe, et un
philosophe politique, qui écrit clairement et ne jongle pas avec les

métaphores est un phénomène trop rare pour ne pas mériter l'attention. Auteur
d'une pénétrante thèse sur la pensée politique de Camus et de Sartre2, Eric
Werner est de ceux-là qui parlent net et sans détours: son dernier livre, Mystique

et politique, centré sur les fondements métaphysiques de la notion de

communauté politique d'Aristote à Soljénitsyne, l'illustre avec éclat, qui
présente en une dizaine d'études un certain nombre de textes classiques de

l'histoire de la philosophie politique dans une lumière nouvelle, qui allie la
clarté à l'originalité. C'est que, traditionnel par le champ qu'il embrasse

comme par la méthode adoptée — le commentaire de textes, de la
République de Platon au Contrat social de Rousseau en passant par la Politique
d'Aristote et le Prince de Machiavel — l'auteur n'en paraît pas moins
singulièrement moderne par la thématique qui l'inspire et qui commande l'inspiration

de ses différentes études: le totalitarisme, version moderne de la

tyrannie classique, qu'il se refuse d'emblée à réduire au « gouvernement des

criminels », et qu'il étend à toutes les formes de « gouvernement de la vertu »

(cf. p. 8-9). Authentique libéral, frappé aujourd'hui par «la prise sur le

siècle» des discours extrémistes — «le discours traditionaliste (ou contre-
révolutionnaire) et le discours gauchiste» (p. 124) — «discours marginaux»
à l'actif desquels il se borne à mettre « la réhabilitation de la réflexion
politique» (ibid.), E. Werner apparaît hanté par le souci de distinguer les plans:
le politique, le moral et le mystique, et c'est précisément à son sens la
méconnaissance de l'impérativité existentielle de cette distinction qui est à la base

de tout totalitarisme. Partant d'une analyse approfondie de la critique
aristotélicienne de la République de Platon (cf. p. 8 et p. 20-33), il décèle en effet

comme une des caractéristiques de tout projet totalitaire, de droite ou de

1 Eric Werner: Mystique et politique, coll. Mobiles, L'Age d'Homme, Lausanne,
1979, 136 p.

2 Eric Werner: De la violence au totalitarisme, Essai sur la pensée politique de

Camus et de Sartre, Paris, 1972, coll. «Liberté de l'Esprit».



180 ALFRED DUFOUR

gauche, «la volonté de reconstituer l'homme dans son intégralité» (p. 9).

C'est dès lors à l'une des formes privilégiées de cette reconquête de « l'unité
perdue» — intégralité mythique ou intégrité mystique — qu'E. Werner
vouera toute son attention: l'erotique platonicienne. Ainsi que l'auteur
s'attache à le montrer dans une première partie centrée sur Aristote et

Platon, cette erotique forme tout d'abord la clef de la politique platonicienne

(cf. p. 28). Comme l'a bien vu Aristote, en effet, « Socrate loue
pardessus tout l'unité de l'Etat, unité qui paraît bien être, comme il le déclare

lui-même, une création de l'amitié, et qui est comparable à celle que, dans
les discours sur l'amour, nous voyons Aristophane décrire, quand il dit que
les amants, dans l'excès de leur tendresse, désirent ardemment de se fondre
ensemble, et de deux qu'ils étaient, devenir l'un et l'autre un seul être» (Politique

II, 4, 1262 b, 9 ss., cit. p. 22-23). Mais le mythe de l'androgyne et l'erotique

qui en découle ne commandent pas seulement l'ordonnance de la

République de Platon. L'erotique platonicienne inspire encore et surtout —
et c'est là sans doute l'apport le plus original des études de l'auteur qui
forment la deuxième partie du livre — la politique de Jean-Jacques Rousseau.
Si « du Banquet la République est le prolongement direct », pour E. Werner,
«la politique rousseauiste trouve, quant à elle, sa source dans la Nouvelle
Héloïse» (p. 59). C'est que le citoyen de Genève s'est attaché à y décrire une
communauté, celle de Clarens, que régit «l'exigence de transparence» et

que caractérise «l'abolition de la dualité du moi et de l'autre» (p. 46).

« L'être de chacun se confond avec l'être même de la communauté. Les

cœurs «s'ouvrent» les uns aux autres et cette ouverture de cœur est telle

qu'il y a « mise en commun » des pensées et des sentiments. Mise en

commun des pensées et des sentiments, comment, souligne judicieusement
l'auteur, pousser plus loin l'unité?» (Ibid.). Cette unité, qui procède de la

transparence autant que du désir de fusion des amants, le Contrat social
tentera de la transposer à l'ordre politique, tant il est vrai que pour Rousseau,
« il n'y a de solution au problème politique que si l'homme change
intérieurement» (p. 53). Dans cette perspective, il n'est pas jusqu'à la figure
mythique du Législateur (cf. p. 74 ss.) qui ne s'éclaire d'un jour nouveau,
puisque ce personnage-clef du Contrat social descend en droite ligne de

l'amant-pédagogue du Banquet (cf. p. 30).
Les sources antiques et les filiations modernes de la confusion du

mystique — sous sa forme erotique platonicienne — et du politique mises à jour,
Eric Werner consacre la troisième et dernière partie du présent ouvrage à

une tentative d'explication de Soljénitsyne (p. 107 ss.) à la lumière de Platon
et de Machiavel. Si l'analyse des mécanismes de la tyrannie — dont «le
ressort premier est la peur» et le corollaire «la traîtrise» (p. 108) — l'emporte
ici sur l'élucidation métaphysique du phénomène, singulièrement du
totalitarisme stalinien — l'auteur paraît hésiter à cet égard entre «deux systèmes
de clés » : la « tyrannie dénoncée par Platon » ou « l'erotique platonicienne »



EROS ET SOCIÉTÉ POLITIQUE 181

elle-même (cf. p. 121) — une intuition fondamentale de la clef des rapports
entre mystique et politique ne s'en fait pas moins jour, que l'on aurait aimé
voir approfondie par le petit-fils de Charles Werner: commentant le fameux

passage de l'Archipel du Goulag où Soljénitsyne oppose à «la vérité de

toutes les religions du monde » — la lutte avec le mal en l'homme — « le

mensonge de toutes les révolutions du monde» — la suppression des

«agents du mal qui leur sont contemporains» (cit. p. 116) — Eric Werner
conclut sans plus: «Dans ce passage, Soljénitsyne assimile la révolution à

une entreprise visant l'abolition du mal» (p. 117). Mais plutôt que la
transposition du «désir de fusion des amants» à «l'ordonnance de l'Etat» (cf.

p. 28-29; 58-59; 86 ss.), plutôt que «la volonté de reconstituer l'homme dans

son intégralité » (p. 9), n'est-ce pas en dernière instance et de manière beaucoup

plus radicale précisément cette résolution illusoire et désespérée d'en
finir avec le Mal qui est à la source de tous les totalitarismes et de leurs
manichéismes meurtriers? Par là, nous touchons à une des limites les plus
frappantes de la démarche de l'auteur: l'ignorance délibérée de toute
perspective théologique. Quand on sait l'importance, non seulement dans l'histoire

des institutions, mais surtout dans l'histoire des doctrines politiques,
des grands dogmes théologiques, de la « chute » et du « corps mystique » à la
« présence réelle », dont la laïcisation commandera en Droit public les théories

de la nécessité de l'Etat, du «corps politique» et de la «représentation
nationale», force est de déplorer qu'Eric Werner, à s'intéresser aux fondements

mystiques de la philosophie politique, n'ait pas élargi son horizon au-
delà de l'histoire de la philosophie. Mais peut-être a-t-il voulu respecter
l'unité du genre et ne pas donner dans les confusions à la mode aujourd'hui
parmi les «nouveaux philosophes»... Autre limite, d'ordre méthodologique
celle-ci: la voie du commentaire de textes. Garante du sérieux de la
démarche en histoire de la philosophie politique, cette approche restreint

par trop le champ de réflexion de l'auteur, et le lecteur regrette souvent
l'absence d'aperçus synthétiques sur la pensée politique des classiques
abordés. C'est dès lors avec d'autant plus de curiosité et d'intérêt que l'on
attendra d'E. Werner l'étude sur Raymond Aron que l'éditeur nous
annonce en jaquette dans une autre collection.


	Études critiques : Eros et société politique : étude critique sur un récent ouvrage de philosophie politique

