
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : apologétique et phénoménologie dans "le sacré" de
R. Otto

Autor: Reymond, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 171-177

APOLOGETIQUE ET PHÉNOMÉNOLOGIE
DANS «LE SACRÉ» DE R. OTTO

Bernard Reymond

Sorti de presse en 1917, deux ans avant le Römerbriefde Karl Barth, Le
sacré1 se rattache expressément au courant théologique inauguré par
Schleiermacher. Malgré cela, il ne cesse d'être réédité et les théologiens
comme les philosophes de la religion recommencent à le citer avec une
fréquence qui fait figure de véritable hommage2. Les ouvrages de théologie
protestante qui résistent ainsi à l'usure du temps ne sont pas bien nombreux.
La vitalité de celui-ci mérite toute notre admiration. Il est vrai que les

auteurs actuels font généralement allusion à son contenu phénoménologique,

presque jamais à ses conclusions d'ordre théologique. Mais on voit
mal comment on pourrait continuer à se référer valablement à l'œuvre
principale de Rudolf Otto sans jamais prendre en considération le fait qu'il a été

phénoménologue du sacré pour des raisons d'ordre théologique, bien plutôt
que l'inverse.

Comme toutes les théologies de la tradition dite «libérale», celle de

Rudolf Otto est une théologie apologétique3. C'est sous cet angle que nous
entendons éprouver la solidité et la pérennité de ses articulations, mais aussi

que nous proposons de nous laisser interpeller par elle. Que Le sacré puisse
et doive être considéré comme un ouvrage d'apologétique, toute l'organisation

de l'enquête phénoménologique qui en fait la substance et l'armature
en témoigne. Dès les premières pages de son livre, Otto annonce nettement
la couleur: «Le christianisme comporte des notions; elles sont d'une clarté
et d'une netteté supérieures et forment un ensemble complet. C'est un des

caractères qui marquent la supériorité du christianisme sur d'autres
degrés et d'autres formes de la religion»4. La lecture de l'ouvrage montre
ensuite à l'évidence que, pour Otto, l'expérience et la conception chré-

1 Nous nous référons à la première édition de la traduction française établie par
André Jundt: Le sacré. L'élément non rationnel dans l'idée du divin et sa relation avec
le rationnel. Paris 1929.

2 Cf. entre autres les nombreuses allusions à R. Otto dans le volume collectif Le
sacré (entretiens de Rome), Paris 1974. C'est à notre connaissance l'exemple le plus
typique de ce retour à Otto dans la production de ces dernières années.

3 Nous avons montré ailleurs que toute théologie, même celle du courant barthien,
est une apologétique. Cf. Etudes théologiques et religieuses, 46 (1971), p. 161. Voir aussi

notre étude sur Auguste Sabatier, Lausanne 1976.
4 P. 17.



172 BERNARD REYMOND

tiennes du «numineux» constituent le modèle dont il avait besoin pour
déchiffrer les autres expériences religieuses rencontrées au cours de son
enquête. Dans sa démonstration, le modèle chrétien devient donc un
scheme herméneutique efficace et pertinent (ce doit être du moins la conviction

implicite de l'auteur) dans la mesure même où il le considère comme
l'accomplissement de toute expérience authentique et réfléchie du sacré.

Cette option de caractère herméneutique est en même temps une option
résolument théologique. Mais elle n'a rien d'arbitraire, sinon elle cesserait

d'être utilisable apologétiquement. Dans le même mouvement par lequel
Otto pose l'expérience chrétienne comme un modèle herméneutique de

portée universelle, il l'inscrit, comme par effet de retour, dans le contexte
plus vaste d'une expérience qui ne saurait être considérée comme une prérogative

de la seule foi chrétienne, mais est supposée être commune à toutes
les religions: celle du sacré. Ainsi donc, si nous avons pu relever d'emblée

que la phénoménologie mise en œuvre par Otto n'est pas vierge de tout
ensemencement théologique, nous devons noter maintenant que sa théologie

est informée de manière décisive et fondamentale par les résultats et
les présupposés implicites de son enquête phénoménologique.

Là encore, Otto joue cartes sur table : si sa description du sacré est
pertinente et s'il est vrai que la foi chrétienne suppose une expérience du sacré

semblable à celle de toute autre religion, le rôle et le fonctionnement de la
doctrine ne sauraient plus être ceux que préconisent les théologiens de
tendance supranaturaliste. Otto en donne au passage trois exemples magistraux
avec la doctrine de l'expiation5, avec celle de la prédestination6 et avec le

problème de la conscience messianique de Jésus7. Dans ces trois cas, la

démarche rationalisante du supranaturalisme tend à donner un caractère
autoritaire et arbitraire à la révélation sur laquelle se fonde la foi chrétienne.
Du même coup, le supranaturalisme isole la foi chrétienne de l'expérience
universelle du sacré. La perspective adoptée par Otto reconnaît au contraire
la priorité de cette expérience-là. Expiation, prédestination ou messianité de

Jésus ne sont plus vraies parce qu'elles seraient des doctrines révélées, mais

parce que le «numineux» dont elles entendent rendre compte se montre
capable d'entraîner notre adhésion complète, libre et volontaire,
indépendamment de toute pression étrangère à cette «numinosité». Dès lors, nos
«doctrines» ne sont plus vraies par elles-mêmes. C'est l'expérience du
numineux qui devient lieu et moment de vérité. Les doctrines doivent se

contenter d'en rendre compte sans jamais pouvoir en être la norme objective.

Et toutes chrétiennes qu'elles soient, ces doctrines-là ne sont jamais
qu'un mode expressif situé dans le prolongement de toute expression

5 P. 89-91.
6 P. 127-134.
7 P. 208-214.



«LE SACRÉ» DE R. OTTO 173

sacrale. Dans son expression, la foi chrétienne devient ainsi relative aux
autres expressions humaines du sacré, à commencer par les plus ancestrales.

Transposé dans la situation théologique actuelle, ce postulat prend
nécessairement le contre-pied des théologies dites de la sécularisation. L'un de
leurs théologèmes les plus constants consiste à mettre en évidence une

convergence quasiment providentielle entre les exigences technocratiques et

démystifiantes de la modernité d'une part, et les constantes iconoclastes de
la foi biblique d'autre part. A en croire certaines théologies de la sécularisation,

les approches bibliques de la réalité auraient été en avance de deux ou
trois mille ans sur l'histoire. Elles auraient anticipé sur ce qui est en train
d'advenir. Notre époque serait déjà une réalisation des antiques intuitions
messianiques. Ces théologies-là de la sécularisation en voudraient pour
preuve le fait que, à leurs yeux, la prédication évangélique impliquerait une
critique et un refus radicaux de tout langage sacral. L'apologétique et la
phénoménologie de Rudolf Otto tendent au contraire à relever combien la foi
chrétienne et ses expressions se situent dans le prolongement des
expériences symboliques les plus ancestrales. Ces deux positions sont évidemment

inconciliables. Celle des théologiens sécularisants avait manifestement
le vent en poupe ces dernières années. Il vaut la peine de se demander si

celle de R. Otto n'est pas à la fois mieux fondée et plus réellement proche
des réalités actuelles.

Pour être opératoire, l'apologétique qui découle de la position adoptée

par Otto doit faire droit à deux exigences:
a) elle doit être capable de montrer en quoi le kérygme chrétien est le salut
de toute existence, qu'elle soit « religieuse » ou « sécularisée » ;

b) elle doit pouvoir montrer qu'aucune existence n'est réellement accomplie

(c'est-à-dire «sauvée») si elle n'accède à la dimension du sacré.

La première de ces deux exigences est commune à toutes les théologies et
à toutes les apologétiques sérieuses, y compris celles de la sécularisation.
Mais dans la perspective d'Otto, ces deux exigences sont à la fois
interdépendantes et complémentaires. Pour lui, l'accueil du kérygme est par définition

et par excellence une expérience du sacré; le sacré est donc une dimension

constitutive de toute foi chrétienne accomplie.
Pour nous prononcer sur le bien-fondé de cette double exigence, nous

devons examiner dans quelle mesure l'élaboration phénoménologico-théolo-
gique d'Otto répond aux conditions posées. Sa démonstration semble
convaincante sur un point au moins: là où de nombreux penseurs contemporains

sont portés à voir dans l'expérience du sacré un facteur d'aliénation
dont il faut délivrer le genre humain, Otto considère qu'elle est une dimension

inaliénable de notre humanité. Conséquence logique et actuelle (mais
Otto lui-même n'y avait peut-être pas encore pensé): l'entreprise affichée par
les idéologies de la sécularisation est frustrante, elle prive l'homme d'une



174 BERNARD REYMOND

partie de son humanité. Dans une société sujette comme la nôtre aux
processus déshumanisants de la planification et d'une éthique fondée sur le

profit ou le seul rendement économique, la foi devient presque nécessairement

un mouvement de protestation contre toute éviction de l'expérience
sacrale. L'un de ses apports essentiels à la compréhension de l'homme par
lui-même consiste bien plutôt à lui offrir la possibilité d'accéder malgré tout
à l'expérience sacrale que sa société lui refuse8. D'ailleurs, une analyse
même rapide de la situation idéologique actuelle montre à l'évidence que
cette expérience du sacré affleure jusque dans les comportements qui se

croient les plus laïcisés9.

Cette première constatation en entraîne une seconde qui a trait, elle, à

notre compréhension de l'Evangile proprement dit. L'une des hypothèses de

lecture les plus fécondes, ou du moins les plus stimulantes, de ces dernières
décennies a consisté à tenter une approche et une compréhension « non
religieuses » des textes bibliques. Ainsi a-t-on insisté sur le caractère volontairement

désacralisant, voire profanateur de la prédication prophétique10 de
certains récits mosaïques" ou des paraboles évangéliques12. Mais il ne s'ensuit

pas nécessairement que la foi suscitée par de telles prédications soit pour
autant étrangère à l'expérience du sacré. La thèse défendue par Otto nous
oblige à plus de profondeur et de nuances. En fait, une prédication comme
celle par laquelle le Deutéro-Esaïe ridiculise et profane les idoles sacrées

n'abolit pas l'expérience du sacré, mais concourt à la libérer des formalismes
qui l'étouffent ou la dénaturent. Elle est bel et bien expérience du sacré, mais

sous le signe d'une qualité et à un niveau de vérité considérablement plus
conformes à ce que toute expérience du sacré devrait être pour mériter cette

appellation. Là aussi, la thèse de R. Otto s'avère parfaitement convaincante:
en considérant la foi chrétienne comme une expérience particulièrement
significative du sacré, elle nous oblige à prendre rigoureusement en considération

l'une de ses constantes les plus spécifiques.
En revanche, nous n'en pouvons dire autant de la typologie mise en

œuvre par notre auteur pour rendre compte de cette expérience-là sous sa

forme la plus élaborée et pour démontrer que, sous cette forme-là (c'est-à-

8 Nous touchons ici à l'une des limites du concept de «sacré»: dans des sociétés
très sacralisées, comme celles de l'antiquité ou du moyen âge, les mouvements les plus
incontestablement évangélisateurs sont souvent apparus comme des mouvements
sécularisants. Idem dans les Etats-Unis super-religieux de l'après-guerre. Cf. la critique
acerbe de G. Vahanian, La mort de Dieu, Paris 1962.

9 J. Ellul l'a fort bien relevé dans son étude sur Les nouveaux possédés, Paris
1973. Déductions semblables à tirer des ouvrages de R. Girard: La violence et le sacré,
Paris 1972, et Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris 1978.

10 Cf. la critique des idoles dans le Deutéro-Esaïe.
11 Cf. Genèse I et le rabaissement du soleil et de la lune au rang de vulgaires instruments

d'éclairage.
12 Le vocabulaire des paraboles est éminemment domestique et quotidien.



«LE SACRÉ» DE R. OTTO 175

dire, dans la perspective d'Otto, sous sa forme chrétienne), elle est insurpas-
sable. Schématiquement dit, Otto décompose le sacré en un élément
rationnel et un élément irrationnel, puis il postule que le christianisme atteste
sa supériorité par le fait qu'il se montre seul capable de contrebalancer
efficacement l'irrationalité de l'expérience sacrale. Le propre de la foi
chrétienne est en effet pour notre auteur de ressaisir cette irrationalité en l'ordonnant

à un contrôle et à une élaboration rationnels.
A notre sens, cette démonstration pèche au moins par l'un de ses aspects,

et non le moindre. Comme toutes les argumentations visant à poser, à

défendre ou à expliquer la supériorité d'une religion sur une autre, elle
commence par donner de la perfection en matière religieuse une définition
correspondant trait pour trait aux caractéristiques de la religion qu'elle veut
défendre. Dès lors, les dés sont pipés et la démonstration ne convainc jamais
que les esprits déjà acquis à la cause défendue. Le fait que la démarche de R.

Otto ne soit pas étrangère à une telle stratégie apologétique suffirait déjà à la
rendre suspecte.

Mais il y a plus grave: en défendant la cause de l'irrationalité en matière

religieuse et plus particulièrement dans le domaine de la foi chrétienne, Otto
ouvre la porte à de nombreux malentendus possibles. Nous devons y être

particulièrement attentifs en une époque tentée comme la nôtre de refouler le

religieux dans le domaine de l'irrationnel (ce que Otto se garde d'ailleurs de

faire), ou de le soustraire à ses critiques en considérant l'irrationnel comme le

refuge et le domaine privilégié de la foi. Par penchant dionysiaque rédhibi-
toire, l'homme religieux est volontiers porté à considérer que toute
expérience convaincante du sacré doit s'accompagner d'une déroute de la raison.

Souvent, il est même tenté de les confondre. Il s'imagine qu'il lui suffira de

provoquer cette déroute pour susciter aussitôt l'expérience sacrale dont il
éprouve le prurit ou la nostalgie. Même si Rudolf Otto insiste expressément

sur l'équilibre qui doit exister entre le rationnel et l'irrationnel, sa phénoménologie

du numineux n'est pas innocente du point de vue qui nous intéresse

ici. Il y a plus qu'une plaisanterie dans la remarque caustique de Wilfred
Monod qui, après avoir lu Le sacré, se demandait si l'on allait désormais
avoir affaire à une théologie «du poil qui se hérisse»l2b,s. La typologie de

R. Otto convient peut-être à certaines formes de supranaturalisme
occidental, féru de conflits de compétence entre la foi et la raison. Mais elle ne

permet pas de rendre compte d'une juste approche de la foi évangélique13.

La foi n'est pas un savant dosage de rationnel et d'irrationnel, ni une
tentative plus ou moins bien réussie de les équilibrer l'un par l'autre. Ou bien

alors, on doit assigner à la rationalité des limites qui la privent de sa raison

I2bis Reme du christianisme social, 1930, p. 381.
13 A noter qu'elle ne correspond pas non plus à l'expérience bouddhique.



176 BERNARD REYMOND

d'être. L'expérience du numineux ne peut être considérée comme irrationnelle

qu'à condition d'interdire à la rationalité d'en tenir compte, ce qui
aboutit à la refermer sur elle-même. Mais le propre de l'expérience religieuse
est précisément d'interpeller la raison chaque fois qu'elle croit possible,
souhaitable ou nécessaire de se suffire à elle-même. Elle doit lui rappeler qu'elle
cesse d'être une rationalité digne de foi dès qu'elle exclut par principe ou par
méthode l'expérience déterminante de l'abyssalité divine.

La conception que R. Otto nous propose du sacré rend assez délicate la
discussion sur ce point. Le champ qu'il assigne à sa manifestation, les expressions

dans lesquelles il entend le saisir sont en effet assez limitatives. Sa

description est utile à la théologie quand il attire son attention sur l'importance
théorique et pratique de ce que nous appellerons la face obscure de Dieu ou
le côté ténébreux de la foi, fût-elle la plus clairement évangélique. Mais elle

ne tient aucun compte (sa typologie l'en dissuade à défaut de le lui interdire
vraiment) de l'une des formes à la fois les plus modernes, les plus
paradoxales et les plus inévitables de l'expérience sacrale: l'expérience du doute,
en particulier celle du doute existentiel ou religieux14. C'est pourtant dans

cette expérience-là que le côté inquiétant, ténébreux, abyssal du sacré renvoie
le plus directement à l'abyssalité, à l'impénétrabilité, à l'imprévisibilité même
de Dieu15.

Or le doute ne peut être considéré comme une expérience « rationnelle »

de T« irrationnel ». Il est une certaine manière d'éprouver l'existence, mais
aussi et surtout le vertige d'exister. Nos manières usuelles de parler du doute
en font volontiers l'antidote du sacré ou de la foi. Elles induisent dans notre
esprit l'idée que là où le doute s'éveille, le sacré n'a plus de place. Il semblerait

d'ailleurs que R. Otto partage ce point de vue quand il prie le lecteur qui
n'aurait jamais ressenti « une émotion religieuse profonde et, autant qu'il soit
possible, exclusivement religieuse d'arrêter sa lecture»16. Si c'était le cas,
il faudrait lui répondre que cette limitation de l'expérience sacrale à ce qui
est usuellement admis comme religieux contrevient à la finalité apologétique
de son enquête, voire restreint le champ de l'expérience sacrale dont il
entend esquisser la phénoménologie.

Notre expérience moderne du doute, en particulier sous ses formes les

plus sécularisées (par exemple celle du désenchantement technologique ou
celle du vide existentiel) requiert aujourd'hui du théologien qu'il évite toute
manière de parler et toute structure discursive qui pourraient induire l'idée

que le sacré est une grandeur objectivable. Le numineux lui-même n'est pas

14 Nous considérons que le doute méthodologique lui est subordonné, qu'il
n'atteint en tout cas pas à sa profondeur, qu'il est dépourvu de sacralité véritable.

15 Le sacré se situe toujours à un niveau intermédiaire entre le profane et le divin,
comme l'a fort bien signalé Cl. Geffré dans le volume collectif Le sacré, Paris 1974, p.
133 ss.

16 P. 23.



«LE SACRÉ» DE R. OTTO 177

une chose. Il est une certaine manière d'éprouver et de vivre un appel, une
hantise ou une rencontre dont le croyant seul connaît le secret. Il est une
certaine qualité d'expérience et d'existence. Et la perception de cette qualité,
fût-ce par l'expérience déconcertante de son manque ou de son absence,
cette perception-là, ou le témoignage qui la fait affleurer à la conscience, est

ouverture à une dimension de l'être et de l'existence qui est précisément sa

dimension sacrée. A cet égard, la compréhension chrétienne du doute et de

la foi devient invitation et possibilité de l'expérience sacrale, dans la mesure
où elle inscrit au cœur même de l'existence humaine, tant individuelle que
collective, son exigence imprescriptible et prometteuse de foi, d'espérance et

d'amour.
Mais s'il en est ainsi, nous devons reconnaître que la phénoménologie du

sacré n'est jamais exhaustive. Otto s'est efforcé d'inscrire la manière
chrétienne d'affronter le numineux dans le prolongement des expériences
sacrales communes à toutes les religions. Comme Mircéa Eliade l'a montré,
ces expériences-là fonctionnent toutes par référence à l'antithèse et à la

complémentarité du sacré et du profane17. A plus d'un égard, c'est également
vrai du vécu religieux propre à la foi chrétienne. Mais notre référence à

l'Evangile implique toujours une transgression de cette antithèse, un dépassement

de cette opposition, une véritable evangelisation en profondeur de

l'expérience sacrale. Cette expérience-là est souvent le refuge le plus sûr de

l'incrédulité et de l'idolâtrie. La rencontre du numineux n'aboutit pas
nécessairement à la foi au sens évangélique du terme. Délimité, trop bien étiqueté,

trop lié à un certain type d'expérience mystique ou d'émotion religieuse, le
sacré peut devenir sa propre négation. Ce que R. Otto a certainement
discerné, mais dont il n'a, semble-t-il, pas su tenir compte jusqu'au bout, c'est

que la prédication évangélique est accès au sacré dans la mesure où cette
sacralité signale à son tour l'irruption de l'eschaton jusque dans notre
existence la plus quotidienne.

' Cf. Le sacré et le profane, Paris 1965.


	Études critiques : apologétique et phénoménologie dans "le sacré" de R. Otto

