Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 2

Artikel: Etudes critiques : apologétique et phénoménologie dans "le sacré" de
R. Otto

Autor: Reymond, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 171-177

APOLOGETIQUE ET PHENOMENOLOGIE
DANS «LE SACRE» DE R. OTTO

BERNARD REYMOND

Sorti de presse en 1917, deux ans avant le Romerbrief de Karl Barth, Le
sacré! se rattache expressément au courant théologique inauguré par
Schleiermacher. Malgre cela, il ne cesse d’étre réeédité et les théologiens
comme les philosophes de la religion recommencent a le citer avec une fré-
quence qui fait figure de veritable hommage?. Les ouvrages de théologie
protestante qui résistent ainsi a 'usure du temps ne sont pas bien nombreux.
La vitalit¢ de celui-ci mérite toute notre admiration. Il est vrai que les
auteurs actuels font généralement allusion a son contenu phénoménolo-
gique, presque jamais a ses conclusions d’ordre théologique. Mais on voit
mal comment on pourrait continuer a se référer valablement a I’ceuvre prin-
cipale de Rudolf Otto sans jamais prendre en considération le fait qu’il a été
phénoménologue du sacré pour des raisons d’ordre théologique, bien plutot
que l'inverse.

Comme toutes les théologies de la tradition dite «libérale», celle de
Rudolf Otto est une théologie apologétique?. C’est sous cet angle que nous
entendons éprouver la solidité et la pérennité de ses articulations, mais aussi
que nous proposons de nous laisser interpeller par elle. Que Le sacré puisse
et doive étre considéré comme un ouvrage d’apologétique, toute 1’organisa-
tion de I’enquéte phénoménologique qui en fait la substance et I’armature
en témoigne. Dés les premieres pages de son livre, Otto annonce nettement
la couleur: « Le christianisme comporte des notions; elles sont d’une clarté
et d’'une netteté supérieures et forment un ensemble complet. C’est un des
caractéres (...) qui marquent la supériorit¢ du christianisme sur d’autres
degrés et d’autres formes de la religion» 4. La lecture de 1'ouvrage montre
ensuite a I’évidence que, pour Otto, I'expérience et la conception chre-

I Nous nous référons a la premiére édition de la traduction frangaise établie par
André Jundt: Le sacré. L'élément non rationnel dans l'idée du divin et sa relation avec
le rationnel. Paris 1929.

2 Cf. entre autres les nombreuses allusions 2 R. Otto dans le volume collectif Le
sacré (entretiens de Rome), Paris 1974. C’est a notre connaissance 'exemple le plus
typique de ce retour a Otto dans la production de ces derni¢res années.

3 Nous avons montré ailleurs que toute théologie, méme celle du courant barthien,
est une apologétique. Cf. Etudes théologiques et religieuses, 46 (1971), p. 161. Voir aussi
notre étude sur Auguste Sabatier, Lausanne 1976.

4P. 17.



172 BERNARD REYMOND

tiennes du «numineux» constituent le modele dont il avait besoin pour
deéchiffrer les autres expériences religieuses rencontrées au cours de son
enquéte. Dans sa démonstration, le modele chrétien devient donc un
schéme herméneutique efficace et pertinent (ce doit étre du moins la convic-
tion implicite de I'auteur) dans la mesure méme ou il le considére comme
I’accomplissement de toute expérience authentique et réflechie du sacré.

Cette option de caractére herméneutique est en méme temps une option
resolument théologique. Mais elle n’a rien d’arbitraire, sinon elle cesserait
d’étre utilisable apologétiquement. Dans le méme mouvement par lequel
Otto pose I'expérience chrétienne comme un modéle herméneutique de
portée universelle, il I'inscrit, comme par effet de retour, dans le contexte
plus vaste d'une expérience qui ne saurait étre considérée comme une préro-
gative de la seule foi chrétienne, mais est supposée étre commune a toutes
les religions: celle du sacré. Ainsi donc, si nous avons pu relever d’emblée
que la phénoménologie mise en ceuvre par Otto n’est pas vierge de tout
ensemencement théologique, nous devons noter maintenant que sa théo-
logie est informée de maniére décisive et fondamentale par les résultats et
les présupposés implicites de son enquéte phénoménologique.

La encore, Otto joue cartes sur table: si sa description du sacré est perti-
nente et s'il est vrai que la foi chrétienne suppose une expérience du sacre
semblable a celle de toute autre religion, le role et le fonctionnement de la
doctrine ne sauraient plus étre ceux que préconisent les théologiens de ten-
dance supranaturaliste. Otto en donne au passage trois exemples magistraux
avec la doctrine de 'expiation?, avec celle de la prédestination® et avec le
probléme de la conscience messianique de Jésus’. Dans ces trois cas, la
démarche rationalisante du supranaturalisme tend a donner un caractere
autoritaire et arbitraire a la révélation sur laquelle se fonde la foi chrétienne.
Du méme coup, le supranaturalisme isole la foi chrétienne de I’expérience
universelle du sacré. La perspective adoptée par Otto reconnait au contraire
la priorité de cette expérience-la. Expiation, prédestination ou messianité de
Jésus ne sont plus vraies parce qu’elles seraient des doctrines révélées, mais
parce que le «numineux» dont elles entendent rendre compte se montre
capable d’entrainer notre adhésion compléte, libre et volontaire, indépen-
damment de toute pression étrangeére a cette « numinosité». Deés lors, nos
«doctrines» ne sont plus vraies par elles-mémes. C’est 'expérience du
numineux qui devient lieu et moment de vérité. Les doctrines doivent se
contenter d’en rendre compte sans jamais pouvoir en étre la norme objec-
tive. Et toutes chrétiennes qu’elles soient, ces doctrines-la ne sont jamais
qu'un mode expressif situé dans le prolongement de toute expression

> P. 89-91.
6 P, 127-134.
7P. 208-214.



«LE SACRE» DE R. OTTO 173

sacrale. Dans son expression, la foi chrétienne devient ainsi relative aux
autres expressions humaines du sacré, a commencer par les plus ances-
trales.

Transpose dans la situation théologique actuelle, ce postulat prend néces-
sairement le contre-pied des théologies dites de la sécularisation. L'un de
leurs théologémes les plus constants consiste @ mettre en évidence une
convergence quasiment providentielle entre les exigences technocratiques et
démystifiantes de la modernité d’'une part, et les constantes iconoclastes de
la foi biblique d’autre part. A en croire certaines théologies de la sécularisa-
tion, les approches bibliques de la réalité auraient été en avance de deux ou
trois mille ans sur I'histoire. Elles auraient anticipé sur ce qui est en train
d’advenir. Notre époque serait déja une réalisation des antiques intuitions
messianiques. Ces théologies-la de la sécularisation en voudraient pour
preuve le fait que, a leurs yeux, la prédication évangélique impliquerait une
critique et un refus radicaux de tout langage sacral. L’apologétique et la phé-
nomeénologie de Rudolf Otto tendent au contraire a relever combien la foi
chrétienne et ses expressions se situent dans le prolongement des expé-
riences symboliques les plus ancestrales. Ces deux positions sont évidem-
ment inconciliables. Celle des théologiens sécularisants avait manifestement
le vent en poupe ces derniéres années. Il vaut la peine de se demander si
celle de R. Otto n’est pas a la fois mieux fondée et plus réellement proche
des réalités actuelles. |

Pour étre opératoire, I’apologétique qui découle de la position adoptée
par Otto doit faire droit a deux exigences:

a) elle doit étre capable de montrer en quoi le kérygme chrétien est le salut
de toute existence, qu’elle soit « religieuse» ou «sécularisée»;

b) elle doit pouvoir montrer qu’aucune existence n’est réellement accom-
plie (c’est-a-dire «sauvée») si elle n'accéde a la dimension du sacré.

La premiére de ces deux exigences est commune a toutes les théologies et
a toutes les apologétiques sérieuses, y compris celles de la sécularisation.
Mais dans la perspective d’Otto, ces deux exigences sont a la fois interde-
pendantes et complémentaires. Pour lui, I'accueil du kérygme est par défini-
tion et par excellence une expérience du sacré; le sacré est donc une dimen-
sion constitutive de toute foi chrétienne accomplie.

Pour nous prononcer sur le bien-fondé de cette double exigence, nous
devons examiner dans quelle mesure I’¢laboration phénomeénologico-théolo-
gique d'Otto répond aux conditions posées. Sa démonstration semble
convaincante sur un point au moins: 1a ou de nombreux penseurs contem-
porains sont portés a voir dans I’expérience du sacré un facteur d’aliénation
dont il faut délivrer le genre humain, Otto considére qu’elle est une dimen-
sion inaliénable de notre humanité. Conséquence logique et actuelle (mais
Otto lui-méme n’y avait peut-étre pas encore pense): I’entreprise affichée par
les idéologies de la sécularisation est frustrante, elle prive 'homme d’une



174 BERNARD REYMOND

partie de son humanité. Dans une société sujette comme la ndtre aux pro-
cessus déshumanisants de la planification et d’une éthique fondée sur le
profit ou le seul rendement économique, la foi devient presque nécessaire-
ment un mouvement de protestation contre toute éviction de I’expérience
sacrale. L’'un de ses apports essentiels a la compréhension de ’homme par
lui-méme consiste bien plutdt a lui offrir la possibilite d’accéder malgre tout
a l'expérience sacrale que sa société lui refuse®. Drailleurs, une analyse
méme rapide de la situation idéologique actuelle montre a I’évidence que
cette expérience du sacré affleure jusque dans les comportements qui se
croient les plus laicisés®.

Cette premiére constatation en entraine une seconde qui a trait, elle, a
notre compréhension de I’Evangile proprement dit. L'une des hypothéses de
lecture les plus fécondes, ou du moins les plus stimulantes, de ces derniéres
décennies a consisté a tenter une approche et une compréhension «non reli-
gieuses » des textes bibliques. Ainsi a-t-on insisté sur le caractere volontaire-
ment désacralisant, voire profanateur de la prédication prophétique '* de cer-
tains récits mosaiques!! ou des paraboles évangéliques !2. Mais il ne s’ensuit
pas nécessairement que la foi suscitée par de telles prédications soit pour
autant étrangere a I’expérience du sacré. La theése defendue par Otto nous
oblige a plus de profondeur et de nuances. En fait, une prédication comme
celle par laquelle le Deutéro-Esaie ridiculise et profane les idoles sacrées
n’abolit pas I'expérience du sacre, mais concourt a la libérer des formalismes
qui I’étouffent ou la dénaturent. Elle est bel et bien expérience du sacre, mais
sous le signe d’'une qualité et a un niveau de vérité considérablement plus
conformes a ce que toute expérience du sacré devrait étre pour meériter cette
appellation. La aussi, la thése de R. Otto s’avére parfaitement convaincante:
en considérant la foi chrétienne comme une expérience particuliérement
significative du sacré, elle nous oblige a prendre rigoureusement en conside-
ration I'une de ses constantes les plus spécifiques.

En revanche, nous n’en pouvons dire autant de la typologie mise en
ceuvre par notre auteur pour rendre compte de cette expérience-la sous sa
forme la plus élaborée et pour démontrer que, sous cette forme-la (c’est-a-

8 Nous touchons ici a 'une des limites du concept de «sacré»: dans des sociétés
trés sacralisées, comme celles de I’antiquité ou du moyen age, les mouvements les plus
incontestablement évangeélisateurs sont souvent apparus comme des mouvements
sécularisants. Idem dans les Etats-Unis super-religieux de I'apres-guerre. Cf. la critique
acerbe de G. VAHANIAN, La mort de Dieu, Paris 1962.

9J. ELLuL I'a fort bien relevé dans son étude sur Les nouveaux possédés, Paris
1973. Déductions semblables a tirer des ouvrages de R. GIRARD: La violence et le sacré,
Paris 1972, et Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris 1978.

10 Cf. la critique des idoles dans le Deutéro-Esaie.

11 Cf. Genése I et le rabaissement du soleil et de la lune au rang de vulgaires instru-
ments d’éclairage.

12 e vocabulaire des paraboles est éminemment domestique et quotidien.



«LE SACRE» DE R. OTTO 175

dire, dans la perspective d’Otto, sous sa forme chrétienne), elle est insurpas-
sable. Schématiquement dit, Otto décompose le sacré en un élément
rationnel et un élément irrationnel, puis il postule que le christianisme atteste
sa supériorité par le fait qu’il se montre seul capable de contrebalancer effi-
cacement l'irrationalite de I’expérience sacrale. Le propre de la foi chré-
tienne est en effet pour notre auteur de ressaisir cette irrationalité en ’ordon-
nant a un contrdle et a une €laboration rationnels.

A notre sens, cette démonstration péche au moins par 'un de ses aspects,
et non le moindre. Comme toutes les argumentations visant a poser, a
défendre ou a expliquer la supériorité d’une religion sur une autre, elle com-
mence par donner de la perfection en matiere religieuse une définition cor-
respondant trait pour trait aux caractéristiques de la religion qu’elle veut
défendre. Des lors, les dés sont pipés et la démonstration ne convainc jamais
que les esprits déja acquis a la cause défendue. Le fait que la démarche de R.
Otto ne soit pas étrangere a une telle stratégie apologétique suffirait déja a la
rendre suspecte.

Mais il y a plus grave: en défendant la cause de I'irrationalité en matiére
religieuse et plus particuliérement dans le domaine de la foi chrétienne, Otto
ouvre la porte a de nombreux malentendus possibles. Nous devons y étre
particuliérement attentifs en une époque tentée comme la nétre de refouler le
religieux dans le domaine de I'irrationnel (ce que Otto se garde d’ailleurs de
faire), ou de le soustraire a ses critiques en considérant I'irrationnel comme le
refuge et le domaine privilégié de la foi. Par penchant dionysiaque rédhibi-
toire, ’homme religieux est volontiers porté a considérer que toute expe-
rience convaincante du sacré doit s’accompagner d’une déroute de la raison.
Souvent, il est méme tenté de les confondre. Il s’imagine qu’il lui suffira de
provoquer cette déroute pour susciter aussitot I’expérience sacrale dont il
éprouve le prurit ou la nostalgie. Méme si Rudolf Otto insiste expressément
sur ’équilibre qui doit exister entre le rationnel et I'irrationnel, sa phénome-
nologie du numineux n’est pas innocente du point de vue qui nous intéresse
ici. Il y a plus qu’une plaisanterie dans la remarque caustique de Wilfred
Monod qui, aprés avoir lu Le sacré, se demandait si 'on allait désormais
avoir affaire a une théologie «du poil qui se hérisse» !2bis. La typologie de
R. Otto convient peut-étre a certaines formes de supranaturalisme occi-
dental, féru de conflits de compétence entre la foi et la raison. Mais elle ne
permet pas de rendre compte d’une juste approche de la foi évange-
lique 13.

La foi n’est pas un savant dosage de rationnel et d’irrationnel, ni une ten-
tative plus ou moins bien réussie de les equilibrer I'un par 'autre. Ou bien
alors, on doit assigner a la rationalité des limites qui la privent de sa raison

12bis Reyue du christianisme social, 1930, p. 381.
I3 A noter qu’elle ne correspond pas non plus a I'expérience bouddhique.



176 BERNARD REYMOND

d’étre. L’expérience du numineux ne peut étre considérée comme irration-
nelle qu’a condition d’interdire a la rationalité d’en tenir compte, ce qui
aboutit a la refermer sur elle-méme. Mais le propre de ’expérience religieuse
est précisément d’interpeller la raison chaque fois qu’elle croit possible, sou-
haitable ou nécessaire de se suffire a elle-méme. Elle doit lui rappeler qu’elle
cesse d’étre une rationalité digne de foi des qu’elle exclut par principe ou par
méthode I'expérience déterminante de I’abyssalité divine.

La conception que R. Otto nous propose du sacré rend assez délicate la
discussion sur ce point. Le champ qu’il assigne a sa manifestation, les expres-
sions dans lesquelles il entend le saisir sont en effet assez limitatives. Sa des-
cription est utile a la théologie quand il attire son attention sur I'importance
théorique et pratique de ce que nous appellerons la face obscure de Dieu ou
le coté tenébreux de la foi, flt-elle la plus clairement évangélique. Mais elle
ne tient aucun compte (sa typologie I’en dissuade a défaut de le lui interdire
vraiment) de 'une des formes a la fois les plus modernes, les plus para-
doxales et les plus inévitables de ’expérience sacrale: I’expérience du doute,
en particulier celle du doute existentiel ou religieux 4. C’est pourtant dans
cette expérience-la que le cOté inquiétant, ténébreux, abyssal du sacré renvoie
le plus directement a I’abyssalité, a 'impénétrabilité, a I'imprévisibilité méme
de Dieu’>.

Or le doute ne peut étre consideré comme une expeérience « rationnelle »
de I'«irrationnel». Il est une certaine maniére d’éprouver I’existence, mais
aussi et surtout le vertige d’exister. Nos maniéres usuelles de parler du doute
en font volontiers ’antidote du sacré ou de la foi. Elles induisent dans notre
esprit I'idée que la ou le doute s’éveille, le sacré n’a plus de place. Il semble-
rait d’ailleurs que R. Otto partage ce point de vue quand il prie le lecteur qui
n’aurait jamais ressenti « une émotion religieuse profonde et, autant qu’il soit
possible, exclusivement religieuse (...) d’arréter sa lecture » 16, Si ¢’était le cas,
il faudrait lui répondre que cette limitation de ’expérience sacrale a ce qui
est usuellement admis comme religieux contrevient a la finalité apologétique
de son enquéte, voire restreint le champ de I’expérience sacrale dont il
entend esquisser la phénoménologie. '

Notre expérience moderne du doute, en particulier sous ses formes les
plus sécularisées (par exemple celle du désenchantement technologique ou
celle du vide existentiel) requiert aujourd’hui du théologien qu’il évite toute
maniere de parler et toute structure discursive qui pourraient induire I'idée
que le sacré est une grandeur objectivable. Le numineux lui-méme n’est pas

14 Nous considérons que le doute méthodologique lui est subordonné, qu'il
n’atteint en tout cas pas a sa profondeur, qu’il est dépourvu de sacralité véritable.

15 Le sacré se situe toujours a un niveau intermédiaire entre le profane et le divin,
comme I'a fort bien signalé Cl. GEFFrE dans le volume collectif Le sacré, Paris 1974, p.
133 ss.

e p. 23,



«LE SACRE» DE R. OTTO 177

une chose. Il est une certaine maniére d’éprouver et de vivre un appel, une
hantise ou une rencontre dont le croyant seul connait le secret. Il est une cer-
taine qualite d’expérience et d’existence. Et la perception de cette qualité,
fat-ce par I'expérience déconcertante de son manque ou de son absence,
cette perception-la, ou le témoignage qui la fait affleurer a la conscience, est
ouverture a une dimension de I'étre et de 'existence qui est précisément sa
dimension sacrée. A cet égard, la compréhension chrétienne du doute et de
la foi devient invitation et possibilité de ’expérience sacrale, dans la mesure
ou elle inscrit au cceur méme de I’existence humaine, tant individuelle que
collective, son exigence imprescriptible et prometteuse de foi, d’espérance et
d’amour.

Mais s’il en est ainsi, nous devons reconnaitre que la phénoménologie du
sacré n'est jamais exhaustive. Otto s’est efforcé d’inscrire la maniére chreé-
tienne d’affronter le numineux dans le prolongement des expériences
sacrales communes a toutes les religions. Comme Mircéa Eliade I'a montre,
ces expériences-la fonctionnent toutes par référence a I’antithése et a la com-
plémentarité du sacré et du profane!’. A plus d’un égard, c’est également
vrai du vécu religieux propre a la foi chrétienne. Mais notre référence a
I’Evangile implique toujours une transgression de cette antithése, un dépasse-
ment de cette opposition, une véritable évangélisation en profondeur de
I'expérience sacrale. Cette expérience-1a est souvent le refuge le plus sir de
I'incrédulité et de I'idolatrie. La rencontre du numineux n’aboutit pas néces-
sairement a la foi au sens évangelique du terme. Délimite, trop bien étiqueté,
trop lié a un certain type d’expérience mystique ou d’émotion religieuse, le
sacré peut devenir sa propre négation. Ce que R. Otto a certainement dis-
cerné, mais dont il n’a, semble-t-il, pas su tenir compte jusqu’au bout, c’est
que la prédication évangelique est accés au sacré dans la mesure ou cette
sacralité signale a son tour l'irruption de I'eschaton jusque dans notre exis-
tence la plus quotidienne.

17 Cf. Le sacré et le profane, Paris 1965.



	Études critiques : apologétique et phénoménologie dans "le sacré" de R. Otto

